
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 3-4

Artikel: Le serviteur de l'éternel : d'après des travaux récents

Autor: Barrelet, James

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE SERVITEUR DE L'ÉTERNEL

d'après des travaux récents
PAR

JAMES RARRELET1

Nous n'avons pas l'intention de faire aujourd'hui un travail
de fond sur la notion du serviteur de l'Eternel dans le
Deutéro-Esaïe. Il faudrait, pour cela, plus de temps que ne peut
en donner une de nos séances. Nous avons pensé qu'il pourrait

y avoir pour vous quelque intérêt à entendre à quoi en
est actuellement l'interprétation de cette notion si riche et si

importante. Je ne prétends pas avoir lu tout ce qui s'est

publié ces dernières années ; à côté des commentaires sur le
livre d'Esaïe, il y a des monographies sans nombre. Je désire

simplement chercher à vous orienter, en m'orientant moi-
même, sur les principaux courants d'idées qui se partagent
à ce sujet le monde théologique.

En 1857, Franz Delitzsch, continuant le commentaire
inachevé de Drechsler sur Esaïe 2, écrivait : « La notion du
serviteur de l'Eternel est, pour employer une image
sommaire, une pyramide, dont la base est Israël dans son

ensemble, la coupe moyenne le noyau d'Israël, qui est Israël
non seulement x«rà a-âpxx, mais xeo-à wvsOpa, et le sommet la per-

1 Travail présenté à la Société vaudoise de théologie du 29 avril 1901.
2 Mor. Drechsler, Der Prophet Jesaia übersetzt und erklärt, I, II, 1. Stuttgart,

1845, 1849. — II, 2, III herausgegeben und fortgesetzt von Franz
Delitzsch und H.-A. Hahn. Berlin, 1854, 1857.



LE SERVITEUR DE L'ÉTERNEL 237

sonne du rédempteur. C'est une seule et même notion qui,
se rétrécissant, devient individuelle, puis nationale en s'élar-
gissant. » [Cité dans Œhler, Theologie des Alten Testamentes,

II, p. 272, note 4.]
On aurait pu employer dans le même sens l'image plus

simple de plusieurs cercles concentriques, à laquelle Delitzsch
s'arrête dans son dernier ouvrage, Messianische

Weissagungen, 1890, p. 140.

Œhler, dans sa Théologie de l'Ancien Testament (ouvrage
posthume, 1873, 1874), adopte l'idée de la pyramide que
Delitzsch avait, depuis, reprise et développée dans son
commentaire sur Esaïe (par exemple 2e édition, page 439 ss., 448).

Pendant longtemps cette manière de comprendre le personnage

dont parle le IId Esaïe fut dominante ; il semblait que ce

fût là une interprétation acquise à la science.

Depuis une dizaine d'années, toute la question a été remise

en mouvement.
Déjà Ewald, en 1841, et d'une façon plus précise en 1868,

avait affirmé que Es. 52 : 13 à 53 : 12 est un poème — il le

nomme un « Oratorium » — datant du temps du roi Manasse

et célébrant la mort d'un martyr de cette époque-là. Le

IId Es. aurait inséré ce poème à peu près tel quel, en l'appliquant

à l'Israël spirituel.
Mais c'est Duhm qui a donné à cette hypothèse, en l'élargissant

et en la développant, un lustre nouveau. Dans son livre
sur la théologie des Prophètes (Die Theologie der Propheten,
1875, p. 287 ss.), il détache du texte du IId Esaïe les passages
42 :1-7 ; 49 :1-6 ; 50 : 4-9 ; 52 :13 à 53 :12. Ces passages seraient

une description du ministère de Jérémie ; ils auraient été

retouchés par le IId Esaïe qui les aurait appliqués au serviteur
de Yahvé tel qu'il l'entendait, lui, soit à l'Israël idéal. Le
serviteur a souffert non pour le monde entier, mais pour Israël.

En 1892, Duhm publiait son commentaire sur Esaïe. U

reprit l'idée émise dix-sept ans auparavant, en la modifiant
assez considérablement. Il admet cette fois que les quatre
passages en question, les Ebed-Yahwe Lieder, comme il les

appelle, sont postérieurs au IId Esaïe. Us datent probablement



238 JAMES BARRELET

de la première moitié du cinquième siècle. Us décrivent les

souffrances et les expériences d'un juste, d'un homme chargé
d'enseigner la loi (Thoralehrer) ; cet homme paraît avoir été

un personnage historique L L'auteur de ces quatre petits
poèmes est un homme d'un esprit profond et débonnaire,
plus pondéré et plus sobre que le IId Esaïe, plein de pensées
sérieuses sur les péchés de son peuple, — pour le dire en

passant, d'autres théologiens ont observé au contraire que ce

poète n'a pas le sentiment du péché : affaire d'appréciation.
— Duhm estime que ce poète, qui contemple d'avance la
religion de Yahvé devenant religion universelle, est, ainsi que
le personnage dont il rapporte les expériences, une figure
lumineuse dans le siècle sombre qui a suivi la restauration
de la communauté juive après l'exil 2. Ce n'est pas à proprement

parler un prophète, mais plutôt un disciple de

prophète, un docteur de la Thorâ. Dans l'un de- ses poèmes, au
chapitre 53, la réponse qu'il donne à la question de savoir
comment le peuple aveugle pourra être délivré de ses péchés
est tellement différente de ce que le IIdEs. dit à ce sujet, que,
si le IId Es. était l'auteur de ce poème, il faudrait admettre

qu'il se contredit lui-même. Ces poèmes doux, profonds, sans

grand éclat, ne sauraient avoir pour auteur le fougueux et

impressionnable IId Es. ; ils paraissent avoir été écrits après
le livre de Job et avant Malachie3. On ne peut trancher la

question de savoir si ces poèmes ont existé comme livre à part
ou s'ils sont de simples adjonctions au livre du IId Es. La

première de ces alternatives paraît la plus vraisemblable.
Duhm pense qu'un copiste quelconque avait inscrit ces

poèmes dans la « large marge » du IId Es. ou dans des

intervalles entre des paragraphes et que de là ils ont glissé dans
le texte.

Nous avons cité l'opinion de Duhm en détail, parce qu'elle
a été le point de départ de très nombreux travaux sur le sujet

1 Duhm, Jes., p. XVIII.
2 Ibid., p. 285.
3 Dirhm voit dans Mal. 2 : 5-6 un emprunt aux poèmes du Serviteur.



LE SERVITEUR DE L'ÉTERNEL 239

qui nous occupe. Comme le dit Cornili, dans un article fort
intéressant de la Theologische Rundschau (nov. 1900, p. 409

ss.), l'hypothèse des « poèmes » du serviteur de Yahvé célébra
de véritables orgies. Elle fut développée avec toutes les

variantes imaginables.
Quelques théologiens continuent à revendiquer les passages

en question pour le IId Es. et croient que partout le serviteur
de Yahvé désigne une collectivité, soit le peuple d'Israël, selon

d'autres, la classe des prophètes ; ils sont en minorité. La

plupart, marchant sur les traces de Duhm, estiment que ces

passages concernent un individu, soit un prophète-martyr,
contemporain de Jérémie (Smend, 1893, Alttestamentliche
Religionsgeschichte, p. 256 ss.), soit un personnage idéal que
le poète s'attendait à voir prendre la direction des exilés
rentrant en Canaan (Ley, Histor. Erklärung des zweiten Teils des

Jesaia, 1893, p. 70-119), soit le génie d'Israël, tel qu'il s'est

pour ainsi dire incarné de temps en temps, en Jérémie, en

Job ou dans le IId Es. lui-même (Cheyne, traduction pour la

Polychrome Eible, 1898, p. 177). Selon les uns, le chapitre 53

a été primitivement un psaume composé par un poète
malade, un Krankheitspsalm (Laue, 1898). Bertholet (ZuJesaias
53) applique les trois premiers poèmes à un docteur de la
Thorâ ; le quatrième, c'est-à-dire le chapitre 53, est beaucoup
plus récent ; c'est la glorification du vieillard Eiéazar, mort
martyr du temps des Maccabées. Enfin un jeune théologien,
Fullkrug (Der Gottesknecht des Deuterojesaja, 1899) affirme

que dans ces poèmes, qui sont tous du IId Es., il est toujours
question d'un individu et que cet individu c'est le libérateur
qui ramènera Israël de l'exil. Le chapitre 53, tout en étant
l'imitation ou l'adaptation d'un ancien poème, a été écrit
après le retour de l'exil, alors que les Juifs avaient dû reconnaître

que le serviteur attendu n'était pas venu. Israël a été

humilié et comme mis à mort. Il ressuscitera et désormais
les espérances vont se concentrer sur ce libérateur de l'avenir
qui ne sera autre que le Messie.

En rendant compte de ces divers travaux Cornile s'écrie :



240 JAMES BARRELET

« Je voudrais bien voir le lecteur qui n'aurait pas la tête en
marmelade * après avoir parcouru toutes ces interprétations
qui épuisent toutes les possibilités imaginables. Il n'est pas
deux auteurs parmi ceux que je viens d'énumérer, dit
Cornili (et nous avons beaucoup abrégé son exposé), qui
s'accordent parfaitement; on trouve toujours un point
important sur lequel chacun affirme exactement le contraire
de ce qu'avait dit au moins un de ses prédécesseurs. Il y a

là une juste Némésis qui frappe les savants pour avoir voulu
ignorer avec persistance la solution la plus simple et la plus
proche. » Nous verrons plus loin quelle est, aux yeux de

Cornili, cette solution-là.
Comment s'expliquer ce dédale? Comment se fait-il que

tant de commentateurs errent, pareils à des navires désemparés,

sans boussole, sur l'océan de l'exégèse? La difficulté
peut se formuler comme suit :

Les passages discutés présentent un personnage qui a des

traits très individuels, voir 42 : 1-7; 49 : 1-6: 50 : 4; 53 : 3-6.

Il a une mission à remplir, non seulement à l'égard des

nations païennes, ce qui pourrait s'entendre d'Israël, mais à

l'égard d'Israël lui-même, dont il est expressément distingué.
Ce sont ces traits individuels qui ont engagé bon nombre

de théologiens à attribuer ces passages à un auteur autre
que le IId Es. ; car dans d'autres passages de ce livre, c'est
évidemment Israël comme peuple qui est appelé serviteur de

Yahvé; il est même interpellé comme étant sourd, aveugle,
incapable de rien comprendre aux desseins de Dieu, indigne
de sa vocation, méritant les pires châtiments. Comment un
seul et même personnage pourrait-il être à la fois le peuple
d'Israël, serviteur indigne de Dieu, puis ce même peuple,
chéri de Dieu, objet des plus grandes promesses, enfin un
homme exceptionnel, souffrant pour les péchés de son peuple

et de l'univers, reprenant vie et allant publier partout
la véritable religion. Si encore les acceptions divergentes de

cette notion de serviteur de Yahvé se trouvaient dans des

1 « Ich möchte denjenigen sehen, dem nicht das berühmte Mühlrad im Kopfe

herumginge. »



LE SERVITEUR DE L'ÉTERNEL 241

chapitres éloignés les uns des autres, on pourrait chercher
quelque transition qui expliquerait le passage d'une acception

à l'autre. Mais non, les applications les plus contraires
se trouvent bout à bout; ainsi 42 : 1-7 et 18-22.

Au lieu d'entrer dans l'examen détaillé de toutes les
hypothèses mentionnées plus haut, ce qui n'aurait pour résultat
qu'une confusion nouvelle, — nous étudierons l'un après
l'autre deux ouvrages qui nous serviront de types. Ils
représentent en effet les deux pôles opposés, l'un voyant dans
le serviteur de Yahvé de nos soit-disant poèmes un personnage

en chair et en os, contemporain du prophète, — l'autre
affirmant au contraire que dans tous les passages où ce
terme est employé par le IId Es., tant dans les prétendus
poèmes que dans le reste du livre, le serviteur de Yahvé
désigne le peuple d'Israël. Ces deux ouvrages étant composés
avec conviction et rédigés avec talent, me semblent devoir
suffire pour caractériser l'état actuel de la question.

Sellin, professeur à la faculté protestante de théologie de

Vienne (Autriche), a écrit en 1898 un volume intitulé Serub-
babel (Zorohabel). Cornili, qui en rejette les conclusions,
l'appelle l'un des livres les plus suggestifs et les plus riches
en idées de la littérature théologique contemporaine. L'auteur

cherchait à prouver que le serviteur de Yahvé n'était
autre que Zorobabel. Ce prince se serait fait acclamer comme
Messie à Jérusalem après le retour de l'exil; il aurait été

crucifié par le gouvernement perse, à la suite d'un siège de

Jérusalem, où la ville et le second temple auraient souffert
de graves dommages.

Une idée aussi imprévue devait susciter des critiques
passionnées. Sur quoi pouvait-elle se baser? Sur bien peu de

chose, en fait de données positives. Le personnage de
Zorobabel n'est guère mis en saillie que par le prophète Aggée,
qui paraît avoir attendu de lui de grandes choses, voir
Aggée 2 : 23. Il est possible que, dans ce passage, Aggée
regarde Zorobabel comme le Messie; il est possible aussi que
Zorobabel, se fondant sur cette déclaration, se soit cru lui-
même le Messie et se soit fait proclamer tel.



242 JAMES BARRELET

Quant au siège de Jérusalem et au crucifiement de

Zorobabel, nous n'avons réellement aucune donnée. On peut
inférer du commencement du livre de Néhémie que les murs
de Jérusalem avaient été détruits récemment. Cette conclusion

me paraît même s'imposer, car on ne comprendrait pas
l'étonnement douloureux de Néhémie, apprenant que
Jérusalem est sans murailles, si la nouvelle qui lui est apportée
concerne la destruction des fortifications qui avait eu lieu
par l'armée babylonienne, 140 ans auparavant. Le relèvement

des murs de Jérusalem avait probablement été tenté

peu auparavant par Esdras ; ce serait la meilleure explication

à donner du passage Esdras 4 : 6-23 qui, évidemment,
n'est pas à sa place. Nous ne pouvons pas entrer ici dans

un examen critique de cette question. D'ailleurs, même

avec l'hypothèse que nous venons d'émettre, il ne pourrait
être question de Zorobabel, rentré en Judée 80 ans avant
Esdras.

Mais en admettant ces deux points : les espérances d'Aggée
et la récente démolition des murs de Jérusalem, quelles
bases fragiles nous obtenons pour édifier toute une hypothèse

qui ferait de Zorobabel le héros d'un soulèvement
national, la victime expiatoire, subissant sur la croix la peine
de sa généreuse témérité

Sellin a vu venir avec calme le flot des objections
auxquelles il s'attendait. Il s'est recueilli et vient de publier un
nouvel ouvrage : Der Knecht Gottes bei Deuterojesaja, 1901.

C'est le premier volume d'une série intitulée: Studien zur
Entstehungsgeschichte der jüdischen Gemeinde nach dem

babylonischen Exil. Nous envions quelque peu le temps et

l'argent dont doit disposer notre collègue de Vienne, quand
nous voyons trois ans à peine après son premier livre,
apparaître cet ouvrage de 300 pages, grand in-8°, sur magnifique

papier et en beaux caractères. En même temps, il
publie déjà le second volume, dans lequel il opère une retraite
honorable1. Il a la bonne foi de dire: « Il est certain que

1 II. Die Restauration der jüdischen Gemeinde in den Jahren 538-516. —
Das Schicksal Serubbabels. 200 pages.



LE SERVITEUR DE L'ÉTERNEL 243

nous ne possédons pas de données historiques proprement
dites sur le soulèvement et la chute de Zorobabel1. »

Mais, demanderez-vous, quel est alors le contenu du récent
volume de 300 pages de cet auteur sur le serviteur de Yahvé?
Le voici.

Profitant de toutes les critiques qui lui ont été adressées,

répondant avec une extrême courtoisie à toutes les observations,

tenant compte de tout ce qui a paru, il raisonne
comme suit :

Le serviteur de Yahvé, dans les morceaux qu'on est

convenu d'appeler les poèmes ou les chants du Ebed-Yahvé, est

un .individu anonyme. C'est-à-dire que, dans le corps du
livre (nous parlons du IId Es.), quand le prophète parle du
serviteur de Yahvé, il le désigne par un nom, Jacob, Israël,
etc., tandis que dans les passages en question, que je n'ai

pas besoin de rappeler, le serviteur n'est pas nommé. Il n'y
a d'exception que 49 : 3 : « Tu es mon serviteur, Israël en

qui je me glorifierai. » Encore cette exception n'est-elle
qu'apparente; ces mots signifient: Toi, mon serviteur que
je ne nomme pas, tu es le véritable Israël 1

Dans ces mêmes passages, le serviteur a un caractère très
personnel et individuel ; c'est plus qu'une personnification
poétique telle que nous la rencontrons, par exemple, dans

plusieurs psaumes.
Le serviteur de Yahvé est nettement distingué du peuple

d'Israël puisqu'il est chargé d'une mission à l'égard de ce

peuple (« alliance du peuple » QJJ JTH3 ce terme doit être

maintenu dans son sens le plus naturel). Dans 53 : 1-6, il
n'est pas prouvé que les nous qui sont censés parler comme
témoins de la vie et des souffrances du serviteur, soient les

nations païennes. L'expression « mon peuple, » ''ÜSJJ, montre

qu'il s'agit d'Israël ; le nous, ce sont les Israélites.
Le terme JJÏJ9 employé pour désigner les fautes qu'expie

le serviteur, ne saurait s'appliquer aux païens; ce mot si-

1 Dass wir keine unmittelbare historische Notiz über Erhebung und Sturz

Serubbabel's besitzen, ist gewiss. II, p. 178.



244 JAMES BARRELET

gnifie « défection » ; or, il n'y a qu'Israël qui puisse faire
défection, car faire défection suppose qu'on a appartenu à

celui qu'on a abandonné.
Le serviteur a une mission dont Israël est l'objet, aussi

bien que les païens. Nulle part il n'est question d'un noyau
d'Israël qui aurait été chargé d'un mandat à exercer à l'égard
de la masse du peuple. Les souffrances du serviteur ne

s'expliquent pas, si le serviteur représente l'idée du peuple.
Comment une idée peut-elle être fustigée, frappée de coups
qui étaient destinés aux Israélites pris individuellement?

Où trouver l'idée qu'Israël souffre pour les païens? Israël
alors serait innocent? Mais le contraire est affirmé partout
dans le IId Es., comme dans tous les prophètes: L'exil a été

un châtiment qu'Israël s'est attiré par ses péchés.
Il est faux d'alléguer pour l'innocence d'Israël 40 : 2:

« Elle a reçu au double... », voir le commencement de ce

verset.
Ensuite Sellin répond à plusieurs arguments des partisans

de l'interprétation collective. On lui objecte: Comment les

deux notions du serviteur, collective et individuelle,
peuvent-elles se suivre, sans qu'aucune transition soit indiquée?
Il répond : C'est que le serviteur de Yahvé était un personnage

connu du temps du prophète, quoique celui-ci ne le

nomme pas; les auditeurs ou les lecteurs savaient bien de

qui il parlait, et il n'y avait pas pour eux de confusion
possible. Si le serviteur de Yahvé était un personnage haut
placé, il est naturel que le sort du peuple se reflète dans sa

personne et dans sa vie, et que les mêmes termes puissent
être employés pour lui et pour le peuple. On objecte encore
que les nations contemplent avec un respectueux étonnement

le serviteur de Yahvé Es. 52 : 13-15. Cela ne prouve-
t-il pas que ce serviteur est lui-même une nation et non un
individu? — Pas nécessairement, répond Sellin; si un individu

est roi, il concentre dans sa personne la vie de la nation,
et il peut faire impression sur d'autres nations. Exemple :

la mesure prise par le roi de Babylone à l'égard de Jojakin
(Jéconia), 2 Rois 25 : 28.



LE SERVITEUR DE L'ÉTERNEL 245

Sellin montre ensuite que le serviteur de Yahvé n'est pas

un personnage idéal de l'avenir, ni une abstraction, mais un
contemporain de l'écrivain; il a déjà travaillé, mais en vain
(49 : 4), ses souffrances sont du passé, son exaltation de

l'avenir (53 : 10-12).
Les traits contradictoires dans la description du serviteur

ne se comprendraient pas, s'il s'agissait d'une personnalité
idéale : ils s'expliquent aisément en admettant un être réel,
historique, qui a passé et qui doit passer encore par diverses
vicissitudes.

Dans un chapitre assez long, notre auteur développe l'idée

que le serviteur de Yahvé n'est ni un prophète, ni un
«c maître de la loi, » mais un Davidide destiné à gouverner
le royaume de Dieu renouvelé. Cette partie me semble
décidément faible, car chacun sait que les passages dont nous
nous occupons ne nomment pas une seule fois David, ni sa

dynastie, ni la royauté israélite. Dans tout le IId Es.,
d'ailleurs, David n'est nommé qu'une seule fois, 55 : 3. Aussi la
tâche que se donne ici Sellin est-elle un véritable tour de

force.
La « justice » ou le « droit » que le serviteur est appelé à

porter au loin, 42 : 1-3, n'est pas, dit notre auteur, la
véritable religion, comme on l'explique généralement, c'est le
droit civil et politique, tel qu'un souverain doit le faire
respecter. Sellin sent lui-même qu'il est sur un terrain mouvant,

et il s'exprime avec une modestie assez rare dans notre
monde de savants (page 101, au haut).

Il se demande aussi pourquoi le Davidide qu'il croit
reconnaître dans nos passages, est nommé non pas roi, mais
serviteur de Yahvé? Ici, Sellin fait observer avec raison que
la notion de la royauté a subi une transformation, à mesure

que la réalité répondait moins à l'idéal. Dans Ez. 34 : 23-24,
les termes serviteur et roi sont donnés au même personnage.
Quand Jéconia fut élargi, l'espoir dut renaître en lui, et il
put s'envisager comme un second Moïse, comme serviteur de

Yahvé.
Nous laissons de côté plusieurs chapitres qui ne font pas



246 JAMES BARRELET

avancer la question. Parmi les explications de détail, nous
notons seulement celle-ci. On sait que le passage 42 : 19-21

est un des plus difficiles à accorder avec l'interprétation
individualiste du serviteur de Yahvé; celui-ci y est appelé
aveugle et sourd. On comprend ces qualificatifs, adressés à

Israël. Mais comment admettre qu'ils puissent s'appliquer au

personnage dont l'auteur attend le salut? Sellin affirme que
ces adjectifs n'impliquent pas un reproche, ils doivent, selon

lui, être pris dans le même sens qu'au commencement du
chapitre, où ils désignent des prisonniers, c'est-à-dire les
Israélites exilés, incapables de se diriger eux-mêmes. Le
serviteur individuel, qui deviendra le chef des exilés, est

lui-même l'un des détenus ; il est aveugle et sourd bien
malgré lui.

Après avoir 'ainsi soigneusement déblayé le terrain, Sellin
arrive enfin à la partie positive de son travail. Il déclare
abandonner l'interprétation du chapitre 53, d'après laquelle
les souffrances et la mort du serviteur de Yahvé
s'appliquaient au sort supposé de Zorobabel. Désormais il voit dans
cette mort une image : c'est d'emprisonnement qu'il s'agit.
Et ici, le coup de théâtre n'est pas moins inattendu que pour
sa première hypothèse : le serviteur de Yahvé, celui auquel
s'appliquent directement les quatre passages classiques que
nous étudions, l'alliance du peuple et la lumière des nations,
celui qui a pris sur lui nos péchés, qui a donné sa vie pour
son peuple et qui ressuscitera glorieux, c'est... Jojakin!
Nous l'appellerons Jéconia, de son autre nom, pour éviter
une confusion avec son père.

On se demande si on a bien lu 1 Que nous disent les livres
historiques sur ce point? Roi à dix-huit ans, après son père
Jojachim, il régna trois mois; il fit ce qui est mal aux yeux
de l'Eternel, entièrement comme avait fait son père1.
Emmené à Babylone par Nébucadnetsar, il y fut retenu en

prison pendant trente-sept ans. Au bout de cette longue
période, il fut élargi par le roi Evii-mérodac...2.

i 2 Rois 25 : 8 et s.

a 2 Rois 25 : 27-30.



LE SERVITEUR DE L'ÉTERNEL 247

Et c'est là tout. On se demande comment un théologien
peut avoir eu l'idée d'aller déterrer cette ombre de souverain
et de prétendre que c'est là le serviteur de Yahvé, le héros
des admirables passages du IId Esaïe.

Le seul argument, je ne dirai pas fort, mais acceptable, que
donne Sellin, est tiré de 2 Rois 24 : 12 : « Alors Jéconia roi de

Juda, se rendit... » Jéconia, selon notre auteur, se sacrifie

pour son peuple; en sortant de Jérusalem, spontanément, il
espère apaiser la colère de Nébucadnetsar. — Mais c'est là
faire dire au texte infiniment plus que ce qu'il dit. Tout le
reste des déductions de Sellin n'est que pure hypothèse.
L'effet que la libération de Jéconia dut produire sur lui-
même, sur les exilés, sur le prophète, — de tout cela nous ne
savons absolument rien.

On ne peut se défendre de l'idée que Sellin, ayant la
conviction que le serviteur de Yahvé doit désigner un individu
en chair et en os, contemporain du IId Esaïe, obligé de reconnaître

qu'il s'est trompé en voyant ce personnage dans
Zorobabel, n'a pas voulu perdre le fruit de ses travaux et s'est

tourné ailleurs, pour trouver un autre personnage de l'époque.

Sellin lui-même avoue que les indices qu'il croit trouver
(1 Sam. 2 : 1-10, le « cantique d'Anne », etc.) ne sont pas
sûrs. Mais il cite un curieux passage de Josephe, qui est

vraiment intéressant1. Cependant c'est là quelque chose de

bien isolé, et on ne peut s'empêcher de penser, en assistant
à cette conclusion abrupte d'un travail de longue haleine, à

la montagne accouchant d'une souris.
A l'autre extrême, nous rencontrons un petit écrit de

Budde : Die sogenannten Ebed-Yahve-Lieder und die Bedeutung

des Knechtes Yahves in Jes. 40-55, ein Minoritätsvotum,
1900. C'est la reproduction d'un article qui avait paru en

anglais dans le American Journal of Theology (Chicago).
Cet opuscule constitue un contraste complet avec les gros

volumes de Sellin. En quarante pages seulement, Budde

1 Sellin, I, p. 283.



248 JAMES BARRELET

cherche à montrer que, partout, le serviteur de Yahvé
désigne le peuple d'Israël. Ce qu'il faut noter, en passant, c'est

que Budde et Sellin admettent tous deux l'unité d'auteur

pour Es. 40-55, ils ne veulent pas que les passages que nous
étudions soient des poèmes séparés; Budde, du reste, indique
déjà sa manière de voir en disant dans son titre : « Die
sogenannten Ebed-Yahve-üeder. »

Le style et la pensée de Budde trahissent le savant arrivé
à sa pleine maturité, possédant parfaitement sa matière. Il
«st difficile de le résumer, car son ouvrage est très condensé ;

il n'y a pas de longueurs ni de digressions. Voici la marche
de sa pensée :

Il commence par le dernier des passages, 52 : 13 à 53 : 12,

parce que c'est celui sur lequel comptent surtout les partisans

de l'interprétation individuelle. Les témoins qui disent
nous sont les peuples païens. Il ne faut pas objecter que l'Ancien

Testament ne parle pas ailleurs des souffrances expiatoires

qu'Israël a endurées pour les païens. Le IId Es. ne

peut-il avoir cette idée originale à lui? Et si nous ne la
retrouvons plus dans les écrits postérieurs, cela prouve tout
simplement que cette pensée dépassait l'horizon israélite et

qu'on n'a pas su se maintenir à cette hauteur. L'usage que
fait Budde de 40 : 2 (« reçu au double ») me parait faux1. Il
se débarrasse de ^J) 53 : 8, en conjecturant au lieu de

On ne peut pas discuter quand on se met à tailler dans le
texte pour appuyer telle ou telle hypothèse. A mon avis,
l'exégèse de l'Ancien Testament fait aujourd'hui de la conjecture

un véritable sport. Budde s'indigne, un peu plus loin2,
de ce que ces adversaires ont biffé le mot ^fcOtC dans 49:3.
Ce mot manque dans un seul manuscrit (Kennicott 96). Il dit
avec raison qu'on ne doit supprimer un mot qu'à la dernière
extrémité, quand on ne peut faire autrement. Je crois aussi

qu'il faut le conserver dans le texte, mais j'estime que Sellin

1 Page 11.
2 Page 20.



LE SERVITEUR DE L'ÉTERNEL 249

a le droit d'interpréter ce passage dans le sens individualiste,
comme je l'ai montré.

Budde traduit ainsi le passage 49 : 6, l'un des plus forts
appuis de l'interprétation individualiste: «. C'est trop peu de

chose pour moi, que tu sois mon serviteur, tandis que je
rétablis les tribus de Jacob et que je ramène les réchappes
d'Israël; je ferai bien plutôt de toi la lumière des nations,
afin que mon salut s'étende au bout de la terre. » Ainsi, il
échappe à la traduction la plus simple qui donne au serviteur
un double mandat, 1° envers Israël, 2° envers les païens.

Budde montre, à propos du chapitre 42, ce qu'il y a de

forcé dans l'interprétation que Sellin donne des versets 19-21.

Nous avons vu que Sellin prétend que, dans ces versets, il
s'agit encore, comme au commencement du chapitre, d'un
être individuel, et que aveugle et sourd signifient emprisonné.

Budde démontre que le « serviteur » de v. 19-21 est
le peuple; mais il estime qu'il doit en être de même au
commencement de ce chapitre 42.

Il ne faut pas s'étonner, selon Budde, que le même serviteur

s'entende interpeller tantôt comme le bien-aimé de Dieu,
appelé à de hautes destinées, souffrant pour les autres, etc..
tantôt comme incapable et indigne. Ces contrastes seraient
difficiles à comprendre dans une seule personne; ils se

conçoivent sans peine aussitôt qu'il s'agit d'une nation. Dans le

cours de son histoire, un peuple passe par des phases
nombreuses et contradictoires. Nous voyons, en effet, en Israël se

succéder le bien et le mal, la foi et l'incrédulité.
Les partisans du serviteur individuel font remarquer que

dans les passages classiques le serviteur est anonyme, tandis

qu'il est nommé comme étant Israël dans le reste du IId Es.
A ceci Budde * répond avec raison que le IId Es. désigne
clairement et expressément Israël comme étant le serviteur de

Yahvé dans le premier passage où ce terme de serviteur est

employé, 41 : 8. Il n'est pas nécessaire de l'expliquer toujours
de nouveau ; on peut supposer le lecteur assez intelligent

1 Pages 32-33.

théol. et phil. 1901 17



250 JAMES BARRELET

pour se rappeler l'explication qui a été donnée. Il ne faut
donc pas parler d'anonyme.

A propos de ce prétendu anonyme, Budde propose carrément

de lire 52 : 13 7JOÌO,> au lieu de 7"OfÖ\ Ainsi, le nom
d'Israël se trouverait dans le plus important des quatre
passages en question. Je ne puis pas le suivre dans cette conjecture

qui ne repose que sur l'arbitraire et je retourne contre
Budde les reproches qu'il adressait tout à l'heure aux théologiens

qui traitent le texte cavalièrement.
Pour expliquer les brusques changements de personne qui

existent entre les passages où il est parlé du serviteur de

Yahvé, Budde fait remarquer avec raison que c'est un trait
particulier au Ild Es., que d'introduire d'une façon soudaine
ses personnages ; cet auteur rend ses personnages vivants, il
en fait des acteurs, il leur donne la parole. Ainsi déjà au
chapitre 40, où nous entendons une voix crier au désert,
puis les villes de Judée prendre elles-mêmes la parole. Rien
d'étonnant à ce que le serviteur de Yahvé apparaisse
successivement sous ses divers aspects, sans être chaque fois introduit

par une parole de l'auteur. Wellhausen a dit : « Les

poèmes de Yahvé ont été utilisés par le IId Esaïe comme
thèmes pour ses prédications. » Mais, ajoute Budde, en citant
cette appréciation 4, ce serait méconnaître une loi fondamentale

de la rhétorique du IId Es. que de voir là un phénomène
exceptionnel et de vouloir en conclure que ces thèmes sont
d'un autre auteur. Un prédicateur choisit lui-même ses sujets.

Quant à la langue, Budde établit qu'il est faux de prétendre
que les passages sur le serviteur de Yahvé diffèrent du reste
du livre, au point de rendre nécessaire l'hypothèse de deux
auteurs. Le passage le plus original, quant à la langue, est
52 : 13 à 53 : 12. Mais il est naturel de penser que le IId Es.
introduisant ici pour la première fois les païens comme

personnages parlants, modifie son langage, autant qu'il était en

son pouvoir de le faire.
A la fin de son ouvrage, Budde proteste contre le procédé

"> Page 36.



LE SERVITEUR DE L'ÉTERNEL 251

qui arrache du IId Es. nos quatre prétendus poèmes, ainsi

que d'autres passages qui leur ressemblent. On ôte ainsi à ce

livre ce qui lui donne un cachet d'originalité, on oblige le
IId Es. à n'avoir qu'une unique idée dans laquelle on
l'enferme. Il ne reste qu'une ombre de ce qu'est en réalité le
IId Esaïe.

Tout ce petit livre de Budde est écrit sur le ton du triomphe.
« On peut espérer, dit-il dans sa préface1, que le point
culminant du règne de l'interprétation individualiste a été

dépassé. Cependant nous sommes encore en minorité. »

Cornìll, rendant compte de cet ouvrage, ajoute : « Je n'ai
pas besoin de dire que j'ai toujours fait partie de cette
minorité-là. »

Nous avons vu, dans ce qui précède, un représentant de

l'individualisme le plus accentué, Sellin, qui voit dans le
serviteur de Yahvé le personnage historique de Jéconia, et

Budde, à l'extrême opposé, qui estime que, partout, ce terme
désigne le peuple d'Israël, même là où il semble qu'il s'agisse
d'un être très personnel, qui travaille, qui souffre, qui meurt,
qui revit. Nous sera-t-il permis, quand même nous n'avons
voulu donner qu'un compte rendu, de dire en quelques mots
notre sentiment sur cette question

Deux observations également justes et en apparence
contradictoires, inconciliables, se présentent à l'esprit, quand
on a étudié le IId Es.

1° Il y a, dans la figure du serviteur de Yahvé, des traits
d'un individualisme si accentué qu'il est impossible de voir
dans ce terme toujours et partout une collectivité.

2° Il paraît difficile que le même auteur dans le même

écrit, ait employé le même terme dans deux ou trois sens
absolument différents.

Malgré tout ce qui a pu être dit, je crois que l'exègète est

obligé de tenir compte également de ces deux observations,
et que toute solution qui s'attachera exclusivement à l'une

1 Page VI.



252 JAMES BARRELET

des deux, sera nécessairement boiteuse et incomplète. Est-il
vraiment impossible d'aboutir à quelque chose de satisfaisant?

Budde se plaint avec raison des théologiens qui font la
leçon au IId Es., et qui prétendent contraindre cet écrivain
à se mouvoir dans le cercle d'idées qu'eux-mêmes lui
prescrivent. Il me paraît n'être pas lui-même complètement à

l'abri de ce reproche.
Transportons-nous à l'époque où écrivait le IId Es., et

surtout cherchons à nous pénétrer de l'esprit sémitique. Ce

dernier point est trop souvent négligé par les exégètes
et les critiques. Il faut prendre notre parti d'une
différence fondamentale entre notre manière occidentale et
moderne de raisonner, et la tournure d'esprit des Israélites, qui
sont d'une autre race que nous. Ce besoin impérieux d'unité
logique, très compréhensible et très intéressant, mais qui
nous obsède parfois outre mesure, ce besoin d'une unité
souvent tout extérieure et mécanique, ce besoin d'une formule,
je dirais mathématique, qui explique tout, qui épuise toutes
les possibilités, ce besoin-là, le Sémite ne l'éprouve pas.
Nous-mêmes, nous nous y sentons parfois emprisonnés ; en

poésie, nous nous sommes lassés d'un joug que ni nous, ni
nos pères n'avons pu porter, et dans l'art dramatique nous
avons rompu avec l'unité écrasante et déraisonnable que
notre époque classique nous avait imposée.

Pour comprendre les prophètes qui sont dans une large
mesure des poètes, cherchons donc*à nous dégager de nos

conceptions souvent artificielles et à sortir de nos cadres,

qui risquent de devenir des lits de Procuste.
Le peuple d'Israël est exilé ; plus de roi, plus de temple,

plus de culte, vrai ou faux, plus de nation. Quel bouleversement,

non seulement de l'histoire, mais de toutes les
notions admises! Sans doute, les prophètes, à partir d'Amos,
avaient proclamé de tout leur pouvoir cette vérité, que Dieu
n'est pas obligé de secourir, envers et contre tout, le peuple
d'Israël, qu'il n'est le Dieu d'Israël que dans la mesure où

Israël est son peuple, c'est-à-dire lui est fidèle. Jérémie s'était
moqué de ceux qui ne savaient que répéter « le temple, le



LE SERVITEUR DE L'ÉTERNEL 253

temple, le temple. » Mais on avait entendu sans entendre. On

avait beau être prévenu : quand la terrible réalité se

présenta, il y eut un désarroi complet.
Le IId Es., surgissant vers la fin de l'exil, ne revient pas

sur un passé qui s'est évanoui et qui ne se reproduira pas de

la même façon. Il remonte plus haut et il va plus profond. Il
rappelle les origines du peuple, il montre que son élection
date d'Abraham et des patriarches ; le nom même d'Israël
ou de Jacob qu'il aime à répéter, témoigne en faveur de la
haute antiquité de la vocation du peuple. Ce peuple, Dieu
le nomme: « race d'Abraham, mon ami1. » Si Abraham a

été l'ami de Dieu, Dieu a été aussi l'ami d'Abraham, il aime
la nation israélite, il l'aime malgré tout, sans oublier les
fautes graves et innombrables d'Israël. Dieu a pitié de lui,
il est ému de compassion en le voyant réduit à l'état misérable

de l'exil. Qu'on s'étonne de l'apparente contradiction
entre le Dieu, juste juge, obligé de châtier, et le Père aimant,
qui regrette de devoir frapper, cette contradiction existe
dans l'âme de tout père de famille. En Dieu, elle est

l'explication bienheureuse de notre salut.
Abraham a été sur la terre le représentant de Dieu ; Moïse

a été le serviteur de Dieu ; il en est resté le type. Le peuple,
tout en souffrant justement pour ses péchés, ne serait-il pas
appelé à une mission à l'égard des nations païennes, puisque
grâce à l'exil, il entre en contact avec elles plus que jamais
auparavant? Oui, Israël est le serviteur de Dieu, appelé à

porter en tout lieu la véritable religion dont, après tout, il
est seul dépositaire. Mais comment revêtir d'un pareil apostolat

un peuple indigne, aveugle et sourd, un peuple qui n'a
fait que se rebeller pendant toute son histoire? Ce peuple a

besoin d'être purifié le premier, avant d'entreprendre sa mission

évangélisatrice.
La royauté, le sacerdoce, ont été incapables d'exercer

l'influence qu'ils auraient pu avoir ; il n'en est pas même parlé.
Les prophètes ont été, sans doute, les organes de Dieu; mais

1
'?aj<t ûrPOS f3*. Es. 41 : 8.



254 JAMES BARRELET

ils ne sont pas sans péché. Il faut que, du sein d'Israël,
surgisse un serviteur authentique de l'Eternel, la quintessence
de ce serviteur qui est la nation. Le prophète l'entrevoit
dans les passages qui ont fait le sujet de notre étude. Il le

décrit1, travaillant à relever les tribus de Jacob, à ramener
les restes d'Israël, alliance du peuple, puis lumière des

nations ; il le suit dans son ministère, débonnaire et
compatissant2. Puis, brusquement, il se souvient qu'Israël est à

cent lieues de son idéal et il répète les reproches qu'il lui a

adressés. Enfin, il se rend compte que l'œuvre de relèvement

du peuple ne sera possible que s'il se trouve quelqu'un
qui se charge d'expier ses péchés. Emporté par son
inspiration, parlant comme dans l'extase, il décrit d'avance les

douleurs, l'agonie, la mort, mais aussi le retour à la vie de

cet être extraordinaire. C'est là le point culminant de la
prophétie du IId Es.3.

Vous me direz: Mais le prophète ne s'est pas rendu
compte comment il faut établir la synthèse entre ces deux
notions du serviteur de Yahvé, — le peuple d'une part, de

l'autre un personnage expiant les péchés du peuple. — Je le
concède volontiers. Le prophète a posé les deux données du

problème. Il ne pouvait le résoudre, parce que ce problème
n'a été résolu que dans la personne de Jésus-Christ. Ce que
le IId Es. a entrevu, sans l'appeler de ce nom, parce que les

prophètes ne systématisent pas, c'est la grande vérité de la

solidarité.
Solidarité dans le péché, c'est-à-dire que le serviteur idéal

et pur se solidarise avec son peuple coupable en se

chargeant des péchés de ce dernier, — solidarité dans la mission
du serviteur, parce que le peuple est associé au serviteur
idéal, étant chargé de la mission d'évangéliser le monde,

après avoir été pardonné et instruit.
Au fond, nous en revenons à l'explication de Delitzsch, par

laquelle nous avons commencé notre exposé. Sellin men-

i Es. 49 : 5, 6.

» Es. 42 init.
3 Es. 52 : 13 à 53 :12.



LE SERVITEUR DE L'ÉTERNEL 255

tionne à peine ce savant, Budde le passe complètement sous
silence. C'est un tort, car son image, soit de la pyramide,
soit des cercles concentriques, est, après tout, celle qui
rend le mieux compte de la notion complexe du serviteur
de Yahvé dans le IId Esaïe.

Elle tient compte du caractère collectif de ce terme,
Delitzsch lui-même dit: «Le serviteur de Yahvé est toujours
Israël. » Elle explique d'autre part les traits individuels qu'il
me paraît impossible de nier. Les formules peuvent varier,
mais le fond de ia pensée de Delitzsch me semble devoir
rester.


	Le serviteur de l'éternel : d'après des travaux récents

