Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 34 (1901)

Heft: 3-4

Artikel: L'histoire des religions et le christianisme
Autor: Fornerod, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379705

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME *

PAR

A. FORNEROD

A Poccasion de P'exposition universelle de 1900, un congrés
international d’histoire des religions a été tenu a Paris, du
Jau 8 septembre. Ce fut comme la consécration de cette nou-
velle science. I’histoire des religions est, en effet, dans le
domaine des sciences, un enfant nouveau-né, un fruit du dix-
neuviéme siécle.

Dans l'antiquité comme au moyen dge, nous ne rencontrons
aucun ouvrage que nous puissions envisager comine un pré-
curseur de ’histoire des religions. Vous trouvez des descrip-
tions de culte, des recueils de traditions, des écrits religieux,
polémiques, mais toute méthode scientifique est absente. II
faut descendre jusqu’au dix-neuvieme siécle pour étre en pré-
sence des ceuvres importantes qui ont frayé la voie & ’histoire
des religions. L’explication symbolique et mystique des reli-
gions de I’école de Creuzer, fort en vogue de 1820 4 1850, expli-
cation plus philosophique qu’historique, n’a plus de valeur
aujourd’hui. Mais grice a elle, I'attention des penseurs a été
portée sur les religions de ’humanité. En 1825, Karl-Otfried
Miiller, par son livre paru & Gottingen, Prolégoménes a une
mythologie scientifique, donnait une méthode rigoureuse pour
la recherche des éléments et des phases des mythes grecs.

1 Conférence apologétique faite & Lausanne, Salle centrale, le jeudi 8 novem-
bre 1900.

THEOL. ET PHIL. 1901 15



218 A. FORNEBOD

Dans son ouvrage en cing volumes (Paris, 1824-37) De la

religion considérée dans sa source, ses formes et ses développe-

ments, Benjamin Constant a eu le mérite d’établir fermement.

la distinction entre la religion et les formes de la religion et.

d’avoir tenté la premiére esquisse du développement de la.
religion. Mais la grande impulsion pour I'étude des phéno-

meénes religieux a été donnée par 1’école linguistique dont.

Max Miuller estle plus illustre représentant. En livrant aw

publie, au milieu de notre siécle, les Védas, cette source reli--
gieuse orientale, alors que jusqu’a cette époque la religion

classique gréco-romaine exercait seule I'hégémonie, cette

école a ouvert de nouveaux horizons. Son explication linguis-

tique, qui fait des mythes une maladie du langage, souléve
des contradictions. L’école anthropologique, dont les chefs.
principaux sont Taylor et Lang, la combat et se préoccupe
surtout des origines des religions, mettant en paralléle les.
formes religieuses les plus grossiéres et la culture primitive
des peuples. Et maintenant, profitant des fruits des écoles
linguistiques et anthropologiques, 1'école historique dont
Tiele est une des gloires se dégage peu a peu. Elle part de
cette thése fondamentale que, pour comprendre les manifes--
tations d’'une religion, il faut la mettre dans son cadre histo-
rique. Une religion est intimément liée & I'histoire du peuple
qui lui a donné le jour. Aussi archéologie, linguistique,
sociologie, histoire, politique, toutes les sciences qui peuvent

projeter quelque lumiére sur I'état d’un peuple sont mises a.
contribution pour I’étude des manifestations religieuses. Dw

moment que la méthode scientifique est appliquée aux phé-
noménes religieux, 'histoire des religions pouvait revendi-
quer le titre de science particuliére. C’est 14 la conquéte de
I’école historique.

Cette prétention est-elle justifiée ? L’histoire des religions.
constitue-t-elle bien une science ? Quelles sont les conditions-
a remplir pour légitimer ce titre ? Prenons la physique et la.
chimie. Ces deux sciences de la nature s’occupent de phéno-
meénes. Elles les décrivent, elles les classent, elles étudient
leurs rapports réciproques. En outre elles s’intéressent cha-



L HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 219

cune a un groupe particulier de phénomenes. Le domaine de
la physique est formé des phénomeénes qui ont lieu entre les
corps et qui n’en changent pas les caractéres. La chimie s’at-
tache aux phénomeénes qui touchent la composition des
corps, leur combinaison et leur-décomposition. Done, et cela
est vrai pour les sciences historiques comme pour les scien-
ces naturelles, une science s’occupe d’'une classe particuliére
de phénomeénes. L’histoire des religions est-elle bien dans
cette situation ? Longtemps les religions et les sciences ont
été envisagées comme antithétiques, leurs domaines sem-
blaient étre absolument séparés. C’étaient deux sphéres indé-
pendantes, qui demeuraient sans rapport entre elles, leur na-
ture étant toute différente. Dans cette conception tradition-
nelle il y a un noyau de vérité. La religion, en effet, transporte
ses adeptes au dessus des phénomenes sensibles, elle place
ses adorateurs en contact direct avec I’'absolu. Dieu, qui est
la cause derniere de toutes les manifestations religieuses,
échappe a la science. Les réalités éternelles, entrevues par la
foi, appartiennent au domaine supra-sensible, au domaine
des noumeénes et non des phénomenes. Dés lors la religion se
dérobe, dans son essence intime, aux prises de la science.
Les racines de 'dme religieuse plongent jusque dans le
domaine ultra-sensible de I’'absolu. Mais si ce contact direct
de Phomme avec I'esprit qui préside & 1’élaboration de 'uni-
vers constitue le ressort intime et caché des religions, ce
contact ne reste jamais & I’état pur, il tend toujours & se ma-
nifester, & se concrétiser dans des états affectifs, dans des
conceptions intellectuelles (mythes, dogmes), dans des actes
(rites, moeurs). Et comme ces diverses manifestations du
sens religieux sont celles d’'un peuple, d’'une personnalité,
elles reflétent toujours la situation de ce peuple, de cette per-
sonnalité. Dés lors si la religion nous fait pénétrer dans le
domaine de I’absolu, ses manifestations sont relatives, donc
diverses, progressives, puisque ce sont des manifestations
humaines d’un contact avec 'absolu. Elles rentrent dés lors
dans le monde phénoménal, elles sont susceptibles d’étre
observées, décrites, classées. La méthode scientifique peut



220 A. FORNEROD

fort bien étre appliquée aux phénomeénes religieux. L’histoire
des religions aborde les religions par leur coté extérieur
pour pénétrer le plus possible dans leur 4me. Aussi n’a-t-elle
point la prétention d’agir religieusement, mais simplement
de définir, de classer les divers phénomenes religieux pour en
découvrir les lois générales. Son role est assez analogue &
celui de la philologie dans le domaine des langues. Jamais la
science philologique ne créera une langue nouvelle. Ce sont
les peuples qui se créent leur langage. La philologie se pose
en observatrice. En étudiant les idiomes existants, elle
scrute, elle observe, elle cherche & se rendre compte des lois
qui ont présidé & la création des dialectes. C’est 1a sa tache.
Aussi avec beaucoup de peine parviendra-t-elle & engager un
peuple & modifier l'orthographe de quelques centaines de
mots. De méme les communautés religieuses sont les foyers
religieux qui créent les phénoménes religieux, parce qu’eux
seuls ont la vie. La question vitale pour une communauté
religieuse c’est la certitude de sa foi. Il faut qu’elle ait I'assu-
rance que son contact avec Dieu et avec les réalités éternelles
n’est pas une illusion, mais une communion vivante, réelle.
Les communautés religieuses abordent la religion par son
coté intime, elles vont de I'intérieur & 'extérieur ; aussi elles
seules peuvent enfanter la vie religieuse. L’histoire des reli-
gions, en partant de I'étude des phénomenes pour compren-
dre et saisir l'inspiration d’'une religion, garde lattitude
d’une observatrice qui se borne a décrire, a classer, a décou-
vrir les lois généraies qui régissent les phénomenes religieux.
Elle constitue bien une science puisqu’elle s’occupe de phé-
nomenes, d’un groupe particulier de phénomenes.

De nos jours, les rapports entre le développement religieux
d’un peuple et son développement social sont mis en évi-
dence. Il y a toujours action et réaction. Pour esquisser les
phases de la religion romaine, il faut nécessairement tenir
compte des contacts successifs du peuple romain. Les in-
fluences étrusques, grecques, sont venues s’amalgamer a la
dotation religieuse de la race pour en faire un tout com-
plexe. Le passage du Védisme au Brahmanisme s’explique par



L’HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 221

le changement d’établissement des Aryas orientaux, qui du
Pendjab vinrent habiter 'Hindoustan. Quand les Egyptiens
se dégagerent de leur constitution en nomes, en tribus, pour
s’unifier sous une monarchie absolue, une centralisation
religieuse vit le jour. Mais si intimément liés que soient les
phénomeénes religieux aux phénomeénes sociaux, ils ont bien
leur caractere sui generis. L'empreinte religieuse donne aux
institutions, aux conceptions, aux émotions, une physionomie
a part. Si parfois, en raison de la complexité des phénomeénes
de la vie supérieure de ’homme il est difficile de trancher
sur la qualité de tel ou tel phénoméne, en général une insti-
tution religieuse se distingue vite d’une pure institution
politique, une conception religieuse d’'une pure donnée phi-
losophique, une émotion religieuse d’'une émotion esthétique.
Le contact de 'homme avee ’absolu donne & tous les phé-
nomenes qui en subissent le charme, un air de famille.

L’histoire des religions se légitime donc comme science
historique puisqu’elle s’occupe d'une classe particuliere de
phénoménes : elle est I'étude scientifique des manifestations
religieuses de I’humanité. La consécration de cette science
nouvelle n’aura-t-elle pas des conséquences pratiques pour
nous chrétiens? N’arrivera-t-elle pas & influencer les formes
de nos convictions? Ne nous fournira-t-elle pas un nouveau
terrain apologétique? (Vest ce que nous voudrions examiner
maintenant avec vous.

Il ne s’agit pas, notez-le bien, de l'influence des résultats
acquis, car notre discipline en est encore & ses debuts. Les
difficultés de la critique de I’Ancien et du Nouveau Testa-
ment ne sont rien en présence de celles que le champ des
religions offre & ses explorateurs. Partout des problemes
complexes surgissent sur leurs pas. Avec la mythologie clas-
sique grecque, celle que vous avez apprise sur les bancs du
college, vous pensez avoir une idée exacte de la religion
grecque. Détrompez-vous! vous n’avez 14 que I'image de
I'eclectisme religieux d’une période. Maig pour saisir les
affluents divers qui ont formé le grand fleuve, on en est
réduit aux hypothéses. Vous pensez avoir avec Homeére un



222 - A. FORNEROD

point de départ? L’'Iliade et I'Odyssée sont un point d’ar-
rivée. Des conceptions religieuses plus anciennes sont attes-
tées par les tombeaux de Nauplie, de Mycéne, d’'Orchomeéne.
Et si la religion grecque, que l'on croyait le mieux connai-
tre, pose des énigmes dont la solution n’est point encore
trouvée, il en est de méme a plus forte raison des religions
égyptienne, assyrienne, indoue, persane. Aussi en sommes-
nous encore a l'’ére des monographies. Chaque savant se
cantonne dans un champ de son choix et cherche & ’exploi-
ter. Nous ne songeons donc point & baser une systématisa-
tion sur un terrain aussi chancelant que celui que nous preé-
sente, & I'heure actuelle, 'histoire des religions. Seulement
la constitution de notre discipline elle-mé&me nous parait
devoir élargir nos horizons et nous fournir un nouveau ter-
rain pour ’apologétique.

Vous représentez-vous la vie de nos cantonsil y a deux ou
trois siécles ? Des voyageurs venaient s’asseoir a la table de
nos aieux et racontaient ce qui se passait sous d’autres cieux;
des mercenaires rentrés dans leurs foyers ne tarissaient pas
sur leurs exploits & I’étranger. Mais ces apercus sur la
vie d’autres peuples n’avaient pas une grande influence sur
les meeurs et les coutumes. On vivait comme si son village,
sa cité, étaient le centre du monde. Il est évident que les
horizons de notre vie politique et sociale ont changé. Dans
ce sieécle de cosmopolitisme et d'internationalisme, d’échan-
ges fréquents, continus entre les peuples, des souffles nou-
veaux se sont fait sentir chez nous comme ailleurs. Les mou-
vements qui agitent les nations les plus lointaines ont leur ré-
percussion jusque dans notre pays. Cet élargissement de nos
horizons, diminue-t-il notre caractére national ? Loin de 1a;
plus que jamais nous sentons la mission que notre démo-
cratie pacifique a & remplir auprés des autres peuples. La
liberté, qui est notre raison d’étre politique, nous avons pour
tdche de la faire comprendre aux autres. Kh bien, si notre
nationalisme de bon aloi demeure, alors méme que nos ho-
rizons s’élargissent, nous croyons qu’il en est de méme de
notre mission chrétienne.



L’HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 223

L’histoire des religions élargit en effet singuliérement nos
horizons. C'est 14 un fait indéniable. L’Eglise chrétienne a
combattu et combattra toujours les autres religions, elle se
renierait elle méme si elle ne le faisait pas; persuadée de
:8a verité elle doit la vérité & tous. Mais dans ses luttes avec
le vaste syncrétisme greeco-romain aux premiers siécles, avec
I'islamisme au moyen 4ge, I’Eglise chrétienne n’a vu que son
intérét immédiat. Forte de sa supériorité, elle n’a pas cherche
4 comprendre les causes de la déchéance de ce syncrétisme
graeco-romain, pas plus qu’elle ne s’est demandé les raisons
de la force de l'islamisme. Et quand les Eglises ne sont pas
obligées & lutter directement avec les autres religions, elles
se renferment en elles-mémes, elles ne vivent que pour elles,
ignorant ce qui se passe a la surface de notre globe. L’his-
toire des religions nous oblige & ouvrir les yeux et a recon-
naitre que des phénomenes analogues, (non pas identiques,
non pas de la méme valeur) — se retrouvent dans la plupart
des religions. Prenez les phénoménes de U'inspiration et du
sacrifice. L’inspiration joue un role dans la religion la plus
dégradée comme dans les religions morales. Pénétrons en
Afrique, au milieu d’une tribu de noirs. I’animisme y fleurit;
aussi des scénes de sorcellerie, de pratiques magiques sont
fréquentes, scénes qui nous écoeurent, nous autres chrétiens.
Mais avec M. Albert Réville! nous nous posons la question:
Les sorciers négres sont-ils simplement des imposteurs, des
charlatans? Ne sont-ils pas dupes les tout premiers des
croyances animistes dont tous les noirs sont imbus? Les sor-
ciers négres passent souvent par une espece d’initiation, les
faits d’extase, d’hallucination, de surexitation nerveuse sont
1a. Et le sorcier est souvent martyr de sa divination, quand
il ne réussit pas & amener la pluie ou & guérir un puissant.
Le sorcier est un inspiré pour les peuples animistes, inspira-
tion grossiere, inspiration indigne, nous le reconnaissons.
Mais le prophétisme juif, dans ses origines, n’avait-il pas
encore quelques traits magiques? L’usage de ’'Urim et du

1 A. Réville, Les religions des peuples non civilisés. T. 1, p. 91.



224 A. FORNEROD

Thummim n’est-il pas 1& pour attester qu’on cherchait la
volonté de la divinité par le sort? Le prophéte ne s’appelait-
il pasle « Voyanty, selon la remarque si importante des livres
de Samuel? « Autrefois en Israél ceux qui allaient consulter
Dieu, se disaient I'un a lautre : Venez, allons jusqu’au
Vovant, car celul qu’on appelle aujourd’hui prophéte s’appe-
lait autrefois le voyant! ». Et n’est-ce pas pour retrouver des
anesses perdues que Saiil, fils de Kis, se rendit auprés de
Samuel ?

Mais l'inspiration s’épure & mesure que les religions s’éle-
vent. Aussi tout autre est la nature de l'inspiration dans les
Védas; elle devien! plus poétique, plus morale, c’est I'ame
qui est saisie par la divinité, qui s’ouvre aux préoccupations
les plus élevées. Permettez-moi une citation de Max Muller:
« Un hymne?, extrait de I’Atharva-véda (IV, 16) vous mon-
trera combien le langage des vieux poétes de I'Inde peut ap-
procher du langage de la Bible.

» 10 Le grand maitre de ces mondes voit comme s’il était
tout prés. Si un homme croit marcher a 'insu de tous, les
dieux le savent fort bien;

» 20 Si un homme reste debout et immobile, s’il marche ou
se cache, le roi Varuna le sait; ce que deux personnes se
disent tout bas, assises I'une pres de 'autre, Varuna le sait ;
il est 14 le troisiéme ;

» 3¢ Cette terre aussi appartient & Varuna, le roi, et ce vaste
ciel, aux extrémités si éloignées. Les deux mers (le ciel et
I’océan) sont les reins de Varuna ; il est contenu aussi dans
cette petite goutte d’eau ;

» 4° Celui qui s’enfuirait bien loi, par dela le ciel, n’échap-
perait pas pour cela & Varuna, le roi. Ses émissaires descen-
dent du ciel vers ce monde ; de leurs mille yeux ils surveil-
lent cette terre ;

» 5° Le roi Varuna voit tout ceci, ce qui est entre le ciel et
la terre et ce qui se trouve par dela. Il a compté les clignote-

11 Sam. IX, 9,
2 Max Muller, Essais sur Uhistoire des religions, p. 59.



L'HISTOIRE DES RRELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 225

ments des yeux humains; comme un joueur jette les dés, il
décide toutes choses ;

« 6° Que I'’homme qui fait un mensonge soit pris dans les
lacs meurtriers qui sont tendus sept par sept et en triple
rang ; que celul qui dit la vérité les évite. »

Et non seulement la notion d’inspiration se trouve dans
les autres religions, mais la théorie méme de la théopneustie,
c’est-a-dire celle d'une inspiration spéciale de livres sacrés,
qui soustrait ces livres aux conditions générales des docu-
ments humains, a fleuri sur le sol hindou, aussi bien, si ce
n’est mieux, que sur le sol chrétien. Les Védas, dont nous
venons de faire lecture d’'un hymne, sont les livres sacrés
du brahmanisme. Or, pour préserver les Védas de toute -
erreur, les théologiens hindous ont forgé une théorie plus
stricte encore que celle de M. Gaussen. Nous en appelons a
Max Muller lui-méme!. « I’idée d’une révélation, et j’entends
plus particulierement d’'une révélation écrite, n’est pas mo-
derne, ni particuliére au christianisme. Nous chercherions
en vain cette idée dans la littérature de la Gréce ou dans
celle de Rome, mais la littérature de 'Inde en est imprégnée
depuis le commencement jusqu’a la fin. Je ne crois pas que
dans aucun pays la théorie de la révélation ait été élaborée
aussi minutieusement que dans I'Inde. En sanscrit le nom de
la révélation est « Sruti » qui signifie « ouie » et ce titre
distingue les hymnes védiques, et postérieurement les Brah-
manas, de tous les autres ouvrages reconnus comme ayant
été composés par des hommes, quel que soit d’ailleurs leur
caractére de sainteté et d’autorité pour ’esprit hindou.... Sui-
vant les vues des orthodoxes, des théologiens indiens, il n’est
pas une seule ligne des Védas qui puisse étre attribuée & un
auteur humain. De facon ou d’autre le Véda est 'ceuvre de la
Divinité ; et méme ceux qui ont recu la révélation, ou, selon
I’expression indienne, qui l'ont vue, ne passent pas pour
avoir été des mortels ordinaires, mais des étres élevés au
dessus de notre commune humanité, moins sujets par consé-

1 Max Muller, Essai sur Ihistoire des religions, p. 59.



226 A. FORNEROD

quent a se tromper en recevant la vérité révélée. Les doctri-
nes des théologiens orthodoxes de I'Inde sur la révélation
sont bien plus minutieuses et raffinées que celles des défen-
seurs les plus outrés de l'inspiration verbale en Europe.
L’élément humain, nommé en sanscrit paurusheyatva, est
exclu avec la derniére rigueur de toute la littérature révélée ;
et comme c’est un article de foi pour les Indiens que le Véda
existait dans l’esprit de la Divinité avant 'origine du monde,
ils mettent un zéle et une habileté dignes d’une meilleure
cause & trouver des explications pour se débarrasser des allu-
sions historiques, assez nombreuses, contenues dans le Véda.»

Si la notion d’inspiration se rencontre ainsi dans diverses
religions de 'humanité, il en est de méme de la notion du
sacrifice. Le fideéle de toutes les religions comprend qu’il doit
se consacrer a ses divinités, qu’il doit faire quelque chose
pour elles, qu’il doit se sacrifier pour elles. Et il y a une
grande variété dans la maniere de réaliser cette notion du
sacrifice, variété aussi grande que les divinités elles-mémes.

Il en est qui révoltent notre conscience morale au plus haut
degré. Allons aux frontiéres de la Palestine. Les Phéniciens,
ces courtiers du monde antique, allaient affronter les tem-
pétes, poursuivredes aventures dans leurs colonies, montrant
un caractére énergique et dur, puis ils venaient se reposer
dans leurs demeures luxueuses, vivant sous le charme des
séductions d’'une vie dissolue. Ces Phéniciens comprenaient
la consécration a leurs divinités d’'une maniere étrange. A
Byblos, lors des fétes d’Adon, dans la glorification de la vie
exubérante de la nature, attestée par les amours du dieu et
de la déesse, la licence la plus effrénée se manifestait. La
prostitution sacrée déployait toutes ses hontes. Et & Tyr, lors
des fétes de Melqart, ce dien du feu protecteur de la race,
une grande dureté se manifestait. Des sacrifices humains
avaient lieu. Les premiers-nés des meilleurs citoyens, des
jeunes filles nubiles étaient précipitées dans le feu comme
des sacrifices agréables & la divinité. Les meéres devaient
assister impassibles & ces sacrifices. La moindre trace d’émo-
tion, de regret, aurait détruit les bons effets de la cérémonie.



L’HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 227

Mais si les aberrations les plus grandes dans la notion de
consécration se rencontrent, il est d’autres tableaux qui jet-
tent un jour meilleur sur la conscience des peuples placés
en dehors de I'influence de I’Evangile. Allons en Perse. La, la
notion de la divinité est plus morale. Le dualisme entre
Ahura-Mazda et Angra Mainyou est avant tout un dualisme
pratique qui pousse & l'action. Dans les Gathas, ces parties
les plus anciennes du Zend-Avesta, des l'origine de 'univers
deux esprits opposés existent. « L’Etre de mensonge et I'Etre
de vérité. Celui qui sait et celui qui ignore élévent la voix
pour entrainer le coeur et la pensée de ’'homme 1. » Et pour
vaincre I’Esprit de mensonge, le fidéle de Zarathustra se
montrera juste, bienveillant, travailleur, pur. « En remplis-
sant sa tiche quotidienne d’agriculteur, il manifestera sa
piété. » « Comment nourrit-on la religion de Mazda ? Ahura
Mazda répondit : En semant le blé avec ardeur. Qui séme le
blé séme le bien, il fait marcher la religion de Mazda. » « La
religion de Mazda, 6 Spitama, Zarathustra nettoie le fidéle
de toute mauvaise pensée, de toute mauvaise parole, de
toute mauvaise action. » La pureté du Zend-Avesta est encore
bien extérieure. Cette morale d’action n’en est pas moins
digne d’estime.

Toute différente est 1'orientation de la vie consacrée a la
divinité dans le brahmanisme. L4, ascétisme est en honneur,
un ascetisme plus large, il est vrai, que l'ascétisme monacal
catholique. Aprés le temps de noviciat, le brahme doit deve-
nir maitre de maison. Ce n’est pas seulement une permission
indulgente accordeée aux exigences de la nature humaine,
c’est un devoir, un devoir religieux. Il faut qu’un Brahmane
ait un fils pour perpétuer la race sainte, qui doit enseigner
la loi divine et célébrer les rites sacrés. Mais si le brahmane
commence par la vie ascétique, il doit finir par elle. I’ascé-
tisme 'enveloppe. «Lorsque le chef de famille, nous disent Les
lois de Manou 2, voit sa peau se rider et ses cheveux blanchir
et qu’il a sous les yeux le fils de son fils, qu’il se retire dans

1 Zend-Avesta, traduction Darmesteter.
2 Lois de Manou, livre sixiéme.



228 A. FORNEROD

une forét. » Renoncant aux aliments qu’on mange dans les
villages et & tout ce qu’il posséde, dans la solitude, il doit
vivre en ermite, cherchant & maitriser les organes des sens.
I1 porte une peau de gazelle ou un vétement d’écorce, 1l laisse
pousser ses cheveux, sa barbe, les poils de son corps, ses
ongles. Dans la saison chaude il supporte 'ardeur des cing
feux, pendant les pluies il s’expose tout nu aux torrents
d’eau; durant la saison froide, il porte un vétement humide,
augmentant par degrés ses austérités; il a pour lit la terre,
il se loge aux pieds des arbres. Il doit arriver & ne vivre plus
que dans la contemplation de la délivrance finale. « Méditant
avec délices sur I’Ame universelle, assis, n’ayant besoin d’au-
cune chose, inaccessible a4 tout désir sensuel, sans autre
société que son ame, qu’il vive ici-bas dans l'attente de la
béatitude éternelle. »

Si les notions d’inspiration, de consécration offrent des
manifestations si variées, il en est de méme des autres no-
tions religieuses. Les végétations innombrables des phéno-
meénes que nous présente ’histoire des religions, attestent
que la religion a ses racines profondes dans ’homme et que
ses manifestations sont soumises a des lois, comme les autres
‘domaines de Pexistence humaine. Loin d’étre un ensemble
de superstitions étrangéres a sa nature, loin d’étre un do-
nuwm superadditum, un don ajouté qui enveloppe I'homme
extérieurement sans le pénétrer, la religion est un trait dis-
tinctif de I'nomme. Nous sommes des étres religieux. Nous
enlever ce caractére, ce serait nous mutiler.

En face de la végétation luxuriante des phénomenes reli-
gieux que nous présente I'histoire des religions, quelle sera
Iattitude du chrétien? Pourquoi contester les lueurs de vé-
rité que présentent les diverses religions dans leur meilleure
inspiration ? Reconnaitre le bien ot se trouve le bien n’est-
ce pas un devoir de justice ? Conviendrons-nous que les lois
qui régissent les phénoménes des religions de 'humanité
président également & ceux du christianisme? Serait-ce vrai-
ment compromettre notre religion? Les lois de I'acoustique,
de I'harmonie, du rythme, enveloppent les manifestations



L'HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 2929

esthétiques d’'un ordre inférieur, les premiers bégayements
de l’art musical, aussi bien que les manifestations des grands
artistes, des Beethoven, des Mozart; le fait ne dit rien sur la
valeur des ceuvres musicales. De méme, ce fait que les reli-
gions juive et chrétienne ont é{é soumises aux conditions
générales des phenomenes religieux, n’infirme nullement
leur place spéciale dans la grande famille des religions. Pour
légitimer la prétention de la religion chrétienne & étre la re-
ligion parfaite, nous ne devons pas en appeler & des considé-
rations extérieures. L’histoire des religions met au jour les
aspirations religieuses et morales de I’humanité ; nous n’avons
des lors qu’a montrer que, tandis que les autres religions ne
donnent que des satisfactions imparfaites, parfois malsaines
a ces aspirations, 'Evangile seul y répond complétement.
Ainsi en est-il pour les notions d’inspiration et de consécra-
Lion que nous avons rencontrées dans diverses religions. Le
christianisme les apaise, lui, d’'une facon telle que toutes les
autres notions palissent devant les siennes comme les étoiles
devant le soleil. Qu’est-ce que l'inspiration chrétienne? Pre-
nons une des épitres de Paul, celle aux Romains. Que lisons-
nous au chapitre huit!? « Car tous ceux qui se laissent guider
par 'esprit de Dieu sont fils de Dieu. Car vous n’avez point
recu un esprit de servitude, qui vous inspirerait encore de
la crainte ; mais vous avez recu un esprit d’adoption dans le-
quel nous nous écrions: Abba, Pére! Cet esprit rend lui-
méme témoignage & notre esprit que nous sommes enfants
de Dieu. Or, si nous sommes enfants, nous sommes aussi hé-
ritiers, héritiers de Dieu, cohéritiers de Christ, si toutefois
nous souffrons avec lui pour étre aussi glorifiés avec lui. »
Et plus loin : « Que conclurons-nous de tout cela ? Si Dieu est
pour nous, qui sera contre nous? Lui qui n’a pas épargné
son propre fils, mais qui ’a livré pour nous tous, comment,
dans sa grace, ne nous donnera-t-il pas toutes choses avec
lui. Qui voudra accuser les élus de Dieu ? Serait-ce Dieu qui
les justifie? Qui les condamnera? Serait-ce Christ qui est

1 Traduction Reuss.



230 A. FORNEROD

mort pour nous, bien plus qul est ressuscité, qui siége a la
droite de Dieu, qui intercede pour nous ? Qui nous arrachera
a Pamour de Christ ? Sera-ce la tribulation ou la détresse ou
la persécution ou la faim ou la nudité ou le péril ou le
glaive 7 . . . Mais dans tout ceci nous restons indubitable-
ment victorieux, grace a celui qui nous a aimés. Car je suis
convaincu que ni la mort ni la vie, ni les anges ni les dé-
mons, ni le présent ni ’avenir, ni le ciel ni ’enfer, ni aucune
créature quelconque ne pourra nous arracher a 'amour de
Dieu qui s’est manifesté dansle Ghrist Jésus notre Seigneur. »
En présence de cette note de confiance filiale en I'amour
d’un Pére céleste, cette note joyeuse, sereine, triomphante, ne
sommes-nous pas en face de 'inspiration parfaite, et que de-
viennent devant elle les inspirations magiques, polythéistes,
naturistes, panthéistes et méme morales des autres religions ?
Et ce qui est vrai pour l'inspiration se justifie pour la notion
de consécration. Devant la croix, les autels, les holocaustes,
disparaissent. Pourquoi? parce que le christianisme a mis
au jour le seul vrai culte, le culte en esprit et en vérité.
Aimé de Dieu, le chrétien doit aimer son prochain comme
lui-méme. La charité doit inspirer sa vie, c’est 1a le sacrifice
qu’il doit accomplir pour son Pére céleste. Aussi un chapitre
comme le chapitre XI1IT de la premiére épitre de Saint-Paul
aux Corinthiens, ne peut-il avoir va le jour que sur le sol
chrétien.

« Quand je parlerais en gloses des hommes et des anges,
si je n’ai point d’amour, je ne suis qu'un airain sonore ou
une cymbale retentissante. Et quand j’aurais le don de pro-
phétie, connaissant tous les mystéres et possédant toute la
science, quand j’aurais méme la foi la plus parfaite de ma-
niére a4 transporter des montagnes, si je n’ai point d’amour,
je ne suis rien. Et quand je distribuerais tous mes biens el
quand je livrerais mon corps pour étre brulé, si je n’ai point
d’amour, cela ne me sert de rien. I’amour est patient, plein
de bonté, 'amour n’est pas envieux, 'amour n’est pas pré-
somptueux, il n’est pas enflé d’orguelil, il n’agit pas malhon-
nétement, il n’est point égoiste, il ne s’irrite pas, il n’est pas



L’HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 231

rancuneux, il ne prend pas plaisir & Pinjustice, mais il se
réjouit du vrai bien; il excuse tout, il croit tout, il espére
tout, il supporte tout.» Une consécration inspirée par la
charité deépasse de cent coudées la consécration morale exté-
rieure du parsis, la consécration ascétique du brahmane,
et repousse loin d’elle avec horreur ces sacrifices des reli-
gions naturistes qui violent les sentiments les plus humains.
La consécration chrétienne est la consécration parfaite, car,
comme humanité idéale, nous ne pouvons rien concevoir de
plus grand que l'application des principes chrétiens. Et si
IEvangile réalise parfaitement les aspirations morales et reli-
gieuses quant a 'tnspiration, & la consécration, il le fait de
méme pour les autres éléments religieux. Le caractére unique
du christianisme se maintient donc, non pas en raison de
caractéres extérieurs, mais en raison méme de son fond.
(Vest en satisfaisant pleinement, parfaitement, les aspirations
morales et religieuses que nous rencontrons dans les reli-
gions de I’humanité, que le christianisme peut revendiquer
légitimement & nos yeux le titre de religion parfaite.

L’histoire des religions nous oblige donc & élargir nos
cadres et & embrasser toutes les religions comme constituant
une grande famille tout en permettant au sectateur du chris-
tianisme de revendiquer pour sa religion la place supréme
en tant que religion parfaite. Son influence en ce qui con-
cerne Jésus-Christ est semblable. Elle nous oblige & ranger
notre Sauveur au rang des fondateurs de religion, mais elle
nous laisse libre de revendiquer pour sa personnalité son
caractere unique.

Tiele, dans sa classification des religions, établit avec beau-
coup de raison deux grandes classes principales: les reli-
gions de la nature et les religions morales. Entre elles existe
une brusque séparation, un abime. C’est 13, nous dit-il, un
des résultats les plus assurés des recherches historiques.
Les religions de la nature sont le fruit d’une croissance in-
consciente des générations, aussi n’ont-elles pas de date de
naissance, elles n’ont jamais été fondées. Les veligions mo-
rales, au contraire, virent le jour & la suite de crises pro-



232 A. FORNEROD

fondes, d’'une révolution ou d’une réformation, elles se pré-
sentent comme un ordre de choses nouveau venant se
substituer & un ancien. On peut déterminer ’époque de leur
création. Elles sont I'ceuvre de grandes personnalités reli-
gieuses. Elles sont aussi les religions des livres sacrés parce
que leur révélation est attestée par des documents. Tiele
range dans cette classe le Judaisme avec sa lol et ses pro-
phétes, le Brahmamisme avec ses Védas, le Confucianisme
avec ses b Kings et ses 4 Shu, I'Islamisme avec son Coran,
le Mazdéisme avec son Zend-Avesta, le Bouddhisme et le
Christianisme. Cette mise en relief des personnalités reli-
gieuses dans la grande classe des religions morales est
tres heureuse et correspond a la réalité. Des lors Jésus-
Christ se présente d’abord a I'historien des religions comme
le fondateur du Christianisme, de méme que Bouddha, fon-
dateur du Bouddhisme, Mahomet, fondateur de I'Islamisme.
Ou retrouverons-nous alors son caracteére unique. Dans le
merveilleux ? Le christianisme n’en a pas seul le monopole.
Prenons les données du Bouddha, d’aprés le Lalita Vistaral.
Nous n’avons pasla un écrit du Bouddhisme primitif, maisnous
saisissons toujours dans cet ouvrage les traditions bouddhi-
ques a un moment du développement de cette religion. Des
le second chapitre nous sommes transportés dans la spheére
céleste, dans le séjour excellent du Touchita. La se trouve le
Bouddha avant sa derniére descente sur la terre. Au cours
de ses précédentes existences il s’est acquis un trésor de mé-
rites, aussi occupe-t-il parmi les dieux un rang supréme, il
enseigne aux dieux Touchitas la loi, et il médite sur la
délivrance qu’il va apporter sur la terre. Et lors de sa des-
cente, c¢’est d’une véritable naissance surnaturelle qu’il s’agit.
Maya Dévi demande & son mari de pouvoir faire une retraite
dans le jetine. « Seigneur des hommes, dit-elle entr’autres,
ne faites pas de moi un objet de désir, de moi qui me plais &
observer les devoirs d’une conduite austére. » « Et alors que
Maya Dévi s’est retirée dans la solitude, Bouddha étant des-

! Le Lalita Vistara, traduction Foucaux,



L’HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 233

cendu de I'excellent séjour du Touchita, ayant le souvenir de
la science, entra dans le sein de sa mere, par le flanc droit de
sa mére livrée au jefine, sous la figure d’un petit éléphant
blanc a six défenses, & la téte couleur de la cochenille, ayant
les dents comme une ligne d’or. Maya Dévi, doucement en-
dormie sur sa couche, vit en songe cet éléphant entrer dans
son sein.» La naissance du Bouddha est accompagnée des
phénomeénes surnaturels les plus extraordinaires. Ce sont les
divinités elles-mémes, Cakra le maitre des dieux et Brahma
le maitre des Sahas, qui viennent pour le recevoir. La nature
méme manifeste sa joie. « Il y eut un grand tremblement de
terre effrayant et faisant frissonner les pores. Les instruments
de musique se firent entendre sans étre touchés. Les arbres
de toutes les saisons se couvrirent de fleurs et de fruits ; des
vents au contact trés doux et d’'une odeur suave se mirent &
souffler. Une lumiére ayant I’éclat de cent mille couleurs d’'un
contact extrémement agréable et produisant le bien étre dans
le corps et 'esprit de tous les étres se manifesta. » Ce mer-
veilleux qui enveloppe la naissance du Bouddha comme sa
vie est conforme & ’esprit hindou qui se complait dans les
lignes sans proportions comme dans les miévreries des dé-
tails. Les fondateurs de religion ont presque tous une auréole
de merveilleux. Leur exaltation répond & une nécessité de la
foi. Quand une ame a recu d’une autre &me une commotion
puissante, qui lui fait trouver plus de lumiére, une plus
haute révélation, le fidéle, en exaltant la personne du fonda-
teur de sa religion, témoigne simplement qu’une nouvelle
création religieuse a vu le jour et que cette création occupe
une place a4 part dans le développement de I’humanité.

I’historien des religions, en faisant la critique des sources,
doit distinguer les données primitives des données posté-
rieures, mais il étudiera le merveilleux, tel qu’il se présente
a lui, car ce merveilleux P'instruit sur les impulsions reli-
gieuses.

Si le merveilleux se rencontre dans la vie des fondateurs
de religion, nous ne saurions chercher en lui le caractére

unique de la personne de notre Sauveur. Non, la supériorité
THEOL. ET PHIL. 1901 16



254 A, FORNEROD

du Christ sur le Bouddha apparait & I’historien des religions
dans la supériorité de l'inspiration chrétienne sur l'inspira-
tion bouddhique. Ce sont deux religions de rédemption. Mais
quel abime entre elles! Pour le Bouddha I'existence humaine
vouée a la maladie, & la vieillesse et & la mort est mauvaise
en soi. Le désir, le désir qui nous pousse & vivre, est la cause
du mal, puisque c¢’est lui qui est la cause de notre existence
vouée a la maladie, & la vieillesse et & la mort. 1l faut donc
tuer le désir pour détruire le mauvais réve qu’est notre vie.
On peut y arriver par la contemplation qui nous rendra in-
sensible & tout, détacheé de tout comme le lotus sur lequel
glisse I’eau. Le Nirvana, voilad la délivrance. Supprimer la
vie, c’est une rédemption; mais n’est-ce pas la rédemption
du désespoir? Jésus-Christ a vu le mal qui régne dans le
monde, il I’a vu avec tout son caractere tragique. Le christia-
nisme a un co6té pessimiste, il convaince les hommes de leur
miseére, de leurs péchés. Seulement, pour le Christ, la source
du mal n’est pas dans 'existence en soi, mais dans le coeur
de I'homme; le péché est une transgression de la volonté
divine par la volonté humaine. Aussi, par le retour a Dieu,
au travers du chemin de la repentance et de la foi, y a-t-il une
régénération possible. Une transformation, une purification,
une sanctification sont les fruits de la foi. I’humanité, quand
le péché aurait disparu et que les vertus chrétiennes seraient
réalisées, ne serait-elle pas une humanité heureuse? Oui, la
rédemption du Christ est digne,seule,de son titre de rédemp-
tion.

Et maintenant, si en abordant du dehors les personnalités
des fondateurs de religion, la supériorité du Christ éclate
déja, le caractére vraiment unique de la personne de notre
Sauveur ne se manifeste véritablement qu’a un adepte décidé
de I’Evangile, qui, apres avoir subi le charme de la person-
nalité historique du Christ, peut le juger non seulement du
dehors mais du dedans. Quand ’ame, dans son contact avec
le Christ, arrive a étre convaincue de péché et de misére et,
avec le pardon divin, voit surgir en elle les clartés du
royaume de Dieu, alors Christ apparait comme le Saint,



L’HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 235

comme le Juste, comme une personnalité unique. Si en qua-
lité d’historien nous placons le Christ au rang des fondateurs
de religion, en qualité de croyant nous disons: Christ n’au-
rait pas pu réaliser la religion supréme, la religion parfaite,
si sa personnalité n’avait pas été unique au point de vue
moral et religieux, si sa personnalité n’avait pas servi d’or-
gane au plan éternel du Dieu d’amour, si la plénitude de la
divinité n’avait pas habité corporellement en lui. Oui, Jésus
a bien été, comme il I’a entendu lors des scenes du bap-
téme et de la transfiguration, le Fils bien aimé de Dieu, en
qui Dieu a mis toute son affection.

L’histoire des religions peut bouleverser beaucoup de nos
idées traditionnelles, elle nous fournit pourtant un terrain
sur lequel le chrétien peut asseoir ses convictions les plus
chéres. Vous en ai-je persuadé? Je n’ose le croire.



	L'histoire des religions et le christianisme

