
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 3-4

Artikel: L'histoire des religions et le christianisme

Autor: Fornerod, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME

A. FORNEROD

A l'occasion de l'exposition universelle de 1900, un congrès
international d'histoire des religions a été tenu à Paris, du
3 au 8 septembre. Ce fut comme la consécration de cette
nouvelle science. L'histoire des religions est, en effet, dans le
domaine des sciences, un enfant nouveau-né, un fruit du dix-
neuvième siècle.

Dans l'antiquité comme au moyen âge, nous ne rencontrons
aucun ouvrage que nous puissions envisager comme un
précurseur de l'histoire des religions. Vous trouvez des descriptions

de culte, des recueils de traditions, des écrits religieux,
polémiques, mais toute méthode scientifique est absente. Il
faut descendre jusqu'au dix-neuvième siècle pour être en
présence des œuvres importantes qui ont frayé la voie à l'histoire
des religions. L'explication symbolique et mystique des

religions de l'école de Creuzer, fort en vogue de 1820 à 1850,
explication plus philosophique qu'historique, n'a plus de valeur
aujourd'hui. Mais grâce à elle, l'attention des penseurs a été

portée sur les religions de l'humanité. En 1825, Karl-Otfried
Müller, par son livre paru à Göttingen, Prolégomènes à une
mythologie scientifique, donnait une méthode rigoureuse pour
la recherche des éléments et des phases des mythes grecs.

1 Conférence apologétique faite à Lausanne, Salle centrale, le jeudi 8 novembre

1900.

THÉOL. ET PHIL. 1901 15



218 A. FORNEBOD

Dans son ouvrage en cinq volumes (Paris, 1824-37) De la-

religion considérée dans sa source, ses formes et ses développements,

Benjamin Constant a eu le mérite d'établir fermement
la distinction entre la religion et les formes de la religion et
d'avoir tenté la première esquisse du développement de la

religion. Mais la grande impulsion pour l'étude des phénomènes

religieux a été donnée par l'école linguistique dont
Max Müller est le plus illustre représentant. En livrant au
public, au milieu de notre siècle, les Védas, cette source
religieuse orientale, alors que jusqu'à cette époque la religion
classique gréco-romaine exerçait seule l'hégémonie, cette
école a ouvert de nouveaux horizons. Son explication linguistique,

qui fait des mythes une maladie du langage, soulève
des contradictions. L'école anthropologique, dont les chefs

principaux sont Taylor et Lang, la combat et se préoccupe
surtout des origines des religions, mettant en parallèle les-

formes religieuses les plus grossières et la culture primitiva
des peuples. Et maintenant, profitant des fruits des écoles

linguistiques et anthropologiques, l'école historique dont
Tiele est une des gloires se dégage peu à peu. Elle part de-

cette thèse fondamentale que, pour comprendre les manifestations

d'une religion, il faut la mettre dans son cadre
historique. Une religion est intimement liée à l'histoire du peuple'
qui lui a donné le jour. Aussi archéologie, linguistique,
sociologie, histoire, politique, toutes les sciences qui peuvent
projeter quelque lumière sur l'état d'un peuple sont mises à

contribution pour l'étude des manifestations religieuses. Du
moment que la méthode scientifique est appliquée aux
phénomènes religieux, l'histoire des religions pouvait revendiquer

le titre de science particulière. C'est là la conquête de-

l'école historique.
Cette prétention est-elle justifiée L'histoire des religions

constitue-t-elle bien une science? Quelles sont les conditions
à remplir pour légitimer ce titre Prenons la physique et la
chimie. Ces deux sciences de la nature s'occupent de phénomènes.

Elles les décrivent, elles les classent, elles étudient
leurs rapports réciproques. En outre elles s'intéressent cha-



l'histoire des religions et le christianisme 219

cune à un groupe particulier de phénomènes. Le domaine de
la physique est formé des phénomènes qui ont lieu entre les

corps et qui n'en changent pas les caractères. La chimie
s'attache aux phénomènes qui touchent la composition des

corps, leur combinaison et leur décomposition. Donc, et cela
est vrai pour les sciences historiques comme pour les sciences

naturelles, une science s'occupe d'une classe particulière
de phénomènes. L'histoire des religions est-elle bien dans
cette situation Longtemps les religions et les sciences ont
été envisagées comme antithétiques, leurs domaines
semblaient être absolument séparés. C'étaient deux sphères
indépendantes, qui demeuraient sans rapport entre elles, leur
nature étant toute différente. Dans cette conception traditionnelle

il y a un noyau de vérité. La religion, en effet, transporte
ses adeptes au dessus des phénomènes sensibles, elle place
ses adorateurs en contact direct avec l'absolu. Dieu, qui est
la cause dernière de toutes les manifestations religieuses,
échappe à la science. Les réalités éternelles, entrevues par la
foi, appartiennent au domaine supra-sensible, au domaine
des noumènes et non des phénomènes. Dès lors la religion se

dérobe, dans son essence intime, aux prises de la science.
Les racines de l'âme religieuse plongent jusque dans le
domaine ultra-sensible de l'absolu. Mais si ce contact direct
de l'homme avec l'esprit qui préside à l'élaboration de l'univers

constitue le ressort intime et caché des religions, ce

contact ne reste jamais à l'état pur, il tend toujours à se

manifester, à se concrétiser dans des états affectifs, dans des

conceptions intellectuelles (mythes, dogmes), dans des actes

(rites, mœurs). Et comme ces diverses manifestations du

sens religieux sont celles d'un peuple, d'une personnalité,
elles reflètent toujours la situation de ce peuple, de cette
personnalité. Dès lors si la religion nous fait pénétrer dans le
domaine de l'absolu, ses manifestations sont relatives, donc

diverses, progressives, puisque ce sont des manifestations
humaines d'un contact avec l'absolu. Elles rentrent dès lors
dans le monde phénoménal, elles sont susceptibles d'être
observées, décrites, classées. La méthode scientifique peut



220 a. fornerod

fort bien être appliquée aux phénomènes religieux. L'histoire
des religions aborde les religions par leur côté extérieur

pour pénétrer le plus possible dans leur âme. Aussi n'a-t-elle

point la prétention d'agir religieusement, mais simplement
de définir, de classer les divers phénomènes religieux pour en
découvrir les lois générales. Son rôle est assez analogue à

celui de la philologie dans le domaine des langues. Jamais la
science philologique ne créera une langue nouvelle. Ce sont
les peuples qui se créent leur langage. La philologie se pose
en observatrice. En étudiant les idiomes existants, elle

scrute, elle observe, elle cherche à se rendre compte des lois
qui ont présidé à la création des dialectes. C'est là sa tâche.
Aussi avec beaucoup de peine parviendra-t-elle à engager un
peuple à modifier l'orthographe de quelques centaines de

mots. De même les communautés religieuses sont les foyers
religieux qui créent les phénomènes religieux, parce qu'eux
seuls ont la vie. La question vitale pour une communauté
religieuse c'est la certitude de sa foi. Il faut qu'elle ait l'assurance

que son contact avec Dieu et avec les réalités éternelles
n'est pas une illusion, mais une communion vivante, réelle.
Les communautés religieuses abordent la religion par son
côté intime, elles vont de l'intérieur à l'extérieur ; aussi elles
seules peuvent enfanter la vie religieuse. L'histoire des

religions, en partant de l'étude des phénomènes pour comprendre

et saisir l'inspiration d'une religion, garde l'attitude
d'une observatrice qui se borne à décrire, à classer, à découvrir

les lois générales qui régissent les phénomènes religieux.
Elle constitue bien une science puisqu'elle s'occupe de

phénomènes, d'un groupe particulier de phénomènes.
De nos jours, les rapports entre le développement religieux

d'un peuple et son développement social sont mis en
évidence. Il y a toujours action et réaction. Pour esquisser les

phases de la religion romaine, il faut nécessairement tenir
compte des contacts successifs du peuple romain. Les
influences étrusques, grecques, sont venues s'amalgamer à la
dotation religieuse de la race pour en faire un tout
complexe. Le passage du Védisme au Brahmanisme s'explique par



l'histoire des religions et le christianisme 221

le changement d'établissement des Aryas orientaux, qui du
Pendjab vinrent habiter l'Hindoustan. Quand les Egyptiens
se dégagèrent de leur constitution en nomes, en tribus, pour
s'unifier sous une monarchie absolue, une centralisation
religieuse vit le jour. Mais si intimement liés que soient les

phénomènes religieux aux phénomènes sociaux, ils ont bien
leur caractère sui generis. L'empreinte religieuse donne aux
institutions, aux conceptions, aux émotions, une physionomie
à part. Si parfois, en raison de la complexité des phénomènes
de la vie supérieure de l'homme il est difficile de trancher
sur la qualité de tel ou tel phénomène, en général une
institution religieuse se distingue vite d'une pure institution
politique, une conception religieuse d'une pure donnée

philosophique, une émotion religieuse d'une émotion esthétique.
Le contact de l'homme avec l'absolu donne à tous les
phénomènes qui en subissent le charme, un air de famille.

L'histoire des religions se légitime donc comme science

historique puisqu'elle s'occupe d'une classe particulière de

phénomènes : elle est l'étude scientifique des manifestations
religieuses de l'humanité. La consécration de cette science
nouvelle n'aura-1-elle pas des conséquences pratiques pour
nous chrétiens? N'arrivera-t-elle pas à influencer les formes
de nos convictions? Ne nous fournira-t-elle pas un nouveau
terrain apologétique? C'est ce que nous voudrions examiner
maintenant avec vous.

Il ne s'agit pas, notez-le bien, de l'influence des résultats
acquis, car notre discipline en est encore à ses debuts. Les
difficultés de la critique de l'Ancien et du Nouveau Testament

ne sont rien en présence de celles que le champ des

religions offre à ses explorateurs. Partout des problèmes
complexes surgissent sur leurs pas. Avec la mythologie
classique grecque, celle que vous avez apprise sur les bancs du

collège, vous pensez avoir une idée exacte de la religion
grecque. Détrompez-vous! vous n'avez là que l'image de

l'éclectisme religieux d'une période. Mais pour saisir les

affluents divers qui ont formé le grand fleuve, on en est

réduit aux hypothèses. Vous pensez avoir avec Homère un



222 A. FORNEROD

point de départ? L'Iliade et l'Odyssée sont un point
d'arrivée. Des conceptions religieuses plus anciennes sont attestées

par les tombeaux de Nauplie, de Mycène, d'Orchomène.
Et si la religion grecque, que l'on croyait le mieux connaître,

pose des énigmes dont la solution n'est point encore

trouvée, il en est de même à plus forte raison des religions
égyptienne, assyrienne, indoue, persane. Aussi en sommes-
nous encore à l'ère des monographies. Chaque savant se

cantonne dans un champ de son choix et cherche à l'exploiter.

Nous ne songeons donc point à baser une systématisation

sur un terrain aussi chancelant que celui que nous
présente, à l'heure actuelle, l'histoire des religions. Seulement
la constitution de notre discipline elle-même nous paraît
devoir élargir nos horizons et nous fournir un nouveau
terrain pour l'apologétique.

Vous représentez-vous la vie de nos cantons il y a deux ou
trois siècles Des voyageurs venaient s'asseoir à la table de

nos aïeux et racontaient ce qui se passait sous d'autres cieux ;

des mercenaires rentrés dans leurs foyers ne tarissaient pas
sur leurs exploits à l'étranger. Mais ces aperçus sur la
vie d'autres peuples n'avaient pas une grande influence sur
les mœurs et les coutumes. On vivait comme si son village,
sa cité, étaient le centre du monde. Il est évident que les

horizons de notre vie politique et sociale ont changé. Dans

ce siècle de cosmopolitisme et d'internationalisme, d'échanges

fréquents, continus entre les peuples, des souffles
nouveaux se sont fait sentir chez nous comme ailleurs. Les
mouvements qui agitent les nations les plus lointaines ont leurré-
percussion jusque dans notre pays. Cet élargissement de nos
horizons, diminue-t-il notre caractère national Loin de là ;

plus que jamais nous sentons la mission que notre démocratie

pacifique a à remplir auprès des autres peuples. La

liberté, qui est notre raison d'être politique, nous avons pour
tâche de la faire comprendre aux autres. Eh bien, si notre
nationalisme de bon aloi demeure, alors même que nos
horizons s'élargissent, nous croyons qu'il en est de même de
notre mission chrétienne.



L'HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 223

L'histoire des religions élargit en effet singulièrement nos
horizons. C'est là un fait indéniable. L'Eglise chrétienne a

combattu et combattra toujours les autres religions, elle se

renierait elle même si elle ne le faisait pas ; persuadée de

sa vérité elle doit la vérité à tous. Mais dans ses luttes avec
le vaste syncrétisme graeco-romain aux premiers siècles, avec
l'islamisme au moyen âge, l'Eglise chrétienne n'a vu que son

intérêt immédiat. Forte de sa supériorité, elle n'a pas cherché
à comprendre les causes de la déchéance de ce syncrétisme
graeco-romain, pas plus qu'elle ne s'est demandé les raisons
de la force de l'islamisme. Et quand les Eglises ne sont pas
obligées à lutter directement avec les autres religions, elles

se renferment en elles-mêmes, elles ne vivent que pour elles,

ignorant ce qui se passe à la surface de notre globe. L'histoire

des religions nous oblige à ouvrir les yeux et à reconnaître

que des phénomènes analogues, (non pas identiques,
non pas de la même valeur) — se retrouvent dans la plupart
des religions. Prenez les phénomènes de l'inspiration et du
sacrifice. L'inspiration joue un rôle dans la religion la plus
dégradée comme dans les religions morales. Pénétrons en

Afrique, au milieu d'une tribu de noirs. L'animisme y fleurit ;

aussi des scènes de sorcellerie, de pratiques magiques sont

fréquentes, scènes qui nous écœurent, nous autres chrétiens.
Mais avec M. Albert Réville1 nous nous posons la question:
Les sorciers nègres sont-ils simplement des imposteurs, des

charlatans? Ne sont-ils pas dupes les tout premiers des

croyances animistes dont tous les noirs sont imbus? Les
sorciers nègres passent souvent par une espèce d'initiation, les

faits d'extase, d'hallucination, de surexitation nerveuse sont
là. Et le sorcier est souvent martyr de sa divination, quand
il ne réussit pas à amener la pluie ou à guérir un puissant.
Le sorcier est un inspiré pour les peuples animistes, inspiration

grossière, inspiration indigne, nous le reconnaissons.
Mais le prophétisme juif, dans ses origines, n'avait-il pas
encore quelques traits magiques? L'usage de l'Urim et du

1 A. Réville, Les religions des peuples non civilisés. T. 1, p. 91.



224 A. FORNEROD

Thummim n'est-il pas là pour attester qu'on cherchait la
volonté de la divinité par le sort? Le prophète ne s'appelait-
il pas le «Voyant», selon la remarque si importante des livres
de Samuel? « Autrefois en Israël ceux qui allaient consulter
Dieu, se disaient l'un à l'autre : Venez, allons jusqu'au
Voyant, car celui qu'on appelle aujourd'hui prophète s'appelait

autrefois le voyant1 ». Et n'est-ce pas pour retrouver des

ânesses perdues que Saul, fils de Kis, se rendit auprès de

Samuel?
Mais l'inspiration s'épure à mesure que les religions s'élèvent.

Aussi tout autre est la nature de l'inspiration dans les

Védas; elle devient plus poétique, plus morale, c'est l'âme

qui est saisie par la divinité, qui s'ouvre aux préoccupations
les plus élevées. Permettez-moi une citation de Max Mulier :

« Un hymne2, extrait de l'Atharva-véda (IV, 16) vous montrera

combien le langage des vieux poètes de l'Inde peut
approcher du langage de la Bible.

» 1° Le grand maître de ces mondes voit comme s'il était
tout près. Si un homme croit marcher à l'insu de tous, les

dieux le savent fort bien ;

» 2° Si un homme reste debout et immobile, s'il marche ou
se cache, le roi Varuna le sait ; ce que deux personnes se

disent tout bas, assises l'une près de l'autre, Varuna le sait ;

il est là le troisième ;

» 3° Cette terre aussi appartient à Varuna, le roi, et ce vaste

ciel, aux extrémités si éloignées. Les deux mers (le ciel et

l'océan) sont les reins de Varuna ; il est contenu aussi dans

cette petite goutte d'eau ;

» 4° Celui qui s'enfuirait bien loi, par delà le ciel, n'échapperait

pas pour cela à Varuna, le roi. Ses émissaires descendent

du ciel vers ce monde ; de leurs mille yeux ils surveillent

cette terre ;

» 5° Le roi Varuna voit tout ceci, ce qui est entre le ciel et

la terre et ce qui se trouve par delà. Il a compté les clignote-

i 1 Sam. IX, 9.
2 Max Müller, Essais sur l'histoire des religions, p. 59.



L'HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 225

ments des yeux humains ; comme un joueur jette les dés, il
décide toutes choses ;

« 6° Que l'homme qui fait un mensonge soit pris dans les

lacs meurtriers qui sont tendus sept par sept et en triple
rang ; que celui qui dit la vérité les évite. »

Et non seulement la notion d'inspiration se trouve dans
les autres religions, mais la théorie même de la théopneustie,
c'est-à-dire celle d'une inspiration spéciale de livres sacrés,

qui soustrait ces livres aux conditions générales des

documents humains, a fleuri sur le sol hindou, aussi bien, si ce

n'est mieux, que sur le sol chrétien. Les Védas, dont nous
venons de faire lecture d'un hymne, sont les livres sacrés

du brahmanisme. Or, pour préserver les Védas de toute

erreur, les théologiens hindous ont forgé une théorie plus
stricte encore que celle de M. Gaussen. Nous en appelons à

Max Mulier lui-même L ce L'idée d'une révélation, et j'entends
plus particulièrement d'une révélation écrite, n'est pas
moderne, ni particulière au christianisme. Nous chercherions
en vain cette idée dans la littérature de la Grèce ou dans
celle de Rome, mais la littérature de l'Inde en est imprégnée
depuis le commencement jusqu'à la fin. Je ne crois pas que
dans aucun pays la théorie de la révélation ait été élaborée
aussi minutieusement que dans l'Inde. En sanscrit le nom de

la révélation est «. Sruti » qui signifie «. ouïe » et ce titre
distingue les hymnes védiques, et postérieurement les Brah-

manas, de tous les autres ouvrages reconnus comme ayant
été composés par des hommes, quel que soit d'ailleurs leur
caractère desainteté et d'autorité pour l'esprit hindou
Suivant les vues des orthodoxes, des théologiens indiens, il n'est

pas une seule ligne des Védas qui puisse être attribuée à un
auteur humain. De façon ou d'autre le Véda est l'œuvre de la
Divinité ; et même ceux qui ont reçu la révélation, ou, selon

l'expression indienne, qui l'ont vue, ne passent pas pour
avoir été des mortels ordinaires, mais des êtres élevés au
dessus de notre commune humanité, moins sujets par consé-

1 Max Müller, Essai sur l'histoire des religions, p. 59.



226 A. FORNEROD

quent à se tromper en recevant la vérité révélée. Les doctrines

des théologiens orthodoxes de l'Inde sur la révélation
sont bien plus minutieuses et raffinées que celles des défenseurs

les plus outrés de l'inspiration verbale en Europe.
L'élément humain, nommé en sanscrit paurusheyatva, est

exclu avec la dernière rigueur de toute la littérature révélée ;

et comme c'est un article de foi pour les Indiens que le Véda

existait dans l'esprit de la Divinité avant l'origine du monde,
ils mettent un zèle et une habileté dignes d'une meilleure
cause à trouver des explications pour se débarrasser des

allusions historiques, assez nombreuses, contenues dans le Véda.»
Si la notion d'inspiration se rencontre ainsi dans diverses

religions de l'humanité, il en est de même de la notion du
sacrifice. Le fidèle de toutes les religions comprend qu'il doit
se consacrer à ses divinités, qu'il doit faire quelque chose

pour elles, qu'il doit se sacrifier pour elles. Et il y a une
grande variété dans la manière de réaliser cette notion du

sacrifice, variété aussi grande que les divinités elles-mêmes.

Il en est qui révoltent notre conscience morale au plus haut
degré. Allons aux frontières de la Palestine. Les Phéniciens,
ces courtiers du monde antique, allaient affronter les

tempêtes, poursuivre des aventures dans leurs colonies, montrant
un caractère énergique et dur, puis ils venaient se reposer
dans leurs demeures luxueuses, vivant sous le charme des

séductions d'une vie dissolue. Ces Phéniciens comprenaient
la consécration à leurs divinités d'une manière étrange. A

Byblos, lors des fêtes d'Adôn, dans la glorification de la vie
exubérante de la nature, attestée par les amours du dieu et

de la déesse, la licence la plus effrénée se manifestait. La

prostitution sacrée déployait toutes ses hontes. Et à Tyr, lors
des fêtes de Melqart, ce dieu du feu protecteur de la race,
une grande dureté se manifestait. Des sacrifices humains
avaient lieu. Les premiers-nés des meilleurs citoyens, des

jeunes filles nubiles étaient précipitées dans le feu comme
des sacrifices agréables à la divinité. Les mères devaient
assister impassibles à ces sacrifices. La moindre trace d'émotion,

de regret, aurait détruit les bons effets de la cérémonie.



L'HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 227

Mais si les aberrations les plus grandes dans la notion de

consécration se rencontrent, il est d'autres tableaux qui
jettent un jour meilleur sur la conscience des peuples placés
en dehors de l'influence de l'Evangile. Allons en Perse. Là, la

notion de la divinité est plus morale. Le dualisme entre
Ahura-Mazda et Angra Maïnyou est avant tout un dualisme
pratique qui pousse à l'action. Dans les Gathas, ces parties
les plus anciennes du Zend-Avesta, dès l'origine de l'univers
deux esprits opposés existent. « L'Etre de mensonge et l'Etre
de vérité. Celui qui sait et celui qui ignore élèvent la voix

pour entraîner le cœur et la pensée de l'homme L » Et pour
vaincre l'Esprit de mensonge, le fidèle de Zarathustra se

montrera juste, bienveillant, travailleur, pur. « En remplissant

sa tâche quotidienne d'agriculteur, ii manifestera sa

piété. » « Comment nourrit-on la religion de Mazda? Ahura
Mazda répondit : En semant le blé avec ardeur. Qui sème le
blé sème le bien, il fait marcher la religion de Mazda. » « La

religion de Mazda, ô Spitama, Zarathustra nettoie le fidèle
de toute mauvaise pensée, de toute mauvaise parole, de

toute mauvaise action. » La pureté du Zend-Avesta est encore
bien extérieure. Cette morale d'action n'en est pas moins
digne d'estime.

Toute différente est l'orientation de la vie consacrée à la
divinité dans le brahmanisme. Là, l'ascétisme est en honneur,
un ascétisme plus large, il est vrai, que l'ascétisme monacal

catholique. Après le temps de noviciat, le brahme doit devenir

maître de maison. Ce n'est pas'seulement une permission
indulgente accordée aux exigences de la nature humaine,
c'est un devoir, un devoir religieux. Il faut qu'un Brahmane
ait un fils pour perpétuer la race sainte, qui doit enseigner
la loi divine et célébrer les rites sacrés. Mais si le brahmane
commence par la vie ascétique, il doit finir par elle. L'ascétisme

l'enveloppe. «Lorsque le chef de famille, nous disent Les

lois de Manou2, voit sa peau se rider et ses cheveux blanchir
et qu'il a sous les yeux le fils de son fils, qu'il se retire dans

1 Zend-Avesta, traduction Darmesteter.
2 Lois de Manou, livre sixième.



228 A. FORNEROD

une forêt. » Renonçant aux aliments qu'on mange dans les

villages et à tout ce qu'il possède, dans la solitude, il doit
vivre en ermite, cherchant à maîtriser les organes des sens.

Il porte une peau de gazelle ou un vêtement d'écorce, il laisse

pousser ses cheveux, sa barbe, les poils de son corps, ses

ongles. Dans la saison chaude il supporte l'ardeur des cinq
feux, pendant les pluies il s'expose tout nu aux torrents
d'eau ; durant la saison froide, il porte un vêtement humide,
augmentant par degrés ses austérités ; il a pour lit la terre,
il se loge aux pieds des arbres. Il doit arriver à ne vivre plus
que clans la contemplation de la délivrance finale. «Méditant
avec délices sur l'Ame universelle, assis, n'ayant besoin d'aucune

chose, inaccessible à tout désir sensuel, sans autre
société que son âme, qu'il vive ici-bas dans l'attente de la
béatitude éternelle. »

Si les notions d'inspiration, de consécration offrent des

manifestations si variées, il en est de même des autres
notions religieuses. Les végétations innombrables des phénomènes

que nous présente l'histoire des religions, attestent

que la religion a ses racines profondes dans l'homme et que
ses manifestations sont soumises à des lois, comme les autres
domaines de l'existence humaine. Loin d'être un ensemble
de superstitions étrangères à sa nature, loin d'être un
donum superadditurn, un don ajouté qui enveloppe l'homme
extérieurement sans le pénétrer, la religion est un trait
distinctif de l'homme. Nous sommes des êtres religieux. Nous
enlever ce caractère, ce serait nous mutiler.

En face de la végétation luxuriante des phénomènes
religieux que nous présente l'histoire des religions, quelle sera
l'attitude du chrétien? Pourquoi contester les lueurs de
vérité que présentent les diverses religions dans leur meilleure
inspiration? Reconnaître le bien où se trouve le bien n'est-
ce pas un devoir de justice Conviendrons-nous que les lois
qui régissent les phénomènes des religions de l'humanité
président également à ceux du christianisme? Serait-ce
vraiment compromettre notre religion? Les lois de l'acoustique,
de l'harmonie, du rythme, enveloppent les manifestations



L'HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 229

esthétiques d'un ordre inférieur, les premiers bégayements
de l'art musical, aussi bien que les manifestations des grands
artistes, des Beethoven, des Mozart; le fait ne dit rien sur la

valeur des œuvres musicales. De même, ce fait que les

religions juive et chrétienne ont été soumises aux conditions
générales des phénomènes religieux, n'infirme nullement
leur place spéciale dans la grande famille des religions. Pour

légitimer la prétention de la religion chrétienne à être la
religion parfaite, nous ne devons pas en appeler à des considérations

extérieures. L'histoire des religions met au jour les

aspirations religieuses et morales de l'humanité ; nous n'avons
dès lors qu'à montrer que, tandis que les autres religions ne
donnent que des satisfactions imparfaites, parfois malsaines
à ces aspirations, l'Evangile seul y répond complètement.
Ainsi en est-il pour les notions d'inspiration et de consécration

que nous avons rencontrées dans diverses religions. Le

christianisme les apaise, lui, d'une façon telle que toutes les

autres notions pâlissent devant les siennes comme les étoiles
devant le soleil. Qu'est-ce que l'inspiration chrétienne?
Prenons une des épitres de Paul, celle aux Bomains. Que lisons-
nous au chapitre huit1 « Car tous ceux qui se laissent guider
par l'esprit de Dieu sont fils de Dieu. Car vous n'avez point
reçu un esprit de servitude, qui vous inspirerait encore de

la crainte ; mais vous avez reçu un esprit d'adoption dans

lequel nous nous écrions : Abba, Père Cet esprit rend lui-
même témoignage à notre esprit que nous sommes enfants
de Dieu. Or, si nous sommes enfants, nous sommes aussi

héritiers, héritiers de Dieu, cohéritiers de Christ, si toutefois
nous souffrons avec lui pour être aussi glorifiés avec lui. »

Et plus loin : « Que conclurons-nous de tout cela Si Dieu est

pour nous, qui sera contre nous? Lui qui n'a pas épargné
son propre fils, mais qui l'a livré pour nous tous, comment,
dans sa grâce, ne nous donnera-t-il pas toutes choses avec

lui. Qui voudra accuser les élus de Dieu? Serait-ce Dieu qui
les justifie? Qui les condamnera? Serait-ce Christ qui est

1 Traduction Reuss.



230 A. FORNEROD

mort pour nous, bien plus qui est ressuscité, qui siège à la
droite de Dieu, qui intercède pour nous Qui nous arrachera
à l'amour de Christ? Sera-ce la tribulation ou la détresse ou
la persécution ou la faim ou la nudité ou le péril ou le

glaive Mais dans tout ceci nous restons indubitablement

victorieux, grâce à celui qui nous a aimés. Car je suis
convaincu que ni la mort ni la vie, ni les anges ni les

démons, ni le présent ni l'avenir, ni le ciel ni l'enfer, ni aucune
créature quelconque ne pourra nous arracher à l'amour de

Dieu qui s'est manifesté dans le Christ Jésus notre Seigneur. »

En présence de cette note de confiance filiale en l'amour
d'un Père céleste, cette note joyeuse, sereine, triomphante, ne
sommes-nous pas en face de l'inspiration parfaite, et que
deviennent devant elle les inspirations magiques, polythéistes,
naturistes, panthéistes et même morales des autres religions
Et ce qui est vrai pour l'inspiration se justifie pour la notion
de consécration. Devant la croix, les autels, les holocaustes,
disparaissent. Pourquoi? parce que le christianisme a mis
au jour le seul vrai culte, le culte en esprit et en vérité.
Aimé de Dieu, le chrétien doit aimer son prochain comme
lui-même. La charité doit inspirer sa vie, c'est là le sacrifice
qu'il doit accomplir pour son Père céleste. Aussi un chapitre
comme le chapitre XIII de la première épitre de Saint-Paul
aux Corinthiens, ne peut-il avoir vu le jour que sur le sol
chrétien.

« Quand je parlerais en gloses des hommes et des anges,
si je n'ai point d'amour, je ne suis qu'un airain sonore ou
une cymbale retentissante. Et quand j'aurais le don de

prophétie, connaissant tous les mystères et possédant toute la
science, quand j'aurais même la foi la plus parfaite de
manière à transporter des montagnes, si je n'ai point d'amour,
je ne suis rien. Et quand je distribuerais tous mes biens et
quand je livrerais mon corps pour être brûlé, si je n'ai point
d'amour, cela ne me sert de rien. L'amour est patient, plein
de bonté, l'amour n'est pas envieux, l'amour n'est pas
présomptueux, il n'est pas enflé d'orgueil, il n'agit pas
malhonnêtement, il n'est point égoïste, il ne s'irrite pas, il n'est pas



L'HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 231

rancuneux, il ne prend pas plaisir à l'injustice, mais il se

réjouit du vrai bien ; il excuse tout, il croit tout, il espère

tout, il supporte tout. » Une consécration inspirée par la
charité dépasse de cent coudées la consécration morale
extérieure du parsis, la consécration ascétique du brahmane,
et repousse loin d'elle avec horreur ces sacrifices des

religions naturistes qui violent les sentiments les plus humains.
La consécration chrétienne est la consécration parfaite, car,
comme humanité idéale, nous ne pouvons rien concevoir de

plus grand que l'application des principes chrétiens. Et si

l'Evangile réalise parfaitement les aspirations morales et
religieuses quant à l'inspiration, à la consécration, il le fait de

même pour les autres éléments religieux. Le caractère unique
du christianisme se maintient donc, non pas en raison de

caractères extérieurs, mais en raison même de son fond.
C'est en satisfaisant pleinement, parfaitement, les aspirations
morales et religieuses que nous rencontrons dans les

religions de l'humanité, que le christianisme peut revendiquer
légitimement à nos yeux le titre de religion parfaite.

L'histoire des religions nous oblige donc à élargir nos
cadres et à embrasser toutes les religions comme constituant
une grande famille tout en permettant au sectateur du
christianisme de revendiquer pour sa religion la place suprême
en tant que religion parfaite. Son influence en ce qui
concerne Jésus-Christ est semblable. Elle nous oblige à ranger
notre Sauveur au rang des fondateurs de religion, mais elle

nous laisse libre de revendiquer pour sa personnalité son
caractère unique.

Tiele, dans sa classification des religions, établit avec beaucoup

de raison deux grandes classes principales : les

religions de la nature et les religions morales. Entre elles existe

une brusque séparation, un abîme. C'est là, nous dit-il, un
des résultats les plus assurés des recherches historiques.
Les religions de la nature sont le fruit d'une croissance
inconsciente des générations, aussi n'ont-elles pas de date de

naissance, elles n'ont jamais été fondées. Les religions
morales, au contraire, virent le jour à la suite de crises pro-



232 A. FORNEROD

fondes, d'une révolution ou d'une réformation, elles se

présentent comme un ordre de choses nouveau venant se

substituer à un ancien. On peut déterminer l'époque de leur
création. Elles sont l'œuvre de grandes personnalités
religieuses. Elles sont aussi les religions des livres sacrés parce
que leur révélation est attestée par des documents. Tiele

range dans cette classe le Judaïsme avec sa loi et ses

prophètes, le Brahmamisme avec ses Védas, le Confucianisme

avec ses 5 Kings et ses 4 Shu, l'Islamisme avec son Coran,
le Mazdéisme avec son Zend-Avesta, le Bouddhisme et le

Christianisme. Cette mise en relief des personnalités
religieuses dans la grande classe des religions morales est

très heureuse et correspond à la réalité. Dès lors Jésus-
Christ se présente d'abord à l'historien des religions comme
le fondateur du Christianisme, de même que Bouddha,
fondateur du Bouddhisme, Mahomet, fondateur de l'Islamisme.
Où retrouverons-nous alors son caractère unique. Dans le

merveilleux? Le christianisme n'en a pas seul le monopole.
Prenons les données du Bouddha, d'après le Laiita Vistara1.
Nous n'avons pas là un écrit du Bouddhisme primitif, mais nous
saisissons toujours dans cet ouvrage les traditions bouddhiques

à un moment du développement de cette religion. Dès

ie second chapitre nous sommes transportés dans la sphère
céleste, dans le séjour excellent du Touchita. Là se trouve le
Bouddha avant sa dernière descente sur la terre. Au cours
de ses précédentes existences il s'est acquis un trésor de

mérites, aussi occupe-t-il parmi les dieux un rang suprême, il
enseigne aux dieux Touchitas la loi, et il médite sur la
délivrance qu'il va apporter sur la terre. Et lors de sa

descente, c'est d'une véritable naissance surnaturelle qu'il s'agit.
Maya Dévi demande à son mari de pouvoir faire une retraite
dans le jeûne. «Seigneur des hommes, dit-elle entr'autres,
ne faites pas de moi un objet de désir, de moi qui me plais à

observer les devoirs d'une conduite austère. » « Et alors que
Maya Dévi s'est retirée dans la solitude, Bouddha étant des-

1 Le Lalita Vistara, traduction Foucaux.



L'HISTOIRE DES RELIGIONS ET LE CHRISTIANISME 233

cendu de l'excellent séjour du Touchita, ayant le souvenir de

la science, entra dans le sein de sa mère, par le flanc droit de

sa mère livrée au jeûne, sous la figure d'un petit éléphant
blanc à six défenses, à la tête couleur de la cochenille, ayant
les dents comme une ligne d'or. Maya Dévi, doucement
endormie sur sa couche, vit en songe cet éléphant entrer dans

son sein. » La naissance du Bouddha est accompagnée des

phénomènes surnaturels les plus extraordinaires. Ce sont les

divinités elles-mêmes, Cakra le maître des dieux et Brahma
le maître des Sahas, qui viennent pour le recevoir. La nature
même manifeste sa joie. « Il y eut un grand tremblement de

terre effrayant et faisant frissonner les pores. Les instruments
de musique se firent entendre sans être touchés. Les arbres
de toutes les saisons se couvrirent de fleurs et de fruits ; des

vents au contact très doux et d'une odeur suave se mirent à

souffler. Une lumière ayant l'éclat de cent mille couleurs d'un
contact extrêmement agréable et produisant le bien être dans

le corps et l'esprit de tous les êtres se manifesta. » Ce

merveilleux qui enveloppe la naissance du Bouddha comme sa

vie est conforme à l'esprit hindou qui se complaît dans les

lignes sans proportions comme dans les mièvreries des

détails. Les fondateurs de religion ont presque tous une auréole
de merveilleux. Leur exaltation répond à une nécessité de la
foi. Quand une âme a reçu d'une autre âme une commotion
puissante, qui lui fait trouver plus de lumière, une plus
haute révélation, le fidèle, en exaltant la personne du fondateur

de sa religion, témoigne simplement qu'une nouvelle
création religieuse a vu le jour et que cette création occupe
une place à part dans le développement de l'humanité.

L'historien des religions, en faisant la critique des sources,
doit distinguer les données primitives des données
postérieures, mais il étudiera le merveilleux, tel qu'il se présente
à lui, car ce merveilleux l'instruit sur les impulsions
religieuses.

Si le merveilleux se rencontre dans la vie des fondateurs
de religion, nous ne saurions chercher en lui le caractère
unique de la personne de notre Sauveur. Non, la supériorité

THÉOL. ET PHIL. 1901 16



234 A. FORNEROD

du Christ sur le Bouddha apparaît à l'historien des religions
dans la supériorité de l'inspiration chrétienne sur l'inspiration

bouddhique. Ce sont deux religions de rédemption. Mais

quel abîme entre elles 1 Pour le Bouddha l'existence humaine
vouée à la maladie, à la vieillesse et à la mort est mauvaise
en soi. Le désir, le désir qui nous pousse à vivre, est la cause
du mal, puisque c'est lui qui est la cause de notre existence
vouée à la maladie, à la vieillesse et à la mort. 11 faut donc
tuer le désir pour détruire le mauvais rêve qu'est notre vie.
On peut y arriver par la contemplation qui nous rendra
insensible à tout, détaché de tout comme le lotus sur lequel
glisse l'eau. Le Nirvana, voilà la délivrance. Supprimer la

vie, c'est une rédemption ; mais n'est-ce pas la rédemption
du désespoir? Jésus-Christ a vu le mal qui règne dans le
monde, il l'a vu avec tout son caractère tragique. Le christianisme

a un côté pessimiste, il convainc les hommes de leur
misère, de leurs péchés. Seulement, pour le Christ, la source
du mal n'est pas dans l'existence en soi, mais dans le cœur
de l'homme ; le péché est une transgression de la volonté
divine par la volonté humaine. Aussi, par le retour à Dieu,
au travers du chemin de la repentance et de la foi, y a-t-il une
régénération possible. Une transformation, une purification,
une sanctification sont les fruits de la foi. L'humanité, quand
le péché aurait disparu et que les vertus chrétiennes seraient
réalisées, ne serait-elle pas une humanité heureuse? Oui, la

rédemption du Christ est digne, seule, de son titre de rédemption.

Et maintenant, si en abordant du dehors les personnalités
des fondateurs de religion, la supériorité du Christ éclate
déjà, le caractère vraiment unique de la personne de notre
Sauveur ne se manifeste véritablement qu'à un adepte décidé
de l'Evangile, qui, après avoir subi le charme de la personnalité

historique du Christ, peut le juger non seulement du
dehors mais du dedans. Quand l'âme, dans son contact avec
le Christ, arrive à être convaincue de péché et de misère et,
avec le pardon divin, voit surgir en elle les clartés du

royaume de Dieu, alors Christ apparaît comme le Saint,



l'histoire des religions et le christianisme 235

comme le Juste, comme une personnalité unique. Si en qualité

d'historien nous plaçons le Christ au rang des fondateurs
de religion, en qualité de croyant nous disons : Christ n'aurait

pas pu réaliser la religion suprême, la religion parfaite,
si sa personnalité n'avait pas été unique au point de vue
moral et religieux, si sa personnalité n'avait pas servi
d'organe au plan éternel du Dieu d'amour, si la plénitude de la
divinité n'avait pas habité corporellement en lui. Oui, Jésus

a bien été, comme il l'a entendu lors des scènes du
baptême et de la transfiguration, le Fils bien aimé de Dieu, en

qui Dieu a mis toute son affection.
L'histoire des religions peut bouleverser beaucoup de nos

idées traditionnelles, elle nous fournit pourtant un terrain
sur lequel le chrétien peut asseoir ses convictions les plus
chères. Vous en ai-je persuadé? Je n'ose le croire.


	L'histoire des religions et le christianisme

