
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 2

Artikel: Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique

Autor: Wildeboer, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT

ÉTUDE HISTORICO-CMTIQUE

PAR LE

Dr G. WILDEBOER

professeur à l'Université de Groningue *.

Il est très important, et rien moins que superflu pour un
théologien chrétien, d'étudier exactement l'histoire de la
réunion des livres de l'Ancienne Alliance et la signification
du mot canonique, tel qu'il était en usage dans la synagogue.

Ce travail n'est pas superflu, avons-nous dit, car l'Eglise
chrétienne s'est toujours plus ou moins laissé conduire à la

lisière par les savants juifs, et les théologiens protestants ont
pensé suivre ainsi le plus sûr chemin1.

De plus, cette étude est de la plus haute importance. Une

vue claire de la manière dont les livres de l'Ancienne Alliance
sont devenus écrits canoniques dans la synagogue, nous met
en état d'apprécier à sa juste valeur le critérium appliqué
par les scribes, et nous affranchit de la tradition juive qui,
au fond, est en contradiction avec la conception chrétienne
de l'Ancien Testament2.

1. Il peut paraître étonnant qu'aucun concile œcuménique n'ait
tranché la question de savoir quels livres de l'Ancienne Alliance
devaient être considérés comme canoniques. Après de pénibles
luttes, l'Eglise a bien donné son jugement sur la trinité, lachristo-

* Traduit du hollandais, avec l'autorisation de l'auteur, par L. Perriraz,pasteur.



174 G. WILDEBOER

logie et la sotériologie; mais non sur le canon ou sur l'inspiration.
Le premier concile œcuménique qui ait prononcé un jugement sur
la canonicité des livres de l'Ancienne Alliance fut celui de Trente
(1546); mais ce n'était plus une réunion générale des églises de
toute la chrétienté.

Dans l'Eglise d'Orient, surtout depuis le travail d'ÛRiGÈNE, on
était disposé à suivre les écoles juives. En Occident, l'influence
d'Augustin supplanta celle de Jérôme. L'observation de la « con-
suetudo ecclesiœ » amena peu à peu, en Occident, l'idée que
l'Eglise chrétienne possédait un autre canon que la synagogue
(voir Diestel, Geschichte des Alten Testamentes in der christlichen

Kirche, Jena 1869, p. 69 sq.). Cela changea avec la
Réformation. Il était dans son principe (le retour à l'Ecriture sainte)
d'encourager les recherches sur l'état primitif de la Bible.

Les protestants se laissèrent guider dans ces recherches par les
savants juifs du temps. Ainsi la tradition s'accrédita telle que
l'exposait Elias Levita dans la troisième préface de son livre si
goûté : Masoreth hammasoreth (écrit en 1538, traduction
allemande de Semler, 1772; traduction anglaise de G. D. Ginsburg,
London 1867) et telle qu'elle était adoptée sans doute par la plupart
des savants juifs du moyen âge; du moins David Kimchi (f 1240)
semble avoir été déjà attaché à cette opinion (Herzog's Real-
Encyclopâdie, 2. Ausg., Bd. VII, Art. Kanon, S. 416).

Puisque l'Eglise chrétienne a plus ou moins adopté, dans son
ensemble, la tradition juive, il est prudent de l'examiner de près
et de s'attacher à des faits historiquement prouvés. C'est précisément

le but de notre recherche.
2. Nous verrons dans les pages qui suivent que jamais un

théologien chrétien ne se serait servi du critère employé par les
écrivains juifs, et pourquoi un tel critère, faux à nos yeux, ne pouvait
être nuisible, si bien que, sur ce point, l'Eglise n'avait pas besoin
de se séparer de la synagogue. Remarquons provisoirement que
la manière de voir des théologiens juifs sur la Loi et son importance

particulière ne s'accorde nullement avec ce que l'Eglise
chrétienne s'est habituée à voir dans l'Ancien Testament, d'après
les enseignements de l'apôtre Paul.

A bon droit on peut considérer l'histoire de la réunion des

livres de l'Ancienne Alliance comme une suite de l'histoire
de la composition de ces livres. Notre recherche suppose par-



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 175

fois certains résultats de la critique historique sur l'origine
des livres de l'Ancien Testament, sans être cependant, dans

son ensemble, basée sur cette critique. Car, d'un autre côté,
les arguments que nous empruntons aux résultats de cette

dernière, reçoivent tant de lumière et de confirmation que la
sûreté de notre argumentation ne peut, par elle3, beaucoup
perdre ni beaucoup gagner. Il n'y a donc aucune raison qui
empêche d'entreprendre séparément l'étude de l'histoire de

la canonisation des livres de l'Ancien Testament.

3. Nous emprunterons à l'origine postérieure du livre de Daniel
dans sa forme actuelle (vers 165 avant Jésus-Christ, voir ma Litte-
ratur des Allen Testaments, Göttingen 1895, § 27, Rem. 4), l'un
et l'autre arguments concernant la canonisation du second groupe
(nebiim) des livres de l'Ancien Testament et nous verrons, en

faveur de celle du troisième groupe (Hagiographes), un argument
dans l'origine postérieure du livre des Chroniques. On constatera

pourtant que l'époque fixée par nous pour la canonisation du
second groupe repose sur d'autres raisons, et que la position de

Daniel dans le troisième groupe témoigne de son origine
postérieure. 11 en est de même du livre des Chroniques.

On trouvera la littérature du sujet à l'article Canon de la Real-

Encyclopädie d'HERZOG, II, p. 450. Ajoutons les ouvrages
suivants : H. Gr^tz, Kohèlet oder der Saloni. Prediger. Leipzig, 1871,

Anhang I, der alttestamentliche Kanon und sein Abschluss. S. 147-

173 (voir Revue de théologie et de philosophie, Lausanne, 1872,

p. 628-644); J. S. Bloch, Studien zur Geschichte der Sammlung
der althebräischen Literatur, Breslau, 1876; F. Buhl, Kanon
und Text des Alten Testaments, Leipzig, 1891; H. E. Ryle, The

Canon of the Old Testament, London, 1892; Xavier Kœnig, Essai

sur la formation du Canon de l'Ancien Testament, Paris, 1894;
Erik Stave, Om Uppkomsten af garnie Test. Kanon, Upsala, 1894;
K. Budde, Der Kanon des Alten Testaments, Giessen, 1900. Le point
de vue conservateur est défendu par W. H. Green, The Canon of
the Old Testament, London, 1898, tandis que du côté catholique on

peut nommer : A. Loisy, Histoire du Canon de l'Ancien Testament,

Paris, 1890; Magnier, Etude sur la canonicité de l'Ancien Testament,

Paris, 1892; B. Pœrtner, Die Autorität der Bücher des Alten
Testaments, Munster, in W., 1893; T. Mullen, The Canon of the Old



176 g. wildeboer

Testament, 1893, et les discussions de J. P. van Kasteren dans
ses Studien op godsd. wetensch. en letterk. gebied, Utrecht, 1895,1897

u. 1898. Nous recommandons surtout la lecture des ouvrages
suivants : The Old Testament in the Jewish church. Twelve Lectures on
biblical criticism, by W. Robertson-Smith, M. A., Edimbourg, 1881.

Traduit en hollandais par C. Beets, Utrecht 1883, en allemand

par J. W. Rothstein, Freiburg i. B., 1894; à remarquer surtout
la seconde partie de la cinquième et de la sixième lectures. Dans
les pages suivantes, nous citerons toujours d'après la traduction
hollandaise. Pour l'histoire du judaïsme post-exilique, lire :

E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu

Christi, Leipzig, 1886-1890, 3. Aufl. 1898; 0. Holtzmann, Das

Ende des jüdischen Staatswesens und die Entstehung des Christentums
dans Stade und Holtzmann's Geschichte des Volkes Israel, II, 2;
P. Hay-Hunter, After the Exile; a hundred years of Jewish history
and literature, 1890, 2 parties; H. Oort, De laatste Eeuwen van
Israels Volksbestaan, 2dln, 's Gravenhage, 1877.

§ 1. Les parties du canon de l'Ancien Testament.

Il n'y a pas de nom spécial pour désigner la totalité des

livres de l'Ancien Testament. Autrefois on employait des

expressions très générales, par exemple ce l'Ecriture,i » ou
l'on nommait le tout « la Loi » d'après le caractère
fondamental de la Thora2. Plus tard vinrent des noms figurés3,
puis un terme technique4. L'appellation chrétienne d'« Ancien
Testament » a été mise en usage par le texte de la Vulgate
dans 2 Cor. III, 14 s.

1. La Sainte Ecriture est nommée plusieurs fois K*)pa (Néh.VIII,
8), surtout en opposition à la Mischna et au Talmud. On la nomme
aussi les « 24 » (sous-entendu livres). Puis î^ipn 'Oria, aifOH. etc.

Dans le Nouveau Testament -h ypcfh, «t ypxtfaî.
2. U est certainement significatif, comme nous le verrons plus

tard, que tout l'Ancien Testament ait été cité comme i-pin
(Sanhédrin fol. 91 6) et dans le Nouveau Testament comme ó vópos,

JeanX, 34; XII, 34; XV, 25.

3. Comme expression figurée, nous avons à indiquer le nom de

,TB>*ipo (Mikdaschya, c'est-à-dire sanctuaire de Jahwé) qui se



formation du canon de l'ancien testament 177

trouve déjà dans la signature d'un manuscrit biblique de l'an
1486 (Herzog R. E.ä Art. Kanon, Bd. VII, S. 439).

4. Dans la Masore, on trouve souvent le mot "^n comme
abbreviation des noms des trois divisions de l'Ancien Testament

«rrrin. owa^ orava)-
5. -h 7rai.au* StKÖwvj est ici faussement traduit par « Ancien

Testament, » car SiaBrrxn est la traduction de l'hébreu fina- Il vaut
mieux le rendre par Alliance, excepté dans Héb. IX, 15-17 et

peut-être dans Gai. III, 17. Les traducteurs des LXX, dont les
écrivains du Nouveau Testament devaient accepter la langue,
n'ont certainement pas eu complètement tort de traduire rVia par
StafWxij au lieu de otjvSyimi. Us donnaient à entendre par là que dans
la signification du mot hébreu, ce n'est pas l'idée de réciprocité
qui domine, mais que l'alliance est plutôt une dispensation de

Dieu.
Si l'on veut s'en tenir à la tradition exégétique des Alexandrins,

il faut traduire 5taâ«x»j par statutum, et par statutum ultimum dans
les deux passages Héb. IX, 15-17 et Gai. III, 17.

De bonne heure, les chrétiens de langue latine traduisaient
StaBrixi! par testamentum. Tertullien s'éleva contre cette interprétation,

tout en cherchant à accréditer le mot instrumentum; son
effort ne fut pas complètement infructueux, mais peu à peu le

mot testamentum, plus populaire, quoique moins exact, s'implanta
dans l'usage, et fut sanctionné par la Vulgate. Chose curieuse,
Tertullien lui-même conserve le mot populaire dans la traduction
de la Bible. (Voir d'autres détails dans l'ouvrage de Th. Zahn :

Geschichte des neutestamentlichen Kanons, Erlangen 1888, I, 105 sq.)

L'Ancien Testament se compose de trois parties : rHlJH /

La Thora est divisée en rHlTin "'lÖp-IH PltÖÖn (les cinq
cinquièmes de la loi). Chacun des cinq livres est dénommé

d'après le mot par lequel il s'ouvre, tandis que notre appellation

est empruntée6 ou à la traduction grecque des LXX
par l'intermédiaire de la Vulgate (Genesis, Exodus, Deutero-
nomium) ou à la Vulgate seulement (Leviticus, Numeri.).

La division des Nebiim prophètes est la suivante :

1° D'OtOîO D,X123/prophetas priores (Josué, Juges, Samuel

THÉOL. ET PHIL. 1901 12



178 G. WILDEBOER

et Rois). 2° D^iintf DW23/ prophetas posteriores. Parmi

ces derniers on distingue: a) Dvl'l3"3/ Esaïe, Jérémie,

Ezéchiel; b) D'SÛJP'J qui, selon l'inscription que contient
seul le livre de Malachie, forment ensemble un livre WW
Itoy ou (en araméen) "ifcj^ ''IP, ou "ICHD, tò ScoSeraTrpyvjTo«7.

Les Hagiographes (D'S-irO) sont a) T\'"DH * (Psaumes,

Proverbes, Job); b) n1p3iÜ tÖÖH/ les « cinq rouleaux » (Cantique

des Cantiques, Ruth, Lamentations, Ecclesiaste, Esther);
c) Daniel, Esdras, Néhémie et Chroniques8.

6. Dans les manuscrits, et cette division a passé de là dans les
éditions imprimées du texte masorétique, la Thora est divisée en
paraches (wis) en vue de la lecture dans la synagogue. U y en a

trois sortes : les petites, les grandes et les très grandes.
Les petites parasches, au nombre de 379, sont indiquées par un o

(c'est-à-dire nninp ou naiöD> fermée, sous-entendu ligne). Avant et

après le d on laissait en blanc la place de trois lettres, puis on
continuait d'écrire, en fermant la ligne.

Les grandes parasches au nombre de 290 sont marquées d'un s>

(de nnva ouverte, sous-entendu ligne). Avant et après le b on
laissait en blanc la place de neuf lettres et l'on commençait
toujours une ligne nouvelle.

Les 54 très grandes parasches sont signalées par ses quand elles
se rencontrent avec une des grandes paraches (a) ou par DOD quand
elles se trouvent en compagnie d'une des petites (û). Dans nos
éditions ces très grandes parasches sont numérotées de 1 à 54.
35 fois elles se rencontrent avec un s, 13 fois avec un d- De plus
on en trouve une au commencement de chaque livre, et au
47e chapitre de la Genèse, verset 28, il y en a une qui ne coïncide
ni avec un a, ni avec un d; seul le nombre est indiqué.

Les copistes postérieurs n'ont pas toujours respecté ces règles ;

de là vient que dans nos éditions imprimées la place de trois
lettres avant et après le d et celle de neuf lettres avant et après le s,
n'est pas toujours observée. La division en 54 parasches est d'origine
babylonienne et a été adoptée pour permettre de lire toute la

* Mieux QK"fl ; selon cette vox memorialis, Job doit précéder les Proverbes ;

voyez Delitzsch, Comment. Psalmen, Leipzig, 1883, p. 3, note 2, Elias Levita,
édit. Ginsburg, p. 248.



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 179

Thora en un an. Elle est de nature liturgique, ce qui n'est pas le

cas de la division en 379 ou 290 paraches; celles-ci rappellent
plutôt la division postérieure en chapitres, et furent, à l'origine,
introduites aussi dans d'autres livres de l'Ancien Testament

(Buhl, Kanon und Text des Alten Testamentes, p. 22 1).

La première parasene était lue le sabbat qui suivait la fête des

Tabernacles, la dernière, le dernier jour de la fête des Tabernacles
de l'année suivante (23 Tischri). C'était le jour de joie de la loi, ou
la fête de la loi (Zunz, Die gottesdienstlichen Vorträge der Juden,

Berlin, 1832, 2e édition, Francfort, 1892, p. 4). Ce n'est qu'au
quatorzième siècle qu'elles ont été fixées définitivement.

7. En harmonie avec les 54 parasches de la loi, on choisit 54

péricopes des prophètes qui, selon l'opinion des savants juifs, sont en

rapport entre elles. Ce sont les nilfiSH- Après avoir lu la Thora,
on lisait un fragment d'un des prophètes : j^aja TB8H- Cette
coutume datait du temps des Machabées2. Ainsi, après Gen. I, 1, —¦

VI, 9, on lisait Esaïe XLII, 5 — XLIIL 11 ; après Gen. VI, 9, —
XI parache Noé), Esaïe LIV, 1-10. A l'époque de Jésus on
lisait également, dans la synagogue, des péricopes tirées des

prophètes (Luc IV, 16,17; Actes XIII, 15, 17). La loi était alors divisée

en 154 péricopes dont la lecture durait trois années. C'est avec
cette manière de faire que s'accorde la division du Pentateuque
en 153 Sedarim qu'on trouve dans les Bibles des rabbins3, ou en
175 parasches, selon le Talmud de Jérusalem ; cette distribution
permettait de lire la loi en trois ans ou trois ans et demi (Zunz,
Die gottesdienstlichen Vorträge, p. 3, et Buhl, Kanon, etc., p. 228).
Quant aux prophètes, il semble qu'aux jours de Jésus, le lecteur
choisissait lui-même le passage qu'il désirait lire. On ne peut
employer le passage de Luc IV, 16 comme point de départ d'une
détermination plus précise du temps, dans la vie de Jésus. Les
mots lv Elia, Rom. XI, 2, n'indiquent vraisemblablement aucune

1 Comparer : Hupfeld, Hebräische Grammatik, 1841, § 19. BjER s'efforce de

rétablir cette division dans son édition de la Bible. Voir Ginsburg : Préface de

la troisième édition de sa Massorah.
2 Zunz, Gottesdienstliche Vorträge, II, p. 5; cependant voyez KŒNig, Einleitung,

18a3, p. 465.
3 R. Jacob ben Chajim dit qu'il y a 154 Sedarim, mais il Ven compte que 153,

Strack, Prolegomena critica, p. 77. Voir surtout là-dessus les auteurs cités par
Harris, Jewish Quarterly Review, I, 1889, p. 227, note 1, et Büchler, vol. V,

p. 420-465, VI, p. 1-73.



180 G. WILDEBOER

Haphtara déterminée, mais ils montrent cependant l'ancienneté de

la coutume qu'on avait de désigner une péricope par le personnage
ou le fait important de l'histoire y contenue. C'est probablement
ce qu'il faut entendre par les mots Iti kßtaüap, Marc II, 26, tandis

que èri toû ßazoit, Marc XII, 26, peut être l'indication d'une des

154 ou 175 paraches en lesquelles la loi fut divisée vers le premier
siècle de notre ère.

8. On a aussi divisé les Kethoubim de la manière suivante :

a) wbili Orava HEJbtë les trois grands écrits (Psaumes, Proverbes,

Job), savoir les livres n"öX> Ruth servant d'introduction aux
Psaumes, à cause de la généalogie davidique (Ruth IV, 18-22).

C'étaient les ornusn Dnava ; *) O^tap orava, les petits écrits

(Cantique, Ecclesiaste, Lamentations); c) D'JilPtX cava, les derniers

écrits, les écrits historico-prophétiques postérieurs : Esther, Daniel,

Esdras, Néhémie et Chroniques (voir Fürst, Der Kanon des Alten
Testamentes nach den Veberlieferungen im Talmud und Midrasch,

Leipzig, 1868, p. 60, 82, 100). Les cinq Megilloth (rouleaux) ne

forment donc pas un tout entre les autres livres, n"0K et les quatre
derniers écrits, comme c'est le cas dans nos éditions. Esther
appartient ici au dernier groupe et Ruth au premier. Les trois
autres Megilloth appartiennent au groupe des Kethoubim Ketannim,
tandis que le premier groupe s'appelle Kethoubim Rischonim, et le

troisième Kethoubim Acharonim. Parfois l'Ecclesiaste est joint aux
Proverbes, et est ainsi compté au nombre des Kethoubim Rischonim.

(Comparer § II, remarque 14.)

Les renseignements sur le nombre et la place des livres
sont divergents. A l'origine, on en comptait 249. Quant à la
place de chacun, selon les Talmuds, Jérémie précède Ezéchiel
et Esaïe10, tandis que Ruth est le premier des Kethoubim. Il
y a d'autres changements. Les Masorètes ont mis Esaïe en

tête, comme étant le plus ancien, ordre que suivent les
manuscrits allemands et nos éditions françaises. Un autre
arrangement des Masorètes, qu'ont conservé les manuscrits
espagnols, consistait à mettre les Chroniques en tête des

Kethoubim et à ordonner différemment les cinq Megilloth.
Nos éditions imprimées, comme les manuscrits allemands,
placent les Chroniques à la fin (des Kethoubim), et les cinq
Megilloth dans l'ordre selon lequel ils étaient lus à différentes



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 181

fêtes ou à divers jours commémoratifs u. On ne peut affirmer
avec certitude si l'ordre talmudique a été l'ordre primitif.
Cette opinion manque de fondement satisfaisant, vu que trois
siècles après Jésus-Christ les Juifs plaçaient encore Ruth et
les Lamentations dans le second groupe13.

9. L'habitude de compter vingt-quatre livres, générale dans le
Talmud et le Midrasch, se rencontre pour la première fois dans le

quatrième livre d'Esdras (fin du premier siècle après J.-C); celle
d'en compter vingt-deux, en joignant Ruth au livre des Juges, et
les Lamentations à celui de Jérémie, est d'origine alexandrine. On

voit par là que l'opinion de de Wette-Schrader (Lehrbuch der

historisch-kritischen Einleitung in die Bibel, Altes und Neues Testament,

Berlin, 1869, I, § 10, p. 15), est fausse, qui affirme que le

nombre 24 a été emprunté par les juifs à l'alphabet grec, et celui
de 22 à l'alphabet hébreu par les Alexandrins (comparer § 7,

remarque 2). Nulle part les renseignements juifs ne parlent de

vingt-deux livres ; peut-être ce nombre est-il présupposé dans le
livre des Jubilés (voyez Strack dans la R. E?, de Herzog, Article
Kanon, p. 434-438). Dans un Midrasch postérieur du livre dès

Nombres, il est question de trente-cinq livres (comparer § 6, note 8) ;

là, les douze petits prophètes sont comptés séparément. Notre
manière de compter trente-neuf livres est empruntée aux LXX,
et provient de ce que, outre la séparation dont nous venons de

parler, on a divisé les livres de Samuel, des Rois et des Chroniques

en deux, séparé celui de Néhémie de celui d'Esdras ; rien de pareil
ne se trouve dans le Talmud. Cette division, issue des LXX, s'est
introduite en général dans nos Bibles chrétiennes par la Vulgate.
C'est de là qu'elle a pénétré dans les Bibles hébraïques, au seizième
siècle par les divers éditions de Daniel Bomberg de Venise, celle
de 1517-18 (I) et surtout par l'édition de 1525-26, in-fol., préparée

par Jacob ben Chajim, la Bombergiana, II, laquelle est devenue la
base de toutes les Bibles hébraïques postérieures. La division en
chapitres est aussi d'origine chrétienne, introduite par Etienne
Langton (f 1228), plus tard archevêque de Canterbury, et non pas
Hugo de St-Gher (f 1263) ainsi qu'on l'enseigne encore si souvent
(voir de Wette-Schrader, Einleitung, 1869, p. 194, comparer
E. Nestle, Litterarisches Centralblatt, 18février 1892). Elle se trouve
dans la Bombergiana, I et II, d'où elle a passé dans les Bibles
hébraïques. Mais elle se présente déjà plus tôt chez les juifs, même



182 G. WILDEBOER

peu après son introduction dans la Vulgate, chez R. Salomon ben
Ismael, comme M. Schiller-Szinessy l'a remarqué (voir Theo-
log. Tyds, 1878, p. 104, et une communication du professeur
M. J. de Gœje). La division en versets est très ancienne; la
numérotation des versets par chapitres se présente pour la première
fois dans la Bombergiana, 1547-48. Voir Moore, Journal of bibl.
lit., 1893, p. 73 à 78. The Vulgate chapters and numbred verses in the

Hebrew Bible, et Schmid, Ueber verschiedene Einteilungen der Heiligen
Schrift, etc., 1892, p. 56 sq.

10. L'ordre talmudique est le suivant. Pour les Prophètes : Josué,

Juges, Samuel, Rois; Jérémie, Ezéchiel, Esdie, 12 petits prophètes.
Pour les Hagiographes : Ruth, Psaumes,'Job et Proverbes; Ecclesiaste,
Cantique et Lamentations; Daniel et Esther, Esdras et Chroniques.
Pourquoi Jérémie et Ezéchiel précèdent-ils Esdie? On ne peut le
dire avec certitude. Il se pourrait qu'on tînt Jérémie pour l'auteur
du livre des Rois, lequel précède immédiatement. Il se pourrait
aussi qu'il y eût là un souvenir du fait qu'Esaïe et les douze petits
prophètes sont des collections de discours prophétiques (Kuenen,
Histor. Krit. Onderzoek, III, lre édition, p. 449, remarque 6.

G. A. Marx, Traditio rabbinorum veterrima de librorum V. T. ordine
atque origine, Lipsise, 1884, p. 13 sq., 20 sq.). Dans la Gemara de

Babylone, Baba Bathra, fol. 14. 15, nous lisons : « La succession
des livres prophétiques est la suivante : Josué et Juges, Samuel
et Rois, Jérémie et Ezéchiel, Esaïe et les douze. Osée précède parce
qu'il est écrit : Commencement de la parole du Seigneur adressée
à Osée (Osée I, 2). Mais comme sa prédiction a été écrite en même

temps que celle des derniers prophètes, Aggée, Zacharie et Malachie,

elle sera comptée avec ces derniers. Esaïe est plus ancien

que Jérémie et Ezéchiel.... Mais, comme le livre des Rois se

termine à la ruine, et que Jérémie ne parle que de ruine, qu'Ezéchiel
commence par la ruine et se ferme par la consolation, et qu'Esaïe
ne parle que de consolation, il faut unir la ruine à la ruine et la
consolation à la consolation. La succession des Hagiographes est

celle-ci : Ruth et Psaumes, Job et Proverbes, Ecclesiaste,
Cantique et Lamentations, Daniel, Esther, Esdras et Chroniques. »

11. A cause de l'application allégorique à la sortie d'Egypte, qui se

trouve déjà dans les Targums, le Cantique est lu dans la synagogue
le huitième jour de la Pâque; Ruth, l'idylle aimable de la moisson,
le second jour de Pentecôte; les Lamentations, le neuvième jour
du mois d'Ab (destruction de Jérusalem); l'Ecclesiaste, le troisième



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 183

jour de la fête des Tabernacles, où il était nécessaire de se souvenir

que la jouissance de la vie ne peut être goûtée que le regard
fixé sur Dieu ; Esther, à la fête des Purim. Ce sont là les seuls

Hagiographes employés dans le culte de la synagogue. Dans ce

but, ils sont écrits chacun sur un rouleau particulier : de là leur
nom de cinq Megilloth.

12 La place des Chroniques à la fin des Hagiographes est
vraisemblablement la plus ancienne, peut-être à cause de Mat. XXIII,
25 (comparer § 5, remarque 3) et du rapport qui les unit à Esdras

et à Néhémie. Kuenen (H. K. O., III, p. 450, remarque 8) pensait
que l'ordre talmudique actuel, qui compte Ruth et les Lamentations

parmi les Hagiographes, s'est implanté vers 390 après Jésus-

Christ, et que le témoignage de Jérôme dans son célèbre Prologus
galeatus (voyez § 7, remarque 3) fait allusion à une opposition à

cet ordre. (Voyez cependant Theol. Tijdsch. Leyde, 1889, p. 645).

Mais si Jérôme place Ruth et les Lamentations parmi les

Prophètes, c'est en harmonie avec sa manière de compter vingt-deux
livres au lieu de vingt-quatre. On ne peut découvrir de trace
certaine de la chose, ni dans le Talmud, ni dans les Midrasch. L'opinion

de Jérôme s'explique de la manière la plus claire et la plus
vraisemblable par l'influence alexandrine qui peut avoir pénétré
même les cercles juifs dans lesquels Jérôme puisait sa sagesse.
Qu'on n'oublie pas combien un tel ordre pouvait être facilement
modifié, vu que personne ne possédait de copie complète de tous
les livres de l'Ancien Testament, et qu'ainsi pour la plupart la
liste de ces livres n'était que théorique. Dans le traité posttalmu-
dique Sopherim (III, 6) on donne la permission de réunir tous les

livres sur des rouleaux de moindre valeur. Mais les rouleaux
employés dans la synagogue doivent contenir chacun des livres
séparément. (Comparer § 11, remarque 2, et voir en outre Joel
Muller, Masechet Sopherim, Leipzig, 1878, III, 1 et III, 5 et G. A.
Marx, Trad. rabb. vet., p. 28 sq.).

§ 2. La tripartition du Canon de l'Ancien Testament.

CONCLUSIONS PROVISOIRES.

Ce qui précède nous pousse à considérer en soi et pour soi

la tripartition de l'Ancien Testament hébreu, parce qu'une
étude attentive de ce fait nous met immédiatement en état
de tirer des conclusions provisoires, relatives à la formation



184 G. WILDEBOER

du Canon. Cette division ne peut pas être l'œuvre d'un seul
homme ou d'un seul collège revêtu d'autorité. Si cela était,
on y retrouverait entre les diverses parties une différence
matérielle précise. On peut bien indiquer le caractère
particulier de la Thora, mais on n'a pu éclairer encore d'une
manière heureuse la différence des Prophètes et des

Hagiographes1.

1. La tripartition du Canon de l'Ancien Testament ne s'accorde

pas avec la conception traditionnelle qui attribue la canonisation
à Esdras et « aux hommes de la Grande Synagogue. » (Voir § 6.)
La condition que nous avons formulée est, à tous égards, raisonnable,

et elle est généralement reconnue telle par les essais tentés

pour résoudre la difficulté. Pour défendre la tradition, on doit
pouvoir montrer une différence de contenu entre les différentes
parties. Le caractère législatif est propre à la Thora. Cela saute
immédiatement aux yeux. Le grand nombre de lois qui s'y
rencontre, surtout dans les trois derniers livres, en dit assez. Dans
les cinq premiers livres bibliques l'histoire sert en grande partie
de préparation ou de cadre à la législation; en outre, maint récit
considéré attentivement, tend ouvertement à renforcer les ordres
ou les défenses. Cependant un tel caractère d'unité ne peut être
attribué ni à la seconde ni à la troisième parties, prises dans leur
ensemble. La question est dès lors de savoir en quoi les Prophètes

(nebiim) se distinguent des Hagiographes (kethoubim). Pour montrer

la différence, on a tenté divers essais, mais aucun ne peut
être considéré comme réussi. (Comparer Kuenen, H. K. O., III»
p. 444 sq.)

a) C'est surtout dans le monde des savants j uifs qu'on a cherché
à expliquer la différence entre la deuxième et la troisième partie.
On y déclarait que les écrits prophétiques étaient inspirés de

l'esprit de prophétie, les Hagiographes du Saint-Esprit. Ainsi
chaque partie se distinguerait par un degré différent dans l'inspi -

ration. Moïse Maïmonide (f 1204) qui a une doctrine complète
de l'inspiration, dans laquelle il distingue onze degrés, applique
cette diversité aux deux dernières parties du Canon. La Thora est
révélée ne ^r ne (Nomb. XII, 8), les Nebiim par la nKiajn mi et

les Hagiographes par la EJn'pn im (More Nebochim, II, 45). De

même David Kimchi (-j* 1240) dans la Preface de son Commentaire



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 185

des Psaumes, de même aussi Abarbanel (né en 1437) dans la Préface

de son Commentaire de Josué (traduction latine dans les Disser-
tationes philologico-theologicœ de Jean Buxtorf Fils, Bâle, 1657,

p. 496-499). Cette théorie qui trouva peu d'écho parmi les théologiens

protestants (ce qui se comprend fort bien) doit être laissée
entièrement pour compte à ces savants juifs postérieurs. Ni dans
l'Ancien Testament ni dans le Nouveau Testament, ni même dans
le Talmud on ne peut découvrir la moindre trace de cette distinction.

L'Esprit saint et l'esprit de prophétie sont un seul et même

esprit. Aux jours d'Esdras, on ne savait rien de la théorie du

moyen âge.

b) Un second essai a été fait par Herm. Witsius (Misceli, sacr.
libri IV, Lugd. Bat., 1736, I, p. 12). Il distingue le donum du
munus propheticum. « Distingui ergo in prophetia potest Donum

quod et privatis contigit, et in revelatione rerum arcanarum
consistit, et Munus, quod extraordinaria in Ecclesia functio erat,
certarum quarundam personarum, speciali vocatione Divina eo

destinatarum. » C'est sur cela que Hengstenberg (Beiträge zur
Einleitung in das Alte Testament, 3 Bde., Berlin, 1831-1839, I,
p. 23-30) fonde l'opinion que ceux qui ont réuni le Canon de

l'Ancien Testament mirent dans le second groupe les écrits dotés
du Munus propheticum et dans le troisième ceux pourvus du Donum

propheticum. Les premiers s'appellent d'après Hengstenberg oxrsj,
les seconds simplement wtil et Qifn (voyants). A cela Hengstenberg

ajoute (à cause de Daniel) que ce n'était pas assez d'être un
xraJs pour être admis dans le second groupe, mais que] l'auteur
devait aussi avoir écrit « comme tel » (p. 28). Cette opinion a été

exposée avec plus de détails par Hevernick (Einleitung, I, 1,
2e édit., Francfort s. M. et Erlangen, 1854) et reprise par Keil
(Handbuch der Einleitung in die Schriften des Allen Testamentes,
3. ed., 1873, § 155). Daniel n'est pas un prophète. Son livre
contient « la direction de vie (Lebensführung) la plus importante
d'un non-prophète, unie aux révélations qui lui ont été communiquées.

» On remarque facilement combien cette démonstration est

cherchée, pénible. Dans l'Ancien Testament il y a bien un état
prophétique et l'on y trouve même les paroles de Dieu prononcées

par un homme qui ne voulait pas être un nabi (Amos VII, 12).
Mais précisément cet Amos renverse toute la théorie, car son livre
devrait se trouver parmi les Hagiographes. Et Daniel un non-
prophète? Mais alors Mat. XXIV, 15? En outre, il y a une diffé-



186 g. wlldeboer

rence entre xiaj et nx"i sur laquelle nous renseignera 1 Sam.

IX, 9). Dans l'Ancien Testament ces expressions sont employées
l'une pour l'autre.

c) Moins forcé est l'essai de G. F. OEhler, (Proleg. zur Theologie
des Allen Testaments, Stuttgart, 1845, p. 91 sq., et Art. Kanon
dans la Real Encycl. de Herzog, lre édit.). Ce savant pense que
la tripartition du canon de l'Ancien Testament correspond aux
étapes du développement de la religion d'Israël, étapes que l'auteur

pense pouvoir indiquer par les noms de Mosaïsme, Prophétisme,

Hébraïsme. Les fondements sont donnés dans la Loi, leur
développement postérieur, d'une manière objective, dans les

prophètes, et d'une manière subjective dans les Hagiographes. En
d'autres termes, la répartition des différents livres de l'Ancien
Testament fut faite par des collectionneurs, eu égard au rapport
des auteurs avec la révélation divine. En fait, cette théorie
concerne beaucoup de morceaux des Hagiographes, opposés à des

fragments des Prophètes. Il y a une différence entre les prophètes
qui transmettent le message de Jahvé à son peuple et les
psalmistes ou les auteurs des Proverbes. Mais cela ne concerne point
les deux groupes pris 'dans leur ensemble, et c'est pourtant là-
dessus que roule la discussion. En quoi, par exemple, le pragmatisme

sacerdotal d'Esdras, de Néhémie, des Chroniques est-il plus
subjectif que le pragmatisme prophétique des Juges, de Samuel
et des Rois?

Ainsi donc, aucun des essais tentés ne peut être considéré comme
parfaitement heureux. Tous ont évidemment été faits pour le
besoin de la cause. Nous sommes donc invités à chercher d'autres
explications.

Si l'étude des trois parties du Canon de l'Ancien Testament
nous enseigne déjà que la réunion de ces livres ne peut
avoir été l'oeuvre d'un seul homme ou d'un collège unique,
une différence caractéristique manquant entre les trois
groupes, cette hypothèse est confirmée par le fait que,
d'après l'exemple des LXX, la tripartition n'est observée
dans aucune traduction. Cela ne s'explique que parce qu'à
l'origine il n'y avait pas de différence rigoureuse entre le
deuxième et le troisième groupe 2.

2. Nous pensons ici au fait que dans les Mss. des LXX, les
livres historiques de la troisième partie suivent régulièrement



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 187

ceux de la seconde. Il est vrai que les Mss. datent au plus tôt du

quatrième et du cinquième siècles après Jésus-Christ et sont d'origine

chrétienne, mais Josephe (voir § 4) confirme l'antiquité de

cet ordre (C. Apionem, I, 8). Dans les Mss. nés sous l'influence
alexandrine, Ruth est uni au livre des Juges et les Lamentations à

Jérémie. A Alexandrie on avait des idées moins précises sur le

Canon qu'en Palestine ; mais étant donnés le commerce actif qui
existait entre la mère-patrie et la colonie juive d'Alexandrie, et la
dépendance spirituelle des Alexandrins à l'égard des Palestiniens,
il est très invraisemblable qu'ils se soient laissés entraîner à

considérer comme nulle une différence entre les deux groupes clairement

dessinée et sanctionnée par un collège dont les décrets
faisaient règle pour eux. (Voir § 11, remarque 2). Des LXX cet ordre
des livres a passé dans d'autres traductions, puis dans nos Bibles
françaises.

Le témoignage de Jérôme (voir § 1, remarque 10 et § 7) doit être

jugé à sa vraie valeur. De son temps, dans les cercles juifs qui
faisaient autorité, la division était fixée; du moins rien dans les

Talmuds ou les Midrasch ne dit le contraire. Cependant la théorie
alexandrine peut avoir fait, sur les maîtres juifs de Jérôme,
l'impression qu'elle était acceptable. (Voir § 11, remarque 2.)

Ainsi une étude attentive du texte hébreu et des traductions

françaises répand déjà quelque lumière sur la manière
suivant laquelle la collection s'est formée. La distinction faite
entre le second et le troisième groupe, pris en bloc, ne se

laisse point expliquer par un seul principe. La différence de

contenu entre les Prophètes et les Hagiographes n'est acceptable

qu'en partie. Mais ce qui ne se peut expliquer de cette
manière nous fait supposer que la différence est de nature
chronologique3.

3. Nous avons vu qu'on ne peut invoquer aucun principe général

pour expliquer la distinction des deux derniers groupes. En outre,
nous avons remarqué qu'autrefois on ne distinguait pas
rigoureusement entre les deux. Cela nous conduit à penser que nous
avons affaire à un procès historique et que la succession des trois

groupes, quant à leur valeur canonique, est chronologique. La
formation des deux derniers groupes a peut-être commencé vers
le même temps, ce qui permet de supposer que le second groupe



188 G. WILDEBOER

fut dé'claré saint le premier, et que le troisième n'arriva à cet état-
là que peu à peu. De plus, comme le second groupe était déjà
considéré comme fermé, Daniel, les Chroniques, Esdras et Néhémie

ne purent y être admis.
Les trois parties de l'Ancien Testament dans leur canonisation

successive représentent ainsi les trois périodes principales de

l'histoire juive après l'exil :

a) De la fin de l'exil à Esdras.
b) D'Esdras (Néhémie) aux Macchabées.

c) Des Macchabées à la fin de l'histoire juive.
(Comparer Ewald, Geschichte des Volkes Israël, 8 vol., 2me édit.,

1851-68, VII, p. 412-436).

Ainsi tout n'est pas faux dans ce qu'affirmait Œhler. Il y a,

pour une grande part, une différence matérielle. Dès l'origine, il y
eut certainement, à côté de la loi, une collection d'écrits d'un
caractère double, qui formèrent la base des deuxième et
troisième groupes. Les 'Psaumes, Proverbes, Job, se distinguent
nettement des Prophètes; là a été le motif d'un groupement différent

au moment de la réunion des livres. Notre étude devra donc

tenir compte de la différence chronologique et de la différence
matérielle entre les Nebiim et les Kethoubim.

§ 3. Témoignages historiques sur le Canon de l'Ancien
Testament.

a) Les renseignements fournis par l'Ancien Testament.

Avant l'exil de Babylone on ne trouve dans l'Ancien Testament

aucune trace de l'existence d'un canon pris au sens
strict du mot, c'est-à-dire d'une collection normative d'écrits
sacrés '. Le dépôt « devant la face de Jahvé » de lois ou d'autres
documents importants a une autre signification, de même

que la réunion d'écrits religieux sur lesquels on nous a
conservé des renseignements 2. L'alliance solennelle faite sous
Josias sur la base de la loi retrouvée dans le temple (2 Rois,
XXIII, 2 sq.) peut être considérée comme le début d'une
canonisation des écrits de l'Ancien Testament avant l'exil3.

1 Le seul passage de l'Ancien Testament auquel on puisse en
appeler pour défendre l'opinion contraire est Esaïe XXXIV, 16.



FORMATION DU CANON DE l'ANCIEN TESTAMENT 189

Là se trouvent ces mots : « Consultez le livre de l'Eternel, et lisez. »

Plusieurs exégètes, Knobel, Hitzig, Kuenen (ff. K. 0., III, p. 399)

lient le premier mot itmn au verset précédent et corrigent le
verset 16 d'après les LXX qui offrent une autre leçon : « Là, le

serpent fait son nid, dépose ses œufs, les couve et rassemble
ses petits sous sa garde. Là se rassemblent les vautours, ils se

cherchent l'un l'autre; Jahvé les appelle d'après leur nombre,
aucun d'eux ne fait défaut; ni l'un ni l'autre ne manque, car sa
bouche (celle de Jahvé) l'a ordonné et c'est son esprit qui les
rassemble. » Cependant, même sans cette correction du texte, nécessaire

selon nous, et à supposer qu'Esaïe XXXIV date d'avant l'exil,
ce verset ne dit rien d'une collection d'écrits sacrés. Le « livre de

Jahvé, » d'après le contexte, n'est autre chose que la collection
même des oracles du prophète, lequel en appelle à la génération
postérieure. « Que celui qui a éprouvé le temps du jugement sur
Edom lise attentivement cet écrit sacré ; il verra que ce qui a été

prédit et ce qui s'est réalisé s'accordent de la manière la plus
parfaite. » Delitzsch, Bibl. Comm. über das Alte Testament, der
Prophet Jesaia, Leipzig, 1879, p. 363.)

2. Divers renseignements concernant le dépôt du décalogue et

d'autres lois de la Thora mosaïque, ou de documents importants,
dans le temple de Jérusalem ou dans quelque autre sanctuaire,
attirent notre attention (Ex. XL, 20 [Comparer XXV, 22, XXXI, 18,

XXXVIII, 21, Lév. XXIV, 3], Deut. XXXI. 9 et 26, Josué

XXIV, 25 sq., 1 Sam. X, 25). On appréciera différemment ces

passages suivant le point de vue qu'on adoptera dans la question
de la formation de l'Hexateuque; l'importance et le contenu du
« Livre de la loi de Dieu » (Jos. XXIV, 26) ne sont pas les mêmes

pour tous les auteurs. Cependant les passages cités ne disent rien
de plus aux partisans de la tradition qu'à nous, car la crédibilité
de ces renseignements est hors de cause. Le fait qu'il est plus
d'une fois question du dépôt de lois dans les temples prouve
assez qu'on agissait ainsi (comparer Cheyne, Jeremiah, his life and

times, London 1899, p. 84 et 85). Mais, et pour nous c'est
l'important, que signifiait un semblable dépôt? Comme Keil, pourtant

peu suspect en ces matières, l'a fait remarquer, on ne doit
point conclure de ce fait à l'existence d'une collection préexilique.
Il compare très justement cela avec ce qui se faisait chez d'autres
peuples. La conservation de lois etc. dans les sanctuaires n'avait
point pour but la formation d'une collection, mais de servir de



190 G. WILDEBOER

témoignage, afin que Jahvé pût intervenir comme juge quand sa
loi était violée. Keil, Einleitung in das Alte Testament, § 153, p. 510).
Comparez à cela 2 Rois XI, 12 ou Jojadah, le grand-prêtre, pose
sur la tête de Joas, qu'on est en train de couronner, la couronne
et le « témoignage » (rvnjw). Peut-être est-ce une faute de copiste

pour nitysn le bracelet, (cf. 2 Sam. I, 10) comme le veut
Wellhausen (Einleitung in das Alte Testament, de Fr. Bleck, 4<= édit.,
Berlin, 1878, p. 258, remarque 1). Mais si l'on s'en tient à la leçon
masorétique qui est aussi celle des LXX, ce passage ne prouve
rien, sinon que lors du couronnement solennel d'un prince on
plaçait sur sa tête un rouleau de la loi pour faire voir qu'au dessus
du roi il y avait la volonté de Jahvé que le roi était appelé à

réaliser.
Il est difficile de prouver l'existence préexilique d'un Canon par

des productions poétiques, telles que celles réunies par les hommes
d'Ezéchias (Prov. XXV, I) ou celles réunies antérieurement sous
le nom de Sépher Hajjaschar ou de Sépher Milchamoth Jahvé (Jos.
X, 13; Nomb. XXI, 24) encore qu'il fût ordonné d'en faire un
objet d'enseignement (Deut. XXXI, 19 et 2 Sam. I, 18).

Enfin, Ps. XL, 8, il est question d'un « rouleau de livre»
lad irblü- La traduction du verset 8 est incertaine (voir les

commentaires). Peut-être les quatre derniers mots étaient-ils, à l'origine,

une glose marginale servant à expliquer le verset 9 a. (Voir
Dyserinck, De Psalmen uit het Hebr. op nieuw vert. Harlem 1877,

p. 00, remarque 7). Cependant quel que soit le jugement qu'on
porte sur le passage cité, dans leur forme actuelle, en tant qu'éléments

de la collection liturgique pour le culte du second temple,
tous les psaumes sont postexiliques. Celui qui, considérant ce

psaume comme davidique, voudrait conclure du dit passage à

l'existence d'une Thora écrite revêtue d'autorité longtemps avant

l'exil, entreprendrait une œuvre téméraire, et n'arriverait qu'à

prouver son ignorance de l'histoire du psautier.
3. Jérôme (Adv. Jovin, I, 5) et Chrysostome (Horn, in Mat. IX,

p. 135 B) pensaient déjà que le livre trouvé dans le temple sous

Josias était le Deutéronome. Sur la base de ce code, une alliance
fut conclue entre le peuple et Jahvé, et dès lors le livre ne fut
plus enfermé dans le temple, mais copié et répandu. Dès 621, le
Deutéronome est en quelque mesure, pour Israël, l'Ecriture Sainte

et, ce qui est digne de remarque, la langue des auteurs qui ont
écrit après la Réformation de Josias, témoigne de la connaissance



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 191

de ce livre, lequel a évidemment servi de règle religieuse aux
fidèles adorateurs de Jahvé pendant et après l'exil et jusqu'à
l'arrivée d'Esdras. Il est certain que pendant et après l'exil (peut-
être déjà auparavant) l'histoire d'Israël fut jugée du point de vue
du Deutéronome; ce même point de vue est également celui sous

lequel nos livres des Juges, de Samuel et des Rois jugent toute
la vie d'Israël, de la conquête de Canaan à la ruine de l'Etat. La
promulgation du Deutéronome est le commencement de la
canonisation des écrits sacrés du peuple d'Israël. (Voir § 9.)

Pendant la captivité de Babylone, non seulement les
conducteurs spirituels d'Israël s'adonnèrent avec zèle à l'étude
de la Thora mosaïque *, mais on lut avec ardeur les prophéties

déjà existantes5 afin de fortifier la foi. Pourtant si les

années passées dans la captivité ont posé le fondement d'une
canonisation postérieure de la Thora et des Prophètes, on
ne peut trouver dans l'Ancien Testament aucune preuve
qu'on ait possédé déjà pendant l'exil une collection revêtue
d'autorité 6.

4. Quand Juda partit pour l'exil, il emporta avec lui la volonté
de Dieu, fixée dans le Deutéronome. Mais ce livre s'adressait
précisément aux prêtres et à leur Thora (Deut. XXIV, 8; XIV, 1 sq.).
Pas n'est besoin ici de rechercher si les prêtres conservaient leurs
Thorôth par écrit ou de mémoire. Il suffit de savoir qu'ils les

étudiaient beaucoup et s'efforçaient d'élaborer la matière de la
tradition selon des systèmes divers. C'est à ce travail que nous
devons le projet de loi qu'Ezéchiel nous a conservé dans les
chapitres XL à XLVIII de son livre, divers groupes d'ordonnances
tels que Lèv. XVII-XXVI, I-VII, ainsi que la collection des lois
sacerdotales mises en vigueur après l'exil. Pour le but que nous
poursuivons, nous pouvons laisser de côté la question de savoir
ce qui, dans la législation sacerdotale, est ancien et ce qui est

nouveau. Il nous suffit de savoir que pendant l'exil la loi fut
étudiée avec zèle, et qu'il en fut ainsi non seulement jusqu'au
premier retour, en 536, comme on le voit par les chapitres cités

d'Ezéchiel, mais encore plus tard. Car il nous est raconté qu'Es-
dras, qui revint à Jérusalem vers 433, avait « dans sa main la loi
de son Dieu » (Esd. VII, 14, 25) et qu'il était « prêtre et scribe »

(Néhémie VIII, 10).



192 G. WILDEBOER

5. Il est facile de comprendre que pendant l'exil on ait beaucoup
lu les écrits des prophètes. La captivité devait apparaître au

peuple comme l'accomplissement des menaces prophétiques et

pousser à chercher la lumière dans les paroles divines méprisées

par les pères. Car si les prophètes avaient dit vrai en annonçant
la punition, ils ne devaient point s'être trompés en prédisant un
avenir consolateur. Assez de ces considérations générales.

Dans les oracles d'Ezéchiel et du 2d Esaïe, nous avons la preuve
qu'on lisait les livres des anciens hommes de Dieu. C'est ainsi
qu'Ezéchiel, l'homme de l'étude, trahit partout une connaissance

profonde de ses devanciers, surtout d'Esaïe et de Jérémie (Ezéch.

III, 9; IV, 10; cf. Jér. I, 8,17; V, 3, Esaïe III, 1, etc.) Nous
pouvons en dire autant du 2d Esaïe qui, au chapitre XLV, 19-21, en

appelle aux prophètes antérieurs.
6. Pour prouver que déjà pendant l'exil les juifs ont eu une

collection d'écrits prophétiques, on pourrait invoquer Daniel IX, 2 :

« La première année de son régne (de Darius), moi, Daniel, je vis

par les livres... etc. « Le contexte montre que parmi ces livres se

trouvent les oracles de Jérémie. Mais comme le livre de Daniel a

été écrit vers l'an 165 avant Jésus-Christ, ce passage ne dit pas ce

qu'on veut lui faire dire. Même si l'on attribue à Daniel une
origine plus ancienne, le passage ci-dessus ne prouve pas l'existence
d'une collection normative.

La période de la restauration du peuple juif ou, plus
exactement, de la fondation de la communauté juive, doit être
divisée en deux parties. La lumière répandue sur les années

comprises entre le retour (536) et l'arrivée d'Esdras, n'est

pas suffisante7. Cependant il y a des raisons de penser que
la loi deutéronomienne faisait règle pour les repatriés et que
les écrits des prophètes jouissaient d'un certain crédit8.
Pendant les quatre-vingt premières années, même jusqu'à
l'arrivée de Néhémie (en 445), la situation n'était pas très
différente de ce qu'elle était avant l'exil. Ce n'est qu'en 433

qu'Esdras promulgua au milieu de son peuple « la loi de son
Dieu » qu'il avait apportée de Babylone. Les renseignements
fournis sur cet événement par les livres d'Esdras et de
Néhémie ne permettent pas de penser autre chose que ceci,
c'est que ce fut alors que la loi, c'est-à-dire le Pentateuque,
revêtit une autorité canonique9.



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 193

7. Les chapitres I à VI du livre d'Esdras nous donnent des détails

importants, mais qui pourraient facilement nous induire en erreur;
ils racontent qu'avant l'arrivée d'Esdras, le code sacerdotal était
déjà en vigueur (Esd. III, 2-3; VI, 16). Mais on ne doit pas oublier
que l'auteur des livres d'Esdras et de Néhémie retravailla de

vieux documents et qu'il vivait vers 250 avant Jésus-Christ; le
code sacerdotal était en usage depuis deux siècles déjà. Esdras lui-
même n'était pas satisfait de la situation (Esd. IX etX). L'opposition

faite à mon affirmation par König (Einleitung, Bonn, 1893,

p. 228), ne prouve rien. Esd. II Néhémie VII) a sans doute vu
le jour du vivant de l'auteur, et par conséquent n'est pas antérieur
à Esdras. Il est plus vraisemblable que cette liste a appartenu aux
mémoires de Néhémie, et ce protecteur de la loi nouvelle doit
avoir, avec Esdras, exigé que les prêtres fussent de la famille
d'Aaron. Remarquons en outre que cela ne prouve point d'une
manière décisive la suprématie des thorôth sacerdotales, parce
que cela a certainement été le passage de la pratique du Deutéronome

à celle de la loi sacerdotale. (Voyez remarque 8.)
8. L'autorité du Deutéronome se manifeste dans l'expulsion des

femmes étrangères par Esdras (Esd. X; Deut. XXIII, 3, 4,5). De
la suprématie des thorôth sacerdotales, nulle trace. Nous pouvons
être surpris du petit nombre de lévites qui prirent le chemin du
retour, alors que le Deutéronome ne les exclut pas du service de

l'autel. Mais n'oublions pas que le temple est en ruines et que,
par la promulgation du Deutéronome, les familles sacerdotales
de Jérusalem s'étaient attribué des avantages à l'exclusion des

membres de la tribu de Lévi. (Comparer Litteratur des Alten
Testamentes, % 11, remarque 7 c contre König, op. cit., p. 238). Les livres
d'Aggée et de Zacharie, dont les auteurs travaillaient au sein de la
colonie juive, nous permettent de constater le crédit dont
jouissaient les prophètes antérieurs (Zach. I, 12; comparer Jér. XXV,
11-12, XXIX, 10; Zach. II, 17 et Hab. II, 20; Zach. III, 2 et Amos
IV, 11, etc.).

9. Il n'est pas nécessaire, pour le but que nous poursuivons, de

savoir si Esdras édicta une loi nouvelle ou restaura une loi déjà
connue. Le grand événement sur lequel Néhémie VIII-X nous
renseigne, est qu'Esdras, aidé de Néhémie, promulga la Thora
comme règle de la foi et de la vie, c'est-à-dire lui donna une
valeur canonique. Dans une assemblée populaire tenue à Jérusalem

« sur la place devant la porte des eaux, » le peuple s'engagea
THÉOL. ET PHIL. 1901 13



194 G. WILDEBOER

à vivre selon la loi de Moïse; de plus, le contexte montre que la
loi contenait des prescriptions diverses que nous retrouvons dans
les parties les plus récentes du Pentateuque. Il est possible que
plus tard on en ait introduit d'autres, telles que celles concernant
le sacrifice du soir (Ex. XXIX, 38-42), la dîme du bétail (Lév.
XXVII, 32-33). Voyez § 9, remarque 4 et Kuenen (ff. C. O.2, I,
p. 300); cependant, en principe, on peut dire que l'écrit sacré

auquel Esdras donna une valeur normative était le Pentateuque.
Comme nous le verrons plus loin, la tradition veut, malgré
l'opposition de divers arguments, attribuer davantage à Esdras.
(Voyez § 9, remarque 5.)

§ 4. Témoignages historiques touchant le Canon de l'Ancien
Testament.

b) Renseignements tirés des écrits juifs de langue grecque.

Les écrits des Juifs hellénistes, que nous pouvons utiliser
pour notre étude, embrassent un espace de trois siècles, de
Fan 200 avant Jésus-Christ (Jésus ben Sirach) à l'an 100 après
Jésus-Christ (Flavius Josephe). Les indications qu'ils renferment

sont soit directes soit indirectes. Nous avons tout
d'abord à considérer le livre intitulé : loyla 28Îpx%. Pour l'auteur

de ce livre, la Loi jouit d'un très grand crédit. Il connaît
les livres historiques et prophétiques de l'Ancienne Alliance,
mais il fait une distinction à peine marquée entre son époque
et les temps antérieurs, entre l'origine de ses propres écrits
et l'inspiration des prophètes1.

l.Pour ce qui concerne l'époque où vivait Jésus ben Sirach, voir
plus bas remarque 2 de ce paragraphe. Si nous voulons savoir
l'autorité que l'Ancien Testament avait pour lui, considérons

l'usage qu'il en fait. Tout d'abord, il élève la loi fort haut (II, 16;

XV, 1-8; XIX, 20-24; XXV, 7-11; XXXV, 14-16; XXXV, 23 —
XXXVI, 3; XXXIX, 1 sq.) Au chapitre XXIV, 22-23 (Traduction
Martin 30-33) la sagesse est égalée à la loi et celle-ci est évidemment

pour lui l'Ecriture sainte. Il a clairement conscience que
toute sa sagesse provient de l'étude de la loi. Cela explique aussi
la position qu'il prend vis-â-vis des prophètes dans son ûpvoç ei;

toù; narépa; (chap. XLIV-XLIX). Il ne voit pas le fossé entre sa



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 195

parole et celle d'un Esaïe quand il écrit : « Je répands la doctrine
comme une prophétie, et je la laisse aux générations des siècles. »

(XXIV, 33, traduction Martin XXIV, 43.) Quand il a chanté la
louange des « Pères » et qu'il passe à Simon fils d'Onias
(probablement le grand prêtre de son temps), il indique, dans le
postscriptum de son vpvoç sis toù; ¦ncnépttç (XLIX, 14-16) qu'il distingue
nettement les mcréps; de ses contemporains ; mais il est impossible
de remarquer une différence spécifique lorsqu'il parle de Simon.
La conception de Jésus ben Sirach s'explique parfaitement si nous
admettons que, de son temps, la Thora seule avait une valeur
canonique, tandis que les prophètes, quel que fût le crédit dont
ils jouissaient, n'étaient normatifs ni pour la foi ni pour la vie1.

Le prologue de la toyla. tdpax nous fournit un témoignage
plus direct sur le Canon de l'Ancien Testament. Cette préface
est du petit-fils de l'auteur dont il portait peut-être le nom.
Il traduisit en grec les sentences de son grand-père vers 132

avant Jésus-Christ. Il raconte que ce dernier étudiait avec
zèle les saintes écritures, que par trois fois il montre comme
divisées en trois groupes : ò vófioj xat ol npofÜTca (al npoynriïca) Kai

oî oXkta o\ xax wùtoùj «xoXouOïïxOtsç rà oXka ironpia. ßtßlia, râ /oito î<ûv

(SijSMwv 2).

2. L'époque où vivait le petit-fils de Sirach peut être déterminée

par l'indication que, dans le prologue, il donne de son arrivée en

Egypte. C'était lv tw òySów xaì tpiuxoa-tSi erst itti tov EùspysTOu ßatrikeutc.

Quelle était cette trente-huitième année? Dans son livre : De Eecht-

heid van het tweede Gedeelie van Jesaia. Leyde, E. J. Brill, 1866,

p. 30 sq., le professeur Rutgers croit qu'il s'agit de l'an 247 avant
Jésus-Christ. Il pense que l'auteur parle de la trente-huitième
année de l'ère de Denys, astronome fameux d'Alexandrie, du

temps de Ptolémée Philadelphe. Ce Denys, pour honorer son

royal protecteur, prit la première année de son règne comme

point de départ d'une ère nouvelle. Si ingénieuse que soit cette

hypothèse, elle n'a pas beaucoup de valeur. Il n'est pas certain

que la manière de compter de Denys ait jamais été d'un usage
commun. C'est pourquoi, on s'en tient généralement à l'opinion

1 Dans les manuscrits des LXX, le nom Jésus ben Sirach est une abréviation.

Dans l'original hébreu, découvert récemment, l'auteur se nomme lui-même :

Simon, fils de Jésus, fils d'Eléazar, fils de Sirach (L, 27 b).



196 G. WILDEBOER

du professeur de Jong (De Psalmis maccabaicis. Lugd. Bat. 1854,

p. 71-74) qui voit dans cette trente-huitième année l'an 132 avant
Jésus-Christ. C'est après 132 que l'auteur du prologue a entrepris
sa traduction, au temps d'Evergète II, surnommé Physcon, non
d'Evergète I, comme le veut Rutgers (247-221 avant Jésus-Christ).
Dans le premier cas, l'auteur du livre vivait vers l'an 200, dans
le second cas vers l'an 300 avant Jésus-Christ. (Voir F. E. Dau-
banton, Theol. Stud.. Utrecht, 1886, p. 238 sq.)

Il importe de fixer notre attention sur la manière dont le Siracide

parle d'un troisième groupe d'écrits sacrés, à côté delà Loi et
des Prophèies. Les mots rx xïXx nxrpix ßißiix dont il se sert, ne

peuvent désigner une collection indéterminée; l'auteur savait
certainement quels livres il avait en vue en écrivant ces mots ;

mais il nous a laissés dans l'incertitude.

Il est très important de déterminer avec soin la nature des

conclusions que permet de tirer l'existence de la traduction
grecque de l'Ancien Testament. Elle ne fut point achevée en

une fois, mais se forma peu à peu ; de plus, comme nous ne

savons pas avec certitude quand ce travail a été terminé, la
traduction des LXX ne prouve pas, en elle-même, qu'un
canon ait existé avant l'an 250 avant Jésus-Christ3. Enfin, la
manière dont les traducteurs et les premiers lecteurs ont
traité les livres de l'Ancienne Alliance montre qu'à Alexandrie

on se préoccupait fort peu de l'idée du «canon. »Si
l'influence des écoles palestiniennes est visible, il ne faut point
méconnaître que les Alexandrins ont ajouté des fragments
apocryphes, même des livres entiers, qui ne sont en rien
distingués des autres; par conséquent, un canon déterminé
n'était pas connu4.

3. Ce n'est pas ici le lieu de s'occuper de la formation des LXX.
Voir J. Z. Sghuurmans-Stekhoven, De Alex. vert, van het Dodeka-

propheton, Leiden, 1887, p. 1-5.) Il suffit de rappeler que, d'après
les témoignages historiques, la loi fut traduite en grec vers 250.

Ce n'est que peu à peu et pour l'usage privé que les autres livres
furent traduits. Quand ce travail a-t-il été terminé En 132, le

petit-fils de Sirach connaît une traduction grecque des rx oXka.

narpia ßißlix. Ces mots désignent-ils tous les Hagiographes du
troisième groupe? Nous l'ignorons. La traduction du livre d'Esther



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 197

a en post-scriptum ceci : « L'an 4 du règne de Ptolémée et de

Cléopâtre, Dosithée, qui se disait sacrificateur et lévite, et son
fils Ptolémée introduisirent cette lettre concernant les Phrouraï
(Phrouraïa ou phrurim), disant qu'elle avait été traduite à

Jérusalem par Lysimaque, fils de Ptolémée. » Le roi Ptolémée, dont il
s'agit ici, est ou Ptolémée IV ou Ptolémée VIII. Dans le premier
cas, Esther existait déjà en grec en 178, dans le second cas en 114

avant Jésus-Christ seulement. De plus, lorsqu'Esther fut traduit,
tout l'Ancien Testament était certainement déjà traduit. Nous

voyons, en outre, par le post-scriptum cité, que les autres livres
avaient été traduits chacun séparément. Si nous admettons que
Esther était lu en grec déjà en 178, Daniel ne le fut que plus tard.
Mais Esther n'a probablement été écrit qu'après 135. (Voir Lilte-
ratur des Alten Testamentes, § 27, remarque 7.) Il est donc préférable

d'accepter l'année 114 avant Jésus-Christ. Dans l'un comme
dans l'autre cas, l'existence des LXX ne prouve en rien l'existence
d'un Canon fermé des écrits sacrés des Juifs.

4. On sait que les manuscrits des LXX renferment d'autres
écrits que les livres canoniques et que ces livres sont enrichis de

suppléments importants. Ce fait est jugé très diversement. Les

livres extracanoniques des LXX sont de nature très diverse. Ce

sont ou des écrits traduits de l'hébreu, comme Jésus ben Sirach
et 1 Macchabées, ou des suppléments et des livres entiers rédigés en

grec. Pour apprécier sainement ce fait, on ne doit pas perdre de

vue que tous les manuscrits des LXX que nous possédons sont
d'origine chrétienne; chez quelques-uns même on rencontre parmi
les hymnes, l'hymne de Marie. C'est pourquoi nous ne pouvons
pas toujours affirmer que nous possédons la manière de voir des

Alexandrins. Cependant, en général, nous le pouvons, car les
chrétiens étaient dans ce domaine élèves des Juifs, et les

apocryphes sont d'origine juive. Il est certainement permis de supposer

la réalité de l'influence chrétienne; mais comme Henoch et le

quatrième livre d'Esdras, très lus par les premiers chrétiens, sont
ignorés des manuscrits des LXX, il en résulte que, pour une
grande part, nous possédons ici une tradition antérieure au
christianisme. On ne doit pas inférer de là l'existence d'un canon
alexandrin, différent du nôtre; on peut opposer à cela les
arguments suivants :

a) le fait que le nombre des Apocryphes varie suivant les
manuscrits;



198 G. WILDEBOER

b) l'usage que Philon a fait des Saintes Ecritures. Pour appuyer
sa doctrine, il cite volontiers nos livres canoniques, jamais les
Apocryphes. (Voir plus loin, remarque 5.)

Ainsi, puisque les Alexandrins n'ont pas eu de canon fermé, on
ne peut admettre qu'ils connussent un canon officiel palestinien,
comme on le pourrait inférer de l'usage fait par Philon des

Saintes Ecritures. Il y a eu certainement des rapports continuels
entre les théologiens palestiniens et ceux d'Alexandrie; les LXX
même trahissent une influence palestinienne, car la Loi a été
traduite la première et de la manière la plus fidèle. Cela s'accorde

avec ce que l'Ancien Testament nous a appris concernant les
débuts de la canonisation. La traduction des Prophètes vint plus
tard et fut déjà plus libre; les Hagiographes sont traduits avec
plus de liberté que les deux autres groupes. Ces constatations
nous permettent de conclure que les traducteurs alexandrins
n'estimaient pas les Prophètes et les Hagiographes à la même valeur
que la Thora. La seule explication satisfaisante de ces faits est

que la canonisation était en train de se faire en Palestine, et que
Philon, écrivant sous l'influence de ce mouvement, ne citait que
les livres canoniques pour appuyer sa doctrine. Voir dans les
Theologische Studien, 1893, p. 159 sq.; 1898, p. 194 sq. ; 1899, p. 185 sq.,
ma polémique avec V. Kastbren, qui voulait prouver que le canon
alexandrin était le canon original, sanctionné par le Seigneur
et ses apôtres, reconnu par l'Eglise de tous les temps, tandis que
le canon palestinien n'était qu'une traduction faite par les scribes
postérieurs à l'an 70 après Jésus-Christ, et aveuglément acceptée

par beaucoup, surtout par les protestants.

De tous les auteurs judéo-alexandrins, Philon attire plus
spécialement notre attention. L'usage qu'il faisait des Saintes
Ecritures prouve qu'il plaçait la Loi très haut ; puis, comme
il cite les autres livres canoniques et jamais les Apocryphes,
il en résulte qu'il s'inspirait de l'esprit palestinien5. (Voir
plus haut.)

5. Nous avons déjà dit tout ce qui, chez Philon, intéresse notre
étude. Il fait vingt-cinq citations de la Loi pour une des autres
écrits sacrés; les Apocryphes ne sont jamais cités; il est vrai qu'il
ne mentionne pas davantage Ezéchiel, Daniel, l'Ecclesiaste, le Can-



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 199

tique, les Lamentations, Esther et les Chroniques1, ni les douze

petits Prophètes, excepté Osée et Zacharie. Mais on ne peut
conclure de là autre chose que ceci : c'est que quelques-uns de nos
écrits n'étaient pas encore reconnus généralement comme sacrés.

Dans aucun cas Philon ne peut témoigner de l'existence du

canon alexandrin. (Theologische Studien, 1897, p. 166 sq.) Quoique
Philon ait attribué ses meilleurs moments à une inspiration divine
{comparer De Cherub., § 14, I, 147, édit. Mangey, London, 1742), il
n'en résulte point qu'il ait placé ses propres écrits sur la même

ligne que les écrits sacrés. (Voir Kasteren, Stud, op Godsd. Gebied,

XXVIII« Jahrg., deel XLV, p. 431 sq.) Sa conception de l'inspiration

n'est pas absolument claire, mais les faits cités plus haut
parlent nettement en faveur d'une histoire du Canon.

Dans un traité de Vita contemplativa, attribué à Philon, on
trouve une allusion àia tripartition du Canon. Il y est dit que les

Thérapeutes (§ 3, II, 475, édit. Mangey) entrent dans leur
oratoire (Betkämmerlein) avec les vipoi xat \tqix 8so-7ri<rSlvTa Sta npoepvjTwv

xat vpvoi. De bonnes raisons font rejeter cet écrit à un temps postérieur,

peut-être au troisième siècle après Jésus-Christ. (Voyez
Kuenen, Godsd. v. Israël, 2 vol., Harlem, 1869 et 1870, II, p. 440 sq.)
En soi, ce témoignage ne contient pourtant rien qui soit
contradictoire à d'autres données. Philon peut, aussi bien que le Siracide,

avoir connu trois groupes d'écrits de l'Ancien Testament.

La fin du premier siècle avant Jésus-Christ nous fournit
un renseignement sur une collection de livres juifs, réputés
sacrés. En effet, nous trouvons dans 2 Maccab. II, 13 ce qui
Suit : IÇvjyoûvro Ss xat lv raïç àva-ypatpatç, xat lv toîç ùm)pi»î(«<Ti<Tf«>t5 fotç

xarà tòv Nssfiîav rà aura- xat wç xaTaj3aMof/.=voç j3i(3Xio8vjx7îv èrwrwhyxye tx
¦Kepi Twv ßxaikimi xat itpotprn&v (A ßißlix) xat rx toû AauîS xai ImoroXàç

j3a<7tiswv ivepi twv àvaOspàTMV.

Si ce renseignement est digne de foi, il en résulte que
Néhémie a coopéré à former une collection d'écrits sacrés et
d'autres documents importants, mais n'a pas pris part à la
canonisation des livres de l'Ancien Testament6.

1 Voyez aussi : De Congressu, § 8, édit. Mangey, I, p. 525. B. Pick, Philo's
Canon of the Old Testament, Journal of Bibl. Lit., 1884, p. 126-143.



200 G. WILDEBOER

6. Le second livre des Maccab. commence par deux lettres :

a) Chap. I, 1-9, écrite par « les Juifs qui sont à Jérusalem et dans
le pays de Judée, aux frères qui sont en Egypte, » en l'an 188 de

l'ère des Séleucides, c'est-à-dire l'an 124 avant Jésus-Christ.
b) Ghap. 1,10 — II, 18, envoyée par « les habitants de Jérusalem et
de la Judée, par le conseil et par Judas, au précepteur de Ptolémée,

Aristobule, de la race des sacrificateurs oints, et aux Juifs
qui sont en Egypte. » (Voir sur Finauthenticité des deux lettres,
probablement réunies plus tard au deuxième livre des Maccab. :

Joh. Dyserinck, De Apocriefe Boeken des Ouden Verbunds, Harlem,
1874, p. 77; Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes, II, 1886, p. 471,
et C. Bruston dans Stade's Zeitschrift für die alttestamentlicheWissen-

schaft, 1890, qui trouve dans chap. I, 1-9 deux lettres (I, 1-6 et

I, 7-9). Il est difficile de déterminer l'âge de ces deux fragments ;

on peut seulement dire qu'ils présupposent le temple de Jérusalem,

donc, ont été écrits avant 70 après Jésus-Christ. Ils sont
vraisemblablement du même âge que le livre auquel ils ont été
réunis.

L'écrivain parle du sacrifice que Salomon offrit lors de la dédicace

du temple, sacrifice qui devait être détruit par le feu du ciel,
et par la même occasion dit que cela est aussi raconté dans les
àvaypxifxi xat Ù7ro(xvv)(iaTt<7ftot ol xarà tòv Nssjxtav. Dans cet écrit
probablement pseudépigraphe, lu à Alexandrie au premier siècle
avant Jésus-Christ, il est dit en outre que « Néhémie fonda une
bibliothèque et y réunit les relations concernant les rois et les

prophètes, les écrits de David et des lettres de princes (étrangers)
concernant les présents faits au temple. »

Quoiqu'il puisse paraître téméraire à quelques-uns d'asseoir une
certitude sur ces lettres pleines de légendes et de fables, il nous
est pourtant possible d'y trouver quelque chose de réellement
historique qui se laisse bien expliquer comme tel, et propre à

servir à la construction d'une histoire du Canon de l'Ancien
Testament. Nous remarquons en effet : a) Que l'auteur de cette lettre
n'a pas inventé ce qu'il raconte; mais l'a puisé dans un ancien
écrit. Cet écrit doit avoir existé, autrement notre écrivain aurait,
sans nécessité, mis en danger la crédibilité de ses propres lettres.
b) Cela ne prouve naturellement pas que les renseignements fournis

sur Néhémie par cet ancien écrit soient historiques, mais il ne
doit point échapper à notre attention que les termes employés
pour parler de Néhémie et de son activité inspirent la confiance.



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 201

Car, au premier siècle avant Jésus-Christ, alors que la Loi était
canonisée depuis près de quatre cents ans, et que depuis deux
siècles les Prophètes jouissaient d'une grande autorité, c'est à

Esdras, non à Néhémie, qu'on aurait attribué sans raison historique

une collection de livres nspi râv ßxaikia-j x«ì icpof/irSnt, et on
l'aurait fait avec d'autres expressions que celles employés ici.
c) Ce qui nous est dit ici de Néhémie s'accorde avec ce que l'Ancien

Testament nous en raconte, savoir qu'il institua un registre
matricule (Namensregister).

Il est difficile de considérer les écrits dont il est ici question
comme étant nos Prophètes et nos Hagiographes. Ce passage nous
permet simplement d'inférer qu'au premier siècle avant Jésus-

Christ, il y avait à Alexandrie une tradition suivant laquelle
Néhémie apparaissait non comme scribe, comme formateur d'un

canon, mais comme bibliophile, comme fondateur d'une
bibliothèque et collectionneur de lettres de rois, probablement des rois
perses, concernant les présents du temple, lettres qu'il donna

peut-être aux prêtres pour qu'ils pussent à l'occasion les faire
servir à la défense de leurs droits. En cela il imitait
vraisemblablement les rois perses. Il est possible que l'expression Ta toû
AautS se rapporte à une première collection de cantiques
liturgiques, dont la plupart se retrouvent dans notre psautier, et que
clôturait le dernier vers du psaume LXXII. Dans 2 Macc. II, 14 nous
lisons : « C'est de la même manière que Juda a rassemblé tous les
écrits dispersés pendant la guerre que nous avons eue. » Ce

renseignement est certainement authentique, mais n'est point utilisable

dans une histoire de la canonisation de l'Ancien Testament,
car on ne dit pas quels étaient ces « écrits. » A ce moment, la
Thora était canonisée depuis trois siècles, les Prophètes étaient
une collection fermée, et l'on ne peut tirer du verset qui nous
occupe aucun indice de l'influence de la collection de Juda sur la
canonisation des Hagiographes. La seule chose que ce passage
nous permette de dire est que Juda Maccabée sauva de précieux
fragments, malgré la destruction de beaucoup de manuscrits par
Antiochus Epiphane.

Vers la fin du premier siècle de notre ère, les cercles juifs
reconnaissaient un canon de vingt-quatre livres et étendaient
à tout l'Ancien Testament la part qu'Esdras avait prise à

la canonisation de la Thora. Du moins c'est ce qui ressort du



202 G. WILDEBOER

quatrième livre d'Esdras (chap. XIV, 18-47), apocalypse juive
des dernières années du premier siècle après Jésus-Christ7.

7. Le livre connu dans l'église latine sous le nom de quatrième
livre d'Esdras est appelé chez les pères de l'Eglise, influencés par
lui, Eo-Spa; à TzpoyhTtis ou Eo-Spa à>oxc&u^t; (CLÉMENT Alex., Strom.

III, 16, édit. Potter, I, p. 556). Il a été écrit vers la fin du premier
siècle après Jésus-Christ sous Nerva, 97 après Jésus-Christ (Volkmar,

Langen, Hausrath, Renan) ou sous Domitien, 81-96 après
Jésus-Christ (Gfrörer, Dillmann, Wieseler, Reuss 1). Dans la
primitive Eglise, ce livre singulier fut beaucoup lu, preuve en sont
les nombreuses traductions latines, syriaques, éthiopiennes, arabes
et arméniennes. (L'original grec est complètement perdu.) C'est

sur cet étrange écrit que repose sans cloute tout ce que beaucoup
de pères de l'Eglise nous rapportent touchant le Cgnon de l'Ancien
Testament. Au moyen âge, ce livre était encore très recherché, et

il fut admis dans la traduction protestante de la Bible faite à

Zurich en 1530. (On le trouve aussi parmi les livres apocryphes
de la traduction Martin.) Voici quel est le contenu du passage qui
nous intéresse : Avant de mourir, Esdras demande au Seigneur,
qui exhortera le peuple après sa mort; car la Loi était brûlée et

personne ne savait ce que Dieu avait fait ni ce qui devait arriver
dans l'avenir. Il demande avec prières à Dieu de lui donner son

esprit afin qu'il écrive ce qui est arrivé dès le commencement et
était écrit dans la Loi. Sa prière est entendue; Dieu ordonne à

Esdras de se retirer à l'écart, pendant quarante jours, en compagnie
de cinq hommes habiles à écrire. Alors Esdras assemble le peuple,
lui rappelle qu'il a reçu la Loi à sa sortie d'Egypte, qu'il l'a perdue

par sa faute, et lui ordonne de le laisser seul pendant quarante
jours. Puis, avec ses cinq secrétaires, il se retire dans un champ;
le lendemain, une coupe lui est offerte; lorsqu'il l'a vidée
complètement, il commence à parler et il ne se tait point pendant
quarante jours et quarante nuits, tandis que ses compagnons
écrivent les merveilles qui sortent de sa bouche. Et pendant ces

quarante jours, beaucoup de rouleaux furent écrits. (Voir 44-46.)
Un manuscrit parle de 974, d'autres de 904, de 94, de 84. Les
manuscrits orientaux ont tous 94. Le travail achevé, Esdras reçoit
l'ordre d'en donner 70 aux sages du peuple, et de publier les 24

1 Comparer Schürer,- G. J. V., II, p. 646 sq. Kaeisch; Das vierte Buch Esra

auf seine Quellen untersucht, 1889.



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 203

autres « tant aux dignes qu'aux indignes. » La tendance est manifeste.

Les 24 livres sont ceux que nous connaissons : parmi les
70 autres il faut compter le quatrième livre d'Esdras qui ne devait
être révélé que plus tard. De tout ce qui précède, il ressort clairement

que vers la fin du premier siècle après Jésus-Christ les juifs
acceptaient le nombre de 24 comme celui des livres canoniques.

Il faut remarquer avec quelle netteté le développement de la
tradition se mire dans cette apocalypse. Tandis qu'au début le
récit ne parle que de la Loi donnée aux Israélites à la sortie
d'Egypte (v. 27-36) et brûlée (par Nebucadnezar, mais pourtant
par leur propre faute), exprimant ainsi la vraie tradition appuyée
de témoignages historiques sérieux, suivant laquelle Esdras eut
une grande part dans la rédaction et la mise en vigueur de la loi;
•— l'auteur étend insensiblement l'activité d'Esdras à tout l'Ancien
Testament. En cela il est manifestement poussé par le courant
d'esprit qui entraînait le judaïsme de son temps.

Le dernier témoin, mais non le moins important parmi les

auteurs hellénistes, est l'historien Flavius Josephe. Tantôt
directement, tantôt indirectement, il nous renseigne sur la

conception helléniste de l'Ancien Testament. C'est ce qui
explique que dans son ouvrage célèbre, Archeologia judaïca,
il se serve des livres apocryphes à côté des écrits canoniques,
et que dans son Contra Apionem (I, 8), écrit vers l'an 100

après Jésus-Christ, il fixe à vingt-deux le nombre des livres
canoniques, et les place selon l'ordre alexandrin. Il ne fournit
aucun renseignement précis sur la clôture du Canon, mais
laisse pourtant entendre avec quel critère on doit juger la
canonicité des livres8.

8. Fl. Josephe est un représentant authentique de la conception
alexandrine du Canon de l'Ancien Testament. On sait ce que nous
entendons par là. Nous voulons dire qu'il ne donne pas au mot

canonique un sens aussi précis que les juifs. Mais si on l'interroge
ou qu'il doive défendre son point de vue, il n'a pas d'autre réponse

ou d'autres arguments que ceux des savants palestiniens. En principe,

cet élève des Pharisiens admet le point de vue de Philon,
qui ne veut emprunter ses loca probantia qu'aux écrits canoniques.

Cela explique que dans son Archœlogia sa notion des << écrits
sacrés » soit très large, que dans le Proœmium, § 3, il dise que



204 G. WILDEBOER

l'histoire de 5000 ans est racontée Stà tov kpûv ypappâruv. Où cette
notion est le plus large, c'est quand il se vante avoir écrit toute
l'histoire jusqu'à la douzième année de Néron w; at Upul ßißloi nepi
7TÓVTWV é'^ouo-i T/iv xvxypa'fhv. Ici ce n'est plus l'historien qui parle,
c'est le rhéteur. A cette manière large, opposons l'important passage

suivant (C. Apionem, I, 8) :

Où yàp pjptàSsç ßiß~kiu>v stVì nap' fifûv, àaypywvwv xaì pajçojjtÉvwv Suo

Se pòva Ttpòc Tot; etxoo*i ßtßlia, toû ìtovtÒs (yoiTX y_pinov tw àvaypayriv. rà
Stxatwç (ÖEta? *) 7r£7rioTEU[iSva. Kat toûtov ts'vts ptlv Ioti Ta Mwuaiws & Toiiç

te vófiouj izzpizyii xat tüc xvBpaizoyo'Aaf izxpóSoo-fJ, pé%pi TtiÇ aÙTOÛ te^eutaç*

oùtoj ó xpôvoç anonimi Tpio"^tWcdv oXiyot/ Itov. Affò SI täs Mwuo-sws te^sutäs

pèXP1 T^s AjOTaÇÉjO^ou toû perà Ss'p^v nspawv ßaailiac xpyrii oi f*ETa Mmü<j"hv

TTjOoçpvîTat Ta xaT' aÙTOÙs 7rjsa^6s'vTa ffuvsy^oa^av lv r^tct xat Ssxa ßiß\ioic' ai 8s

^owrat réatrape! ujivouç st'j TÒv ©sòv xat TOtç xvOpdïKOtç xmoQ-hxotç toû ßiov nepié—

Xpvtriv. Atro Ss ApTa%ép%ov ps%/5t toû xa8 ^piâç ^po'vou yiypxTcToa psv Exaara-

ttîotsmj SI où;c ôpoiaç vjÇtWat toïç irpb aÙTOv, Sta tò p« yeviaBm tïiv tov
TepotftfcSn axptßri StaSojpóv. Aîj),ov 8' lartv spyw ffw; )5(*Etç TOtç iSt'otç ypappasi

7rE7riaTSvxaf*sv '. Too-oûtou yàjO ai&voç ^8rj Tra^&v^rjxÓTOS, ours 7zpoo-Qeï)/ai

«s oùSsv, outs àtpEtóv aÙTwv oÌ'te fiETaSstvat TETÓipvjxEv. nâo"t Ss OTJfttpUTÓv Isrtv
EÛ9ÙÇ lx tac Ttpartii yevéo-saç IouSaîots tò voptt'Çstv aura ©soû SóypaTa, xai
TOÛTOt; IpjxsvEtv xat irnìp aùràv, sì Slot, Mitrxtc» ^Siwç.

Dans ce passage, à remarquer trois choses importantes pour
notre étude : a) Josephe fixe le nombre des livres à 22. b) Il les

classe selon l'ordre alexandrin, c) Il suppose pour la canonicité
des livres un critère qui mérite d'attirer notre attention. Entrons
dans quelques détails sur chacun de ces trois points.

a) Josephe compte les livres de la manière suivante : cinq livres
de Moise, treize livres de Prophètes et quatre hymnes et prescriptions
morales. Le nombre 22 ne peut être obtenu que si l'on cherche

Ruth et les Lamentations parmi les Prophètes. Eu égard à l'idée

que Josephe se fait de la SiaSo^ri twv w/so^tov, ce qu'il y a de plus
vraisemblable est qu'il unit le livre de Ruth à celui des Juges, et
les Lamentations au livre de Jérémie. Le nombre 22 se présente
comme invariable. En effet, Josephe lui-même déclare que, malgré
le temps écoulé depuis la rédaction des livres, nul n'avait osé y
ajouter ou y changer quoi que ce fût.

b) Du passage cité il ressort que Josephe ordonne les livres
suivant la manière alexandrine. Il doit avoir compté les Chroniques,

1 Dans l'édition de B. Niese, Berolini, 1889, vol. V.. édit. min., ce mot est

abandonné comme inauthentique. Eusèbe l'aurait introduit. (Voir Eichhorn, Einl. 4, I.)



FORMATION DU CANON DE l'aNCTEN TESTAMENT 205

Esdras, Néhémie et Daniel au nombre des Prophètes, c'est-à-dire

parmi les livres historiques; en effet, ils n'auraient pu appartenir
aux « quatre hymnes et prescriptions morales. » Ces quatre derniers
comprenaient sans doute David et Salomon, c'est-à-dire les Psaumes,
les Proverbes, l'Ecclesiaste et le Cantique des Cantiques. Quant au livre
de Job, il l'a considéré comme livre historique et placé parmi les

Prophètes. Ce qui précède est ce que nous appelons l'ordre alexandrin

des livres de l'Ancien Testament parce qu'il se rencontre, avec

quelques divergences de détail, dans les manuscrits des LXX. Le
fait que Josephe nomme David et Salomon en dernier lieu ne veut
pas dire qu'il ait placé ces livres en queue d'une collection complète

des livres de l'Ancien Testament. Il leur réserve une mention
particulière parce qu'ils ne renferment aucune histoire.

c) Josephe suppose un critère de la canonicité des 22 livres
nommés. Il dit, en effet que, d'Artaxerxès jusqu'à lui, on avait
bien écrit toute l'histoire, mais qu'elle n'avait pas été considérée

comme digne de foi parce que, dans cette période,fil n'y avait pas
eu de succession régulière des prophètes. Ce que Josephe veut
¦dire par là n'est pas douteux. Il considère les prophètes comme
les rédacteurs (Aufzeichner) de l'histoire de leur temps. Il place à

tort l'histoire d'Esther sous Artaxerxès I«r (Arch. Jud. XI, 6.)

Ainsi, pour lui, l'auteur d'Esther est le dernier des « treize
Prophètes. » Il est important de remarquer que Josephe ne s'occupe

que de la crédibilité des livres historiques et prophétiques de la
Bible, nullement de leur canonicité ou de leur inspiration (Kuenen,

H. K. O., III, p. 425). Cependant les livres dits canoniques
ne sont pas seulement considérés supérieurs aux autres livres
historiques, mais dès leur jeunesse, les juifs les tiennent pour
Osoû SóypaTa « auxquels ils veulent rester attachés et pour lesquels
ils sont prêts à mourir si cela est nécessaire. » La lumière divine,
à laquelle les Prophètes ont envisagé et décrit les événements de

leur temps, et qui donne la crédibilité aux livres, fait de ceux-ci un
tout, grâce à la StaSo^n. Il est possible que, plus tard, l'inspiration
ait été donnée à d'autres hommes, mais ils n'ont laissé aucun
écrit digne d'être placé sur le même rang que les autres. Ainsi
Josephe ne dit pas que le dernier prophète ait fermé le Canon;
cela ne lui paraît pas nécessaire. La série était close, et le dire
officiellement était superflu.

1 EusÊBE-NlESE lisent : k£>ç q/neìc Tipóci/iev toïç 'iô'ioiç yçàjifiam.



206 G. WILDEBOER

A côté d'éléments importants de la vérité historique, la conception

de Josephe renferme beaucoup de choses fausses, telle la
« succession des Prophètes » connue aussi des sources juives.
(| 6, remarque 3, et Buhl, Canon und Text des Alten Testamentes,

p. 35J). Ces éléments sont :

a) Pour Josephe et le cercle qu'il représente, le silence de la
prophétie marque la limite entre le canonique et le non-canonique.

b) La croyance générale en la canonicité précède les décisions
de l'école. Au § 6, nous verrons qu'au temps de Josephe, l'école
avait encore des doutes au sujet de la canonicité des principaux
écrits du troisième groupe. Et pourtant le peuple avait pour les
écrits qui forment le Canon actuel (ainsi que l'indique le nombre
donné par Josephe) une telle vénération « qu'il était prêt à mourir
pour eux, si cela était nécessaire. »

1 Le terme juif pour désigner les livres écrits après la oiaâox^ tûv nçofriTûv
est 'b'ji^i ÎK2Ç (a partir de ce moment). Ainsi Sanh., fol. 28 a : « Les livres tels

que celui de Sirach qui ont été écrits i^i^i IK3Ö > peuvent être lus ainsi qu'on

lit une lettre. » Dans le Canon, il n'y a que les livres écrits »XS. 1J> (jusqu'ici)
c'est à dire jusqu'à Esther (suivant la manière de voir des juifs).


	Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique

