Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 2

Artikel: Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique
Autor: Wildeboer, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379704

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT

ETUDE HISTORICO-CRITIQUE

PAR LE

Dr G. WILDEBOER

‘professeur & I'Université de Groningue *.

Il est trés important, et rien moins que superflu pour un
théologien chrétien, d’étudier exactement I’histoire de la
réunion des livres de I’Ancienne Allianee et la signification
du mot canonique, tel qu’il était en usage dans la synagogue.

Ce travail n’est pas superflu, avons-nous dit, car ’Eglise
chrétienne s’est toujours plus ou moins laissé conduire & la
lisiére par les savants juifs, et les théologiens protestants ont
pensé suivre ainsi le plus str chemin .

‘De plus, cette étude est de la plus haute importance. Une
vue claire de la maniére dont les livres de I’Ancienne Alliance
sont devenus écrits canoniques dans la synagogue, nous met
en état d’apprécier a sa juste valeur le critérium appliqué
par les scribes, et nous affranchit de la tradition juive qui,
au fond, est en contradiction avec la conception chrétienne
de I’Ancien Testament?2.

1. Il peut paraitre étonnant qu’aucun concile cecuménique n’ait
tranché la question de savoir quels livres de ’Ancienne Alliance
devaient étre considérés comme canoniques. Aprés de pénibles
luttes, I’Eglise a bien donné son jugement sur la trinité, la christo-

# Traduit du hollandais, avec 'autorisation de I'auteur, par L. Perriraz, pasteur.



174 G. WILDEBOER

logie et la sotériologie; mais non surle canon ou sur I'inspiration.
Le premier concile cecuménique qui ait prononcé un jugement sur
la canonicité des livres de ’Ancienne Alliance fut celui de Trente
(1546) ; mais ce n’était plus une réunion générale des églises de
toute la chrétienté.

Dans I'’Eglise d’Orient, surtout depuis le travail d’OrIGENE, on
était disposé a suivre les écoles juives. En Occident, I'influence
d’AvucgusTiN supplanta celle de Jérome. L’observation de la « con-
suetudo ecclesiee » amena peu a peu, en Occident, I'idée que
I’Eglise chrétienne possédait un autre canon que la synagogue
(voir DIESTEL, Geschichte des Allen Testamentes in der chrisi-
lichen Kirche, Jena 1869, p. 69 sq.). Cela changea avec la Réfor-
mation. Il était dans son principe (le retour a I’Ecriture sainte)
d’encourager les recherches sur I’état primitif de la Bible.

Les protestants se laissérent guider dans ces recherches par les
savants juifs du temps. Ainsi la tradition s’accrédita telle que
T'exposait ELias LEviTa dans la troisiéme préface de son livre si
gouté : Masoreth hammasoreth (écrit en 1538, traduction alle-
mande de SEMLER, 1772; traduction anglaise de C. D. GiNsBURG,
London 1867) et telle qu’elle était adoptée sans doute par la plupart
des savants juifs du moyen 4ge; du moins Davip KmvcHr (F 1240)
semble avoir été déja attaché a cette opinion (HErzoc’s Real-
Encyclopddie, 2. Ausg., Bd. VII, Art. Kanon, S. 416).

Puisque I’Eglise chrétienne a plus ou moins adopté, dans son
ensemble, la tradition juive, il est prudent de 'examiner de prés
et de s’attacher & des faits historiquement prouvés. C'est précisé-
ment le but de notre recherche.

2. Nous verrons dans les pages qui suivent que jamais un théo-
logien chrétien ne se serait servi du critére employé par les écri-
vains juifs, et pourquoi un tel critére, faux & nos yeux, ne pouvait
étre nuisible, si bien que, sur ce point, I’'Eglise n’avait pas besoin
de se séparer de la synagogue. Remarquons provisoirement que
la maniére de voir des théologiens juifs surla Loi et son impor-
tance particuliére ne s’accorde nullement avec ce que 1'Eglise
chrétienne s’est habituée a voir dans ’Ancien Testament, d’aprés
les enseignements de 'apétre Paul.

A bon droit on peut considérer I'histoire de la réunion des
livres de ’Ancienne Alliance comme une suite de I’histoire
de la composition de ces livres. Notre recherche suppose par-



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 175

fois certains résultats de la critique historique sur Iorigine
des livres de I’Ancien Testament, sans étre cependant, dans
son ensemble, basée sur cette eritique. Car, d’'un autre coté,
les arguments que nous empruntons aux résultats de cette
derniéere, recoivent tant de lumiere et de confirmation que la
streté de notre argumentation ne peut, par elle3, beaucoup
perdre ni beaucoup gagner. Il n’y a donc aucune raison qui
empéche d’entreprendre séparément ’étude de I’histoire de
la canonisation des livres de I’Ancien Testament.

3. Nous emprunterons a l’origine postérieure du livre de Daniel
dans sa forme actuelle (vers 165 avant Jésus-Christ, voir ma Lilte-
ratur des Alten Testaments, Gottingen 1895, § 27, Rem. 4), I'un
et Pautre arguments concernant la canonisation du second groupe
(nebiim) des livres de I’Ancien Testament et nous verrons, en
faveur de celle du troisiéme groupe (Hagiographes), un argument
dans Porigine postérieure du livre des Chroniques. On constatera
pourtant que l’époque fixée par nous pour la canonisation du
second groupe repose sur d’autres raisons, et que la position de
Daniel dans le troisiéme groupe témoigne de son origine posté-
rieure. 1l en est de méme du livre des Chroniques.

On trouvera la littérature du sujet a P’article Canon de la Real-
Encyclopddie d’Herzog, II, p. 450. Ajoutons les ouvrages sui-
vants : H. Grarz, Kohelet oder der Salom. Prediger. Leipzig, 1871,
Anhang I, der alllestamentliche Kanon und sein Abschluss. S. 147-
173 (voir Revue de théologie et de philosophie, Lausanne, 1872,
p. 628-644); J. S. Brocu, Studien zur Geschichte der Sammlung
der althebrdischen Literatur, Breslau, 1876; F. BuHL, Kanron
und Text des Allen Testaments, Leipzig, 1891; H. E. Ryle, The
Canon of the Old Testament, London, 1892; Xavier Ka&Nia, Essai
sur la formation duw Ganon de UAncien Testament, Paris, 1894 ;
ERIK STavE, Om Uppkomsten af gamle Test. Kanon, Upsala, 1894 ;
K. Bupbpg, Der Kanon des Alten Testaments, Giessen, 1900. Le point
de vue conservateur est défendu par W. H. GreEex, The Caron of
the Old Testament, London, 1898, tandis que du cdté catholique on
peut nommer : A. Loisy, Histoire du Ganon de U’Ancien Testament,
Paris, 1890; MaGNIER, Elude sur la canonicité de ' Ancien Testament,
Paris, 1892; B: P@RTNER, Die Autoritdt der Biicher des Allen Testa-
ments, Minster, in W., 1893; T. MuLLEN, The Ganon of the Old



176 G. WILDEBOER

Testament, 1893, et les discussions de J. P. van KAsTEREN dans
ses Studien op godsd. wetensch. en letterk. gebied, Utrecht, 1895, 1897
u. 1898. Nous recommandons surtout la lecture des ouvrages sui-
vants : The Old Testament in the Jewish church. Twelve Lectures on
biblical criticism, by W. RoBERTSON-SMITH, M. A., Edimbourg, 1881.
Traduit en hollandais par C. Beers, Utrecht 1883, en allemand
par J. W. RorusTEIN, Freiburg i. B., 1894; a4 remarquer surtout
la seconde partie de la cinquiéme et de la sixiéme lectures. Dans
les pages suivantes, nous citerons toujours d’aprés la traduction
hollandaise. Pour V’histoire du judaisme post-exilique, lire :
E. Scoiurer, Geschichte des jlidischen Volkes im Zaitalter Jesu
Christi, Leipzig, 1886—1890, 3. Aufl. 1898; O. HorLTzMANN, Das
Ende des jiudischen Staatswesens und die Entstehung des Christentums
dans STADE und HorTzMANN’s Geschichte des Volkes Israel, 11, 2;
P. Hay-HuNTER, After the Exile; a hundred years of Jewish history
and literature, 1890, 2 parties; H. Oort, De laaiste Eeuwen van
Israéls Volksbestaan, 2dln,’s Gravenhage, 1877.

§ 1. Les parties du canon de I'Ancien Testament.

11 n’y a pas de nom spécial pour désigner la totalité des
livres de I’Ancien Testament. Autrefois on employait des
expressions trés générales, par exemple « I’Ecriture,! » ou
I’on nommait le tout « la Loi » d’aprés le caractere fonda-
mental de la Thora?2. Plus tard vinrent des noms figuréss3,
puis un terme technique?. L’appellation chrétienne d’« Ancien
Testament » a été mise en usage par le texte de la Vulgate
dans 2 Cor. I1I, 145.

1. La Sainte Ecriture est nommée plusieurs fois xpm (Néh. VIII,
8), surtout en opposition & la Mischna et au Talmud. On la nomme
aussi les « 24 » (sous-entendu livres). Puis w4pn "3n3, 210, ete.
Dans le Nouveau Testament % ypags, «t ypapal. ' '

2. Il est certainement significatif, comme nous le verrons plus
tard, que tout ’Ancien Testament ait été cité comme 10 (San-
hédrin fol. 91 b) et dans le Nouveau Testament comme o vopog,
Jean X, 34; XII, 3&; XV, 25.

3. Comme expression figurée, nous avons a indiquer le nom de
mwapn (Mikdaschya, c’est-d-dire sanctuaire de Jahwé) qui se



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 177

trouve déja dans la signature d’'un manuscrit biblique de I'an
1486 (Herzoa R. E. 2 Art. Kanon, Bd. VII, S. 439).

4. Dans la Masore, on trouve souvent le mot T:n comme ab-
bréviation des noms des trois divisions de 1’Ancien Testament
{mmim, w32, D33)-

B. % madauk duebhom est ici faussement traduit par « Ancien Testa-
ment, » car dwbixn est la traduction de I’hébreu n3- I vaut
mieux le rendre par Alliance, excepté dans Héb. IX, 15-17 et
peut-étre dans Gal. IIT, 17. Les traducteurs des LLXX, dont les
écrivains du Nouveau Testament devaient accepter la langue,
n’ont certainement pas eu complétement tort de traduire pma par
dwobian au lieu de ouvdixn. Ils donnaient & entendre par 13 que dans
la signification du mot hébreu, ce n’est pas l'idée de réciprocité
qui domine, mais que I'alliance est plutét une dispensation de
Dieu. ‘

Sil'on veut s’en tenir a la tradition exégétique des Alexandrins,
il faut traduire deabhum par statutum, et par statutum witimum dans
les deux passages Héb. IX, 15-17 et Gal. III, 17.

De bonne heure, les chrétiens de langue latine traduisaient
Swxbixn par testamentum. TERTULLIEN s’éleva contre cette interpré-
tation, tout en cherchant & accréditer le mot instrumentum ; son
effort ne fut pas complétement infructueux, mais peu a peu le
mot testamentum, plus populaire, quoique moins exact, s'implanta
dans l'usage, et fut sanctionné pér la Vulgate. Chose curieuse,
Tertullien lui-méme conserve le mot populaire dans la traduction
de la Bible. (Voir d’autres détails dans l'ouvrage de Ta. ZAHN:
Geschichte des neutestamentlichen Kanons, Erlangen 1888, I, 105 sq.)

L’Ancien Testament se compose de trois parties: Hjﬁﬁ,
D033, D22,

La Thora est divisée en MYIRG WA MR (les cing
cinquiémes de la loi). Chacun des cinf:{ livres est dénommsé
d’aprés le mot par lequel il s’ouvre, tandis que notre appella-
tion est empruntée b ou & la traduction grecque des LXX
par l'intermédiaire de la Vulgate (Genesis, Exodus, Deutero-
nomium) ou & la Vulgate seulement (Leviticus, Numeri.).

La division des Nebiimm (prophétes) est la suivante :
10 QYN DIN23, propheta priores (Josué, Juges, Samuel

THEOL. ET pHIL. 1901 12



178 G. WILDEBOER

et Rois). 20 D’J'ﬁHN D"N’:J, prophetee posteriores. Parmi
ces derniers on dlstlngue a) D"BWJ”J ; Esaie, Jérémie,
Ezéchiel; b) D72DPR'3 qui, selon Pinscription que contient
seul le livre de Ma:lachie forment ensemble un livre D"Jtzj
"\TZ?]? ou (en araméen) "\wp "14‘1 ou 0NN, w dwdexampdpnroy 7.

Les Hagiographes (D":'m,:) sont a) NN * (Psaumes, Pro-

verbes, Job); b) ﬂ'ibl?: ?Z?'Dl"i, les « cinq rouleaux » (Can-
tique des Cantiques, Ruth Lamentations, Ecclésiaste , Esther);
¢) Daniel, Esdras, Néhémie et Chroniquess.

6. Dans les manuserits, et cette division a passé de 14 dans les
éditions imprimées du texte masorétique, la Thora est divisée en
paraches (mpap) en vue de la lecture dans la synagogue. Il y en a
trois sortes : les petites, les grandes et les trés grandes.

Les petites parasches, au nombre de 379, sont indiquées par un p
(c’est-a-dire mRIND ou AN, fermée, sous-entendu ligne). Avant et
aprés le p on laissait en blanc la place de trois lettres, puis on
continuait d’écrire, en fermant la ligne.

Les grandes parasches au nombre de 290 sont marquées d’un p
(de mmme = ouverte, sous-entendu ligne). Avant et aprés le 5 on
laissait en blanc la place de neuf lettres et 'on commencait tou-
jours une ligne nouvelle.

Les 54 trés grandes parasches sont signalées par ppp quand elles
se rencontrent avec une des grandes paraches () ou par oo quand
elles se trouvent en compagnie d’une des petites (). Dans nos
éditions ces trés grandes parasches sont numérotées de 1 a H4.
35 fois elles se rencontrent avec un p, 13 fois avec un p. De plus
on en trouve une au commencement de chaque livre, et au
47e chapitre de la Genése, verset 28, il y en a une qui ne coincide
ni avec un p, ni avec un p; seul le nombre est indiqué. ‘

Les copistes postérieurs n’ont pas toujours respecté ces régles ;
de 1a vient que dans nos éditions imprimées la place de trois
lettres avant et aprésle p et celle de neuf lettres avant et aprés le p,
n’est pas toujours observée. La division en 54 parasches est d’origine
babylonienne et a été adoptée pour permetire de lire toute la

* Mieux pN"m; selon cette voxr memorialis, Job doit précéder les Proverbes;
voyez DELITZSCH, Comment. Psalmen, Leipzig, 1883, p. 3, note 2, ELiAS LEVITA,
édit. Ginsburg, p. 248.



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 179

Thora en un an. Elle est de nature liturgique, ce qui n’est pas le
cas de la division en 379 ou 290 paraches; celles-ci rappellent
plutot la division postérieure en chapitres, et furent, a 'origine,
introduites aussi dans d’autres livres de I’Ancien Testament
(BuHL, Kanorn und Text des Alten Testamenies, p. 221).

La premiére parasche était lue le sabbat qui suivait la féte des
Tabernacles, la derniére, le dernier jour de la féte des Tabernacles
de 'année suivante (23 Tischri). C’était le jour de joie de la loi, ou
la féte de lu loi (Zunz, Die gotlesdienstlichen Vorirdge der Juden,
Berlin, 1832, 2¢ édition, Francfort, 1892, p. 4). Ce n’est qu’au
quatorziéme siécle qu’elles ont été fixées définitivement.

7. En harmonie avec les 54 parasches de la loi, on choisit 54 péri-
copes des prophétes qui, selon I'opinion des savants juifs, sont en
rapport entre elles. Ce sont les ninnpi- Aprés avoir lu la Thora,
on lisait un fragment d’un des prophétes : %23 epn. Cette cou-
tume datait du temps des Machabées 2. Ainsi, éprés'(}en. 1, —
VI, 9, on lisait Esaie XLII, 5 — XLIII, 11; apres Gen. VI, 9, —
XI (parache Noé), Esaie LIV, 1-10. A T'époque de Jésus on
lisait également, dans la synagogue, des péricopes tirées des pro-
pheétes (Luc IV, 16, 17; Actes X111, 15, 17). La loi était alors divi-
sée en 154 péricopes dont la lecture durait trois années. C’est avec
cette maniere de faire que s’accorde la division du Pentateuque
en 153 Sedarim qu’on trouve dans les Bibles des rabbins?, ou en
175 parasches, selon le Talmud de Jérusalem; cette distribution
permettait de lire la loi en trois ans ou trois ans et demi (Zunz,
Die gottesdienstlichen Vortrdge, p. 3, et BuHL, Kanon, etc., p. 228).
Quant aux propheétes, il semble qu’aux jours de Jésus, le lecteur
choisissait lui-méme le passage qu’il désirait lire. On ne peut
employer le passage de Luc IV, 16 comme point de départ d’une
détermination plus précise du temps, dans la vie de Jésus. Les
mots & illiqz, Rom. XI, 2, n'indiquent vraisemblablement aucune

1 Comparer : HupFELD, Hebrdische Grammalik, 1841, § 19. B&R s’efforce de
rétablir cette division dans son édition de la Bible. Voir GINSBURG : Préface de
la troisiéme édition de sa Massorah.

2 Zunz, Gottesdienstliche Vortrdge, 11, p. 5; cependant voyez Kwemg, Einlei-
tung, 1893, p. 465.

3 R. Jacob ben Chajim dit qu’il y a 154 Sedarim, mais il n’en compte que 153,
STRACK, Prolegomena critica, p. 77. Voir surtout la-dessus les auteurs cités par
Hawrris, Jewish Quarterly Review, I, 1889, p. 227, note 1, et BiiCHLER, vol. V,
p. 420-465, VI, p. 1-73.



180 G. WILDEBOER

Haphtara déterminée, mais ils montrent cependant ’ancienneté de
la coutume qu’on avait de désigner une péricope par le personnage
ou le fait important de I’histoire y contenue. C’est probablement
ce quil faut entendre par les mots éri Afadfas, Marc II, 26, tandis
que emi tob Barov, Marc XII, 26, peut étre Pindication d’une des
154 ou 175 paraches en lesquelles la loi fut divisée vers le premier
siécle de notre ére.

8. On a aussi divisé les Kethoubim de la maniére suivante :
a) obim o2 mybw les trois grands écrits (Psaumes, Proverbes,
Job), savoir les iiv%es Py, Ruth servant d’introduction aux
Psaumes, # cause de la généalogie davidique (Ruth IV, 18-22).
C’étaient les DUIND o3I 5 b) gueR D39, les petits écrits
(Cantique, Ecclésiaste, Lament'ations) 5 0) &J_ﬁrjg b*:_;qn; , les derniers
écrits, les écrits historico-prophétiques postéi'ieurs:.Esther, Daniei,
Esdras, Néhémie et Chroniques (voir Furst, Der Kanon des Alten
Testamentes nach den Ueberlieferungen im Talmud und Midrasch,
Leipzig, 1868, p. 60, 82, 100). Les cinq Megilloth (rouleaux) ne
forment donc pas un tout entre les autres livres, nmx et les quatre
derniers écrits, comme c’'est le cas dans nos éditions. Esther
appartient ici au dernier groupe et Ruth au premier. Les trois
autres Megilloth appartiennent au groupe des Kethoubim Ketannim,
tandis que le premier groupe s’appelle Kethoubim Rischonim, et le
troisiéme Kethoubim Acharonim. Parfois I’Ecclésiaste est joint aux
Proverbes, et est ainsi compté au nombre des Kethoubim Rischo-
nim. (Comparer § II, remarque 14.)

Les renseignements sur le nombre et la place des livres
sont divergents. A l'origine, on en comptait 249. Quant a la
place de chacun, selon les Talmuds, Jérémie précede Ezéchiel
et Esaie 10, tandis que Ruth est le premier des Kethoubim. I1
y a d’autres changements. Les Masorétes ont mis Esaie en
téte, comme étant le plus ancien, ordre que suivent les
manuscrits allemands et nos éditions francaises. Un autre
arrangement des Masorétes, qu'ont conservé les manuscrits
espagnols, consistait & mettre les Chroniques en téte des
Kethoubim et 4 ordonner différemment les cinq Megilloth.
Nos éditions imprimées, comme les manuscrits allemands,
placent les Chronigqucs & la fin (des Kethoubim), et les cing
Megilloth dans I'ordre selon lequel ils étaient lus a différentes



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 181

fétes ou & divers jours commémoratifs 11, On ne peut affirmer
avec certitude si I'ordre talmudique a été Pordre primitif.
Cette opinion manque de fondement satisfaisant, vu que trois
siécles apres Jésus-Christ les Juifs placaient encore Ruth et
les Lamentations dans le second groupe 12.

9. L’habitude de compter vingt-quatre livres, générale dans le
Talmud et le Midrasch, se rencontre pour la premiére fois dans le
quatriéme livre d’Esdras (fin du premier siécle aprés J.-C.); celle
d’en compter vingt-deux, en joignant Rath au livre des Juges, et
les Lamentations & celui de Jérémie, est d’origine alexandrine. On
voit par la que l'opinion de pE WETTE-ScHRADER (Lehrbuch der
historisch-kritischen Einleitung in die Bibel, Altes und Neues Testa-
ment, Berlin, 1869, I, § 10, p. 15), est fausse, qui affirme que le
nombre 24 a été emprunté par les juifs & 'alphabet grec, et celui
de 22 a D’alphabet hébreu par les Alexandrins (comparer § 7, re-
marque 2). Nulle part les renseignements juifs ne parlent de
vingt-deux livres ; peut-étre ce nombre est-il présupposé dans le
livre des Jubilés (voyez Strack dans la R. E.2, de HErzog, Article
Kanon, p. 434-438). Dans un Midrasch postérieur du livre des
Nombres, il est question de trente-cing livres (comparer § 6,note 8) ;
1a, les douze petits prophétes sont comptés séparément. Notre
maniére de compter trente-neuf livres est empruntée aux LXX,
et provient de ce que, outre la séparation dont nous venons de
parler, on a divisé les livres de Samuel, des Rois et des Chroniques
en deux, séparé celui de Néhémie de celui d’Esdras; rien de pareil
ne se trouve dans le Talmud. Cette division, issue des LXX, s’est
introduite en général dans nos Bibles chrétiennes par la Vulgate.
C’est de 1a qu’elle a pénétré dans les Bibles hébraiques, au seiziéme
siécle par les divers éditions de Danter, BomBreRe dé Venise, celle
de 1517-18 (I) et surtout par I'édition de 1525-26, in-fol., préparée
par Jacos BEN CHAJIM, la Bombergiana, I1, laquelle est devenue la
base de toutes les Bibles hébraiques postérieures. La division en
chapitres est aussi d’origine chrétienne, introduite par ETIENNE
LaneTox (1 1228), plus tard archevéque de Canterbury, et non pas
Hueo pE ST-CHER (} 1263) ainsi qu’on Penseigne encore si souvent
(voir pE WETTE-SCHRADER, Einleitung, 1869, p. 194, comparer
E. NrsTLE, Litierarisches Centralblati, 18 février 1892). Elle se trouve
dans la Bombergiana, I et II, d’ou elle a passé dans les Bibles
hébraiques. Mais elle se présente déja plus tot chez les juifs, méme



182 ) G. WILDEBOER

peu aprés son introduction dans la Vulgate, chez R. SALOMON BEN
IsmaEL, comme M. ScHILLER-SzINEssY 1’a remarqué (voir Theo-
log. Tyds, 1878, p. 104, et une communication du professeur
M. J. pe Gazsg). La division en versets est trés ancienne; la numé-
rotation des versets par chapitres se présente pour la premiére
fois dans la Bombergiana, 1547-48. Voir Moorg, Journal of bibl.
lit., 1893, p. 73 & 78. The Vulgate chapters and nwmbred verses in the
Hebrew Bible, et Scamip, Ueber verschiedene Einteilungen der Heiligen
Schrift, ete., 1892, p. 56 sq.

10. L’ordre talmudique est le suivant, Pour les Prophétes : Josué,
Juges, Samuel, Rois; Jérémie, Ezéchiel, Esaie, 12 petits prophetes.
Pour les Hagiographes : Ruth, Psawmes,'Job et Proverbes; Ecclésiaste,
Cantique et Lamentations; Daniel et Esther, Esdras et Chroniques.
Pourquoi Jérémie et Ezéchiel précédent-ils Esaie? On ne peut le
dire avec certitude. Il se pourrait quon tint Jérémie pour l'auteur
du livre des Rois, lequel précéde immédiatement. I1 se pourrait
aussi qu’il y ett 1a un souvenir du fait qu’Esaie et les douze petits
prophétes sont des collections de discours prophétiques (KUENEN,
Histor. Krit. Onderzoek, III, 1re édition, p. 449, remarque 6.
G. A. Marx, Traditio rabbinorum veterrima de librorum V., T. ordine
atque origine, Lipsiee, 1884, p. 13 sq., 20 sq.). Dans la Gemara de
Babylone, Baba Bathra, fol. 14. 15, nous lisons : « La succession
des livres prophétiques est la suivante : Josué et Juges, Samuel
et Rois, Jérémie et Ezéchiel, Esaie et les douze. Osée précéde parce
qu’il est écrit : Commencement de la parole du Seigneur adressée
a Osée (Osée I, 2). Mais comme sa prédiction a été écrite en méme
temps que celle des derniers prophétes, Aggée, Zacharie et Mala-
chie, elle sera comptée avec ces derniers. Esaie est plus ancien
que Jérémie et Iizéchiel.... Mais, comme le livre des Rois se ter-
mine & la ruine, et que Jérémie ne parle que de ruine, qu'Ezéchiel
commence par la ruine et se ferme par la consolation, et qu'Esaie
ne parle que de consolation, il faut unir la ruine & la ruine et la
consolation a la consolation. La succession des Hagiographes est
celle-ci : Ruth et Psaumes, Job et Proverbes, Ecclésiaste, Can-
tique et Lamentations, Daniel, Esther, Esdras et Chroniques. »

11. A cause de ’application allégorique a la sortie d’Egypte, qui se
trouve déja dans les Targums, le Cantique est lu dans la synagogue
le huitiéme jour de la Paque; Ruth,’idylle aimable de la moisson,
le second jour de Pentecote; les Lamentations, le neuviéme jour
du mois d’'Ab (destruction de Jérusalem); I Ecclésiaste, le troisieme



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 183

jour dela féte des Tabernacles, ou il était nécessaire de se souve-
nir que la jouissance de la vie ne peut étre gottée que le regard
fixé sur Dieu; Esther, & la féte des Purim. Ce sont 14 les seuls
Hagiographes employés dans le culte de la synagogue. Dans ce
but, ils sont écrits chacun sur un rouleau particulier : de 14 leur
nom de cing Megilloth.

12 La place des Chroniques & la fin des Hagiographes est vrai-
semblablement la plus ancienne, peut-étre & cause de Mat. XXIII,
25 (comparer § 5, remarque 3) et du rapport qui les unit a Esdras
et a Néhémie. KueneN (H. K. 0., 111, p. 450, remarque 8) pensait
que lordre talmudique actuel, qui compte Ruth et les Lamenta-
tions parmi les Hagiographes, s’est implanté vers 390 aprés Jésus-
Christ, et que le témoignage de JEROME dans son céleébre Prologus
galeatus (voyez § 7, remarque 3) fait allusion & une opposition a
cet ordre. (Voyez cependant Theol. Tijdsch. Leyde, 1889, p. 645).
Mais si Jérome place Ruth et les Lamentations parmi les Pro-
phétes, ¢'est en harmonie avec sa maniére de compter vingt-deux
livres au lieu de vingt-quatre. On ne peut découvrir de trace cer-
taine de la chose, ni dans le Talmud, ni dans les Midrasch. L’opi-
nion de Jérome s’explique de la maniére la plus claire et la plus
vraisemblable par l'influence alexandrine qui peut avoir pénétré
méme les cercles juifs dans lesquels Jérdme puisait sa sagesse.
Qu’on n’oublie pas combien un tel ordre pouvait étre facilement
modifié, vu que personne ne possédait de copie compléte de tous
les livres de I’Ancien Testament, et qu’ainsi pour la plupart la
liste de ces livres n’était que théorique. Dans le {raité posttalmu-
dique Sopherim (111, 6) on donne la permission de réunir tous les
livres sur des rouleaux de moindre valeur. Mais les rouleaux em-
ployés dans la synagogue doivent contenir chacun des livres sé-
parément. (Comparer § 11, remarque 2, et voir en outre JOEL
MuLLER, Masechet Sopherim, Leipzig, 1878, 111, 1 et III, 5 et G. A.
Marx, Trad. rabb. vet., p. 28 sq.).

§ 2. La tripartition du Canon de I'Ancien Testament.

CGONCLUSIONS PROVISOIRES.

Ce qui précede nous pousse & considérer en soi et pour soi
la tripartition de I’Ancien Testament hébreu, parce qu’une
étude attentive de ce fait nous met immédiatement en état
de tirer des conclusions provisoires, relatives & la formation



184 &. WILDEBOER

du Canon. Cette division ne peut pas étre I’ceuvre d’un seul
homme ou d’un seul collége revétu d’autorité. Si cela était,
on y retrouverait entre les diverses parties une différence
matérielle précise. On peut bien indiquer le caractére par-
ticulier de la Thore, mais on n’a pu éclairer encore d’une
maniére heureuse la différence des Prophétes et des Hagio-
graphesi,

1. La tripartition du Canon de I’Ancien Testament ne s’accorde
pas ave¢ la conception traditionnelle qui attribue la canonisation
a Esdras et « aux hommes de la Grande Synagogue. » (Voir § 6.)
La condition que nous avons formulée est, 4 tous égards, raison-
nable, et elle est généralement reconnue telle par les essais tentés
pour résoudre la difficulté. Pour défendre la tradition, on doit
pouvoir montrer une différence de contenu entre les différentes
parties. Le caractére législatif est propre a la Thora. Cela saute
immédiatement aux yeux. Le grand nombre de lois qui s’y ren-
contre, surtout dans les trois derniers livres, en dit assez. Dans
les cing premiers livres bibliques I'histoire sert en grande partie
de préparation ou de cadre a4 la législation; en outre, maint récit
considéré attentivement, tend ouvertement a renforcer les ordres
ou les défenses. Cependant un tel caractére d’unité ne peut étre.
attribué ni 4 la seconde ni a la troisiéme parties, prises dans leur
ensemble, La question est dés lors de savoir en quoi les Prophétes
(nebiim) se distinguent des Hagiographes (kethoubim). Pour mon-
trer la différence, on a tenté divers essais, mais aucun ne peut,
étre considéré comme réussi. (Comparer Kvenen, H. K. 0., III»
p- 444 sq.)

a) C’est surtout dans le monde des savants juifs qu’on a cherché
a expliquer la différence entre la deuxiéme et la troisiéme partie.
On y déclarait que les écrits prophétiques étaient inspirés de
Pesprit de prophétie, les Hagiographes du Saint-Esprit. Ainsi
chaque partie se distinguerait par un degré différent dans I'inspi -
ration. Moise MaiMoNIDE (f 1204) qui a une doctrine compléte
de Plinspiration, dans laquelle il distingue onze degrés, applique
cette diversité aux deux derniéres parties du Canon. La Thora est
révélée mp Sy mp (Nomb. XII, 8), les Nebiim par la mN1asn e et
les Hagiographes par la wapn mn (Moré Nebochim, II, 45). De
méme Davip KivcHl (} 1240) dans la Préface de son Commentaire



-

FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 185

des Psawmes, de méme aussi ABARBANEL (né en 1437) dans la Pré-
face de son Gommentaire de Josué (traduction latine dans les Disser-
taliones philologico-theologicee de JeaN Buxrorr Fius, Bale, 1657,
p. 496-499). Cette théorie qui trouva peu d’écho parmi les théolo-
giens protestants (ce qui se comprend fort bien) doit étre laissée
entiérement pour compte & ces savants juifs postérieurs. Ni dans
IAncien Testament ni dans le Nouveau Testament, ni méme dans
le Talmud on ne peut découvrir la moindre trace de cette distine~
tion. L'Esprit saint et I'esprit de prophétie sont un seul et méme
esprit. Aux jours d’Esdras, on ne savait rien de la théorie du
moyen age.

b) Un second essai a été fait par Herm. Wirstus (Miscell. sacr.
itbri IV, Lugd. Bat., 1736, I, p. 12). Il distingue le donum du
munus propheticum. « Distingui ergo in prophetia potest Donum
quod et privatis contigit, et in revelatione rerum arcanarum
consistit, et Munus, quod extraordinaria in Ecclesia functio erat,
certarum quarundam personarum, speciali vocatione Divina eo
destinatarum. » C’est sur cela que HENGSTENBERG (Beitrdge zur
Einleitung in das Alte Testament, 3 Bde., Berlin, 1831-1839, I,
p. 23-30) fonde l'opinion que ceux qui ont réuni le Canon de
PAncien Testament mirent dans le second groupe les écrits dotés
du Munus propheticum et dans le troisiéme ceux pourvus du Donum
propheticum. Les premiers s’appellent d’aprés Hengstenberg oxas,
les seconds simplement pws et ovm (voyants). A cela Hengsten'-
berg ajoute (& cause de Daniel) que ce n’était pas assez d’étre un
N33, pour étre admis dans le second grdupe, mais que}l'auteur
devait aussi avoir écrit « comme tel » (p. 28). Cette opinion a été
exposée avec plus de détails par HeEverNIck (Einleitung, I, 1,
2e édit., Francfort s. M. et Erlangen, 1854) et reprise par KEIL
(Handbuch der Einleitung in die Schriften des Alien Teslamentes,
3. ed., 1873, § 155). Daniel n’est pas un prophéte. Son livre con-
tient « la direction de vie (Lebensfithrung) la plus importante
d’un non-prophéte, unie aux révélations qui lui ont été communi-
quées. » On remarque facilement combien cette démonstration est
cherchée, pénible. Dans 1'Ancien Testament il y a bien un état
prophétique et I'on y trouve méme les paroles de Dieu prononcées
par un homme qui ne voulait pas étre un nabi (Amos VII, 12).
Mais précisément cet Amos renverse toute la théorie, car son livre
devrait se trouver parmi les Haglographes. Et Daniel un non-
prophéte? Mais alors Mat. XXIV, 15? En outre, il y a une diffé-



186 G. WILDEBOER

rence entre 833 et mxn, sur laquelle nous renseignera 1 Sam.
IX, 9). Dans I’Ancien Testament ces expressions sont employées
I'une pour I'autre.

¢) Moins forcé est 'essai de G. F. (EHLER, (Proleg. zur Theologie
des Alten Testaments, Stuttgart, 1845, p. 91 sq., et Art. Kanon
dans la Real Encycl. de HERzoag, 1re édit.). Ce savant pense que
la tripartition du canon de I'Ancien Testament correspond aux
étapes du développement de la religion d’Israél, étapes que 'au-
teur pense pouvoir indiquer par les noms de Mosaisme, Prophé-
tisme, Hébraisme. Les fondements sont donnés dans la Loi, leur
développement postérieur, d'une maniére objective, dans les pro-
phétes, et d’'une maniére subjective dans les Hagiographes. En
d’autres termes, la répartition des différents livres de 1’Ancien
Testament fut faite par des collectionneurs, eu égard au rapport
des auteurs avec la révélation divine. En fait, cette théorie con-
cerne beaucoup de morceaux des Hagiographes, opposés a des
fragments des Prophétes. Il y a une différence entre les prophétes
qui transmettent le message de Jahvé a son peuple et les psal-
mistes ou les auteurs des Proverbes. Mais cela ne concerne point
les deux groupes pris dans leur ensemble, et ¢’est pourtant la-
dessus que roule la discussion. En quoi, par exemple, le pragma-
tisme sacerdotal d’Esdras, de Néhémie, des Chroniques est-il plus
suabjectif que le pragmatisme prophétique des Juges, de Samuel
et des Rois?

Ainsidone, aucun des essais tentés ne peut étre considéré comme
parfaitement heureux. Tous ont évidemment été faits pour le
besoin de la cause. Nous sommes donc invités a chercher d’autres
explications.

Si I’étude des trois parties du Canon de I’Ancien Testament
nous enseigne déja que la réunion de ces livres ne peut
avoir été ';euvre d’un seul homme ou d'un collége unique,
une différence caractéristique manquant entre les trois
groupes, cette hypothése est confirmée par le fait que,.
d’apres l'exemple des LXX, la tripartition n’est observée
dans aucune traduction. Cela ne s’explique que parce qu’a
Porigine il n’y avait pas de différence rigoureuse entre le
deuxiéme et le troisiéme groupe 2.

2. Nous pensons ici au fait que dans les Mss. des LXX, les
livres historiques de la troisiéme partie suivent réguliérement



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 187

ceux de la seconde. II est vrai que les Mss. datent au plus tot du
quatriéme et du cinquieme siécles aprés Jésus-Christ et sont d’ori-
gine chrétienne, mais Joséphe (voir § 4) confirme l'antiquité de
cet ordre (C. Apionem, 1, 8). Dans les Mss. nés sous l'influence
alexandrine, Ruth est uni au livre des Juges et les Lamentations &
Jérémie. A Alexandrie on avait des idées moins précises sur le
Canon qu’en Palestine ; mais étant donnés le commerce actif qui
existait entre la mére-patrie et la colonie juive d’Alexandrie, et la
dépendance spirituelle des Alexandrins & 1’égard des Palestiniens,
il est trés invraisemblable qu’ils se soient laissés entrainer a con-
sidérer comme nulle une différence entre les deux groupes claire-
ment dessinée et sanctionnée par un collége dont les décrets fai-
saient régle pour eux. (Voir § 11, remarque 2). Des LXX cet ordre
des livres a passé dans d’autres traductions, puis dans nos Bibles
francaises.

Le témoignage de Jérdme (voir § 1, remarque 10 et § 7) doit étre
jugé a sa vraie valeur. De son temps, dans les cercles juifs qui
faisaient autorité, la division était fixée; du moins rien dans les
Talmuds ou les Midrasch ne dit le contraire. Cependant la théorie
alexandrine peut avoir fait, sur les maitres juifs de Jérome, I'im-
pression qu’elle était acceptable. (Voir § 11, remarque 2.)

Ainsi une étude attentive du texte hébreu et des traduc-
tions francaises répand déja quelque lumiére sur la maniére
suivant laquelle la collection s’est formée. La distinction faite
entre le second et le troisiéme groupe, pris en bloc, ne se
laisse point expliquer par un seul principe. La différence de
contenu entre les Prophétes et les Hagiographes n’est accep-
table qu’en partie. Mais ce qui ne se peut expliquer de cette
maniere nous fait supposer que la différence est de nature
chronologiques.

3. Nous avons vu qu’on ne peut invoquer aucun principe géneral
pour expliquer la distinction des deux derniers groupes. En outre,
nous avons remarqué qu’autrefois on ne distinguait pas rigou-
reusement entre les deux. Cela nous conduit & penser que nous
avons affaire a un procés historique et que la succession des trois
groupes, quant a leur valeur canonique, est chronologique. La
formation des deux derniers groupes a peut-étre commencé vers
le méme temps, ce qui permet de supposer que le second groupe



188 G. WILDEBOER

fut déclaré saint le premier, et que le troisiéme n’arriva a cet état-
la que peu & peu. De plus, comme le second groupe était déja
considéré comme fermé, Daniel, les Chroniques, Esdras et Néhémie
ne purent y étre admis.

Les trois parties de '’Ancien Testament dans leur canonisation
successive représentent ainsi les trois périodes principales de
I’histoire juive apreés l'exil :

a) De la fin de I'exil & Esdras.

by D’Esdras (Néhémie) aux Macchabées.

¢) Des Macchabées a la fin de I'histoire juive.

(Comparer EwALD, Geschichte des Volkes Israél, 8 vol., 2me édit.,
1851-68, VII, p. 412-436).

Ainsi tout n’est pas faux dans ce qu’affirmait (EHLER. Il Yy a,
pour une grande part, une différence matérielle. Dés I’origine, il y
eut certainement, a co6té de la loi, une collection d’écrits d’'un
caractére double, qui formérent la base des deuxiéme et troi-
siéme groupes. Les !Psaumes, Proverbes, Job, se distinguent
nettement des Prophétes; 1a a été le motif d’'un groupement diffé-
rent au moment de la réunion des livres. Notre étude devra donc
tenir compte de la différence chronologique et de la différence
matérielle entre les Nebiim et les Kethoubim.

§ 3. Témoignages historiques sur le Canon de 1’Ancien
Testament.

a) Les renseignements fournis par 1’ Ancien Testament.

Avant P'exil de Babylone on ne trouve dans ’Ancien Testa-
ment aucune trace de l'existence d’un canon pris au sens
strict du mot, c’est-a-dire d’une collection normative d’écrits
sacrés!, Le dépot « devant la face de Jahvé » de lois ou d’autres
documents importants a une autre signification, de méme
que la réunion d’écrits religieux sur lesquels on nous a con-
servé’ des renseignements 2. L’alliance solennelle faite sous
Josias sur la base de la loi retrouvée dans le temple (2 Rois,
XXIII, 2 sq.) peut étre considérée comme le début dune
canonisation des écrits de I’Ancien Testament avant 1’exil 3.

! Le seul passage de ’Ancien Testament auquel on puisse en
appeler pour défendre I’opinion contraire est Esaie XXXIV, 16.



FORMATION DU CANON DE L'ANCIEN TESTAMENT 189

La se trouvent ces mots : « Consultez le livre de I'Eternel, et lisez. »
Plusieurs exégétes, KNoBEL, Hirzig, Kuenen (H. K. 0., 111, p. 399)
lient le premier mot we= au verset précédent et corrigent le
verset 16 d'apres les LXX qui offrent une autre lecon : « La, le
serpent fait son nid, dépose ses ceufs, les couve et rassemble
ses petits sous sa garde. LA se rassemblent les vautours, ils se
cherchent 'un l’autre; Jahvé les appelle d’aprés leur nombre,
aucun d’eux ne fait défaut; ni I'un ni lautre ne manque, car sa
bouche (celle de Jahvé) I'a ordonné et c’est son esprit qui les ras-
semble. » Cependant, méme sans cette correction du texte, néces-
saire selon nous, et & supposer qu’Esaie XXX1V date d’avant 'exil,
ce verset ne dit rien d’une collection d’écrits sacrés. Le «livre de
Jahvé, » d’aprés le contexte, n’est autre chose que la collection
méme des oracles du prophéte, lequel en appelle a la génération
postérieure. « Que celui qui a éprouvé le temps du jugement sur
Edom lise attentivement cet écrit sacré; il verra que ce qui a été
prédit et ce qui s’est réalisé s’accordent de la maniére la plus
parfaite. » DerirzscH, Bibl. Comm. diber das Alte Testament, der
Prophet Jesara, Leipzig, 1879, p. 363.)

< 2. Divers renseignements concernant le dép6t du décalogue et
d’autres lois de la Thora mosaique, ou de documents importants,
dans le temple de Jérusalem ou dans quelque autre sanctuaire,
attirent notre attention (Ex. XL, 20 | Comparer XXV, 22, XXXI, 18,
XXXVIII, 21, Lév. XXIV, 3], Deut. XXXI. 9 et 26, Josué
XXIV, 25 sq., 1 Sam. X, 25). On appréciera différemment ces
passages suivant le point de vue qu'on adoptera dans la question
de la formation de I'Hexateuque; 'importance et le contenu du
« Livre de la loi de Dieu » (Jos. XXIV, 26) ne sont pas les mémes
pour tous les auteurs. Cependant les passages cités ne disent rien
de plus aux partisans de la tradition qu’a nous, car la crédibilité
de ces renseignements est hors de cause. Le fait qu’il est plus
d’'une fois question du dépét de lois dans les temples prouve
assez qu’on agissait ainsi (comparer CHEYNE, Jeremiah, his life and
" ¢imes, London 1899, p. 84 et 85). Mais, et pour nous c’est l'im-
portant, que signifiait un semblable dépot? Comme KgiL, pour-
tant peu suspect en ces matiéres, I’a fait remarquer, on ne doit
point conclure de ce fait a I'existence d’une collection préexilique.
Il compare trés justement cela avec ce qui se faisait chez d’autres
peuples. La conservation de lois etc. dans les sanctunaires n’avait
point pour but la formation d’une collection, mais de servir de



190 G. WILDEBOER

témoignage, afin que Jahvé put intervenir comme juge quand sa
loi était violée. KE1r, Einleitung in das Alte Testament, § 163, p. 510).
Comparez a cela 2 Rois XI, 12 ou Jojadah, le grand-prétre, pose
sur la téte de Joas, qu'on est en train de couronner, la couronne
et le « témoignage » (pmpi). Peut-étre est-ce une faute de copiste
pour myqpxm = le bracelet, (c¢f. 2 Sam. I, 10) comme le veut WELL-
HAUSEN (Einleitung in das Alte Testament, de Fr. BLECK, 4e édit.,
Berlin, 1878, p. 258, remarque 1). Mais si 1'on s’en tient a la lecon
masorétique qui est aussi celle des LXX, ce passage ne prouve
rien, sinon que lors du couronnement solennel d’un prince on
placait sur sa téte un rouleau de la loi pour faire voir qu’au dessus
du roi il y avait la volonté de Jahvé que le roi était appelé a
réaliser.

Il est difficile de prouver I'existence préexilique d’un Canon par
des productions poétiques, telles que celles réunies par les hommes
d’Ezéchias (Prov. XXV, I) ou celles réunies antérieurement sous
le nom de Sepher Hajjaschar ou de Sepher Milchamoth Jahvé (Jos.
X, 13; Nomb. XXI, 24) encore qu’il fat ordonné d’en faire un
objet d’enseignement (Deut. XXXI, 19 et 2 Sam. I, 18).

Enfin, Ps. XL, 8, il est question d’'un « rouleau de livre »
Lpb pbin. La traduction du verset 8 est incertaine (voir les com-
mentaires). Peut-étre les quaire derniers mots étaient-ils, a ’ori-
gine, une glose marginale servant a expliquer le verset 9a. (Voir
DYSERINCK, De Psalmen wil het Hebr. op nieuw vert. Harlem 1877,
p. 80, remarque 7). Cependant quel que soit le jugement qu’on
porte sur le passage cité, dans leur forme actuelle, en tant qu’élé-
ments de la collection liturgique pour le culte du second temple,
tous les psaumes sont postexiliques. Celui qui, considérant ce
psaume comme davidique, voudrait conclure du dit passage a
T'existence d’une Thora écrite revétue d’autorité longtemps avant
Texil, entreprendrait une ceuvre téméraire, et n’arriverait qu’a
prouver son ignorance de I'histoire du psautier.

3. JarROME (Adv. Jovin, I, ) et CHRYSOSTOME (Hom. in Mat. IX,
p. 135 B) pensaient déja que le livre trouvé dans le temple sous
Josias était le Deutéronome. Sur la base de ce code, une alliance
fut conclue entre le peuple et Jahvé, et dés lors le livre ne fut
plus enfermé dans le temple, mais copié et répandu. Dés 621, le
Deutéronome est en quelque mesure, pour Israél, 'Ecriture Sainte
et, ce qui est digne de remarque, la langue des auteurs qui ont
écrit aprés la Réformation de Josias, témoigne de la connaissance



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 191

de ce livre, lequel a évidemment servi de régle religieuse aux
fidéles adorateurs de Jahvé pendant et aprés l'exil et jusqua
Tarrivée d’Esdras. Il est certain que pendant et apreés lexil (peut-
étre déja auparavant) I'histoire d’Israél fut jugée du point de vue
du Deutéronome; ce méme point de vue est également celui sous
lequel nos livres des Juges, de Samuel et des Rois jugent toute
la vie d’Israél, de la conquéte de Canaan a la ruine de I’Etat. La
promulgation du Deutéronome est le commencement de la cano-
nisation des écrits sacrés du peuple d’Israél. (Voir § 9.)

Pendant la captivité de Babylone, non seulement les con-
- ducteurs spirituels d’Israél s’adonnérent avec zéle a I'étude
de la Thora mosaique %, mais on lut avec ardeur les prophé-
ties déja existantes® afin de fortifier la foi. Pourtant si les
années passées dans la captivité ont posé le fondement d’une
canonisation postérieure de la Thora et des Prophétes, on
ne peut trouver dans I’Ancien Testament aucune preuve
qu’on ait possédé déja pendant I’exil une collection revétue
d’autorité 6.

4. Quand Juda partit pour Pexil, il emporta avec lui la volonté
de Dieu, fixée dans le Deutéronome. Mais ce livre s’adressait pré-
cisément aux prétres et 4 leur Thora (Deut, XXIV, 8; XIV,1sq.).
Pas n’est besoin ici de rechercher si les prétres conservaient leurs
Thoroth par écrit ou de mémoire. Il suffit de savoir qu’ils les
étudiaient beaucoup et s’efforcaient d’élaborer la matiére de la
tradition selon des systémes divers. C’est & ce travail que nous
devons le projet de loi qu’Ezéchiel nous a conservé dans les cha-
pitres XL & XLVIII de son livre, divers groupes d’ordonnances
tels que Lév. XVII-XXVI, I-VII, ainsi que la collection des lois
sacerdotales mises en vigueur aprés l’exil. Pour le but que nous
poursuivons, nous pouvons laisser de ¢dté la question de savoir
ce qui, dans la legislation sacerdotale, est ancien et ce qui est
nouveau. Il nous suffit de savoir que pendant l’exil la loi fut
étudiée avec zele, et qu'il en fut ainsi non seulement jusqu'au
premier retour, en 536, comme on le voit par les chapitres cités
d’Ezéchiel, mais encore plus tard. Car il nous est raconté qu'Es-
dras, qui revint & Jérusalem vers 433, avait « dans sa main la loi
de son Dieu » (Esd. VII, 14, 25) et qu’il était « prétre et scribe »
(Néhémie VIII, 10).



192 G. WILDEBOER

5. Il est facile de comprendre que pendant I’exil on ait beaucoup
lu les écrits des prophétes. La captivité devait apparaitre au
peuple comme l'accomplissement des menaces prophétiques et
pousser 4 chercher la lumiére dans les paroles divines méprisées
par les péres. Car si les prophétes avaient dit vrai en annonc¢ant
la punition, ils ne devaient point s’étre trompés en prédisant un
avenir consolateur. Assez de ces considérations générales.

Dans les oracles d’Ezéchiel et du 24 Esaie, nous avons la preuve
qu'on lisait les livres des anciens hommes de Dieu. C’est ainsi
qu’'Ezéchiel, 'homme de 'étude, trahit partout une connaissance
profonde de ses devanciers, surtout d’Esaie et de Jérémie (Ezéch.
101, 9; IV, 10; cf. Jér. I, 8, 17; V, 3, Esaie I1I, 1, ete.) Nous pou-
vons en dire autant du 2d Esaie qui, au chapitre XLV, 19-21, en
appelle aux prophétes antérieurs.

6. Pour prouver que déja pendant I’exil les juifs ont eu une col-
lection d’écrits prophétiques, on pourrait invoquer Daniel IX, 2:
« La premiére année de son régne (de Darius), moi, Daniel, je vis
par les livres... etc. « Le contexte montre que parmi ces livres se
trouvent les oracles de Jérémie. Mais comme le livre de Daniel a
été écrit vers 'an 165 avant Jésus-Christ, ce passage ne dit pas ce
qu’on veut lui faire dire. Méme si l'on attribue & Daniel une ori-
gine plus ancienne, le passage ci-dessus ne prouve pas 'existence
d’une collection normative.

La période de la restauration du peuple juif ou, plus
exactement, de la fondation de la communauté juive, doit étre
divisée en deux parties. La lumiére répandue sur les années
comprises entre le retour (536) et l'arrivée d Esdras, n’est
pas suffisante 7. Cependant il y a des raisons de penser que
la loi deutéronomienne faisait regle pour les repatriés et que
les écrits des prophétes jouissaient d’un certain crédits.
Pendant les quatre-vingt premiéres années, méme jusqu’a
larrivée de Néhémie (en 445), la situation n’était pas trés
différente de ce qu’elle était avant l'exil. Ce n’est qu’en 433
qu’'Esdras promulgua au milieu de son peuple «la loi de son
Dieu » qu’il avait apportée de Babylone. Les renseignements
fournis sur cet événement par les livres d’Esdras et de
Néhémie ne permettent pas de penser autre chose que ceci,
c’est que ce fut alors que la loi, c’est-a-dire le Pentateugue,
revétit une autorité canonique?. '



FORMATION DU CANON DE L'ANGIEN TESTAMENT 193

7. Les chapitres I 4 VI du livre d’Esdras nous donnent des détails
importants, mais qui pourraient facilement nous induire en erreur;
ils racontent qu'avant l'arrivée d’Esdras, le code sacerdotal était
déja en vigueur (Esd. III, 2-3; VI, 16). Mais on ne doit pas oublier
que Pauteur des livres d’Esdras et de Néhémie retravailla de
vieux documents et qu’il vivait vers 250 avant Jésus-Christ; le
code sacerdotal était en usage depuis deux sideles déja. Esdras lui-
méme n'était pas satisfait de la situation (Esd. IX et X). L’opposi-
tion faite & mon affirmation par Koénig (Einleitung, Bonn, 1893,
p. 228), ne prouve rien. Esd. II (= Néhémie VII) a sans doute vu
le jour du vivant de ’auteunr, et par conséquentn’est pas antérieur
a Esdras. Il est plus vraisemblable que cette liste a appartenu aux
mémoires de Néhémie, et ce protecteur de la loi nouvelle doit
avoir, avec Hsdras, exigé que les prétres fussent de la famille
d’Aaron. Remarquons en outre que cela ne prouve point d'une
maniére décisive la suprématie des thoroth sacerdotales, parce
que cela a certainement été le passage de la pratique du Deutéro-
nome a celle de la loi sacerdotale. (Voyez remarque 8.)

8. L’autorité du Deutéronome se manifeste dans I'expulsion des
femmes étrangéres par Esdras (Esd. X; Deut. XXIII, 3, 4, 5). De
la suprématie des thoroth sacerdotales, nulle trace. Nous pouvons
étre surpris du petit nombre de lévites qui prirent le chemin du
retour, alors que le Deutéronome ne les exclut pas du service de
P’autel. Mais n’oublions pas que le temple est en ruines et que,
par la promulgation du Deutéronome, les familles sacerdotales
de Jérusalem s'étaient attribué des avantages & l'exclusion des
membres de la tribu de Lévi. (Comparer Lifteratur des Alten Testa-
mentes, § 11, remarque 7 ¢ contre KON16, op. ¢it., p. 238). Les livres
d’Aggée et de Zacharie, dont les auteurs travaillaient au sein de la
colonie juive, nous permettent de constater le crédit dont jouis-
saient les prophétes antérieurs (Zach. I, 12; comparer Jér. XXV,
1112, XXIX, 10; Zach. II, 17 et Hah. 11, 20; Zach. III, 2 et Amos
IV, 11, ete.).

9. Il n’est pas nécessaire, pour le but que nous poursuivons, de
savoir si Esdras édicta une loi nouvelle ou restaura une loi déja
connue. Le grand événement sur lequel Néhémie VIII-X nous
renseigne, est qu’'Esdras, aidé de Néhémie, promulga la Thora
comme régle de la foi et de la vie, ¢’est-a-dire lui donna une
valeur canonique. Dans une assemblée populaire tenue a Jérusa-
lem « sur la place devant la porte des eaux, » le peuple s’engagea

THEOL. ET PHIL. 1901 13



194 G. WILDEBOER

4 vivre selon la loi de Moise; de plus, le contexte montre que la
loi contenait des prescriptions diverses que nous retrouvons dans
les parties les plus récentes du Pentateuque. Il est possible que
plus tard on en ait introduit d’autres, telles que celles concernant
le sacrifice du soir (Ex. XXIX, 38-42), la dime du bétail (Lév.
XXVII, 32-33). Voyez § 9, remarque 4 et Kuenen (H. C. 0.2 1,
p. 300); cependant, en principe, on peut dire que 1'écrit sacré au-
quel Esdras donna une valeur normative était le Pentateuque.
Comme nous le verrons plus loin, la tradition veut, malgré 'op-
position de divers arguments, attribuer davantage a KEsdras.
(Voyez § 9, remarque 5.)

§ 4. Témoignages historiques touchant le Canon de I'Ancien
Testament.

b) Renseignements tirés des écrits juifs de langue grecque.

Les écrits des Juifs hellénistes, que nous pouvons utiliser
pour notre étude, embrassent un espace de trois siécles, de
I’'an 200 avant Jésus-Christ (Jésus ben Sirach) & I'an 100 aprés
Jésus-Christ (Flavius Joséphe). Les indications qu’ils renfer-
ment sont soit directes soit indirectes. Nous avons tout
d’abord & considérer le livre intitulé : Zopix Zeipxy. Pour l'au-
teur de ce livre, la Loi jouit d’un tres grand crédit. Il connait
les livres historiques et prophétiques de ’Ancienne Alliance,
mais il fait une distinction & peine marquée entre son époque
et les temps antérieurs, entre l'origine de ses propres écrits
et I'inspiration des propheétes?.

1. Pour ce qui concerne ’époque ou vivait Jésus ben Sirach, voir
plus bas remarque 2 de ce paragraphe. Si nous voulons savoir
Tautorité que ’Ancien Testament avait pour lui, considérons 1’u-
gage qu’il en fait. Tout d’abord, il éléve la loi fort haut (II, 16;
XV, 1-8; XIX, 20-24; XXV, 7-11; XXXV, 14-16; XXXV, 23 —
XXXVI, 3; XXXIX, 1 sq.) Au chapitre XXIV, 22-23 (Traduction
Martin 30-33) la sagesse est égalée a la loi et celle-ci est évidem-
ment pour lui I'Eeriture sainte. I1 a clairement conscience que
toute sa sagesse provient de I’étude de la loi. Cela explique aussi
la position qu’il prend vis-&~vis des prophétes dans son Jpvos eis
toug marépas (chap. XLIV-XLIX). Il ne voit pas le fossé entre sa



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 195

parole et celle d'un Esaie quand il éerit : « Je répands la doctrine
comme une prophétie, et je la laisse aux générations des siécles. »
(XXIV, 33, traduction Martin XXIV, 43.) Quand il a chanté la
louange des « Péres » et qu’il passe a Simon fils d’Onias (proba-
blement le grand prétre de son temps), il indique, dans le post-
scriptum de son Jpvog el Tovs watépas (XLIX, 14-16) qu’il distingue
nettement les marépes de ses contemporains; mais il est impossible
de remarquer une différence spécifique lorsqu’il parle de Simon.
La conception de Jésus ben Sirach s’explique parfaitement si nous
admettons que, de son temps, la Thora seule avait une valeur
canonique, tandis que les prophétes, quel que fut le crédit dont
ils jouissaient, n’étaient normatifs ni pour la foi ni pour la vie .

Le prologue de la Zegia Zeipxy nous fournit un témoignage
plus direct sur le Canon de I’Ancien Testament. Cette préface
est du petit-fils de auteur dont il portait peut-étre le nom.
11 traduisit en grec les sentences de son grand-pére vers 132
avant Jésus-Christ. Il raconte que ce dernier étudiait avec
zele les saintes écritures, que par trois fois il montre comme
divisées en trois groupes : ¢ vopos xai of mpogiitar (ai mpoguTeiar) xat
ot &or of xar ovTode Fxoloubnxdree (e da matpix Pz, T lowme Tév
BBy 2).

2. L’époque ou vivait le petit-fils de Sirach peut étre déterminée
par lindication que, dans le prologue, il donne de son arrivée en
Egypte. C’était év té éyddw xai Tpuanostd évee éme 7ol Edepyérou Bagtdémg.
Quelle était cette trente-huitiéme année? Dans son livre : De Eechi-
heid van hel tweede Gedeelte van Jesaia. Leyde, E. J. Brill, 1866,
p. 30 sq., le professeur RuTarrs croit qu’il s’agit de I’an 247 avant
Jésus-Christ. Il pense que l'auteur parle de la trente-huitiéme
année de l'ére de Denys, astronome fameux d’Alexandrie, du
temps de Ptolémée Philadelphe. Ce Denys, pour honorer son
royal protecteur, prit la premiére année de son regne comme
point de départ d’'une ére nouvelle. Si ingénieuse que soit cette
hypothése, elle n’a pas beaucoup de valeur. Il n’est pas certain
que la maniére de compter de Denys ait jamais été d'un usage
commun. (’est pourquoi, on s’en tient généralement 4 l’opinion

1 Dans les manuscrits des LXX, le nom Jésus ben Sirach est une abréviation.
Dans l'original hébreu, découvert récemment, l'auteur se nomme lui-méme :
Simon, fils de Jésus, fils d’Eléazar, fils de Sirach (L, 27 b).



196 G. WILDEBOER

du professeur DE Jong (De Psalmis maccabaicis. Tugd. Bat. 1854,
p- 71-74) qui voit dans cette trente-huitiéme année ’an 132 avant
Jésus-Christ. C’est aprés 132 que l'auteur du prologue a entrepris
sa traduction, au temps d'Evergéte II, surnommé Physcon, non
d’'Evergéte I, comme le veut Rutgers (247-221 avant Jésus-Christ).
Dans le premier cas, 'auteur du livre vivait vers I’an 200, dans
le second cas vers 'an 300 avant Jésus-Christ. (Voir F. E. Dau-
BANTON, Theol. Stud.. Utrecht, 1886, p. 238 sq.)

Il importe de fixer notre attention sur la maniére dont le Sira-
cide parle d’nn troisiéme groupe d’écrits sacrés, a coté dela Loi et
des Prophétes. Les mots te éda marpie Bl dont il se sert, ne
peuvent designer une collection indéterminée; 'auteur savait
certainement quels livres il avait en vue en écrivant ces mots;
mais il nous a laissés dans l'incertitude.

Il est tres important de déterminer avec soin la nature des
conclusions que permet de tirer ’existence de la traduction
grecque de ’Ancien Testament. Elle ne fut point achevée en
une fois, mais se forma peu a peu; de plus, comme nous ne
savons pas avec certitude quand ce travail a été terminé, la
traduction des LXX ne prouve pas, en elle-méme, qu'un
canon ait existé avant 'an 250 avant Jésus-Christ3. Enfin, la
maniére dont les traducteurs et les premiers lecteurs ont
traité les livres de ’Ancienne Alliance montre qu’a Alexan-
drie on se préoccupait fort peu de I’'idée du «canon.» Si I'in-
fluence des écoles palestiniennes est visible, il ne faut point
méconnaitre que les Alexandrins ont ajouté des fragments
apocryphes, méme des livres entiers, qui ne sont en rien
distingués des autres; par conséquent, un canon déterminé
n’était pas connu 4.

3. Ce n'est pas ici le lieu de s’occuper de la formation des LXX.
Voir J. Z. SCHUURMANS-STEKHOVEN, De Alex. vert. van het Dodeka-
propheton, Leiden, 1887, p. 1-5.) Il suffit de rappeler que, d’aprés
les témoignages historiques, la loi fut traduite en grec vers 250.
Ce n’est que peu a peu et pour I'usage privé que les autres livres
furent traduits. Quand ce travail a-t-il été terminé? En 132, le
petit-fils de Sirach connait une traduction grecque des e &a
matpie Pifhiz. Ces mots désignent-ils tous les Hagiographes du
troisiéme groupe? Nous l'ignorons. La traduction du livre d’Esther



FORMATION DU CANON DE T’ANCIEN TESTAMENT 197

a en post-scriptum ceci: « L’an 4 du régne de Ptolémée et de
Cléopatre, Dosithée, qui se disait sacrificateur et lévite, et son
fils Ptolémée introduisirent cette lettre concernant les Phrourai
(Phrouraia ou phrurim), disant qu’elle avait été traduite a Jéru-
salem par Lysimaque, fils de Ptolémée. » Le roi Ptolémée, dont il
s’agit ici, est ou Ptolémée IV ou Ptolémée VIII. Dans le premier
cas, Esther existait déja en grec en 178, dans le second cas en 114
avant Jésus-Christ seulement. De plus, lorsqu’Esther fut traduit,
tout 'Ancien Testament était certainement déja traduit. Nous
voyons, en oufre, par le post-scriptum cité, que les autres livres
avaient été traduits chacun séparément. Si nous admettons que
Esther était lu en grec déja en 178, Daniel ne le fut que plus tard.
Mais Esther n’a probablement été écrit qu’aprés 135. (Voir Lifte-
ratur des Alten Testamentes, § 27, remarque 7.) I1 est donc préfé-
rable d’accepter ’année 114 avant Jésus-Christ. Dans I'un comme
dans I'autre cas, I'existence des LXX ne prouve en rien ’existence
d’'un Canon fermé des écrits sacrés des Juifs.

4. On sait que les manuserits des LXX renferment d’autres
écrits que les livres canoniques et que ces livres sont enrichis de
suppléments importants. Ce fait est jugé trés diversement. Les
livres extracanoniques des LXX sont de nature trés diverse. Ce
sont ou des écrits traduits de I’hébreu, comme Jésus ben Sirach
et 1 Macchabées, ou des suppléments et des livres entiers rédigés en
grec. Pour apprécier sainement ce fait, on ne doit pas perdre de
vue que tous les manuscrits des LXX que nous possédons sont
d’origine chrétienne; chez quelques-uns méme on rencontre parmi
les hymnes, Uhymne de Marie. C’est pourquoi nous ne pouvons
pas toujours affirmer que nous possédons la maniére de voir des
Alexandrins. Cependant, en général, nous le pouvons, car les
chrétiens étaient dans ce domaine éléves des Juifs, et les apo-
cryphes sont d’origine juive. Il est certainement permis de suppo-
ser la réalité de I’influence chrétienne; mais comme Hénoch et le
quatriéeme livre d’Esdras, trés lus par les premiers chrétiens, sont
ignorés des manuscrits des LLXX, il en résulte que, pour une
grande part, nous possédons ici une tradition antérieure au chris-
tianisme. On ne doit pas inférer de la I’existence d'un canon
alexandrin, différent du nétre; on peut opposer a cela les argu-
ments suivants :

a) le fait que le nombre des Apocryphes varie suivant les ma-
nuscrits;



198 G. WILDEBOER

b) I'usage que Philon a fait des Saintes Ecritures. Pour appuyer
sa doctrine, il cite volontiers nos livres canoniques, jamais les
Apocryphes. (Voir plus loin, remarque 5.)

Ainsi, puisque les Alexandrins n’ont pas eu de canon fermé, on
ne peut admettre qu’ils connussent un canon officiel palestinien,
comme on le pourrait inférer de l'usage fait par Philon des
Saintes Ecritures. Il y a eu certainement des rapports continuels
entre les théologiens palestiniens et ceux d’Alexandrie; les LXX
méme trahissent une influence palestinienne, car la Loi a été tra-
duite la premiére et de la maniére la plus fidéle. Cela s’accorde
avec ce que PAncien Testament nous a appris concernant les
débuts de la canonisation. La traduction des Prophétes vint plus
tard et fut déja plus libre; les Hagiographes sont traduits avec
plus de liberté que les deux autres groupes. Ces constatations
nous permettent de conclure que les traducteurs alexandrins n’es-
timaient pas les Prophetes et les Hagiographes & la méme valeur
que la Thora. La seule explication satisfaisante de ces faits est
que la canonisation était en train de se faire en Palestine, et que
Philon, écrivant sous l’influence de ce mouvement, ne citait que
les livres canoniques pour appuyer sa doctrine. Voir dans les
Theologische Studien, 1893, p. 159 sq.; 1898, p. 194 sq. ; 1899, p. 185sq.,
ma polémique avec V. KASTEREN, qui voulait prouver que le canon
alexandrin était le canon original, sanctionné par le Seigneur
et ses apoétres, reconnu par ’Eglise de tous les temps, tandis que
le canon palestinien n’était qu'une traduction faite par les scribes
postérieurs a I'an 70 aprés Jésus-Christ, et aveuglément acceptée
par beaucoup, surtout pariies protestants.

De tous les auteurs judéo-alexandrins, Philon attire plus
spécialement notre attention. L’usage qu’il faisait des Saintes
Ecritures prouve qu’il placait la Loi trés haut ; puis, comme
il cite les autres livres canoniques et jamais les Apocryphes,
il en résulte qu’il s’inspirait de ’esprit palestinien 5. (Voir
plus haut.)

5. Nous avons déja dit tout ce qui, chez Philon, intéresse notre
étude. Il fait vingt-cing citations de la Loi pour une des autres
éerits sacrés; les Apoeryphes ne sont jamais cités; il est vrai qu’il
ne mentionne pas davantage Ezéchiel, Daniel, I’Ecclésiaste, le Can-



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 199

tique, les Lamentations, Esther et les Chroniques!, ni les douze
petits Prophétes, excepté Osée et Zacharie. Mais on ne peut con-
clure de 14 autre chose que ceci : ¢’est que quelques-uns de nos
écrits n’étaient pas encore reconnus généralement comme sacrés.
Dans aucun cas Philon ne peut témoigner de l’existence du
canon alexandrin. (Theologische Studien, 1897, p. 166 sq.) Quoique
Philon ait attribué ses meilleurs moments a une inspiration divine
(comparer De Cherub., § 14, 1, 147, édit. Mangey, London, 1742), il
n’en résulte point qu’il ait placé ses propres écrits sur la méme
ligne que les éerits sacrés. (Voir KAsTEREN, Stud. op Godsd. Gebied,
XXVIIIe jahrg., deel XLV, p. 431 sq.) Sa conception de I'inspira-
tion n’est pas absolument claire, mais les faits cités plus haut
parlent nettement en faveur d’une histoire du Canon.

Dans un traité de Vila contemplaiiva, attribué a Philon, on
trouve une allusion & la tripartition du Canon. Il y est dit que les
Thérapeutes (§ 3, II, 475, édit. Mangey) entrent dans leur ora-
toire (Betkiimmerlein) avec les vépor xod oy feomafévra did mwpopnTdy
xai dpwvor. De bonnes raisons font rejeter cet écrit & un temps posté-
rieur, peut-étre au troisiéme sieécle apres Jésus-Christ. (Voyez
KUENEN, Godsd. v. Israél, 2 vol., Harlem, 1869 et 1870, 11, p. 440 sq.)
En soi, ce témoignage ne contient pourtant rien qui soit contra-
dictoire a d’autres données. Philon peut, aussi bien que le Siracide,
avoir connu trois groupes d’écrits de ’Ancien Testament.

La fin du premier siécle avant Jésus-Christ nous fournit
un renseignement sur une collection de livres juifs, réputés
sacrés. En effet, nous trouvons dans 2 Maccab. I, 13 ce qui
suit : Enyolvro 8 wai &v Torig dvaypagaic, xod év Tols UmopynpaTiopols TOi
xote. Tov Negpiav T adtees 2t g xaraBokdduevos Befheoliinny émguvnyaye ta
wept Ty Bagiléwy xxi mpogNTHY (A ﬁzﬁlia) xab Ta ToD Acuid xed émiaToldg
Bagtdémv mept Ty dveldeparoy.

Si ce renseignement est digne de foi, il en résulte que
Néhémie a coopéré & former une collection d’écrits sacrés et
d’autres documents importants, mais n’a pas pris part & la
canonisation des livres de I’Ancien Testament 6.

1 VYoyez aussi : De Congressu, § 8, édit. Mangey, I, p. 525. B. Picg, Philo’s
Canon of the Old Testament, Journal of Bibl. Lit., 1884, p. 126-143.



200 @. WILDEBOER

6. Le second livre des Maccab. commence par deux lettres:
a) Chap. I, 1-9, écrite par « les Juifs qui sont 4 Jérusalem et dans
le pays de Judée, aux fréres qui sont en Egypte, » en I'an 188 de
I'ére des Séleucides, c’est-a-dire I'an 124 avant Jésus - Christ.
b) Chap. I, 10—1I, 18, envoyée par « les habitants de Jérusalem et
de la Judée, par le conseil et par Judas, au précepteur de Ptolé-
mée, Aristobule, de la race des sacrificateurs oints, et aux Juifs
qui sont en Egypte. » (Voir sur 'inaunthenticité des deux lettres,
probablement réunies plus tard au deuxiéme livre des Maccab. :
Jon. DysERINCK, De Apocriefe Boeken des Ouden Verbonds, Harlem,
1874, p. 77; SCHURER, Geschichte des jiidischen Volkes, 11,1886, p. 471,
et C. BrusToN dans Stade’s Zeitschrift fiir die altiestamentlicheWissen-
schaft, 1890, qui trouve dans chap. I, 1-9 deux lettres (I, 1-6 et
I, 7-9), 11 est difficile de déterminer I'age de ces deux fragments;
on peut seulement dire qu’ils présupposent le temple de Jérusa-
lem, donc, ont été écrits avant 70 apres Jésus-Christ. Ils sont
vraisemblablement du méme age que le livre auquel ils ont été
réunis.

L’écrivain parle du sacrifice que Salomon offrit lors de la dédi-
cace du temple, sacrifice qui devait étre détruit par le feu du ciel,
et par la méme occasion dit que cela est aussi raconté dans les
cvarypapal vl vwopynuaTigpol ot xxta tov Neewiwv. Dans cet écrit pro-
bablement pseudépigraphe, lu a Alexandrie au premier siécle
avant Jésus-Christ, il est dit en outre que « Néhémie fonda une
bibliothéque et y réunit les relations concernant les rois et les
prophétes, les écrits de David et des lettres de princes (étrangers)
concernant les présents faits au temple. »

Quoiqu’il puisse paraitre téméraire a quelques-uns d’asseoir une
certitude sur ces lettres pleines de légendes et de fables, il nous
est pourtant possible d’y trouver quelque chose de réellement
historique qui se laisse bien expliquer comme tel, et propre a
servir a la construction d’une histoire du Canon de I’Ancien Tes-
tament. Nous remarquons en effet : @) Que 'auteur de cette lettre
n’a pas inventé ce qu’il raconte; mais I’a puisé dans un ancien
écrit. Cet écrit doit avoir existé, autrement notre éerivain aurait,
sans nécessité, mis en danger la crédibilité de ses propres lettres.
b) Cela ne prouve naturellement pas que les renseignements four-
nis sur Néhémie par cet ancien écrit soient historiques, mais il ne
doit point échapper & notre attention que les termes employés
pour parler de Néhémie et de son activité inspirent la confiance.



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 201 -

Car, au premier siécle avant Jésus-Christ, alors que la Loi était
canonisée depuis pres de quatre cents ans, et que depuis deux
sidcles les Prophétes jouissaient d’une grande autorité, c’est a
Esdras, non a Néhémie, qu'on aurait attribué sans raison histo-
rique une collection de livres mept Tév Pagtdéwy xai mpogutv, et on
Paurait fait avec d’autres expressions que celles employés ici.
¢) Ce qui nous est dit ici de Néhémie s’accorde avec ce que 'An-
cien Testament nous en raconte, savoir qu’il institua un registre
matricule (Namensregister).

11 est difficile de considérer les écrits dont il est ici question
comme étant nos Prophétes et nos Hagiographes. Ce passage nous
permet simplement d’inférer qu’au premier siécle avant Jésus-
Christ, il y avait a Alexandrie une tradition suivant laquelle
Néhémie apparaissait non comme scribe, comme formateur d’un
canon, mais comme bibliophile, comme fondateur d’une biblio-
theque et collectionneur de lettres de rois, probablement des rois
perses, concernant les présents du temple, lettres qu’il donna
peut- étre aux prétres pour qu’'ils pussent a I'oceasion les faire
servir a la défense de leurs droits. En cela il imitait vraisem-
blablement les rois perses. Il est possible que l’expression & tov
Aauid se rapporte a une premiére collection de cantiques litur-
giques, dont la plupart se retrouvent dans notre psautier, et que
cloturait le dernier vers du psaume LXXII. Dans 2 Mace. 11, 14 nous
lisons : « C’est de la méme maniére que Juda a rassemblé tous les
écrits dispersés pendant la guerre que nous avons eue. » Ce ren-
seignement est certainement authentique, mais n’est point utili-
sable dans une histoire de la canonisation de I’Ancien Testament,
car on ne dit pas quels étaient ces « écrits. » A ce moment, la
Thora éfait canonisée depuis trois siécles, les Prophétes étaient
une collection fermée, et 1’on ne peut tirer du verset qui nous
occupe aucun indice de l'influence de la collection de Juda sur la
canonisation des Hagiographes. La seule chose que ce passage
nous permette de dire est que Juda Maccabée sauva de précieux
fragments, malgré la destruction de beaucoup de manuscrits par
Antiochus Epiphane.

Vers la fin du premier siécle de notre ére, les cercles juifs
reconnaissaient un canon de vingt-quatre livres et étendaient
a tout 'Ancien Testament la part qu’Esdras avait prise &
la canonisation de la Thora. Du moins c’est ce qui ressort du



202 G. WILDEBOER

quatrieme livre d’Esdras (chap. XIV, 18-47), apocalypse juive
des derniéres années du premier siécle aprés Jésus-Christ7.

7. Le livre connu dans I’église latine sous le nom de quatriéme
livre d’Esdras est appelé chez les péres de I'Eglise, influencés par
lui, Eodpac & mpoghtns ou Eodpa dmoxddules (CLEMENT ALEX., Strom.
III, 16, édit. Potter, I, p. 556). Il a été écrit vers la fin du premier
siécle aprés Jésus-Christ sous Nerva, 97 aprés Jésus-Christ (Volk-
mar, Langen, Hausrath, Renan) ou sous Domitien, 81-96 aprés
Jésus-Christ (Gfrorer, Dillmann, Wieseler, Reuss !). Dans la pri-
mitive Kglise, ce livre singulier fut beaucoup lu, preuve en sont
les nombreuses traductions latines, syriaques, éthiopiennes, arabes
et arméniennes. (L’original grec est completement perdu.) C’est
sur cet étrange écrit que repose sans doute tout ce que beaucoup
de péres de I'Eglise nous rapportent touchant le Canon de 'Ancien
Testament. Au moyen age, ce livre était encore trés recherché, et
il fut admis dans la traduction protestante de la Bible faite a
Zurich en 1530. (On le trouve aussi parmi les livres apocryphes
de la traduction Martin.) Voici quel est le contenu du passage qui
nous intéresse : Avant de mourir, Esdras demande au Seigneur,
qui exhortera le peuple aprés sa mort; car la Loi était brilée et
personne ne savait ce que Dieu avait fait ni ce qui devait arriver
dans l'avenir. Il demande avec priéres 4 Dieu de lui donner son
esprit afin qu’il écrive ce qui est arrivé dés le commencement et
était écrit dans la Loi. Sa priére est entendue; Dieu ordonne &
Esdras de se retirer a I’écart, pendant quarante jours,en compagnie
de cing hommes habiles & écrire. Alors Esdras assemble le peuple,
lui rappelle qu’il a recu la Loi a sa sortie d’Egypte, qu’'il ’a perdue
par sa faute, et lui ordonne de le laisser seul pendant quarante
jours. Puis, avec ses cinq secrétaires, il se retire dans un champ;
le lendemain, une coupe lui est offerte; lorsqu’il I'a vidée com-
plétement, il commence a parler et il ne se tait point pendant
quarante jours et quarante nuits, tandis que ses compagnons
écrivent les merveilles qui sortent de sa bouche. Et pendant ces
quarante jours, beaucoup de rouleaux furent écrits. (Voir 44-46.)
Un manuscrit parle de 974, d’autres de 904, de 94, de 84. Les
manuscrits orientaux ont tous 94. Le travail achevé, Esdras recoit
Pordre d’en donner 70 aux sages du peuple, et de publier les 24

1 Comparer SCHURER, G. J. V., II, p. 646 sq. KaBiscH; Das vierfe Buch Esra
auf seine (Quellen untersucht, 1889.



FORMATION DU GANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 203

autres « tant aux dignes qu’aux indignes. » La tendance est mani-
feste. Les 24 livres sont ceux que nous connaissons : parmi les
70 autres il faut compter le quatriéme livre d’Esdras qui ne devait
étre révélé que plus tard. De tout ce qui précéde, il ressort claire-
ment que vers la fin du premier siécle aprés Jésus-Christ les juifs
acceptaient le nombre de 24 comme celui des livres canoniques.

Il faut remarquer avec quelle netteté le développement de la
tradition se mire dans cette apocalypse. Tandis qu’au début le
récit ne parle que de la Loi donnée aux Israélites a la sortie
d’Egypte (v. 27-36) et brulée (par Nebucadnezar, mais pourtant
par leur propre faute), exprimant ainsi la vraie tradition appuyée
de témoignages historiques sérieux, suivant laquelle Esdras eut
une grande part dans la rédaction et la mise en vigueur de la loi;
— l'auteur étend insensiblement I'activité d’Esdras a tout 'Ancien
Testament. En cela il est manifestement poussé par le courant
d’esprit qui entrainait le judaisme de son temps.

Le dernier témoin, mais non le moins important parmi les
auteurs hellénistes, est 'historien Fravius JostpHE. Tantot
directement, tantot indirectement, il nous renseigne sur la
conception helléniste de I’Ancien Testament. C’est ce qui
explique que dans son ouvrage célebre, Archaeologia judaica,
il se serve des livres apocryphes & coté des écrits canoniques,
et que dans son Contra Apionem (I, 8), écrit vers ’an 100
apres Jésus-Christ, il fixe & vingt-deux le nombre des livres
canoniques, et les place selon 'ordre alexandrin. Il ne fournit
aucun renseignement précis sur la cloture du CGanon, mais
laisse pourtant entendre avec quel critére on doit juger la
canonicité des livress.

8. Fl. Joséphe est un représentant authentique de la conception
alexandrine du Canon de ’Ancien Testament. On sait ce que nous
entendons par la. Nous voulons dire qu’il ne donne pas au mot
canonique un sens aussi précis que les juifs. Mais si on I'interroge
ou qu’il doive défendre son point de vue, il n’a pas d’autre réponse
ou d’autres arguments que ceux des savants palestiniens. En prin-
cipe, cet éléve des Pharisiens admet le point de vue de Philon,
qui ne veut emprunter ses loca probantia qu'aux éerits canoniques.

Cela explique que dans. son Archelogia sa notion des « écrits
sacrés » soit trés large, que dans le Procemium, § 3, il dise que



204 G. WILDEBOER

Phistoire de 5000 ans est racontée Sk Tév iepdv ypapparwy. Ol cette
notion est le plus large, ¢’est quand il se vante avoir éerit toute
Thistoire jusqu’a la douziéme année de Néron wg at tepai Biflor mept
mdutev £xouae Tiv dvaypapiv. Icl ce n’est plus Thistorien qui parle,
c’est le rhéteur. A cette maniere large, opposons I'important pas-
sage suivant (C. Apionem, I, 8) :

00 yop popedes Pifihioy ciot map’ Vipiy, dovppdvey wul poyopmévew: o
3¢ pbva mpbs Tois etxoo BefiMu, Toh Tavths Eyovra ypévou Thv dvaypaghv, Td
Senatws (Ostu? 1) memoTeupdvee. Kai tobrwy wévre pév éore 7a Mwioéws & Tolg
k1 VO{AOUC TFGPLEXEE Rott ‘rng avapm‘/ro'youwcc mcpocﬁoaw, I.LEX‘M 'z"nt; OCUTO'U ‘L'E)LEUT‘IJQ'
o0TO¢ O xpovog amolelmst T Azhwv o)\vyov érédv, Amd O tiic Molagéwg TeleuTHg
pexpL TS A‘oru’q'sp’éou o pera Eépbyy Tlepacv Paguéng dpyiic of peta Moiahy
TpogTITHL T xat’ adtovs mpaybivTa auviypaleay v Tpiat xui Séxx BifMow- at O¢
dotmod Téagapes Upvovs els Thv Octy xai Tolg avdpmmor umobixag To0 Blov mepi-
LMY, Amd O hmeépEou péypet 00 %’ dudis ypovou yéypamtor piy ExagTor
wioTewg O¢ ody Opoing #ElwTon Toig wpd adrav, Gk TO phn gevéshar Thy Tw
TPOPNTGY o’cxpzﬁﬁ 3wc3oxv’w Aidov & éativ Epym mag ﬁpzeig Toig idiowg Ypap—
IJ.RG'L WETL’LO’TEUK“ELE? TOO’OUTDU 'yap OCLG.WO; ’ﬂa'ﬂ WROLOX'HTGTOQ, OUTE 7"000'65!.?)“!
TS ouBEu, ouTe czgoe)&aw HOTGY ouTE y.smeswm ‘L‘ETolp.qxsv. M&oe 3¢ o‘vluqm‘rov éoTwy
eUBlg éx Thig TpwTNg YevEgEws Touduiore 1o vo;).;’@ew wite Oeod dbypute, ok
ToUTors ppivery zat Umép adt@y, & Ofot, Ovhoxey H0iws.

Dans ce passage, a remarquer irois choses importantes pour
notre étude : @) Joséphe fixe le nombre des livres a 22. b) Il les
classe selon Pordre alexandrin. ¢} Il suppose pour la canonicité
des livres un critére qui mérite d’attirer notre attention. Entrons
dans quelques détails sur chacun de ces trois points.

a) Joséphe compte les livres de la maniére suivante : cing livres
de Moise, lreize livres de Prophéies et qualre hymnes et prescriplions
morales. Le nombre 22 ne peut étre obtenu que si I'on cherche
Ruth et les Lamentations parmi les Prophétes. Eu égard a l'idée
que Joséphe se fait de la dadoyh tév wpognrdy, ce qu’il y a de plus
vraisemblable est qu’il unit le livre de Ruth a celui des Juges, et
les Lamentations au livre de Jérémie. Le nombre 22 se présente
comme invariable. En effet, Joséphe lui-méme déclare que, malgré
le temps écoulé depuis la rédaction des livres, nul n’avait osé y
ajouter ou y changer quoi que ce flt.

by Du passage ¢ité il ressort que Joséphe ordonne les livres sui-
vant la maniére alexandrine. Il doit avoir compté les Chroniques,

1 Dans l'édition de B. NIesE, Berolini, 1889, vol. V.. édit. min., ce mot est aban-
donné comme inautheniique. Eusébe I'aurait introduit. (Voir Eichhorn, Einl. 4, 1.}



FORMATION DU CANON DE L’ANCIEN TESTAMENT 205

Esdras, Nehémie et Daniel au nombre des Prophétes, c’est-a-dire
parmi les livres historiques; en effet, ils n’auraient pu appartenir
aux « quaire hymnes et prescriptions morales. » Ces quatre derniers
comprenaient sans doute David et Salomon, c’est-a-dire les Psaumes,
les Proverbes, ' Ecclésiaste et 1e Cantique des Cantiques. Quant au livre
de Job, il I'a considéré comme livre historique et placé parmi les
Prophétes. Ce qui précéde est ce que nous appelons 'ordre alexan-
drin des livres de ’'Ancien Testament parce qu’il se rencontre, avec
quelques divergences de détail, dans les manuscrits des LXX. Le
fait que Joséphe nomme David et Salomon en dernier lieu ne veut
pas dire qu'il ait placé ces livres en queue d’une collection com-
pléte des livres de I’Ancien Testament. Il leur réserve une mention
particuliére parce qu’ils ne renferment aucune histoire.

¢} Joséphe suppose un critére de la canonicité des 22 livres
nommés. 11 dit, en effet que, d’Artaxerxeés jusqu’a lui, on avait
bien écrit toute ’histoire, mais qu’elle n’avait pas été considérée
comme digne de foi parce que, dans cette période,iil n’y avait pas
eu de succession réguliére des prophétes. Ce que Joséphe veut
dire par 1& n’est pas douteux. Il considére les prophétes comme
les rédacteurs (Aufzeichner) de I’histoire de leur temps. Il place &
tort I’histoire d’Ksther sous Artaxerxés Ier (Arch. Jud. XI, 6.)
Ainsi, pour lui, 'auteur d’Esther est le dernier des « treize Pro-
phétes. » I1 est important de remarquer que Joséphe ne s’occupe
que de la crédibilité des livres historiques et prophétiques de la
Bible, nullement de leur canonicité ou de leur inspiration (Kve-
NEN, H. K. 0., IIT, p. 425). Cependant les livres dits canoniques
ne sont pas seulement considérés supérieurs aux autres livres
historiques, mais dés leur jeunesse, les juifs les tiennent pour
Beob doypare « auxquels ils veulent rester attachés et pour lesquels
ils sont préts a mourir si cela est nécessaire.» La lumiére divine,
4 laquelle les Prophétes ont envisagé et décrit les événements de
leur temps, et qui donne la erédibilité aux livres, fait de ceux-ci un
tout, gréce a la dwdoyn. Il est possible que, plus tard, I'inspiration
ait été donnée 4 d'autres hommes, mais ils n'ont laissé aucun
écrit digne d’étre placé sur le méme rang que les autres. Ainsi
Joseéphe ne dit pas que le dernier prophéte ait fermé le Canon;
cela ne lui parait pas nécessaire. La série était close, et le dire
officiellement était superflu.

1 EuskRE-NIESE lisent : wi¢ fueic mpdowuey Toig idiote ypdupact.



206 G. WILDEBOER

A c6té d’éléments importants de la vérité historique, 1a concep-
tion de Joséphe renferme beaucoup de choses fausses, telle la
« succession des Prophétes » connue aussi des sources juives.
(§ 6, remarque 3, et Buur, Canon und Texl des Allen Testamentes,
p- 35%). Ces éléments sont :

a) Pour Joséphe et le cercle qu’il représente, le silence de la
prophétie marque la limite entre le canonique et le non-canonique.

b) La croyance générale en la canonicité précéde les décisions
de T’école. Au § 6, nous verrons qu’au temps de Joséphe, ’école
avait encore des doutes au sujet de la canonicité des principaux
écrits du troisiéme groupe. Et pourtant le peuple avait pour les
écrits qui forment le Canon actuel (ainsi que ’'indique le nombre
donné par Joséphe) une telle vénération « qu’il était prét & mourir
pour eux, si cela était nécessaire. »

1 Le terme juif pour désigner les livres écrits aprés la diadoyy tov meopyriow
est -;f'?wm 8% (4 partir de ce moment). Ainsi Sanh., fol. 28 @ : « Les livres tels
que celui de Sirach qui ont été écrits =by INDB, peuvent étre lus ainsi qu’on
lit une lettre. » Dans le Canon, il n’y a que les livres écrits N2 Y (jusqu’ici)
c’est & dire jugqu'a Esther (suivant la maniére de voir des juifs).



	Formation du canon de l'ancien testament : étude historico-critique

