
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 2

Artikel: La cantique de Debora

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CANTIQUE DE DEBORA

C. BRUSTON

Le magnifique chant de victoire connu sous le nom de

cantique de Debora (Jug. V), l'un des monuments les plus
anciens et les plus importants de la poésie lyrique des

Hébreux, renferme encore, malgré tous les commentaires dont
il a été l'objet, de nombreuses obscurités. Ce sont ces obscurités

que nous voudrions essayer d'éclaircir, au moins en

partie, dans les notes suivantes.
Cette poésie nous paraît se diviser assez naturellement,

d'après le sens, en quatorze strophes, suivies d'un épiphô-
nème, que nous allons étudier successivement, en nous
attachant surtout aux passages qui ne nous semblent pas avoir
été jusqu'ici suffisamment élucidés.

Première strophe, (v. 2 et 3.)

Quand on laisse flotter les chevelures en Israël,
quand le peuple se montre plein d'ardeur, bénissez

[l'Eternel, (v. 2.)

Il ne s'agit pas là uniquement de ce que le peuple d'Israël
fit lors de la bataille contre les Cananéens que le poète va
célébrer, mais de ce qu'il a fait souvent, au moment du danger.
Et toutes les fois qu'il le fait, il faut en bénir l'Eternel.

Le sens de 2 avec l'infinitif est en général quand. Il n'y a

pas lieu d'en chercher un autre. Il est extrêmement douteux
qu'il pût indiquer grammaticalement le sujet pour lequel il



LE CANTIQUE DE DEBORA 145

faut bénir Dieu, comme on l'admet ordinairement, quoique,
en fait, ici il l'indique, mais seulement d'une manière implicite:

bénissez [-en] l'Eternel.
Le sens du premier vers est assez obscur et très contesté.

La plupart traduisent, d'après les LXX :

De ce que des chefs ont pris le commandement en Israël.

Mais ni le verbe ni le substantif, — qui appartiennent à

la même racine, et qui sont assez usités, — n'ont jamais une
telle signification. Le verbe JHS est actif; il signifie lâcher,
laisser aller, soit un peuple qui se révolte (Ex. XXXII, 25),
soit un conseil, une voie qu'on devrait suivre (Prov. I, 25 ;

IV, 15, etc.), soit la tête, c'est-à-dire les cheveux, d'une femme

(Nomb. V, 18) ou d'un homme (Lév. X, 6; XXI, 10; XIII, 45),

en signe de deuil ou de tristesse. Par une suite assez naturelle

de cette dernière application, le substantif JHS signifie
chevelure (Nomb. VI, 5; XLIV, 20; au pluriel, Deut. XXXII,
42, et ici).

C'est sans raison qu'on a donné à ce mot, dans ces deux
derniers passages, un sens tout différent de celui qu'il a dans
les autres. Dans le premier, rien absolument ne s'oppose à

ce qu'on traduise :

J'enivrerai mes flèches de sang,...
du sang des blessés et des captifs,
de la tête de chevelures de l'ennemi (Deut. XXXII, 42),

c'est-à-dire: de la tête chevelue1 de l'ennemi.

Et ce qui montre qu'il faut traduire ainsi, c'est le passage
parallèle du Psaume LXVIII (v. 22) :

Oui, Dieu fracassera la tête de ses ennemis,
le crâne de poil (c'est-à-dire poilu) de celui qui marche

[dans ses forfaits.

D'après ces deux textes, qui se confirment l'un l'autre, les

guerriers laissaient pousser leurs cheveux, et une chevelure

1 Ou plutôt des têtes chevelues. Quand deux substantifs sont reliés par l'état

construit, leur pluriel se forme en mettant au pluriel les deux, ou bien seulement

le premier ou le second, comme ici.

THÉOL. ET PHIL. 1901 10



146 C. BRUSTON

abondante était considérée (cela est assez naturel) comme
une signe de force. Qu'on se rappelle la chevelure de Samson,
d'Absalom, des héros d'Homère. Mais s'il en est ainsi, quelle
difficulté y a-t-il à traduire, au début du cantique de Debora :

Quand on laisse aller les chevelures en Israël....
c'est-à-dire : Quand les guerriers se préparent au combat

En tout cas, le verbe étant actif, il est clair que le substantif
qui le suit est un accusatif (on régime direct), et non un
nominatif (ou sujet). Ce qui exclut l'interprétation ordinaire.
Il en est ainsi, — et il ne peut guère en être autrement, —
dans les locutions, très fréquentes, où un verbe est suivi,
comme ici, d'un substantif dérivé de la même racine :

JH? ÎHT> produire une semence, '2 3"H 3"H, défendre la
cause de quelqu'un. Même quand le verbe est neutre, comme
^•TEJ revenir, il devient actif avec cette construction : 31ÎO

'2 VrOtâ opérer le rétablissement de quelqu'un. Il est donc

impossible, ici, que le substantif soit le sujet du verbe qui le
précède ; d'autant plus qu'alors celui-ci serait neutre, tandis qu'il
est toujours actif. On voit que cette locution s'explique assez

naturellement par le sens ordinaire du verbe et du substantif
dont elle se compose. Il n'y a donc pas lieu de leur attribuer,
ni à l'un ni à l'autre, une signification arbitraire, qu'ils n'ont
jamais, qu'ils ne peuvent pas avoir.

Sur l'ardeur ou plutôt la bonne volonté du peuple au début
d'une guerre, cf. Ps. CX, 3, etc.

Ecoutez, rois 1

prêtez l'oreille, princes
Moi à l'Eternel, moi je vais chanter,
je psalmodierai à l'Eternel, le Dieu d'Israël, (v. 3.)

Le parallélisme des deux premiers vers est trop complet
(cf. Ps. II, 2) pour qu'il soit permis de n'en faire qu'un seul,
— comme dans le texte hébreu. Ce n'est pas le seul endroit
où la coupure n'ait pas été faite exactement.

2e strophe, (v. 4 et 5.)

Eternel 1 quand tu sortis de Séir,
quand tu t'avanças du pays d'Edom,



LE CANTIQUE DE DEBORA 147

La terre trembla,
les cieux aussi coulèrent,
[les nues aussi coulèrent d'eau]
Les monts s'ébranlèrent de devant l'Eternel,
[c'est le Sinaï] ou : [ce Sinaïl
de devant l'Eternel, le Dieu d'Israël, (v. 4 et 5.)

A quoi fait allusion cette strophe A la théophanie qui eut
lieu au Sinaï lors de la promulgation de la Loi, comme
semble l'indiquer la mention du Sinai? A la conquête du

pays de Canaan par les Hébreux? Ou à la victoire qu'ils
venaient de remporter sur les Cananéens, et qui fait le sujet
du cantique? Les trois opinions ont été soutenues par des

arguments plus ou moins valables.
Le début : ce Eternel, quand tu sortis de Séir » etc., ne peut

raisonnablement se rapporter qu'au moment où, à la fin du

séjour au désert, les Israélites s'avancèrent, l'arche de l'Eternel

en tête (Nomb. X, 35), pour s'emparer du pays de Canaan,
d'abord à l'est, puis à l'ouest du Jourdain (Nomb. XXI et suiv.).
Cf. Deut. XXXIII, 2 ss. ; Hab. Ill, 3 ss. Cf. aussi Ps. LXVIII,
8 ss.

Malheureusement, on ne voit pas, dans cette supposition,
ce que vient faire, vers la fin de la strophe, la mention du
Sinaï. (v. 5.)

A cause de cela, la plupart des commentateurs ont admis

que cette strophe parle de la théophanie du Sinaï1. Mais

quand l'Eternel partit de Séir ou du pays d'Edom, ce n'était
pas pour aller au Sinaï ; c'était, au contraire, pour s'en

éloigner encore davantage, puisque c'était pour se diriger
vers l'est de la mer Morte et du Jourdain. — On ne voit
pas non plus le rapport qui pourrait exister entre la promulgation

de la Loi au Sinaï et le sujet du cantique.
Enfin, quelques-uns ont cru que le poète fait ici allusion à

la venue de l'Eternel au secours de son peuple, dans la

guerre récente contre les Cananéens.

Il aurait dit que l'Eternel est sorti de Séir, parce que pour
1 En traduisant: ce Sinaï, ce qui n'est guère admissible, surtout dans une

poésie si ancienne.



148 C. BRUSTON

venir du Sinai (son séjour habituel en Canaan au secours
d'Israël, il aurait traversé le pays d'Edom (à vol d'oiseau).
Mais, outre qu'une telle interprétation est déjà assez forcée
en elle-même, il faut admettre que, d'après le poète, le séjour
de Jahveh était encore de son temps au mont Sinaï. Or
qu'est-ce qui autorise une telle supposition D'après tous les
récits du Pentateuque et du livre de Josué, l'Eternel accompagna

son peuple en Canaan pour lui donner la victoire. Il
faudrait donc admettre qu'il avait ensuite quitté l'arche pour
retourner au Sinaï. Ce n'est guère vraisemblable. Le séjour
de Jahveh était l'arche ou le ciel. Cf. Ps. II, 4 : « Celui qui
habite dans les cieux, » etc.

On allègue, pour preuve que l'Eternel était censé faire son

séjour au Sinaï, même plus tard, que le prophète Elie s'y
rendit à travers le désert et que là l'Eternel se révéla à lui
(1 Rois XIX). Mais où voit-on que le prophète fût obligé
d'aller jusque-là pour recevoir les révélations de son Dieu? Il
les recevait en Israël tout aussi facilement (XVIII, 2, 8, etc.).
U avait fui jusqu'à Beer-Shéba, puis au désert, tout simplement

pour sauver sa vie (XIX, 3), et il avait si peu l'idée
d'aller chercher Dieu en Horeb qu'il s'assied sous un genêt
et demande la mort. U est vrai qu'il finit par y aller et y reçut
une révélation importante. Mais cela ne prouve nullement
qu'il ne pût la recevoir que là, ni que l'Eternel fût censé
demeurer là plus particulièrement qu'ailleurs. A l'époque de

Moïse, à la bonne heure 1 mais non après le départ des

Hébreux et leur établissement en Canaan.
Cette troisième interprétation n'est donc pas plus admissible

que la seconde. La première seule s'adapte naturellement

aux termes du texte, sauf la mention du Sinaï au v. 5.
Je ne vois qu'un moyen de sortir d'embarras, en laissant

au début de la strophe son sens naturel, c'est de considérer
les mots ce Sinaï ou plutôt c'est le Sinai, comme une glose,
— fort ancienne, puisqu'elle se trouve dans le texte parallèle
du Ps. LXVIII (v. 9), — ayant pour but d'expliquer le vers
précédent :

Les monts s'ébranlèrent devant l'Eternel.



LE CANTIQUE DE DEBORA 149

Un copiste aura cru voir là une allusion au tremblement du
Sinaï lors de la promulgation de la Loi et aura écrit à la
suite: Ceci (est) le Sinai1. Il suffit de mettre ces mots entre

parenthèses.
Les chapitres VII et VIII d'Esaïe renferment plusieurs gloses

du même genre, reconnues depuis longtemps, dont quelques-
unes sont justes et quelques autres inexactes, comme celle-ci.
Il y en a aussi dans les Psaumes2 et ailleurs.

Il s'agit donc ici de ce que Dieu fit jadis pour son peuple,
lors de la conquête du pays de Canaan :

La terre trembla ;

les cieux aussi coulèrent,
[les nues aussi coulèrent d'eau],.
Les monts s'ébranlèrent de devant l'Eternel,
de devant l'Eternel, le Dieu d'Israël.

Que ce soient là des images poétiques, comme il y en a

beaucoup chez les prophètes et dans les Psaumes, c'est ce

qu'il est à peine utile de faire observer.
Le tremblement de la terre peut représenter celui des habitants

du pays de Canaan ; la liquéfaction des cieux, — considérés

comme étant en cristal (Ezech. I, 22), —peut faire allusion

à l'impuissance des dieux des Cananéens ; l'ébranlement
des montagnes représente sans doute celui des puissances
politiques, des chefs, qui avaient généralement leur résidence,
le centre de leur pouvoir, sur une montagne (cf. Es. II, 2 ;

Ps. XXX, 8 etc.).
Mais à quoi peut bien faire allusion le vers :

les nues aussi coulèrent d'eau

Tandis qu'il est contraire à la nature, au cours habituel des

choses, que la terre tremble, que les cieux coulent, que les
monts s'ébranlent, il est tout naturel, au contraire, que les

nues répandent de l'eau. Remarquons aussi que ce vers est
bien faible à la suite du précédent, qu'il ne fait guère que
répéter. — Je le considère donc aussi comme une glose

1 C'est l'opinion de Moore. Voir son Commentary on Judges, 1895.
2 Voir C. Bruston, Du texte primitif des Psaumes, 1873.



150 C. BRUSTON

explicative du précédent. Partant de la supposition que tout
cela se rapportait aux phénomènes qui accompagnèrent la

promulgation de la Loi, le même copiste aura pensé que
puisqu'il y eut alors une nuée épaisse, des éclairs et des

tonnerres (Ex. XIX, 9, 16 ; XX, 18), il y eut aussi de la pluie.
Il y était parfaitement autorisé, car le Psaume LXXVII le

dit en propres termes :

Les nuées répandirent des torrents d'eaw,
les nues tonnèrent;
même tes flèches (les éclairs) volèrent, (v 18.)
La terre s'ébranla et trembla, (v. 20.)

L'expression La terre trembla (comme ici) a dû surtout faire
croire à l'annotateur qu'il s'agissait de la révélation de

l'Eternel au Sinaï1. Il n'a pas réfléchi que ce qui précède
(quand tu sortis de Séir etc.) rend cette interprétation impossible.

Mais on sait que la préoccupation du contexte était assez

rare chez les anciens interprètes.
Il n'est donc nullement ce naturel de conclure de ce passage

que la victoire d'Israël sur Sisera avait été facilitée par un
violent orage, accompagné d'averses abondantes qui avaient
détrempé le sol, rendu difficile la marche des chars et grossi
le ruisseau du Kishon au point d'en faire uiî torrent capable
de rouler les cadavres des vaincus jusqu'à la Méditerranée, »

comme le veut la Eible annotée. Une telle conclusion est

impossible, d'abord parce que la strophe entière ne se rapporte
pas à la victoire récente des Israélites, mais à leurs victoires
anciennes, ensuite parce que, suivant toute probabilité, le

vers qui parle des nuées se fondant en eau n'est qu'une note

postérieure destinée à expliquer le vers précédent, comme
nous venons de le montrer2.

C'est sans doute aussi sous l'influence de ce vers ajouté

i Cf. Hébr. XII, 26 : Sa voix ébranla alors la terre.
2 Ce vers ne se retrouve pas dans le texte parallèle Ps. LXVIII, 9. Mais il en est

de même de la première moitié du vers suivant. L'auteur de ce psaume a reproduit

assez librement ce passage du chant de Debora. La seconde glose (c'est le

Sinai) existant déjà à son époque, il en était sans doute de même de la première.



LE CANTIQUE DE DEBORA 151

plus tard qu'a été adoptée la lecture !pT3 (R. *?T3), immédiatement

après :

les monts ruisselèrent de devant l'Eternel.

Mais, d'après un passage du second Esaïe (LXIII, 19 et LXIV,2),
qui fait allusion à ce texte, il faut lire T?TD (R- 77Î) : les

monts s'ébranlèrent.
Une fois débarrassée de ces deux gloses, la seconde strophe

se compose de trois distiques, comme la première.
Ces textes du second Esaïe et le Psaume LXVIII, qui imitent

ou reproduisent le texte du livre des Juges, montrent
bien que cette strophe parle de ce que l'Eternel fit jadis pour
son peuple, lors de la conquête du pays de Canaan, et non de

ce qu'il a fait récemment dans la guerre contre Sisera.

3e strophe, (v. 6 et 7.)

La strophe suivante décrit, au contraire, l'état de
décadence où Israël était tombé plus tard, du temps de Shamgar
et de Jaël, jusqu'à ce qu'enfin Debora se leva.

Aux jours de Shamgar, fils d'Anath,
aux jours de Jaël, les routes avaient cessé ;

Et ceux qui allaient par les chemins allaient par des

[routes tortueuses,
le gouvernement avait cessé en Israël, il avait cessé,
Jusqu'à ce que tu te levas, Debora
jusqu'à ce que tu te levas, mère en Israël (v. 6 et 7.)

Encore une strophe de trois distiques. Elle se termine par
Israël, comme les deux premières par le Dieu d'Israël.

Le juge ou plutôt le héros Shamgar est peu connu. Il est

mentionné, à la fin du chapitre III du livre des Juges, comme
ayant battu les Philistins avec un aiguillon à bœufs. Cette

notice elle-même confirme l'état de faiblesse où se trouvaient
alors les Israélites, puisque, pour se défendre, ils n'avaient
pas d'armes et devaient se servir de leurs aiguillons.

Les jours de Shamgar furent sans doute de peu antérieurs
à ceux de Jaël. Ceux de Jaël (la femme qui tua Sisera) sont
ceux de Debora elle-même. Le poète qui parle des jours de

Jaël comme d'une époque antérieure, ne peut donc pas être



152 C. BRUSTON

Debora, mais doit avoir vécu quelque temps après la mort de

de Jaël et de Debora1.
La conséquence, c'est qu'au dernier distique, il ne faut pas

traduire :

Jusqu'à ce que je me levai, Debora,
jusqu'à ce que je me levai, mère en Israël :

mais : Jusqu'à ce que tu te levas, etc.

La première personne du singulier du parfait peut être aussi

une deuxième personne féminine archaïque. (Cf. Mich. IV, 13;
Jér. XXXI, 20, etc.). Au reste, il serait assez étonnant que
Debora se fût nommée elle-même une mère en Israël. Il est

beaucoup plus naturel qu'elle soit nommée ainsi par un
autre.

A cette époque, il n'y avait plus de routes dignes de ce

nom ; c'étaient des chemins tortueux parce qu'ils n'étaient
pas réparés ; et ils ne l'étaient pas parce qu'ils n'y avait plus
de gouvernement en Israël. Tel paraît du moins être le sens
du mot rare PeRâZôN, qui se retrouve un peu plus loin.
(Cf. aussi Hab. Ill, 14.) Comme il est construit avec un verbe

au pluriel, il faut entendre par là l'ensemble de ceux qui
gouvernent.

¥ strophe, (v. 8 et 9a.)

A cette description de l'état de décadence du peuple
succède celle de son relèvement.

Le verset 8 présente l'une des plus grandes difficultés.
Qu'on traduise : Il (Israël) choisit de nouveaux dieux, ou : de

nouveaux chefs — à supposer qu'Elohim puisse avoir un
tel sens, — ou encore : Dieu choisit des [hommes] nouveaux
(Baraq et Debora) ou des [choses] nouvelles, — à supposer
que l'adjectif pluriel masculin signifiant nouveaux puisse
être traduit ainsi, — ce qui est bien douteux, pour dire le
moins, — le rapport avec ce qui suit :

Alors il (Israël) attaqua les portes.
Voyait-on bouclier et lance
parmi quarante mille Israélites

1 Impossible d'admettre, comme on l'a fait si souvent, que, dans la même

poésie, le même nom désigne d'abord un inconnu, puis la femme bien connue qui
tua Sisera.



LE CANTIQUE DE DEBORA 153

est également malaisé, pour ne pas dire impossible, à découvrir.

U y a là évidemment quelque faute de copiste. Heureusement,

elle n'est pas très grave. Le texte primitif devait porter
D1'©'!)"!- La confusion du "1 et du T est aussi fréquente qu'elle
est aisée1. Je traduis donc :

Dieu choisit des ouvriers ;
alors on attaqua les portes (des ennemis).
Voyait-on bouclier et lance, etc.

La relation entre le premier vers et les suivants est alors
très claire : Dieu, par l'organe de Debora, choisit, non des

guerriers (il n'y en avait pas), mais des manœuvres (laboureurs,

bûcherons, vignerons, etc.). C'est avec une telle troupe
qu'on attaqua les villes fortes des Cananéens. Elle s'était
armée comme elle avait pu, — de serpes, de faulx, de haches,
etc. ; on n'y voyait donc ni bouclier, ni lance : aucun instrument

de guerre, — ni pour la défense ni pour l'attaque; —
rien que des instruments de travail, transformés tant bien

que mal en armes de guerre. (Cf. Joël IV, 10.) De même,
Shamgar avec un aiguillon, David avec sa fronde vainquirent
leurs ennemis. Dieu, dit saint Paul, choisit les choses faibles
du monde pour confondre les fortes. (1 Cor. I, 27.)

Mon cœur est aux officiers d'Israël,
qui se montrent pleins d'ardeur parmi le peuple.

Il faut être d'autant plus reconnaissant aux chefs israélites,
qui ne craignirent pas d'engager une lutte en apparence
inégale et marchèrent vaillamment au combat, au milieu
d'un peuple, c'est-à-dire d'une troupe si mal armée.

Encore une strophe de trois distiques.

5e strophe, (v. 9b-lla.)

Avec la cinquième strophe, les difficultés redoublent.
Malgré toutes les obscurités de détail, il me paraît clair
cependant que le poète exhorte les voyageurs à bénir Dieu pour

1 Dans 2 Sam. XII, 31, il faut lire au contraire -pay,"] au lieu de T<sj>."v



154 C. BRUSTON

ses bienfaits : tandis qu'auparavant les routes étaient
impraticables, maintenant on peut voyager commodément.

La fin du v. 9 : « Bénissez l'Eternel » ne peut être rattachée
à ce qui précède. Mais elle se relie sans peine à ce qui suit.
Et l'impératif pluriel IfT'tJ (v. 10) parallèle à Eénissez l'Eternel,

l'exige :

Bénissez l'Eternel, vous qui montez des ânesses relui-
assis sur des vêtements ; [santés,
Et vous qui marchez sur le chemin, parlez (v. 10.)

Les voyageurs sont divisés en deux catégories : ceux qui
vont à âne (les chevaux ne furent introduits en Israël que
sous le règne de Salomon) et ceux qui vont à pied.

M. Reuss et la Rible annotée voient ici « les diverses classes

du peuple : 1° les gens de haute qualité qui montent des

ânesses blanches 2° les gens aisés qui, dans leurs maisons

(I), reposent sur de moelleux tapis, 3° les plus pauvres,
qui voyagent à pied. »

Mais entre ceux qui vont à âne et ceux qui vont à pied, il
n'est pas naturel d'intercaler ceux qui sont assis chez eux. —
Il n'est question là que des voyageurs, dont les premiers,
ceux qui chevauchent des ânesses brillantes (bien nourries
et bien entretenues ; — le terme original ne se rapporte pas
à leur couleur, mais à leur éclat), sont en même temps assis

sur des vêtements, servant de housse ou de couverture. On

se souvient que les disciples de Jésus mirent, de même, des

vêtements sur l'ânon qu'il monta pour entrer à Jérusalem.
(Mat. XXI, 7 et parali.)

De quoi les voyageurs doivent-ils bénir Dieu C'est ce qui
doit être exprimé par le début du verset 11, qui est certainement

l'un des passages les plus obscurs de tout le poème: « par
l'effet de la voix (ou du bruit) de D^XnÜ entre des D'StfŒJÏÏ.»

Il doit y avoir un rapport intime entre ce vers et ceux où
le poète a décrit précédemment l'état des chemins à l'époque
de Shamgar et de Jaël (v. 6). En effet, dans les deux passages
il est également question des voyageurs et du gouvernement
d'Israël.



LE CANTIQUE DE DEBORA 155

La préposition 752 dans ?1pÜ par l'effet de la voix (ou du

bruit) des... indique la cause de la joie et de la reconnaissance

envers Dieu que doivent maintenant éprouver les

voyageurs. Le motif de cette joie, c'est la voix ou plutôt le bruit
que font des D^^FI/D entre des D'SXtE/D- Quel est le bruit
qui peut réjouir des voyageurs? C'est sans doute celui que
font ceux qui réparent des chemins tortueux. Ce participe
pluriel doit donc désigner de quelque façon les ouvriers qui
travaillent à cette réparation.

Le substantif pluriel qui suit, dérivant d'une racine qui
signifie puiser, ne peut guère désigner que des endroits où
l'on puise de l'eau1. Et comme il s'agit de chemins, je ne
vois pas qu'il puisse signifier autre chose que les fossés qui
se trouvent généralement de chaque côté d'une route et dans

lesquels l'eau s'accumule souvent assez pour qu'on puisse y
puiser2.

Observons maintenant que de la racine V^ìl dérive un
substantif qui signifie gravier. (Prov. XX, 17. Lam. III, 16.)

Il suffit de considérer le participe pluriel D^^IIÜ comme

un dénominatif de ce substantif, pour obtenir l'idée que nous
cherchons. Je traduis en conséquence :

à cause du bruit de ceux qui engravent entre des fossés.

Précédemment les chemins étaient tortueux, parce qu'on ne

pouvait pas les suivre et qu'il fallait à tout moment faire des

détours à droite ou à gauche. Mais maintenant un gouvernement

bienfaisant les fait réparer : ils seront bientôt remis en
bon état. Que les voyageurs en rendent grâces à Dieu.

Seul, le verbe IH1©, parlez, ne paraît pas très bien choisi
comme parallèle à Bénisses l'Eternel. Peut-être le texte
primitif portait-il ITE? chantez (cf. Ps. CV, 2, etc.) ou TO'fcj

réjouissez-vous.

1 Non l'instrument qui sert à puiser, le seau. La forme du substantif ne
convient guère à un tel sens, et le contexte non plus.

2 J'avais pensé d'abord à des mares ou flaques d'eau sur le chemin. Mais on ne

puise pas à des mares ; et la préposition entre ne s'explique pas non plus dans

une telle supposition.



156 C. BRUSTON

La Eible annotée traduit :

Par la voix des archers entre les abreuvoirs
Qu'on célèbre là les justices de l'Eternel, etc.

et elle ajoute, en note : m Que les combattants, réunis le soir
auprès des abreuvoirs où le peuple amène les troupeaux, lui
racontent les exploits auxquels ils ont pris part, » etc.

Mais on ne voit pas alors de quoi les voyageurs doivent
bénir Dieu. Au reste, de ce que le mot hébreu qui signifie
flèche provient de la même racine que le participe employé
ici, il n'en résulte nullement que ce participe signifie archers.
On ne voit pas non plus comment d'une racine signifiant
puiser pourrait dériver un substantif signifiant abreuvoir.
Dans cette phrase, par la voix signifie évidemment par le

moyen de la voix; or la préposition 7tt (ex) signifie par l'effet
de..., jamais par le moyen de... — Enfin, qui sont ceux qui
célébreraient l'Eternel par la voix des archers, si ce n'est les
archers eux-mêmes?...

Cette construction et cette traduction sont donc impossibles.

Le mot là indique certainement le début d'une nouvelle
phrase. Ce qui précède doit donc être rattaché à la précédente,
à laquelle il est aussi indispensable qu'il est inutile et
embarrassant pour celle qui suit.

C'est bien ce qu'a fait M. Reuss. Seulement il a traduit :

Chantez, à la voix des archers entre les abreuvoirs

avec cette note : « Probablement : unissez vos accents aux
leurs. » Mais la préposition 7B (ecc) ne saurait avoir un tel

sens. Et nous venons de voir que le texte ne parle
vraisemblablement ni d'archers ni d'abreuvoirs.

Là, qu'ils célèbrent les bienfaits de l'Eternel,
les bienfaits de son gouvernement en Israël.

Là, c'est-à-dire sur les chemins, où ils voyagent et entendent

le bruit des réparations qu'on est en train de faire.
Le gouvernement, qui avait cessé, d'après le verset 7, s'est

reconstitué à la suite de la victoire. C'est lui qui fait faire ces
travaux d'utilité publique.



LE CANTIQUE DE DEBORA 157

Les justices de l'Eternel sont des délivrances ou des

bienfaits, suivant l'usage constant de ce terme dans l'Ancien-
Testament et dans le Nouveau1, non pas précisément ses

victoires, comme a traduit M. Reuss, mais les délivrances qu'il
a accordées à son peuple.

D'après la Bible annotée, les justices de l'Eternel seraient,
au contraire, « les vengeances que la justice de l'Eternel a

tirées des idolâtres, en faveur de son peuple repentant et

suppliant. » C'est donner à ce terme un sens assez conforme
à l'usage moderne, mais qui est précisément le contrepied
du sens biblique. Cf. 1 Sam. XII, 7; Mich. VI, 5, etc. Le

premier de ces textes est particulièrement clair, à cet égard :

Samuel expose au peuple «. toutes les justices de l'Eternel,
qu'il a faites avec vous et avec vos pères » et il entend par là
la sortie d'Egypte, la délivrance des Israélites de la main de

leurs ennemis (Sisera, le roi de Moab, etc.) Au reste, s'il
s'agissait de vengeances exercées sur des idolâtres, comment
seraient-elles appelées les justices de son gouvernement (du
gouvernement de l'Eternel) en Israël. Dans toute la strophe,
il ne s'agit que de ce qui se passe en Israël, où un gouvernement

réparateur s'attache à mettre fin à l'état de désordre et
de ruine où étaient tombés, en particulier, les chemins.

Encore une strophe de trois distiques.

6e strophe, (v. llb-13.)
Cette strophe décrit la marche du peuple contre les ennemis

:

Alors le peuple de l'Eternel descendit vers les portes.
(v.llb.)

Ce vers ne fait que reprendre le second du verset 8 :

Alors on attaqua les portes.

Il s'agit évidemment dans les deux cas des portes des ennemis,

— non de celles des Israélites, comme le veut la Bible
annotée.

1 Voir Revue de théologie de Montauban, 1900 : La manifestation de la justice
de Dieu dans l'Evangile, par C. Bruston.



158 C. BRUSTON

« Allons allons 1 Debora,
allons 1 allons 1 prononce un chant »

« Lève-toi, Baraq,
et emmène tes captifs, fils d'Abinoam 1 »

Alors un résidu descendit vers des superbes ;

le peuple de l'Eternel me descendit dans les guerriers.

Qui s'adresse ainsi à Debora et à Baraq Est-ce le poète
Une telle apostrophe, surtout quand on considère qu'elle est

double, paraît bien peu vraisemblable.
Il me paraît clair que la seconde est le chant qu'on a

demandé à Debora. La seconde, en tout cas, est donc censée

prononcée par Debora. Une prophétesse pouvait seule, en

effet, promettre la victoire.
Mais qui prononce la première Seraient-ce les soldats,

marchant au combat? Peut-être. Mais pourquoi pas Baraq
lui-même Puisque Debora répond à Baraq, c'est sans doute

que Baraq l'avait interpellée.
Le peuple de Dieu est appelé un résidu, c'est-à-dire ce qui

avait survécu aux misères, résultant de la tyrannie des
Cananéens. Par opposition à ce résidu, les Cananéens sont des

magnifiques ou des superbes (ou puissants), des guerriers.
Le verset 13 est fort mal divisé et vocalisé. La comparaison

avec le début de la strophe (v. llb) montre clairement que
TT> est au parfait (deux fois) et DJ? à l'état construit.

Alors, enflammé par cette promesse de Debora, le peuple
s'élance au combat. — A moi est explétif. Le poète prend un
tel intérêt à l'action qu'il lui semble que c'est pour lui qu'elle
a eu lieu.-—Au lieu d'D'H'HiS, magnifiques, adjectif, le texte

primitif portait peut-être D,T'3iS, guerriers, substantif,
synonyme du terme parallèle D,113Ji (héros). (Cf. v. 22.)

La strophe est composée de trois distiques, comme les cinq
précédentes ; seulement ils sont précédés d'un vers isolé.

Ie strophe, (v. 14 et 15a.)

La strophe suivante énumère les tribus qui prirent part à

la bataille. Elle offre aussi de nombreuses difficultés. Elle
débute ainsi :

D'Ephraim, leur racine (est) en Amaleq.



LE CANTIQUE DE DEBORA 159

Que peut bien signifier cela Sans énumérer les diverses

interprétations et corrections proposées, voici le sens qui
nous paraît le plus vraisemblable.

On voit dans Juges XII, 15, qu'il y avait dans le pays
d'Ephraim une montagne nommée la montagne de l'Amalé-
qite, c'est-à-dire des Amaléqites; ce qui prouve qu'à une
époque plus ancienne cette région avait été occupée par les

Amaléqites. Je suppose qu'elle l'était encore à l'époque de

Debora. Le poète, commençant son enumeration par la tribu
la plus importante, celle d'Ephraim, allait dire : D'Ephraim
[vinrent], ou plutôt [descendirent....] Mais il s'arrête (anacoluthe)

et ajoute :

Leur racine (était) dans Amaleq ;

c'est-à-dire: leur centre, leur base, la source de leur force
était dans Amaleq, étouffé, écrasé par les Amaléqites1. Que

pouvaient-ils faire?... Bien.
Et c'est ce qui explique que ce fut la tribu voisine,

Benjamin, sur le territoire de laquelle demeurait Debora (IV, 5),
qui prit l'initiative et la direction du mouvement :

A ta suite, Benjamin, parmi tes peuples,
de Makir descendirent des officiers,
et de Zàbulon ceux qui entraînent avec un sceptre

[de scribe
Et mes princes étaient en Issakar avec Debora ;

et Issakar, soutien de Baraq,
dans la vallée fut envoyé sur ses traces.

Il semble, d'après cela, qu'il y avait deux corps d'armée :

l'un, composé des contingents de Benjamin, de Makir, c'est-
à-dire de la demi-tribu de Manasse établie à l'ouest du Jourdain,

et de Zàbulon ; l'autre, composé du contingent d'Issakar,
et où se trouvaient les deux chefs : Debora et Baraq.

Et Nephtali Comment se fait-il qu'il ne soit pas mentionné
ici, tandis qu'Issakar l'est deux fois Mais puisque Baraq était
dans ce groupe, il est clair que le contingent de Nephtali y

1 Le nom Amaleq semble contracté de pbj? QJJ> le peuple sangsue? Allusion

aux déprédations qu'il avait fait subir aux Israélites.



160 C. BRUSTON

était aussi : le chef n'était certainement pas séparé de ses

soldats. Pour Debora, qui y était aussi, c'est différent : la

place d'une femme n'était pas nécessairement au milieu des

soldats de sa tribu (probablement Benjamin, puisque Debora
demeurait entre Béthel et Rama), — surtout si l'on considère

que sa tribu marchait en première ligne. On peut supposer
qu'elle était restée dans la tribu d'Issakar pendant que Baraq
était allé vers le nord rassembler les contingents de Nephtali,

et qu'à son retour les deux contingents, celui d'Issakar
avec Debora et celui de Nephtali avec Baraq, s'étaient réunis

pour marcher ensemble au combat.
Mais alors, n'est-il pas d'autant plus surprenant que Nephtali

ne soit pas nommé à côté d'Issakar? Je crois qu'il l'est
implicitement : il suffit de supposer que l'auteur du cantique
(qui n'est certainement pas Debora elle-même, ni Baraq,
comme nous l'avons vu plus haut) appartenait à la tribu de

Nephtali, pour que le mot mes princes désigne les princes de

Nephtali. De même que les chefs de Makir et de Zàbulon se

joignirent aux peuples de Benjamin (JpaOJJU, v. 14), de

même ceux de Nephtali se joignirent à Issakar ODÜÜ'O). Le

premier d'entre eux était Baraq. C'est lui qui descendit le

premier dans la vallée (suivi des autres et des soldats de

Nephtali) ; et ceux d'Issakar s'élancèrent à sa suite pour lui
prêter main forte.

Cette strophe a le même nombre de vers que la précédente.
Seulement, au lieu d'un vers isolé suivi de trois distiques,
elle a un vers isolé suivi de deux tristiques.

On ne voit pas ce que le scribe ou l'officier qui compte ou
enregistre ou enrôle les soldats (2 Rois XXV, 19) vient faire
dans un tel contexte. Et l'on voit encore moins comment des

officiers pourraient être appelés ceux qui manient un
sceptre1 de scribe ni pourquoi ces officiers-là seraient venus

1 De ce que fHP|53 ~]Vß signifie tirer de l'arc (1 Rois XXII, 34), il n'en résulte
nullement que t33ï?3 ""JCU signifie manier le sceptre. Avec un arc on tire à soi

la corde pour lancer la flèche ; mais on ne fait rien de pareil avec un sceptre ou

bâton de commandement. Au contraire, on l'étend ou on le lève pour commander.



LE CANTIQUE DE DEBORA 161

de Zàbulon plutôt que d'ailleurs. Le parallélisme exige un
terme synonyme d'officiers.

TTtÖfi est un verbe actif signifiant entraîner, attirer. C'est

bien la fonction de l'officier : il entraîne avec le sceptre, avec
le bâton de commandement. Qui entraîne-t-il? les soldats qui
le suivent. Or l'arrière-garde d'une armée ou d'un bataillon
se nommait 510 (Joël II, 20). De là à supposer que le texte

original était DSD (sôphâm), il n'y a pas bien loin. Je suppose
que le poète a voulu dire : ceux qui entraînent avec le sceptre
leur arrière-garde, — périphrase d'officiers.

8e strophe, (v. 15b-17.)

Dans les strophes 8 et 9 le poète se moque des tribus qui
ne prirent pas part à la bataille. La première se rapporte à

Ruben, la seconde à Galaad, Dan et Asher.

Dans les districts de Ruben
grandes sont les décisions du cœur
Pourquoi t'es-tu établi entre ces bergeries
pour entendre les sifflements des troupeaux
Aux districts de Ruben
grandes sont les réflexions du cœur 1

Inutile de faire observer que tout cela est ironique.
Dans le premier distique, je ne vois pas la nécessité, ni

même l'utilité de modifier le texte d'après le verset suivant,
où ce distique se répète avec deux variantes. — Dans les

districts de Ruben, on prend de grandes décisions : on décide
de rester chez soi!... — Aux districts (datif) de Ruben sont
de grandes réflexions (la racine signifie scruter, sonder), c'est-
à-dire: Les districts de Ruben2 ont de grandes réflexions: ils
examinent les questions à fond; et le résultat est qu'on reste
chez soi I

On ne fait généralement qu'une phrase du second distique :

Pourquoi t'es-tu assis entre les bergeries,
pour entendre les sifflements des troupeaux

5 indique certainement ici l'instrument avec lequel on tire ou attire ou entraîne.

{Cf. Hos. XI, i; Es. V, 18; Deut. XXI, 3; Job XL, 25; probabl. aussi Ps. X, 9.)
2 Les habitants.

THÉOL. ET PHIL. 1901 U



162 C. BRUSTON

Je crois que c'est une erreur. On ne s'assied pas pour
entendre des sifflements.

Au reste, il me paraît qu'il ne s'agit pas là des Rubénites
contemporains de la bataille, qui, au lieu de marcher au
secours de leurs frères, se seraient assis tranquillement pour
entendre les sifflements des troupeaux (nous allons expliquer
cette expression), mais des contemporains de la conquête de

Canaan, qui s'établirent au-delà du Jourdain avec leurs
nombreux troupeaux (Nomb. XXXII), par conséquent entre des

bergeries. — Pourquoi, demande le poète, t'es-tu, à cette

époque, à l'origine, établi entre les bergeries Etait-ce, par
hasard, pour entendre les sifflements par lesquels les bergers
rappellent le soir leurs troupeaux au bercail Cette manière
de construire la phrase et de l'interpréter donne un sens
bien meilleur.

L'article me paraît avoir, dans les bergeries, un sens
démonstratif : ces bergeries bien connues. Cf. Cant. VIII, 5 (Sous
cet abricotier), 13 (Toi qui habites dans ces jardins), etc1.

La strophe a trois distiques, comme les cinq premières.

9e strophe, (v. 17 et 18.)

La 9e strophe énumère trois autres tribus qui ne prirent
aucune part à la bataille, et les met en contraste avec Zàbulon
et Nephtali. Elle a aussi trois distiques.

Galaad demeura au-delà du Jourdain ;

et Dan, pourquoi séjourne-t-il près des navires?
Asher s'est établi à un rivage de mers,
et il demeure sur ses baies.

A la suite de Ruben, Galaad désigne sans doute la tribu
de Gad et la demi-tribu de Manasse établie au-delà du Jourdain.

Le vers relatif à Dan ne s'explique que si cette tribu était

encore, au moment de la bataille et à l'époque du poète, à

l'ouest de Juda, près de la côte de la Méditerranée, comme
celle d'Asher, plus au nord.

Le premier des deux vers relatifs à Asher me paraît indi-
1 V. La Sulammite, poème dramatique, etc. p. 75, 80-84.



LE CANTIQUE DE DEBORA 163

quer (comme pour Ruben) ce que cette tribu fit à l'époque
de la conquête du pays de Canaan, et le second ce qu'il fit au
moment de la bataille contre Sisera. Elle s'est établie là à

l'origine, et elle n'en bouge pas (comme Galaad).
Ses baies (littéralement ses brèches, ses échancrures) sont

celles que forment les divers torrents qui descendent à la mer.
Le pronom de ses baies se rapporte-t-il à Asher ou au

rivage? La question est peu importante. Il vaut mieux cependant,

me semble-t-il, le rapporter à Asher.
Le pluriel mers s'explique par les divers golfes de la côte,

qui forment tout autant de mers différentes.

Zàbulon est un peuple qui méprisa sa vie (et l'exposa)
[à la mort,

et Nephtali (aussi), sur les hauteurs des champs.

Les hommes de ces deux tribus ne craignirent pas de

s'exposer aux coups mortels, en montant, pendant la bataille, aux
endroits les plus dangereux. Us ne restèrent pas prudemment
dans les endroits moins élevés, à l'abri des flèches. Quelle
différence entre la lâcheté des tribus transjordaniennes et
maritimes et le courage des deux tribus du nord

N'est-il pas infiniment vraisemblable, d'après cela, que le
poète appartenait à l'une de ces deux tribus : celle de Nephtali,

comme nous l'avons supposé plus haut?
Il n'est question, dans ce poème, ni de Juda, ni de Siméon,

les deux tribus du sud. Si elles ne sont pas blâmées comme
les autres qui n'étaient pas venues au secours de leurs frères,
c'est peut-être parce qu'elles étaient plus faibles ou parce
qu'elles avaient à se défendre elles-mêmes contre des ennemis

puissants (les Philistins?). S'il n'y avait pas lieu de les louer,
il n'y avait pas lieu non plus de leur adresser des reproches.

10e strophe. (19-21«.)

La 10e strophe décrit la défaite des rois cananéens :

Des rois vinrent, ils combattirent ;

Alors combattirent les rois de Canaan,
à Taanak, sur les eaux de Meguiddo :

ils ne reçurent pas de dépouilles d'argent.



164 C. BRUSTON

Des cieux combattirent les étoiles,
de leurs routes elles combattirent avec Sisera :

le fleuve Kishon les emporta.

Le 4e vers est une litote, évidemment. Mais que signifie-t-il
exactement? et pourquoi y est-il question spécialement et

uniquement des dépouilles d'argent (consistant en argent)
On peut traduire de deux façons différentes :

ou : Dépouille d'argent ils ne prirent pas,
ou : Dépouille d'argent ils ne reçurent pas.

Dans le premier cas, il s'agit de ce dont les rois auraient

pu s'emparer par suite de la victoire, s'ils avaient été

vainqueurs. Dans le second, de ce qu'ils auraient pu recevoir

comme leur part de butin à la suite de la victoire.
Ce dernier sens me paraît seul admissible, parce que, dans

le premier, on ne voit pas pourquoi il serait question
spécialement des dépouilles d'argent : il aurait suffi de dire, et il
aurait fallu dire simplement : Ils ne prirent pas de dépouilles
(d'aucune espèce).

Dans la seconde interprétation, au contraire, on comprend
assez aisément pourquoi il est parié spécialement des

dépouilles d'argent : c'est parce que les dépouilles de cette

espèce étaient toutes (ou du moins en majeure partie) réservées

aux rois.
On voit plus loin que les captives étaient distribuées entre

les hommes, et les étoffes précieuses entre les principaux
chefs, (v. 30.) Il n'y est pas question de l'argent. Il est donc

permis de supposer que l'argent avait une attribution
déterminée d'avance, était réservée aux trésors royaux.

Le tristique suivant est mal divisé, dans le texte masoré

tique. Il se rattache intimement aux vers précédents : le
troisième vers de ce distique répond au quatrième de la strophe,
qu'il explique et complète. Non seulement les rois cananéens

n'emportèrent rien, mais ils furent emportés eux-mêmes par
les eaux du Kishon.

Mais s'il en est ainsi, si le dernier vers du tristique est
parallèle au dernier des précédents, n'est-il pas vraisemblable



LE CANTIQUE DE DEBORA 165

a priori que les deux premiers du tristique doivent être, eux
aussi, parallèles aux trois premiers, je veux dire, avoir à peu
près le même sens ou du moins un sens analogue?

Or la plupart (peut-être la totalité) des commentateurs
leur donnent, au contraire, un sens opposé. Tandis que les

trois premiers vers de la strophe parlent de l'attaque des

Cananéens contre les Israélites, les deux autres exprimeraient
l'idée que les étoiles, c'est-à-dire le dieu des étoiles, Jahveh,
combattit avec contre) Sisera, ce qui fut naturellement la
vraie cause de sa défaite.

Mais si le poète avait voulu exprimer une telle pensée,

pourquoi aurait-il commencé par vanter la vaillance des

tribus qui prirent part à la lutte et la lâcheté de celles qui
restèrent tranquillement chez elles Pourquoi déprécier ainsi le

courage de Zàbulon et de Nephtali, après l'avoir tant exalté
De plus, la métaphore tes étoiles pour désigner le Dieu

d'Israël, le créateur des cieux et de la terre (et non seulement
des étoiles), me paraît tout à fait invraisemblable et impossible.

Mais pour désigner ceux des dieux des Cananéens qui
étaient identifiés avec certaines étoiles, en particulier avec les

planètes, il en est tout autrement. Et alors nous obtenons
l'idée contraire, — précisément celle qui nous a paru exigée

par le contexte. Les dieux cananéens combattirent avec Sisera,
c'est-à-dire pour l'aider (et non pour s'opposer à lui).

Mais à quoi pouvait servir un tel secours? «. Le fleuve Kishon
les emporta » (les rois cananéens). Après qu'ils eurent été

vaincus et tués par les Israélites, ils furent jetés dans les

eaux du fleuve, qui les emporta. Rien n'indique qu'elles
eussent été grossies par un orage survenu subitement.

La strophe me paraît se composer d'un vers isolé, suivi de

deux tristiques, comme la septième.

IIe strophe, (v. 21b et 22.)

La 11e strophe décrit la fuite des ennemis :

Le fleuve Kishon est un fleuve de rencontres :

« Mon âme, tu fouleras aux pieds la force. »



166 C. BRUSTON

Alors frappèrent (le sol) des sabots de cheval,
par les coups de fouet, les coups de fouet de ses

[guerriers.

C'est sur les bords du Kishon, dans la plaine de Jizreel,
que se sont fréquemment rencontrées des armées ennemies.

Au moment de la rencontre, chaque Israélite se dit en
marchant au combat : « Mon âme, tu vas aujourd'hui écraser la
puissance qui te tient asservi I » Et alors,... les ennemis
s'enfuient sur les chevaux de leurs chariots, dont ils ont coupé
les traits, et qu'ils frappent vigoureusement et sans relâche,
comme l'indique le redoublement du mot que nous rendons,
en désespoir de cause, par coups de fouet. La racine de ce

mot ne se retrouve que dans Nahoum (111,2 : cheval qui se

précipite).
Je considère ÎTHrn comme un substantif dérivé du piël.

Il n'y a ni redoublement de la seconde radicale, ni compensation

du redoublement, parce que cette seconde radicale est

un hé. Le verbe signifiant, au qal, se précipiter ou galoper,
signifiera, au piël, faire qu'un cheval se précipite ou galope.
Et le substantif dérivé du piël indiquera le moyen (au pluriel,
les moyens) employés pour faire galoper un cheval : coups de

fouet ou de bâton, piqûres, cris. etc. La préposition fD dont
ce mot est précédé montre qu'il exprime la cause qui fit que
les sabots des chevaux frappèrent le sol.

U en résulte que le mot traduit par ses guerriers (littéralement

: ses puissants) ne peut pas signifier ses chevaux, comme
le veulent quelques commentateurs, d'après trois passages de

Jérémie (VIII, 16 ; XLVII, 3; L, 11). Il s'applique plus souvent
encore à des hommes forts, et c'est la seule signification qui
convienne ici.

A quoi se rapporte le pronom de ses guerriers Au cheval
Mais alors il faudrait se représenter plusieurs guerriers sur
le même cheval ou admettre que les guerriers essayaient de

se sauver sur leurs chariots, où ils étaient naturellement
plusieurs sur un même chariot. Deux suppositions également
inadmissibles, à ce qu'il me semble.



LE CANTIQUE DE DEBORA 167

Ce pronom se rapporte, je pense, à la puissance (v. 21) que
«haque soldat israélite avait l'intention d'abattre.

L'appellation de puissants (T3K) donnée à des cavaliers

qui fuient à toute bride est évidemment ironique.
La strophe n'a que deux distiques.

12e strophe, (v. 23.)

La 12e strophe renferme la malédiction des habitants d'une

bourgade inconnue :

« Maudissez Méroz », dit le messager de l'Eternel ;

« maudissez, maudissez ses habitants ;

Car ils ne sont pas venus au secours de l'Eternel,
au secours de l'Eternel parmi les héros. »

Quel est le messager de l'Eternel qui dit cela, à la suite de

la victoire Qui serait-ce que la prophétesse Debora N'était-
elle donc pas, à ce moment-là, le messager, l'agent de

l'Eternel
Que ceux qui identifient le poète avec Debora voient quelque

difficulté à cette interprétation, à la bonne heure. Mais à ceux

qui, pour bien des raisons, ne pensent pas que cette
identification soit possible, cette explication devrait paraître toute
naturelle. Bien plus naturelle, en tout cas, que celle qui veut
qu'il s'agisse ici de l'ange de l'Eternel I

Comme la précédente, cette strophe n'a que deux distiques.

13e strophe, (v. 24-27.)

Bénie plus que les autres femmes soit Jaël,
[la femme de Héber1 le Kainite2],
plus que les femmes qui habitent latente, bénie soit-elle.

Les mots entre crochets sont vraisemblablement une addition,

empruntée à IV, 17.

1 Voilà peut-être les Khabiri des tablettes de Tell-Amarna. Le nom de la ville
de Hebron a peut-être aussi la même origine.

2 Les Kéniens, à mon avis, sont identiques aux Kaïnites. Car Kaïn alla demeurer
devant l'Eden (Gen, IV, 16), par conséquent de ce côté-ci de l'Euphrate, et non

« l'orient de l'Eden, comme on traduit si souvent. Voir Les deux Jéhovistes

(1885), p. 80.



168 C. BRUSTON

Il demanda de l'eau, elle donna du lait ;

dans une coupe de nobles, elle offrit du caillé.
Elle étend sa main vers le pieu,
et sa droite, pour un coup de travailleurs.
Et elle frappe Sisera, elle écrase sa tête,
elle fracasse et traverse sa tempe.
Entre ses pieds il s'affaissa, tomba, [se coucha]
[entre ses pieds il s'affaissa, tomba ;]
là où il s'affaissa, là il tomba, massacré.

Elle lui offrit du lait caillé dans la plus belle coupe qu'elle
eût, celle qu'on réservait pour les hôtes de distinction.

Dans le troisième distique de la strophe (v. 26), on a cru,
d'après le récit du chapitre IV (v. 21), qu'il était question de

deux objets, dont le second était un marteau de travailleurs,
c'est-à-dire dont se servent les travailleurs. Mais la forme du
mot hébreu traduit par marteau mSPH (R- D?!"!, frapper)
ne convient guère à un instrument. L'expression marteau de

travailleurs serait aussi assez singulière. Enfin, si Jaël avait
pris deux instruments, l'un d'une main, l'autre de l'autre, il
faudrait d'abord que cela fût dit, c'est-à-dire qu'il y eût : Elle
étend sa main gauche, et non simplement sa main, dans le
premier vers, ensuite qu'on eût expliqué de quelque façon
comment ces deux instruments avaient été employés pour
tuer Sisera. Or il n'y a rien de pareil dans le texte. Il n'est
donc question que d'un objet, le pieu, un des pieux de la
tente. C'est avec cet instrument (manié des deux mains,
évidemment, quoique cela ne soit pas dit, parce que l'explication

était inutile) que Jaël assomma Sisera, sans doute par
derrière, pendant qu'il buvait, — et il était debout puisqu'il
tomba massacré. On voit que le récit poétique diffère
sensiblement du récit en prose.

Mais que signifie alors D'vÜJ) DIU ?ÏT? Rien ne force à
donner à la préposition dans cette expression, le même

sens que dans le vers précédent et parallèle. Elle peut tout
aussi facilement indiquer le but que Jaël avait en vue en
étendant sa main vers le pieu. Pour quoi faire le prenait-elle?
Pour donner un coup à Sisera, et un coup particulièrement



LE CANTIQUE DE DEBORA 1W

fort, non tel qu'on l'aurait attendu d'une femme, mais tel
qu'en donnent les travailleurs, des hommes robustes et
exercés.

L'avant-dernier vers, qui n'est que la répétition du précédent

(moins le dernier mot de celui-ci), n'appartenait
probablement pas plus au texte primitif que le second. La strophe
se composait donc de cinq distiques.

Peut-être l'avant-dernier vers était-il une variante du
précédent, et une variante meilleure, car le précédent est réellement

trop chargé : le troisième verbe (il se coucha) le rend
bien lourd; et le dernier vers, où il ne se retrouve pas, semble

indiquer aussi qu'il est une addition postérieure. C'est pour
cela que nous le mettons entre crochets, aussi bien que
l'avant-dernier vers-

14e strophe, (v. 28-30.)

Par la fenêtre regarda et cria
la mère de Sisera, par le treillis :

« Pourquoi donc son char a-t-il tardé à venir
pourquoi donc les pas de ses chariots ont-ils été
Les plus sages de ses dames répondent ; [retardés? »

elle-même réplique à ses propres paroles :

« Sans doute, ils trouvent, partagent du butin :

une fille, deux filles par tête d'homme,
Du butin d'étoffes teintes pour Sisera,

[du butin d'étoffes teintes],
une broderie, deux broderies teintes pour le cou du

[vainqueur. »

Epiphônème. (v. 31.)

Qu'ainsi périssent tous tes ennemis, Eternel 1

[Mais ceux qui t'aiment sont comme le lever du soleil
[dans sa puissance.]

La dernière strophe n'a guère besoin d'explication. Le
dernier mot offre seul quelque difficulté. Tel qu'il est vocalisé,
il faudrait traduire : pour le cou du butin, et entendre par là

probablement lé cou des femmes prises comme butin. Mais
cette vocalisation est bien peu vraisemblable, surtout quand
on considère que ces mots sont en parallélisme avec pour



170 C. BRUSTON

Sisera. Il me paraît clair qu'il faut lire ??ìfi, celui qui fait du

butin.... C'est ainsi que l'a compris la version syriaque1.
Le contraste est alors d'autant plus frappant. Le dernier

mot de la mère de Sisera (car c'est elle qui parle) est

vainqueur (littéralement faiseur de butin), et son fils est déjà mort,
massacré.

Si, comme nous le supposons, une portion de l'avant-
dernier vers de la strophe, répétition du précédent, n'appartenait

pas au texte primitif, et si le dernier mot de ce vers se

rattachait au suivant, la dernière strophe se composait de

cinq distiques, comme la précédente.
Je pense que l'épiphônème ne se composait primitivement

que d'un vers et que le second a été ajouté plus tard, car il
paraît renfermer une allusion au Décalogue (Ex. XX, 6) et au
Psaume XIX (v. 6).

En somme, le texte de ce chant de victoire est moins

corrompu qu'on n'aurait pu le craindre, vu son antiquité et les

nombreuses obscurités qu'il présente. Quelques gloses, quelques

additions et quelques erreurs de transcription, c'est tout
ce que nous avons constaté. La division et la vocalisation
massoréthiques sont seules très défectueuses, en ^quelques
endroits.

Nous avons vu que les 5 premières strophes ont 3 distiques
chacune.

Les 2 suivantes ont une certaine analogie entre elles (7 vers
chacune) : la 6e un vers et 3 distiques ; la 7e un vers et 2 tris-
tiques.

Les 2 suivantes (8e et 9e) ont de nouveau 3 distiques
chacune, comme les 5 premières.

La 10e est composée, comme la 7e, d'un vers isolé, suivi de
2 tristiques.

1 Ewald, modifiant le texte, traduit : pour le cou de l'épouse (de Sisera).

(Cf. Ps. XLV, 10; Néh. II, 6.) La Rible annotée a eu tort d'adopter cette traduction,

surtout sans faire observer qu'elle résulte d'une correction du texte, non
seulement des voyelles, mais aussi des consonnes.



LE CANTIQUE DE DEBORA 171

La 11e et la 12e n'ont que 2 distiques chacune.
Et les 2 dernières, 5 distiques chacune.
Sur 14 strophes, il y en a donc 7 de 3 distiques (6 vers)

chacune ; — 3 de 7 vers ; — 2 de 2 distiques (4 vers), — et 2

de 5 distiques (10 vers). Enfin, un épiphônème d'un vers
seulement (ou, plus tard, d'un distique).

La forme est donc, en somme, assez régulière, une fois

qu'on a élagué les additions d'origine postérieure.
La haute antiquité de cette poésie n'a pas besoin de démonstration.

Mais plusieurs détails ne permettent pas de l'attribuer

à Debora elle-même :

1° Nous avons déjà fait observer plus haut qu'un auteur
qui parle des jours de Shamgar et de Jaël, (contemporain de

Debora) comme d'un temps passé, ne peut pas être Debora.
Or il n'y a aucune bonne raison de supposer que Jaël, dans

ce texte, soit un personnage différent de la femme qui tua
Sisera et antérieur à elle.

2° Il n'est pas admissible qu'un auteur parle de lui-même
successivement à la première, à la seconde et à la troisième

personne, ce qui est le cas quand on traduit: « Jusqu'à ce

que je me levai, [moi] Debora » (v. 7), car on lit un peu
plus loin : « Eveille-toi, éveille-toi, Debora, etc. (v. 12), et

encore un peu plus loin : « Mes princes étaient dans Issakar
avec Debora » (v. 15). Le poète qui parle de lui-même
plusieurs fois à la première personne (v. 3, 9, 13, 15), se

distingue ici nettement de Debora, et nous avons cru pouvoir
conclure de ce texte qu'il était de la tribu de Nephtali.

3° Pour que le verbe du v. 7 fût une première personne, il
faudrait qu'il fût suivi du pronom moi : « Jusqu'à ce que je
me levai, moi Debora, » — ce qui n'est pas. Et de plus, il
n'est pas vraisemblable que ce soit Debora elle-même qui
s'appelle « mère en Israël. » Le verbe est donc une seconde

personne archaïque, comme nous l'avons dit plus haut:
« Jusqu'à ce que tu te levas, Debora » etc., de sorte que,
dans ce texte, le poète se distingue de Debora à laquelle il
s'adresse, aussi bien qu'au verset 15, où il parle d'elle.

N'est-il pas naturel, d'ailleurs, que la victoire de Baraq ait



172 C. BRUSTON

été chantée par un de ses compatriotes? Et un poète qui
vante surtout la vaillance de Zàbulon et de Nephtali (v. 18)
et qui termine deux fois son enumeration des tribus par celle
de Nephtali (v. 15 et 18) ne trahit-il pas assez clairement son

origine?
Cette origine elle-même explique les quelques aramaïsmes

qu'on remarque dans cette poésie, car la tribu de Nephtali,
tout au nord de la Palestine, touchait aux pays araméens.


	La cantique de Debora

