
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 1

Artikel: Joseph de Maistre théoricien de l'ultramontanisme. Partie 3, De Maistre
et la théologie du catholicisme

Autor: Lombard, Emile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME1

EMILE LOMBARD

CHAPITRE TROISIÈME

De Maistre et la théologie du catholicisme.

« S'il m'était permis d'établir des degrés d'importance
parmi les choses d'origine divine, écrivait de Maistre à une
dame russe, je placerais la hiérarchie avant le dogme, tant
elle est indispensable au maintien de la foi2. »

En effet, un ultramontain est nécessairement plus indifférent

au fond de l'enseignement ecclésiastique qu'aux formes

qui le garantissent infaillible. En proclamant l'infaillibilité
personnelle du pape parlant ex cathedra, l'Eglise n'a pas
formulé un dogme, si l'on entend par là une définition portant

sur le contenu de la foi. La constitution qu'elle s'est
donnée a ceci de particulier, qu'elle suppose nulle la valeur
intrinsèque des divers articles dont se compose le Credo.
C'est de l'autorité du pape que dépend désormais et procède
celle du symbole. Comme la foi en l'omnipotence spirituelle
du successeur de saint Pierre embrasse toutes les croyances
nécessaires au salut, nul besoin n'est, du moment que l'on a

confessé cette vérité capitale, de se montrer très scrupuleux
sur les détails de la doctrine. De Maistre, comme nous l'avons

vu, jugeait plus contraire à l'orthodoxie d'attaquer la mé-

1 Voir les livraisons de septembre et de novembre 1900.
2 T. VIII des Œuvres, p. 142.



74 EMILE LOMBARD

moire d'un pape que de l'excuser d'avoir souscrit au mono-
thélisme.

Ce qu'il y a de proprement dogmatique dans son œuvre ne

se comprend, n'a de raison d'être qu'à titre d'application et

de confirmation de sa théorie du gouvernement pontifical. La
notion d'une Eglise indéfectible incarnée dans une personne
humaine nous fournit la clef de la philosophie religieuse qui,
après s'être ébauchée dans les Considérations sur la France,
s'organise définitivement dans les Soirées de Saint-Pétersbourg.

Parmi les multiples problèmes de la théologie, il en est

deux sur lesquels s'est exercée avec prédilection la verve
dialectique de notre auteur: le mode de la révélation, et l'action
de la Providence dans le monde. Ces deux questions, très
étroitement corrélatives de la question d'autorité, étaient
celles qui, durant le dix-huitième siècle, avaient donné lieu
aux plus vives polémiques entre le philosophisme et les
partisans de l'Eglise. La dogmatique de Joseph de Maistre
comprend donc deux éléments principaux, qu'il est bon de

distinguer pour la clarté de l'exposition, quoiqu'ils soient
intimement unis dans sa pensée: une théorie de la connaissance
et une théodicée L

I

Théorie de la connaissance.

Entre les diverses hypothèses proposées pour expliquer
l'origine des idées, de Maistre n'hésite pas à choisir celle de

l'innéité.
Dieu, en créant l'homme, lui avait communiqué la vérité

par voie surnaturelle. Il lui avait fait don d'un langage parfait,

auquel correspondait une philosophie parfaite ; car, de

la propriété des termes, résulte nécessairement la justesse
des concepts. Toutes nos connaissances actuelles peuvent se

ramener à quelques données générales dont l'origine ne s'ex-

1 Nous prenons ce mot dans son sens strictement étymologique de théorie de

la justice divine.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 75

plique que par une intervention spéciale de la divinité. Ces

vérités, que nous percevons par intuition, s'imposent à l'esprit

comme évidentes. Ou pour mieux dire, elles sont l'esprit,
« elles le constituent ce qu'il est. » « Demander l'origine de

ces idées, c'est demander l'origine de l'origine, ou l'origine
de l'esprit'. »

Il y a à prendre et à laisser dans cette thèse. Veut-on dire
que notre être spirituel recèle quelque chose d'antérieur à

l'expérience sensible? Veut-on, à la formule de Locke : Nihil
est in intellectu quod non prius fuerit in sensu, opposer la
réponse de Leibniz: Nisi ipse intellectus? Dans ce cas on se

borne à nier que de la sensation puisse sortir la connaissance.

Mais autre chose est de rejeter le sensualisme, autre
chose de vouloir expliquer la provenance de tout ce que nous
savons par une action extérieure de la divinité sur notre
esprit, action consistant à y imprimer un nombre plus ou moins
grand d'idées toutes faites. Comment concevoir cette
communication surnaturelle, cette opération magique dans
laquelle notre intelligence n'aurait joué qu'un rôle absolument
passif? Des connaissances venues du dehors, préexistant en

nous à l'activité consciente de l'esprit, sont de purs fantômes
de l'imagination.

De Maistre embrouille donc singulièrement la question en

affirmant à la fois, sans voir que ces deux affirmations sont

contradictoires, l'existence d'un principe pensant, et celle
d'un ensemble de notions intellectuelles dans l'acquisition
desquelles la pensée n'aurait été pour rien2. Il reproche à

Bacon d'avoir méconnu, dans sa théorie de l'induction, que
toute expérience concluante n'est qu'une partie nécessaire

d'un syllogisme interne, dont la majeure est fournie par l'un
ou l'autre des axiomes inhérents à notre constitution
mentale3. Le savant, travaillant dans son laboratoire, est
effectivement obligé de supposer, sans en avoir la preuve palpable,

1 Examen de la philosophie de Racon, p. 37 et 39. Cf. Soirées de Saint-Pétersbourg,

vol. I, p 248.
2 Voir A. Sabatier, Esquisse d'une philosophie de la religion, p. 355-356.
3 Examen de la philosophie de Racon, p. 24.



76 EMILE LOMBARD

que ce qui est vrai des faits qu'il observe, est vrai de tous les
faits du même ordre. Mais allons plus loin. Toutes les «

maximes originelles, » dont parle de Maistre, ne se ramènent-
elles pas, en dernière analyse, à cette foi en la généralisation
des données de l'expérience, à ce postulat sans lequel il n'y
aurait pas de science possible, et qui n'est autre que le principe

de raison suffisante? L'ordre existe dans l'univers. Tout

ce qui est a une cause, une raison. Aussi de l'identité des

effets, pouvons-nous conclure à celle des causes. Dire que sous
toutes nos connaissances se retrouve cette affirmation a priori,
c'est constater simplement que nous possédons la faculté de

raisonner, que nous avons été constitués êtres raisonnables.
« Il n'y a pas autre chose d'inné à la raison que la raison
même. » Voilà à quoi doit se restreindre, pour devenir
soutenable, la thèse de l'innéité1.

De Maistre, de même que Bonald, avec lequel il se

rencontre sur beaucoup de points, commet, dans sa théorie des

idées innées, et du langage inné, — pour lui ces deux questions

n'en font qu'une, — l'erreur de croire que Dieu, n'est
l'auteur que de ce qu'il crée directement et de toutes pièces.
Tout en reprochant à Rousseau et à ses disciples d'opposer
arbitrairement la volonté divine aux lois de la nature, il ne
laisse pas de raisonner exactement de la même manière. Le

sens de l'immanence lui fait défaut. Il ne conçoit pas que
Dieu puisse agir dans et par les causes secondes, sans qu'il
soit possible de marquer où son action commence et où elle

finit, comme ce serait le cas si Dieu et l'univers étaient deux
puissances extérieures l'une à l'autre et s'excluant l'une
l'autre.

Au reste, si de Maistre défend avec tant d'ardeur la théorie
que nous venons de critiquer, c'est que, clans ce débat, le

principe d'autorité est en jeu. Il n'expose pas, qu'on se le
dise bien, une opinion scientifique; il plaide une cause.
Affirmer que toutes nos connaissances sont de provenance
surnaturelle, c'est une manière de dire que dès la création, une

1 Voir A. Fouillée, Histoire de la philosophie, p. 308.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 77

tradition infaillible s'est formée, dont la garde a été commise

au sacerdoce. De Maistre ne pouvait rien imaginer de mieux,
pour rehausser l'autorité du dogme romain, que de lui
assigner une origine contemporaine de celle du monde.

Par le fait qu'il légalise la religion, le catholicisme tend à

y faire prédominer l'élément intellectuel. Cela se conçoit. On

n'impose pas un sentiment ; mais on peut imposer une
doctrine. Aussi la théologie ultramontaine n'a-t-elle rien de

mystique. De Maistre est rationaliste à sa manière. Il n'y a pas

pour lui deux ordres de vérités, les unes accessibles à

l'esprit, les autres sensibles au cœur. U entend bien que l'individu

reconnaisse, en présence de ce qu'enseigne l'Eglise,
l'impuissance de ses facultés rationnelles. « Au lieu, dit-il,
de nous efforcer de pénétrer les mystères do la religion, il
faut subordonner à la religion toutes nos connaissances. »

Mais est-il besoin de faire remarquer que des vérités exigeant
la soumission de l'intelligence ne peuvent être elles-mêmes

que d'essence intellectuelle?
Le contenu de la religion consistant, selon de Maistre, en

un système de dogmes revêtus du sceau divin, il n'a qu'à
projeter cette notion dans le passé pour aboutir à sa théorie
d'une révélation primitive, à la fois métaphysique et
religieuse. De là à l'idée d'une caste instituée dépositaire de

cette révélation, la transition lui est facile. Nous allons voir
sa pensée revenir mathématiquement à son point de départ,
après avoir, comme de coutume, décrit un cercle parfait.

Comment les pures lumières accordées à nos ancêtres ont-
elles perdu leur éclat originel De Maistre met cette altération

de l'intelligence humaine en rapport avec la chute. «Si
l'homme est sujet à l'ignorance et au mal, dit-il, ce ne peut
être qu'en vertu d'une dégradation accidentelle qui ne saurait

être que la suite d'un crime1. » Cependant il semble
admettre que « l'ère de l'intuition » n'a pas pris fin avec l'âge
d'or. « Les châtiments, lisons-nous plus loin, sont toujours
proportionnés aux connaissances du coupable ; de manière

1 Pour cette citation et les suivantes, voir Soirées de Saint-Pétersbourg, yo\. I,
p. 66, 71-72.



(« EMILE LOMBARD

que le déluge suppose des crimes inouïs, et que ces crimes
supposent des connaissances infiniment au-dessus de celles

que nous possédons. » Ainsi donc l'humanité a pu être pendant

un certain temps à la fois criminelle et savante. « Après
la grande catastrophe, continue-t-il, ces connaissances, dégagées

du mal qui les avait rendues si funestes, survécurent
dans la famille juste à la destruction du genre humain. » Et
il ne doute pas que dans la période qui suivit le déluge, les
hommes n'aient longtemps conservé la précieuse faculté de

« voir les effets dans les causes. » Donc, abstraction faite des

détails, qui restent peu clairs, voici comment peut se résumer

sa pensée sur la question qui nous occupe : le premier
péché eut pour conséquence de priver notre race de la

contemplation ineffable appelée «vision béatifique. » Mais cette

transgression fut suivie d'un grand nombre d'autres,
auxquelles correspondirent autant de dégradations successives
de l'esprit humain. De telle sorte que l'erreur et le mal sont
de provenance identique.

Dès lors, si la tradition de la vérité, — pour de Maistre, ne
l'oublions pas, la vérité religieuse se confond avec la vérité
métaphysique, — si cette tradition, disons-nous, quoique
notablement altérée, s'est cependant maintenue d'âge en âge

au sein de l'humanité, c'est grâce à la sagesse divine qui y a

pourvu, en particulier par l'institution du sacerdoce.

L'œuvre révélatrice de Dieu dans le monde antique se

manifeste avant tout par l'élection d'Israël. « La religion
chrétienne se noue à un autre ordre de choses, à une
religion typique qui l'a précédée. L'une ne peut être vraie sans

que l'autre le soit ; l'une se vante de promettre ce que l'autre
se vante de tenir; en sorte que celle-ci, par un enchaînement
qui est un fait visible, remonte à l'origine du monde1. » Mais

en dehors même de l'hébraïsme, de grandes vérités se sont

conservées, qui sont le patrimoine commun de tous les
peuples. De Maistre n'est pas embarrassé pour trouver, chez tous,
les linéaments de la doctrine catholique. U affirme que le

1 Considérations sur la France, p. 62.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 79

dogme de la Trinité, entre autres, appartient aux traditions
universelles1. Et il y a dans cette assertion une part de vérité,
puisque les formules ecclésiastiques se sont élaborées sous
l'influence de la philosophie grecque, qui s'était approprié
des éléments provenant des plus anciennes croyances
métaphysiques de l'Orient. A l'exemple des Pères et des conciles,
il invoque l'autorité d'Aristote et de Platon presque en même

ligne que celle des écrivains sacrés. Ces grands penseurs lui
apparaissent comme des flambeaux en qui s'est concentrée
toute la lumière éparse dans le paganisme antique. Il veut
voir en eux des précurseurs de Jésus-Christ. « La
philosophie de Platon, dit-il, est la préface humaine de l'Evangile.

»

L'Evangile, selon lui, c'est encore une connaissance
surnaturelle, venant épurer et enrichir la révélation antérieure.
« Quelle vérité, s'écrie-t-il, ne se trouve pas dans le paganisme?

» Jésus-Christ semble ainsi n'avoir rien apporté au
monde de spécifiquement nouveau. Son rôle, comme révélateur,

s'est borné à fonder une société, héritière du sacerdoce

mosaïque, à laquelle il a remis le soin et conféré le privilège
de garder intacte la saine doctrine et de l'enseigner aux
hommes. Toutefois qu'on s'entende: il ne s'agit pas d'un
code écrit et immuable. Le dogme ecclésiastique, implicitement

contenu dans l'enseignement de Jésus et des apôtres,
en est sorti par voie d'épanouissement graduel. L'Eglise ne
s'est mise à formuler officiellement sa foi qu'afin d'affermir
son unité menacée par l'hérésie2. Dans le cours des siècles

certaines vérités sont venues au jour, qui, sans doute, étaient

en germe dans la croyance des âges antérieurs, mais
n'avaient jamais été l'objet de définitions explicites. En ce sens

on peut dire que ie dogme évolue. De Maistre n'emploie pas

ce terme; mais il répond très exactement à sa pensée3.

Cette théorie de l'élaboration progressive du symbole se

1 Soirées de Saint-Pétersbourg, vol. I, p. 218.

2 Essai sur le principe générateur des constitutions politiques el des autres

institutions humaines, §§ XV et XVII.
3 « Tout ce qui vit dans l'univers, change, suivant les circonstances, en tout



80 EMILE LOMBARD

trouve déjà chez saint Vincent de Lérins. Les catholiques
modernes l'ont reprise et complétée. Elle leur fournit le

moyen d'esquiver le reproche d'immobilisme qu'ils s'entendent

si souvent adresser, et, en même temps, de justifier
l'introduction d'articles nouveaux dans le Credo de l'Eglise.
Mais une question se pose : s'il est vrai que le catholicisme,
en tant que système de croyance, est soumis à la loi du
progrès, quel est le facteur qui préside à cette évolution doctrinale

Le dogme se développe-t-il spontanément, à mesure

que s'enrichit et se perfectionne la vie religieuse des

individus et des peuples? Non : car dans ce cas, à quoi serviraient
les définitions officielles? Si le Pape se borne à enregistrer
les décisions qui se sont imposées d'elles-mêmes à la
conscience chrétienne collective, on ne voit plus l'utilité de son
intervention.

Cette opinion hétérodoxe n'est pas celle de de Maistre.

D'après lui, c'est à l'autorité sacerdotale qu'incombe la tâche

d'inspirer, de diriger, de rectifier le développement du
dogme. D'où il résulte que ce développement ne fait que
suivre, d'étape en étape, celui de la hiérarchie, et doit aboutir,

par une logique fatale, à subordonner complètement la

pensée de l'Eglise à celle du Pape.

II
Théodicée.

La théorie de la connaissance religieuse que nous avons
extraite de l'œuvre de Joseph de Maistre pourrait avoir pour
titre : Le pape dépositaire de la Révélation. Sa théodicée tout
entière gravite autour de cette idée: Le pape médiateur de la
Rédemption. — Voici ce que nous apprennent, à cet égard,
les Soirées de Saint-Pétersbourg :

L'homme a péché. La faute d'Adam nous a tous rendus
coupables. Il faut donc que Dieu se venge: sa justice l'exige.
Le genre humain ne peut rentrer en grâce auprès du Créateur

ce qui ne tient point aux essences.... L'immobilité absolue n'appartient qu'à la
mort. » (Du pape, p. 456).



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 81

qu'une fois ses crimes expiés. De là, l'anathème qui pèse sur
notre race. Les forfaits individuels réclament un châtiment
immédiat et extraordinaire. C'est pourquoi Dieu a fait du

bourreau le premier ministre du souverain. Mais le péché

originel, dont toute âme d'homme est entachée, a pour
conséquence l'universalité de la souffrance et de la mort. L'espèce

humaine est vouée dans son ensemble à une destruction

fratricide. L'histoire de tous les temps offre le spectacle
d'une longue suite de carnages. Et ce n'est pas assez de ces

luttes où le sang de l'homme est versé par l'homme. De grandes

calamités collectives, cataclysmes, famines, épidémies,
viennent périodiquement fondre sur notre race et la décimer,
sans parler des maux divers qui sont le lot des individus.

Pourquoi sommes-nous assujettis à cette extermination, à

ces douleurs sans nombre? « Parce que nous le méritons. »

Ainsi répond le catéchisme à cette éternelle et anxieuse

interrogation de la raison. Du sang, des larmes, il en faut pour
apaiser le courroux céleste, perpétuellement allumé contre
une engeance rebelle. On objecte que les justes souffrent
autant que le commun des mortels. Il suffirait, pour écarter
cette objection, de répondre que si les justes souffrent, ce

n'est pas comme tels, c'est en tant qu'hommes. Mais en réalité

leur part d'afflictions est loin d'être égale à celle des

pécheurs. Il est des maux qui sont épargnés à la vertu. Il ne

faut d'ailleurs pas oublier qu'ici-bas on ne peut parler
de justice qu'au sens relatif, puisque tous nous participons
à la coulpe originelle. Et enfin, si la vindicte divine semble

marquer une certaine prédilection pour les victimes pures,
c'est qu'il est dans l'ordre que l'innocent paie pour le
coupable. Le juste — toujours au sens relatif — peut même

s'imposer des souffrances volontaires qui ne satisfont pas seulement

pour lui, mais pour le méchant par voie de réversibilité.

Il peut aussi, par son intercession, contribuer à

suspendre, ou du moins à tempérer les arrêts dont Jéhovah

menace la postérité d'Adam. Tous les hommes étant
solidaires, le superflu des uns sert à combler le déficit des autres.
Et ainsi, sous la haute juridiction de l'Eglise, s'organise un

THÉOL. ET PHIL. 1901 6



82 EMILE LOMBARD

fécond système de mutualité spirituelle, grâce auquel peut
s'accomplir l'œuvre du rachat commun.

Toute cette théorie, on le voit, est d'une simplicité séduisante

qui n'appartient qu'aux mathématiques, — et à la
théologie quand elle est écrite par un ultramontain.
Malheureusement, en ces matières, simplicité est souvent synonyme
de superficialité. Pour nous mettre en état d'apprécier ce

système, remontons à la donnée primordiale d'où il découle.

D'après le catholicisme, tout rapport entre Dieu et l'homme
est conditionné par la médiation de l'Eglise. Or un Dieu qui,
pour se révéler à nous et agir en nous, use exclusivement
d'intermédiaires officiels, est un Dieu extérieur à notre
conscience, un Dieu limité. L'Eglise romaine condamne le

déisme, sans s'apercevoir qu'elle tombe précisément dans la
même erreur. On sait avec quelle sévérité elle a traité les

Jansénistes. De Maistre, renchérissant sur cet anatheme, ne

perd pas une occasion d'injurier « l'odieuse secte » dont
Pascal faisait partie. Il va même jusqu'à traiter de « femelles »

les religieuses de Port-Royal. Outrager ainsi la mémoire de

pauvres femmes dévotes et douces n'est pas extrêmement

chevaleresque; on s'attendrait à mieux de la part d'un
gentilhomme chrétien. Mais cette épithète grossière donne
la mesure de la fureur où peut entrer un élève des Jésuites,
à la seule évocation du fantôme janséniste. Une fois lancé

sur ce chapitre, de Maistre ne savait plus ce qu'il écrivait.
Et Ton peut bien dire qu'à ces moments il était possédé de

l'esprit de l'Eglise ; car l'Eglise n'a eu de repos que lorsque
Port-Royal a été rasé.

Pourquoi, en définitive, en voulait-elle tant aux pieux
solitaires? Elle les accusait de ruiner la morale en niant la

liberté. Mais au fond de cette antipathie il y avait le sentiment

très juste du danger que fait courir au catholicisme
toute théologie mettant l'accent sur l'absolue souveraineté
de Dieu. Concevoir Dieu non plus comme une grandeur tout
objective se manifestant dans une institution visible, mais

comme la volonté immanente dont nous sentons en nous la

présence et à laquelle nous devons toute force, toute liberté



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 83

et toute vie, c'est saper par la base l'édifice catholique. Malgré

l'excommunication dont l'Eglise a frappé les Pélagiens,
elle est et demeure incurablement pélagienne. A quoi
s'appliquent les Jésuites, sinon à ménager d'ingénieux
accommodements, grâce auxquels la souveraineté divine et la

volonté humaine puissent se mettre d'accord tout en ne cédant
rien de leurs droits respectifs[

Deux puissances qui se limitent l'une l'autre, mais sont à

même de se lier par un contrat de coopération, voilà
comment de Maistre se représente la divinité et l'humanité. De

là dérive toute sa théodicée, partant toute sa morale.
La première conséquence de cette immixtion de la

jurisprudence dans la religion, c'est que la notion de justice
devient toute retributive. Dieu est juste, selon lui, à la manière
d'un maître prêt à rémunérer le mérite, mais soucieux avant
tout de maintenir ses droits et d'obtenir des dommages-intérêts

chaque fois qu'on lui fait tort. Il est continuellement
question, dans les Soirées, de paiements, de satisfactions, de

vengeances. On se fatigue à y voir sans cesse comparer Dieu
à un prince que ses sujets ont offensé. Le nom de Père, que
lui donne l'Evangile, ne lui convient-il pas infiniment mieux?
De Maistre mentionne cette épithète et la trouve fort belle.
Mais il s'exprime constamment comme s'il ne la prenait pas
au sérieux.

En intitulant les Soirées de Saint-Pétersbourg : « Entretiens
sur le gouvernement temporel de la Providence, » l'auteur
semble réserver l'existence d'une sphère où l'action de Dieu
s'exerce spirituellement. Mais il suffit de parcourir l'ouvrage
pour s'apercevoir que si ces brillantes causeries roulent en

grande partie sur le sort des justes et des méchants dans

l'économie présente, elles n'en sont pas moins censées donner

la solution totale du problème de la Rédemption. D'où il
appert qu'aux, yeux du Comte, du Sénateur, et de leur docile
ami le Chevalier, le plan de Dieu à l'égard de l'humanité se

1 Voir Sainte-Beuve : Port-Royal, T. Ili, ch. XIV. Voir surtout l'admirable article
de M. Auguste Sabatier : Port-Royal et le protestantisme. (Revue chrétienne

du l«août 1897.)



84 EMILE LOMBARD

réduit à un système ingénieux de punitions et de

récompenses.

Quoi de plus insuffisant, d'abord, que cette explication du
mal physique par la nécessité où Dieu se trouve, quand nous
l'avons offensé, de se venger en prélevant sur nous une taxe
de souffrance?

Sans doute il y a un rapport, et un rapport étroit, entre le

péché et les maux qu'endure notre race ; sans doute il est

juste en un sens de dire que Dieu punit le mal. Mais les
châtiments qu'il nous inflige n'ont rien de commun avec la
vengeance ; ils en diffèrent en ce qu'ils sont un moyen et non
pas un but. La douleur, qui du reste paraît avoir régné dans
le monde organique bien avant l'apparition de l'homme, joue
dans le progrès moral de l'humanité un rôle prépondérant.
Elle a pour effet d'amener la créature à la conscience de son

imperfection. C'est à ce titre qu'il faut la faire entrer dans le
dessein de Dieu à notre égard. Celui-là seul est à même de

comprendre le pourquoi de ses afflictions qui, renouvelant
l'expérience du Maître, «. a appris l'obéissance par les choses

qu'il a souffertes. »

La valeur educatrice de la souffrance a complètement
échappé à de Maistre. Aussi ne réussit-il pas à fournir une
réponse satisfaisante à la question tragique que la raison

pose à la foi en présence de la douleur. Toute sa théodicée

gravite autour de l'antithèse que la dogmatique traditionnelle

statue entre la justice et la bonté du Créateur. C'est un
thème, assurément, qui prête aux développements oratoires.
Mais ce n'est pas une explication. Le Père céleste a-t-il
besoin d'être payé? Son pardon n'est-il pas gratuit? Attribuer
à Dieu l'intention de bénir, mais l'obligation de tirer
vengeance, supposer en outre que peu lui importe sur qui
tombe le châtiment, pourvu qu'il soit proportionné à la
faute, c'est compromettre à la fois sa bonté, sa justice et sa

Toute-Puissance.
De plus, cette théorie a le grave inconvénient d'introduire

dans la morale un eudémonisme qui en est en réalité la
négation. S'il faut souffrir de ce côté-ci du tombeau, parce



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 85

qu'ainsi l'on s'évite, à soi-même et à autrui, de pires peines
dans la vie future, si le but du sacrifice c'est de procurer un
avantage soit à celui qui l'offre, soit à ses semblables en

vertu de la loi de solidarité, l'axe de la vie religieuse se

trouve déplacé. L'obéissance à Dieu, pur moyen de s'assurer
d'avance une place dans le ciel, peut dès lors se réduire à un
minimum que l'Eglise se réserve de fixer; et voilà le champ
ouvert à toutes les aberrations de la casuistique, à tous les

essais de conciliation entre deux principes radicalement
opposés : l'amour de Dieu et l'égoïsme.

La même confusion entre l'ordre juridique et l'ordre moral

est cause que de Maistre, malgré tout son génie, n'a pas
compris grand'chose à l'œuvre rédemptrice de Christ. C'est
dans la coutume antique des sacrifices sanglants qu'il va
chercher l'explication du grand fait chrétien1. Pour lui,
Jésus est une victime expiatoire entre beaucoup d'autres, une
victime dont l'immolation a eu pour effet de rendre possible
le rachat de l'humanité, mais non pas de l'opérer une fois

pour toutes, puisque, en souffrant volontairement, en
consommant le sacrifice de leur vie, certains hommes ont pu à

leur tour remplir l'office de rédempteurs.
Ici, du reste, comme partout ailleurs, de Maistre nous

paraît avoir rendu fidèlement la pensée de l'Eglise, encore qu'il
s'écarte parfois de la lettre des documents officiels. L'orthodoxie

catholique, préoccupée d'assigner un rôle au sacerdoce
dans l'opération du salut, en vient fatalement à dépouiller
Christ de sa qualité de seul et unique médiateur. Elle affirme,
il est vrai, avec insistance, que nous devons à Christ, et
seulement à lui, d'échapper à la damnation. Mais cette assertion
ne tient pas devant cette autre, que le sacrement administré
par l'Eglise est nécessaire pour conférer la grâce2. Puis
intervient la distinction entre peines éternelles et peines
temporaires. Celles-là, dit-on, ne regardent que Dieu; mais
celles-ci ressortissent à la juridiction de l'Eglise, qui consent
à nous en tenir quittes moyennant certaines prestations et

1 Eclaircissements sur les sacrifices, T. V des Œuvres.
2 Concile de Trente, Session VII, canon Vili.



86 EMILE LOMBARD

observances. Comme ce qui importe en tout cela, c'est l'acte
extérieur, sous la réserve de ne pas en annuler l'effet par
quelque sentiment coupable, il s'ensuit que nous pouvons,
par nos prières, nos macérations et nos privations
volontaires, mériter l'acquittement d'autrui aussi bien que le

nôtre.
De Maistre, en entreprenant la réhabilitation de cette

doctrine, a préparé la voie aux écrivains modernes qui, pour
servir la cause du catholicisme, le caractérisent comme une
vaste entreprise de salut collectif. M. Brunetière célèbre la
« fécondité sociale » du dogme de la réversibilité L M. Goyau
s'applique à démontrer que dans ce qu'il appelle « le phénomène

de la communion des saints » la pensée contemporaine
trouve de quoi satisfaire l'une de ses aspirations les plus
chères2. Et tous deux citent avec complaisance la page
classique de Joseph de Maistre sur les indulgences : « Vous avez
ri mille fois de la sotte balance qu'Homère a mise aux mains
de son Jupiter, apparemment pour le rendre ridicule. Le
christianisme nous montre une bien autre balance. D'un côté
tous les crimes, de l'autre toutes les satisfactions : de ce côté
les bonnes œuvres de tous les hommes, le sang des martyrs,
les sacrifices et les larmes de l'innocence s'accumulant sans
relâche pour faire équilibre au mal qui, depuis l'origine des

choses, verse dans l'autre bassin ses flots empoisonnés. »

Ce que nous blâmons, nous protestants, dans cette théorie,
ce n'est pas, comme les catholiques affectent de le croire, la
grande part qui y est faite à la solidarité humaine. Pas plus
qu'eux nous n'ignorons la loi mystérieuse en vertu de laquelle
nos actions, loin de nous appartenir en propre, se répercutent

à l'infini parmi les êtres qui nous environnent et à

travers les générations de nos descendants. Il est, sur ce sujet,
dans les Soirées de Saint-Pétersbourg, des passages que tout
protestant signerait des deux mains, celui-ci en particulier :

« Quel homme sensé pourra songer sans frémir à l'action
désordonnée qu'il a exercée sur ses semblables, et aux suites

1 La Science et la Religion, p. 81.
2 Autour du catholicisme social, p. 69 et suiv.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 87

possibles de cette funeste influence? Rarement un crime
n'en produit pas un autre. Où sont les bornes de la
responsabilité? » Mais sous prétexte de tenir compte et de tirer
parti de ce fait incontestable que nous dépendons les uns
des autres, il ne faut pas méconnaître l'état de dépendance,
non plus relative, mais absolue, où nous nous trouvons à

l'égard de Dieu.
Attribuer un mérite aux actions humaines, c'est supposer

que Dieu a des obligations envers nous. Il ne suffit pas, pour
parer à cette objection, do répondre que tout le prix des

œuvres surérogatoires provient de ce qu'elles sont le fruit de la
grâce opérant en nous1. Car, du moment que Dieu est l'auteur

de tout le bien que nous faisons en sus de notre strict
devoir, pourquoi l'inscrire à notre actif comme méritoire?
Et on a beau dire que si nous avons droit à une récompense,
c'est en vertu d'une action préalable de Dieu qui nous a rendus

capables de la mériter. Toujours est-il qu'ensuite il
devient notre obligé, puisque, à telles prestations de notre part,
doivent, de la sienne, correspondre telles faveurs.

C'est là le vice initial du dogme catholique de la réversibilité;

c'est là ce qui le rend illusoire et foncièrement immoral.

Car tout se réduit dès lors à un ensemble de mesures
ingénieusement combinées pour contraindre Dieu à la
miséricorde, tandis que le vrai devoir social du chrétien consiste
à exercer dans la sphère, si humble soit-elle, où Dieu l'a
placé, une action moralisante. Puisque, en vertu d'une
combinaison de mystérieuses affinités, la vie de ses semblables se

mêle à la sienne, et la sienne à la leur, il demande à Dieu la
force d'influencer dans le sens du bien cette collectivité dont
il est membre, à laquelle il doit tant, et où régnent encore

1

« Qua; enim justitia nostra dicitur, quia per earn nobis inhärentem justifi-
camur, ilia eadem Dei est, quia a Deo nobis infunditur per Christi meritimi (Concile

de Trente, sess. VI. cap. XVI, § 59). — Bossuet dit à ce sujet : «... Tout le

prix et la valeur des œuvres chrétiennes provient de la grâce sanctifiante, qui
nous est donnée gratuitement au nom de Jésus-Christ.» (Exposition de la doctrine

catholique sur les matières de controverse, d'après les décrets du Concile de

Trente.)



88 EMILE LOMBARD

tant d'erreurs et de misères. La solidarité qui unit indissolublement

notre sort à celui de la famille humaine, nous
pouvons, soit la subir comme un gage de commune perdition,
soit la mettre à profit comme un moyen de régénération com-
mune. Mais il ne s'agit pas d'une surabondance de mérites à

utiliser, il s'agit d'une impulsion de vie à transmettre. C'est

là ce que le catholicisme oublie lorsqu'il enseigne que des

actes dépourvus par eux-mêmes de toute portée morale peuvent

accroître le capital de grâces dont l'Eglise dispose et lui
permettre ainsi de racheter un plus grand nombre d'âmes.

L'Eglise catholique, nous dit-on, offre le spectacle d'un
merveilleux organisme. Le terme n'est pas juste : c'est mécanisme

qu'il faut dire. Or un mécanisme fonctionne, mais ne
vit pas. Le fonctionnement compliqué de la discipline
ecclésiastique n'a rien de commun avec la vie.

De Maistre croit confondre le protestantisme en montrant
« qu'il n'est pas de père de famille protestant qui n'ait
accordé des indulgences chez lui, qui n'ait pardonné à un
enfant punissable par l'intercession et par les mérites d'un
autre dont il a lieu d'être content. » Pour une fois qu'il compare

Dieu à un père, c'est grand dommage qu'il s'autorise de

cette comparaison pour lui attribuer l'imperfection de notre
nature. Car de deux choses l'une : ou bien le devoir du père
est d'user de sévérité ; alors il a tort de se laisser attendrir
par une requête inconsidérée ; ou bien l'intérêt du coupable
exige qu'il lui pardonne : dans ce cas il est fâcheux que
l'intervention d'un tiers soit nécessaire pour avoir raison de son
ressentiment. U se peut aussi que l'enfant rebelle soit amené

au repentir grâce à l'intercession de son frère et qu'ainsi
celui-ci contribue à lui faire trouver son pardon ; mais dans

ce cas il s'agit de tout autre chose que d'une indulgence au
sens catholique du mot.

L'Evangile nous recommande de prier les uns pour les

autres. Entre Dieu et nous, entre nous et nos frères doit
s'établir une circulation de charité embrassant toute la
famille humaine. Mais que la grâce divine soit en quelque
mesure conditionnée par nos mérites, que la prière soit



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 89

comme la monnaie courante au moyen de laquelle se rachètent

nos transgressions et celles d'autrui, c'est ce que
certainement l'Evangile n'enseigne pas.

C'est pour les mêmes raisons que le protestantisme a rejeté
la doctrine du purgatoire. De Maistre se moque agréablement

des gens qui ne veulent pas en entendre parler, mais
admettent cependant une « région intermédiaire » où sont
retenues les âmes en attendant d'entrer au ciel. Ce qui
répugne à la conscience protestante, ce n'est pas la possibilité

d'un progrès s'accomplissant dans l'autre vie. C'est la

prétention qu'affiche l'Eglise d'étendre sa juridiction dans la

région obscure où cette évolution se poursuit ; c'est la
grossièreté des moyens qu'elle préconise pour en faire sortir les

âmes qui pourraient y trouver le temps long. Que peuvent,
pour hâter le perfectionnement d'un être habitant l'au-delà,
des messes dites par un prêtre moyennant finance? Les

réformateurs ont purement et simplement nié le purgatoire.
Peut-être ont-ils eu tort. Mais leur négation conserve toute
sa valeur en tant qu'elle porte sur la notion du mérite et

sur les prescriptions ecclésiastiques auxquelles le purgatoire
sert de prétexte. Que si l'âme, de l'autre côté du tombeau,
est encore susceptible de développement, comme d'excellents

esprits inclinent à le croire, il n'y a rien là qui ressemble
à une quarantaine dont on puisse être relevé au prix de

certaines formalités fixées par l'Eglise.
Nous avons vu comment de Maistre, en légalisant la

religion, l'intellectualise, et comment, de cet intellectualisme,
il revient au légalisme en concluant à la nécessité d'un
pouvoir garantissant l'intégrité du dogme. La genèse de sa

théodicée s'explique par un processus analogue. La notion
catholique de l'Eglise, qui fait de celle-ci un intermédiaire
obligé entre Dieu et l'homme, trouve son application naturelle

dans une théorie de la rédemption toute juridique et
formaliste, laquelle implique, à son tour, la médiation de

l'Eglise. Professer que nous sommes sauvés par la foi et par
les œuvres f, c'est justifier le droit que s'arroge l'Eglise

1 Concile de Trente, sess. VI, cap. XVI, § 58.



90 EMILE LOMBARD

d'administrer le trésor de la miséricorde divine. La foi se

passe de l'intervention du sacerdoce. Mais la pratique des

œuvres pies suppose qu'il a reçu mission de prescrire les
conditions du salut. De Maistre, en faisant l'apologie du
pélagianisme sous toutes ses formes, travaillait pour le pape,
dont on a vu l'autorité grandir dans l'Eglise, à mesure que
s'y affaiblissait le sentiment de la souveraineté de Dieu.

CHAPITRE IV

De Maistre et la politique du catholicisme.

Aujourd'hui que la question de doctrine s'est définitivement

transformée, au sein du catholicisme, en une question
de gouvernement, la théologie ecclésiastique, condamnée à

graviter éternellement dans le même cercle, ne peut plus
être qu'un exercice stérile et fastidieux. Mais l'Eglise romaine
est encore en droit d'attendre des succès politiques et sociaux
assez importants pour la dédommager, du moins momentanément,

de ce déficit théologique.
Sur ce point encore, de Maistre a prophétisé juste. Tout

ce qu'il a dit des rapports de la société religieuse avec la
société civile, les catholiques de notre temps ont pris à tâche
de le mettre à exécution. Au premier abord, ses théories
politiques semblent n'avoir rien de commun avec l'enseignement

du pape actuel. Mais il suffit d'un peu d'attention pour
s'apercevoir que les écrits laïques de l'un et les lettres
pastorales de l'autre procèdent d'une inspiration foncièrement
identique.

I

Pouvoir des papes dans le domaine temporel.

Il est dans l'essence du christianisme d'exercer sur tout
ce qui est humain une action régénératrice et vivifiante.
Ainsi se constitue la société idéale qu'on ne peut mieux
désigner que par ie terme évangélique de «. Royaume de

Dieu. »

Mais admettons pour un instant la conception catholique,



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 91

d'après laquelle la religion suppose l'existence d'une classe

d'hommes chargés de mettre les âmes en communication
avec la divinité. Nous voici aussitôt obligés de convenir que
la première condition du salut social consiste à soumettre
les peuples et ceux qui les gouvernent à l'autorité du sacerdoce.

Ainsi le système catholique implique la subordination de

l'Etat à l'Eglise, ou, pour mieux dire, au pape, qui est tout
dans l'Eglise. C'est le point de vue théocratique dans toute
sa simplicité et dans toute sa rigueur. La religion préside
aux destinées de l'humanité. Or le pape est souverain dans
l'ordre religieux. Donc l'humanité doit obéir au pape. Le

pouvoir temporel sans doute est distinct du spirituel el
s'exerce dans une autre sphère. Mais de même que l'esprit
est supérieur à la matière et doit la dominer, de même la
puissance que possèdent les papes est au-dessus de celle qui
appartient aux rois. Le premier devoir des princes est donc
de reconnaître la suprématie morale du saint-siège et de ne

jamais agir sans son approbation.
Tel est le principe qu'on retrouve an fond de toutes les

considérations de Joseph de Maistre sur les relations du
sacerdoce et de l'empire. Pour plus de clarté, nous avons
commencé par le formuler en peu de mots, en prenant pour
point de départ la notion de l'infaillibilité papale. De Maistre
arrive à la même conclusion, en suivant la route inverse, en

partant d'une définition de la nature et des attributs du pouvoir

civil L
La souveraineté, selon lui, est de droit divin. Et pour le

moment ne nous inquiétons pas de savoir quelle est à ses

yeux la meilleure forme de gouvernement. Notons ceci
seulement qu'il repousse avec énergie les idées de Rousseau sur
l'origine de l'Etat.

Il n'a pas de peine à en montrer la fausseté. Comment les

hommes auraient-ils pu se constituer en société s'ils n'avaient

pas été sociables de nature? Le seul fait d'échanger des avis

1 Du pape, livre second.



92 EMILE LOMBARD

au lieu de horions suppose chez eux au moins des rudiments
d'organisation collective. Il est impossible de passer du jour
au lendemain, en vertu d'une convention arbitraire, du règne
de l'anarchie à celui de la loi.

Malheureusement son explication à lui ne vaut pas mieux

que celle dont il fait si spirituellement la critique. De ce

qu'il n'y a pas opposition entre l'état de société et l'état de

nature, de ce que l'homme est « nécessairement associé et

gouverné, » il conclut que « sa volonté n'est pour rien dans
l'établissement du gouvernement, » — paralogisme analogue
à celui qu'il commet en niant, sous prétexte que la pensée
est un don de Dieu, le rôle du sujet pensant dans l'acquisition
des connaissances. Si l'homme est fait pour l'association,
— l'homme, c'est-à-dire tous les hommes, — l'existence de

l'Etat n'a point pour condition la soumission passive du

grand nombre à l'ordre établi, mais bien plutôt la participation,

du moins virtuelle, de chaque individu à la chose

publique. L'idée de l'institution divine de la société n'est

point du tout liée à celle d'une prérogative en vertu de

laquelle ce qui intéresse tout le monde ne relèverait que de

la compétence de quelques-uns. Pour en arriver là il faut

supposer que dans l'Etat comme dans l'Eglise Dieu confère à

certains hommes le privilège inamissible d'exercer l'autorité
en son nom.

Mais suivons ie fil du raisonnement. Tout ce qui est
divinement institué doit être soustrait à l'examen individuel.
Donc la souveraineté, qu'elle soit d'ailleurs aux mains d'un
monarque ou d'une assemblée, est toujours en un sens absolue

et irresponsable1. Toute société suppose un pouvoir qui
décide sans appel. On dit que la résistance est justifiée par
la tyrannie. Mais à quel moment précis un gouvernement
commence-t-il à devenir tyrannique Le droit de se prononcer

sur ce point délicat ne saurait appartenir qu'à une autorité

supérieure à celle du souverain, ce qui constitue une
contradiction dans les termes. Aussi la règle de l'obéissance ne
souffre-t-elle pas d'exception.

1 Etude sur la souveraineté, t. I des Œuvres, p. 418.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 93

Cependant un tel régime a des inconvénients. Les
souverainetés temporelles, quoique d'institution divine, participent
à l'imperfection des choses humaines. Il suit de là que la
volonté de celui ou de ceux qui gouvernent doit être contenue

en de certaines limites. Fixer ces limites n'est pas l'affaire
du peuple, nous venons de voir pour quelles raisons. Il faut
donc qu'il y ait au-dessus des puissances terrestres elles-
mêmes un tribunal ayant la compétence de les juger
souverainement. Ainsi se fonde le droit d'intervention du pape
dans le temporel des princes. D'ailleurs que ceux-ci se

rassurent. Le fait que leurs actions sont soumises à ce contrôle
ne saurait nuire en rien à leur prestige. Dire qu'un souverain

ne relève que du tribunal de saint Pierre, c'est déclarer
divine la dignité dont il est investi.

Dans l'économie idéale que décrit de Maistre, les papes
exercent donc un double magistère temporel : ils régissent
directement l'Etat qui leur appartient en propre, et indirectement,

en vertu de leur suprématie spirituelle, les autres états
de la chrétienté.

Il faut, selon de Maistre, se garder de confondre ces deux

pouvoirs, que les pontifes romains, même à l'apogée de leur
puissance, ont toujours su séparer. Jamais ils n'ont abusé de

l'autorité que la religion leur attribuait sur les âmes pour
agrandir le patrimoine de saint Pierre. Par le désintéressement

de leur politique, ils se sont distingués de tous les

autres souverains de l'Europe. Cela doit être entendu d'une
manière générale. De Maistre consent bien à reconnaître que
tel ou tel pape n'a pas fait mieux, comme chef d'Etat, que
les princes ses collègues. Mais ces exceptions, selon lui, ne

tirent pas à conséquence. En tout cas il entend laver la

papauté du reproche d'avoir provoqué la guerre pour
accroître ses possessions territoriales. Jules II, il l'avoue, fut
un pontife trop guerrier. Mais fallait-il laisser les Vénitiens

jouir des terres qu'ils retenaient contre toute justice? Et
lorsque Pie VI fut attaqué par Bonaparte, « devait-il se borner
à bénir les canons pointés contre lui?... » « D'où viendrait
donc au pape le singulier privilège de ne pouvoir se défendre?»



94 EMILE LOMBARD

Sur quoi nous nous permettrons trois simples remarques.
Tout d'abord, à supposer que le saint-siège n'ait jamais pris
les armes, sinon clans le cas de légitime défense, — ce qui
nous paraît difficile à prouver, car entre une guerre offensive

et une guerre défensive, la nuance est le plus souvent
insaisissable, — le seul fait de voir un vicaire du Christ
répandre le sang de ses sujets spirituels a en soi quelque
chose d'extrêmement choquant. Ensuite comment veut-on
que les papes, dans les campagnes qu'ils entreprirent pour
garantir l'intégrité des Etats de l'Eglise, aient pu faire
abstraction complète de leur qualité de chefs de l'Eglise? Jules II
eut soin de lancer l'interdit contre les Vénitiens qu'il
s'apprêtait à combattre. Entre deux généraux dont l'un a la
ressource de frapper l'autre d'anatheme, la partie décidément
n'est pas égale. Et enfin, de Maistre fournit sans le vouloir
un excellent argument aux adversaires du pouvoir temporel,
en faveur duquel on allègue d'ordinaire la nécessité de

sauvegarder l'indépendance du saint-siège. Belle liberté, qui le
mêlait de force à toutes les intrigues de la politique, à tous
les hasards de la guerre I On sait qu'aujourd'hui certains
catholiques intelligents ont parfaitement compris l'avantage
qu'il y a pour la Papauté à ne plus posséder de territoires.

Quant à l'immixtion des papes dans le gouvernement des

nations chrétiennes, de Maistre soutient qu'elle eut toujours
des effets très heureux. A l'en croire ce n'est jamais que pour
le bien des rois et des peuples qu'ils se sont occupés des

choses terrestres. Si on lui objecte les guerres sans nombre

qui ont eu à leur origine quelque conflit entre le sacerdoce

et l'empire, il en rejette la responsabilité sur les rois et empereurs

qui, par leur refus d'obtempérer aux sages volontés du
saint-siège, ont mis l'Europe à feu et à sang. Il est permis
de se demander ce qui serait advenu de cette monarchie
européenne, dont l'institution, d'après de Maistre, est le chef-
d'œuvre du christianisme, si tous les gouvernements avaient

pris pour règle de ne jamais résister aux exigences de Rome.
Mais passons, et contentons-nous de retenir cette opinion,
que les résultats bienfaisants de la politique pontificale ont



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 95

maintes fois été annihilés par la faute des princes. S'il en

est ainsi, qu'on ne vienne plus nous vanter l'efficacité de la
médiation romaine. « Cet aveu seul, dit excellemment Bordas-

Demoulin, ruine le système; car qu'est-ce qu'un médiateur
à qui manque le don d'obtenir ce qu'il désire? »

Entre souverains et pontifes, une cause fréquente de

démêlés fut le droit que ceux-ci s'arrogeaient de rompre les

mariages qui ne leur paraissaient pas remplir toutes les
conditions de légitimité. De Maistre les loue sur le mode lyrique
d'avoir assumé la tâche de réprimer chez les princes l'adultère,

l'inceste el la polygamie, et souhaite, pour ie bonheur
de l'humanité, qu'on leur rende la juridiction qu'ils
exerçaient autrefois sur les unions royales. « Quelle autre
puissance pouvait se douter de l'importance des lois du mariage,
sur les trônes surtout, et quelle autre puissance pouvait les

faire exécuter, sur les trônes surtout? »

Cependant n'est-il résulté que du bien de ces sortes
d'interventions? De Maistre lui-même paraît en douter sérieusement,

puisqu'il se croit obligé de rassurer ceux de ses

lecteurs qui ne verraient pas sans effroi le retour d'un pareil
régime. Voici comment il s'y prend: « Plusieurs princes sans
doute furent excommuniés jadis; mais quels étaient les

résultats de ces grands jugements? Le souverain entendait
raison ou avait l'air do l'entendre.... Il renvoyait sa maîtresse

pour la forme; quelquefois cependant la femme reprenait
ses droits. Des puissances amies, des personnages importants
et modérés s'interposaient ; et le pape, à son tour, s'il avait
été ou trop sévère ou trop hâtif, prêtait l'oreille aux remontrances

de la sagesse. » Ainsi cette autorité que de Maistre

proclamait tout à l'heure omnipotente, seule capable de faire
plier les rois, et avec cela infiniment circonspecte et
pondérée, ia voilà maintenant déclarée faible et dépourvue de

sanction au point de ne pouvoir devenir dangereuse, malgré
des emportements passagers 1 Cependant il n'y a qu'une
alternative possible: le veto pontifical est un bien ou un
mal. S'il est un bien, il faut qu'il soit toujours efficace. S'il
est un mal, rien ne sert de prouver qu'il n'a le plus souvent



96 EMILE LOMBARD

que des suites insignifiantes; il vaudrait mieux qu'il n'intervint

jamais. On ne peut sensément supposer que la même
autorité soit puissante pour le bien et impuissante pour le
mal.

II
Rôle ecclésiastique de l'Etat.

Peut-être, après tout, les variations de de Maistre, dans sa

manière de caractériser la conduite des papes à l'égard des

souverains, répondent-elles à la réalité; peut-être n'est-ce

pas sans raison qu'il parle de l'excommunication tantôt
comme d'un jugement terrible et tantôt comme d'une vaine

formalité; peut-être n'a-t-il pas tort de donner à entendre

que cette main auguste qui sans trembler brandit les foudres
de l'anathème, sait, lorsqu'il le faut, avoir raison de la force
en la flattant avec art.

Car, s'il est difficile devant l'histoire de soutenir que les

gouvernements ont besoin pour être forts d'accepter la tutelle
du saint-siège, il est toujours vrai de dire que le saint-siège
a besoin pour arriver à ses fins du concours des souverainetés

temporelles. Pourquoi l'Eglise aspire-t-elle à dominer
la société civile? C'est afin d'obtenir des rois, princes et
magistrats, qu'ils servent la cause catholique en pratiquant
l'intolérance dans leurs Etats respectifs. Or, comment les

y déterminer? Elle n'a pas la ressource d'employer à leur
égard la contrainte matérielle, puisqu'il s'agit précisément
d'amener ceux qui disposent de la force à mettre ce facteur
au service de la religion. D'un siècle, on peut même dire d'un
règne à l'autre, les sentiments des peuples changent. On ne

conçoit plus, par exemple, la possibilité d'une guerre entreprise

sur l'ordre du pape, afin de réprimer l'hérésie. Aussi
la papauté, qui ne saurait renoncer à la prétention de s'assujettir

les âmes, et de requérir en vue de cette tâche l'assistance

du bras séculier, est-elle prête à user de tous les

moyens pour se procurer l'auxiliaire indispensable à

l'accomplissement de son rêve suprême, qui est de réaliser ici-bas
l'unité extérieure dont elle se contenterait à défaut d'unité



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 97

morale. On s'explique dès lors pourquoi, dans le cours des

siècles, elle a employé alternativement, suivant les exigences
du moment et des circonstances, la sévérité ou la douceur à

l'égard des monarques dont elle ambitionnait l'appui.
De Maistre lui-même se charge de nous fournir la preuve

de ce que nous avançons. Il rappelle avec quelle inaltérable
patience le saint-siège a supporté les incartades de Louis XIV,
et il ajoute: « ...Est-ce donc qu'on pouvait demander ce

qu'on voulait à Louis XIV? Le Pape se croyait trop heureux
s'il pouvait, en flattant de la main ce lion indompté, mettre
le dogme à l'abri et prévenir de grands malheurs1. » En effet,
il valait mieux passer sur des torts qu'on eût fait payer cher
à tout autre prince, que de priver la religion d'un défenseur
aussi zélé et aussi redoutable. La révocation de l'édit de

Nantes dédommagea l'Eglise de la Déclaration de 1682. Un

despote qui consent à sévir contre les hérésiarques a beau
le prendre de haut avec la papauté, il sert la cause papale,
et cela, au détriment de sa propre puissance. A ce titre, il
mérite bien de trouver à Rome indulgence et approbation.

L'Eglise ne manque pas d'arguments pour amener l'Etat à

jouer ce rôle de dupe. Si la vérité absolue existe surla terre,
et si une société visible en a reçu le dépôt; si la religion
consiste en formules et en observances, bref, si elle est quelque
chose qui s'impose objectivement à l'esprit, il est évident

que la persécution religieuse devient un devoir sacré, auquel
l'Etat ne saurait se soustraire sans se rendre coupable du
plus grand des crimes contre Dieu.

« La tolérance, a dit le comte de Falloux, est la vertu des

siècles sans foi. » Que de Maistre eût aimé cette définition!
Dans son œuvre on en trouve facilement l'équivalent. « La

vérité, écrit-il, étant intolérante de sa nature, professer la
tolérance religieuse, c'est professer le doute, c'est exclure la
foi. » Rien de plus absurde que ce cliché Solennel. C'est le
contraire qui est vrai. Plus forte est la conviction d'un
homme, moins il juge nécessaire, pour la défendre, de re-

1 De l'Eglise gallicane, T. Ill des Œuvres, p. 135.

THÉOL. ET MIL. 1901 7



98 EMILE LOMBARD

courir à des moyens coercitifs. La foi, de sa nature, est

incompatible avec l'intolérance, qui nie la vertu intrinsèque de

la vérité. Mais tout antichrétienne que soit cette négation,
elle n'en est pas moins le palladium du catholicisme. Du
moment que l'on identifie la religion en soi, la religion
intégrale, avec le dogme d'une église, logiquement on en vient à

réclamer des mesures légales contre l'hétérodoxie. De Maistre
ne craint pas de tirer les dernières conséquences de ce principe,

et consacre six lettres à l'apologie de l'Inquisition.
On nous permettra d'écarter d'abord cet argument de fait,

qui paraîtra faible : « Pendant les trois derniers siècles, il y a
eu, en vertu de l'Inquisition, plus de paix et de bonheur en

Espagne que dans les autres contrées de l'Europe. » Voyons le
reste du plaidoyer.

De Maistre réédite le mot célèbre : Ecclesia abhorret a
sanguine. Ce n'est point l'Eglise qui prononce le jugement de

mort; elle laisse ce soin à lajustice séculière. Il est donc
injuste d'imputer au sacerdoce catholique la responsabilité des

autodafés. Ce qu'il a pu y avoir d'odieux dans certaines de

ces exécutions doit être mis à la charge du pouvoir civil.
L'Inquisition, simple commission d'enquête, comme son nom
l'indique, se bornait, après avoir reconnu l'accusé coupable
d'hérésie, à le livrer aux autorités espagnoles, « en les priant
et chargeant très affectueusement d'en agir à son égard avec
bonté et commisération. » On prétend, il est vrai, que cette
déclaration était une pure formalité (quel euphémisme
Mais cela n'ébranle point la thèse générale, «que l'Inquisition
ne condamne jamais à mort, et que jamais le nom d'un prêtre
catholique ne se lira au bas d'un jugement capital. »

Est-il besoin de faire remarquer qu'un tribunal dont la
sentence a pour effet immédiat et prévu d'envoyer les gens
au bûcher ne mérite pas moins le reproche de barbarie que
s'il présidait directement au supplice? Mais la question est

mal posée. U ne s'agit pas de savoir quelle part doit être
attribuée à l'Eglise dans les mesures persécutrices prises par
le gouvernement espagnol. Il s'agit de justifier la persécution
en elle-même.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 99

Faut-il employer la violence contre les hérésiarques? Si
l'intérêt de la religion l'exige, il n'y a pas lieu de disculper
l'ordre ecclésiastique d'avoir participé à des exécutions
effroyables, sans doute, mais justes et nécessaires, qu'on a eu
raison d'appeler des actes de foi. Il n'y a pas lieu non plus de

se fâcher contre ceux qui « accusent » saint Dominique
d'avoir été le premier auteur de l'Inquisition. Ces gens se

trompent, partiellement du moinsl, et l'on doit à l'histoire
de rectifier leur dire. Mais en quoi font-ils tort à saint
Dominique? N'est-ce pas ajouter à sa gloire que de lui attribuer
une institution si excellente? Et de Maistre ne se contredit-il
pas étrangement, en s'évertuant à soutenir que le saint-office,

partout où l'autorité civile ne lui forçait pas la main,
surpassait tous les autres tribunaux en mansuétude L'hérésie,

si elle est un crime, est le pire de tous, et doit être étouffée

« par tous les moyens qui ne sont pas des crimes. » Donc

un tribunal institué dans le but de combattre ce fléau, sera
d'autant plus digne d'éloge qu'il se montrera plus implacable.

Mais réprouve-t-on la contrainte en matière de foi? Alors
quand bien même l'Inquisition aurait fait son possible pour
adoucir les peines infligées aux infortunés qu'elle abandonnait

au bras séculier, elle n'en mériterait pas moins l'épithète

«d'odieux tribunal. » Car l'intolérance a beau être
mitigée: elle esten soi condamnable. Le principe étant mauvais,
les applications plus ou moins conséquentes qu'on en fait ne
sauraient être bonnes.

De Maistre oscille entre les deux termes de cette alternative.

Et c'est en cela que consiste son habileté. Le lecteur
désorienté ne sait plus s'il doit approuver l'Inquisition parce
qu'elle a répondu à son but, ou l'absoudre parce qu'elle y
a manqué ; mais il garde de sa lecture l'impression qu'en
somme le saint-office a été fortement calomnié. Tel est bien
l'effet que de Maistre a eu l'intention de produire sur l'esprit
du gentilhomme russe auquel les six Lettres étaient adressées.

1 Saint Dominique a bien fondé l'ordre qui porte son nom dans le but d'extirper
l'hérésie. Mais l'Inquisition ne fut confiée aux Dominicains qu'en 1233.



100 EMILE LOMBAHD

Si ce curieux document nous a arrêté un instant, ce n'est

pas que nous y voyions l'indication exacte des mesures que
l'auteur aurait conseillées contre les sectaires de son époque.
Sans doute il n'eût point été d'avis que l'on se remît sur le

pied de faire griller toutes les personnes de croyance
suspecte. U était homme à tenir compte de la différence des

temps. Mais le même esprit, assurément détestable, qui présida

à l'établissement de l'Inquisition, le poussait à réclamer

une alliance de la papauté et de la monarchie pour conjurer,
par des mesures énergiques, le péril révolutionnaire et le

péril protestant, qui, à ses yeux, ne faisaient qu'un.
Une alliance. Nous n'entendons pas par là un contrat

bilatéral, supposant l'égalité des contractants. A vrai dire, de

Maistre assigne à l'Etat le rôle d'exécuteur des desseins de

l'Eglise. Et tant pis pour l'autorité civile si elle se montre
maladroite ou trop brutale dans l'accomplissement de sa

tâche. L'Eglise répond de la sainteté du but, quitte, s'il y va
de son intérêt, à ne pas endosser la responsabilité des moyens
employés et des violences commises. Malgré cet inconvénient,
que révèlent les Lettres sur VInquisition, de Maistre ne
désespère pas de persuader aux princes qu'ils ont tout avantage

à se faire les instruments des volontés pontificales. La

religion étant le plus ferme appui des trônes, l'autorité des

rois est solidaire de celle des papes. « Il y a tant d'analogie,
tant de fraternité, tant de dépendance entre le pouvoir
pontifical et celui des rois, que jamais on n'a ébranlé le premier
sans toucher au second. » Donc que les souverains modernes,
sans se laisser séduire par les pernicieuses maximes du
philosophisme, rendent à la religion catholique l'honneur qui
lui est dû, en refusant à leurs sujets ce droit si mal nommé

qui ne profite qu'à l'erreur : la liberté de conscience.
A ce propos le jugement porté par de Maistre sur la Sainte-

Alliance est à citer. Il est typique.
On sait que la Convention chrétienne de Paris, — tel fut le

nom qu'on lui donna d'abord, — avait pour but de restaurer
à la fois le trône et l'autel. Les signataires faisaient profession
d'unir la cause de Dieu et l'intérêt de leurs couronnes. Il y



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 101

avait là, semble-t-il, de quoi plaire à un théocrate comme de

Maistre. Et pourtant ce n'est point sans restrictions qu'il loue

l'initiative des trois souverains. Il ne met pas en doute la
pureté et la noblesse de leurs intentions. Mais il les croit
victimes d'une illusion dangereuse. Comment qualifier autrement

l'idée de concilier sous un symbole commun la croyance
de l'empereur d'Autriche, celle du tsar et celle du roi de

Prusse, le catholicisme-romain, ie pseudo-catholicisme russe
et le protestantisme? De Maistre discerne, à travers les

mystiques déclarations du pacte, le rêve confus de christianisme
universel qui hantait la cervelle de tous les illuminés de

l'époque. Il reconnaît dans cette « pièce extraordinaire, »

rédigée sous l'influence de Mmo de Krùdener, les aspirations et
même le style de la secte. « Si l'esprit qui l'a produite avait

parlé clair, écrit-il, nous lirions en tête : convention par
laquelle tels ou tels princes déclarent que tous les chrétiens ne

sont qu'une famille professant la même religion, et que les

différentes dénominations qui les distinguent ne signifient rien1.-»

Ainsi c'est vers l'indifférentisme religieux que les auteurs
de la Sainte-Alliance inclinent sans s'en apercevoir. Il
convient donc, en présence d'une manifestation religieuse
somme toute si hétérodoxe, d'observer une sage réserve.
Toutefois de Maistre ne voit, pas d'inconvénient à ce qu'un
souverain catholique s'y associe, pourvu qu'il ait soin, en
donnant sa signature, de réserver en termes formels « sa

parfaite soumission à tout dogme catholique sans exception ni
restriction. » De telles adhésions auraient pour effet, pense-
t-il, d'ôter à la Sainte-Alliance ce qu'elle a d'anti-dogmatique,
partant de reprehensible, tout en lui laissant ce qu'elle a de

bon, à savoir son caractère de ligue monarchique pour la
défense du droit divin. Entre les diverses communautés
chrétiennes, aucun rapprochement n'est souhaitable, sinon celui
qui résulterait de la conversion des peuples encore éloignés
de l'unité. Tout le reste n'est que chimère. La souveraineté
européenne se coalise contre l'envahissement de l'esprit mo-

1 Corr., vol. V, p. 222 (janvier 1816).



102 EMILE LOMBARD

derne : c'est bien. Elle prétend associer la religion à cette
œuvre conservatrice : c'est mieux encore. Mais elle n'arrivera
à rien, aussi longtemps qu'elle n'aura pas compris que le
mot religion, dans la bouche d'un roi, doit être synonyme
d'intolérance.

III
De J. de Maistre à Léon XIII.

En citant de Maistre sur la parenté du pouvoir royal et de

l'autorité pontificale, nous avons touché au point où le
désaccord paraît le plus flagrant entre l'ultramontanisme d'hier
et l'ultramontanisme d'aujourd'hui. Les esprits de la famille
de Joseph de Maistre et du vicomte de Bonald étaient, dit-on,
orientés vers le passé. Au contraire, les catholiques qui
s'inspirent de la pensée de Léon XIII marchent résolument vers
l'avenir1. L'auteur de Du Pape était un réactionnaire. Les

ultramontains modernes sont de hardis progressistes. Au lieu
de confondre les intérêts du christianisme avec ceux des rois,
ils font nettement profession de démocratie. Le pontife actuel
n'a-t-il pas nié en termes formels que l'Eglise voie de mauvais

œil les systèmes modernes de gouvernement
Voyons ce qu'il faut penser de cette prétendue divergence.
De Maistre n'envisage point la monarchie comme le seul

gouvernement légitime. Ce qu'il combat, c'est l'idée de la
souveraineté du peuple, autrement dit le principe du libre
examen appliqué à la politique. Une fois écarté « ce dogme
absurde et funeste, » il consent à reconnaître que dans l'Etat
l'autorité suprême peut appartenir à plusieurs ; il lui suffit
qu'il y ait un pouvoir dont les décisions soient indiscutées.
« La souveraineté, dit-il, sous quelque forme qu'elle existe,
est l'ouvrage de Dieu2. » Aussi ne faut-il point la confondre

avec la royauté. Si dans le discours ordinaire on emploie ces

1 Après avoir prodigué les encouragements aux catholiques sociaux, Léon XIIj
se voit aujourd'hui obligé de modérer leur ardeur. Cela ne change rien aux

principes qui ont constamment dirigé sa politique.
2 Elude sur la Souveraineté, p. 425 et passim.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 103

deux termes l'un pour l'autre, c'est que le gouvernement
d'un seul est le gouvernement le plus complet, le plus
normal. L'aristocratie, qu'il définit « une monarchie dont le

trône est vacant, » lui paraît aussi un système excellent,
partout où il est consacré par l'usage. Cependant, toutes
choses égales d'ailleurs, une souveraineté une a plus d' «

intensité, » plus de « force morale » qu'une souveraineté
divisée. C'est en vertu de ce principe que l'Eglise, société

parfaite, doit être monarchiquement constituée. Quant à la

démocratie, au sens absolu, c'est « une association d'hommes

sans souveraineté. » Aussi à proprement parler n'existe-t-elle
nulle part. Ce qu'on appelle démocratie n'est jamais au fond
« qu'une aristocratie élective. » « Elle est bonne, là où elle
est établie. Mais un pays républicain étant un pays moins
gouverné qu'un autre, l'action de la souveraineté doit être

suppléée par l'esprit public. » C'est dire que ce système
suppose chez les simples citoyens un degré de sagesse qui ne se

rencontre pas partout. Il semble en tout cas n'être fait que

pour de petits peuples.
De Maistre admet donc en thèse générale que toute nation

a le devoir de se soumettre au gouvernement qui lui est le plus
naturel, ou en d'autres termes, à celui qu'elle a reçu de la
Providence. A ses yeux « tout gouvernement est bon, lorsqu'il

dure. » Ainsi, il n'exclut pas la possibilité d'un
changement de constitution, pourvu qu'il soit la conséquence
d'une évolution normale et non point le fruit d'une abstraite
et arbitraire spéculation. Dans son assurance que la Providence

préside naturellement aux destinées des peuples, il se

plaît à montrer qu'elle inflige parfois le plus flagrant
démenti aux théories dont se passionnent les foules ; mais il
croit qu'en d'autres cas ces grands mouvements d'opinion
sont l'expression de la volonté divine, volonté devant laquelle
il ne reste plus qu'à s'incliner.

Lors du couronnement de Bonaparte, de Maistre prit en

sérieuse considération l'hypothèse d'une chute définitive des

Bourbons1. Il ne s'y arrêta pas, il est vrai, et ne voulut plus
1 Voir Corr., vol. I, p. 190 (juillet 1804).



104 EMILE LOMBARD

voir en Napoléon que l'instrument dont Dieu se servait pour
préparer, par l'affermissement du trône, le retour des rois
légitimes. Cependant la Bestauration lui fit l'effet d'une
œuvre manquée. Il attendait autre chose qu'un replâtrage de

l'ancien régime. Il avait le sentiment très net que l'économie
de l'Europe était à la veille de subir une modification
profonde1. On ne trouve pas, dans ses ouvrages, de données

précises sur la nature de ce grand changement. Une idée,
néanmoins, ressort assez clairement de tout ce qu'il écrivit
là-dessus à la fin de sa vie: c'est que cette rénovation devait
être l'exacte contre-partie de la Bévolution française, et

s'accomplir sous les auspices de l'autorité ecclésiastique.
De celte idée, la papauté a fait son programme. Toute

l'histoire politico-sociale du catholicisme au dix-neuvième
siècle nous apparaît comme une réaction contre l'œuvre du
siècle précédent, réaction négative sous Grégoire XVI et Pie IX,
positive sous Léon XIII.

Battre en brèche les principes de 1789, était pour l'Eglise
la besogne la plus pressée. Grégoire XVI déclara la .guerre a

la société moderne en condamnant Lamennais. Celui-ci,
dans sa ferveur à la fois catholique et humanitaire, avait
rêvé l'émancipation des classes laborieuses et convié l'Eglise
à se mettre à la tête du mouvement. L'Eglise refusa cet

honneur, — pour le moment du moins; — car il y avait, dans la

prédication sociale du journal l'Avenir, une idée féconde
dont elle devait plus tard faire son profit, en la modifiant
notablement il est vrai. Se poser en prolectrice des peuples
contre les rois aurait souri à la papauté. Mais il ne fallait pas
favoriser une confusion funeste — nous parlons le langage
des catholiques sociaux—et par trop aisée à commettre, vers
1830, entre les intérêts du prolétariat et la cause du libéralisme.

Aussi les aspirations progressistes des rédacteurs de

l'Avenir furent-elles formellement réprouvées par l'encyclique
Mirari uos2.

1 Voir Corr., vol. IV, p. 30, 149, etc. Cf. 11e entretien des Soirées de Saint-
Pétersbourg.

2 15 août 1832.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 105

Dans le même esprit antilibéral Pie IX promulgua l'encyclique

Quanta cura et le Syllabus. Des catholiques fervents,
qui n'avaient pas rompu avec Borne comme Lamennais, mais
avaient hérité de ses généreuses et vagues idées émancipa-
trices, ne- désespéraient point de réconcilier l'Eglise avec le

progrès et la civilisation du siècle. Il s'agissait de couper
court à leurs illusions et de répondre à leurs audaces par un
éclatant défi. Montalembert s'étant écrié, aux applaudissements

du congrès de Malines1 : « Je suis pour la liberté de

conscience, dans l'intérêt du catholicisme, sans arrière-
pensée comme sans hésitation, » la réponse ne se fit point
attendre. Dès l'année suivante la chrétienté sut à quoi s'en

tenir sur ce que l'on pensait à Borne d'un pareil langage.
Car il n'y a pas à s'y méprendre : l'encyclique Quanta

cura est un coup droit porté au catholicisme libéral. S'appro-
priant les paroles de Grégoire XVI, Pie IX traite de délire

l'opinion de ceux qui croient que « la liberté de conscience
et des cultes est un droit propre à chaque homme, un droit
qui doit être proclamé et assuré dans toute société bien
constituée. » Le Syllabus, recueil de propositions anathéma-
tisées par le saint-siège, proscrit la liberté sous toutes ses

formes, revendique pour l'Eglise le droit d'user de la force,
invite l'autorité civile à proclamer la religion catholique
seule religion d'Etat, à l'exclusion de tous les autres cultes,
et se termine par la significative condamnation de cette
thèse : « Le pontife romain peut et doit se réconcilier et se

mettre en harmonie avec le progrès, le libéralisme et la
civilisation moderne. »

En voyant Léon XIII faire des avances à la France républicaine,

nombre de gens lui prêtèrent l'intention d'annuler
toute l'œuvre de son prédécesseur. Or Léon XIII n'a point
désavoué le Syllabus, ni ne pouvait le faire2. Ila formellement
condamné le droit nouveau attribuant au peuple la souveraineté.

Le principe de l'intolérance est loin de lui être étranger.
U n'admet la liberté religieuse qu'à titre de pis-aller, préfé-

1 Août 1803.
2 Voir Encyclique Immortale Dei.



106 EMILE LOMBARD

rant, comme cela va de soi, à l'éventualité d'une persécution
dirigée contre ie catholicisme, un état de choses permettant
aux catholiques de pratiquer leur religion sans être
inquiétés. Il demande qu'on distingue la liberté du bien et
celle du mal, celle de la vérité et celle de l'erreur, distinction
parfaitement illusoire, puisque chacun appelle vérité ce qu'il
professe, et erreur ce qu'il ne professe pas.

Mais, — et c'est ce qui a donné le change aux esprits peu
au courant des procédés de la curie romaine, — ce très
intelligent pontife ne s'en est pas tenu à la politique des coups
d'anatheme. Il a entrepris de réaliser la seconde partie du

programme catholique, la partie positive.
L'Eglise ne pouvait mieux faire, pour reconquérir un peu

de son ancienne prépondérance dans les conseils des peuples,
que de se vouer à résoudre la question sociale. C'est ce que
comprit Léon XIII. Dès le début de son pontificat, on le vit
s'approprier et sanctionner officiellement les thèses du
socialisme catholique, parti dont la fondation remonte à

Mgr Ketteler, évêque de Mayence, et qui était déjà puissant
à cette époque, surtout en Allemagne.

Une de ses premières mesures fut de remettre en honneur
l'enseignement de Thomas d'Aquin. L'encyclique JEterni
Patris recommande au clergé de s'inspirer des idées sociales
de ce docteur. Puis, il consacra à la question ouvrière la
mémorable encyclique Rerum novarum. L'idée qui s'en dégage
est celle d'une organisation internationale du travail, sous le
haut patronage du saint-siège. Léon XIII a eu la vision
d'une fédération sociale universelle, dont Rome serait le

centre, l'âme et le foyer. On n'a, pour s'en convaincre, qu'à
consulter les écrivains catholiques qui, avec l'assentiment
du Vatican, se sont donné pour tâche de commenter à

l'usage du grand public ce qu'ils appellent « la charte des

temps nouveaux. »

Ainsi la politique papale s'est épanouie en une sociologie.
On comprend dès lors pourquoi Léon XIII a tenu à séparer
sa cause de celle des partisans quand même de l'ancien
régime, en déclarant avec toute la netteté désirable que « la



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 107

souveraineté n'est en soi liée à aucune forme de gouvernement.

» Il fallait que dans les Etats administrés démocratiquement,

les catholiques pussent, sans être confondus avec
les fidèles de la monarchie, se mettre en relation avec le peuple

en vue de la réalisation du plan pontifical.
En briguant la faveur du quatrième état, de cette multitude

infinie des prolétaires en qui réside la force de l'avenir,
les ultramontains modernes n'ont qu'un but : le triomphe de

la papauté. Tout le reste à leurs yeux n'est que moyen '. Au
reste, à leur point de vue, cette assertion ne saurait être

prise en mauvaise part. En vertu de l'axiome: Hors de

l'Eglise, point de salut, ils ne peuvent pas ne pas voir, dans
la domination universelle de l'Eglise, le bien suprême
auquel on doit tendre avant tout et à tout prix.

C'est à cette fin que la papauté a constamment cherché à

se subordonner les souverainetés temporelles. En ce sens on

peut dire que sa politique n'a jamais changé et ne changera
jamais. Mais le catholicisme est doué d'une plasticité
merveilleuse, qui lui permet de s'adapter à toutes les contingences

de temps et de lieu. Au lendemain de la Révolution,
alors que le sol de l'Europe était encore frémissant de la

secousse qui avait ébranlé toutes les autorités établies, on

conçoit que les cléricaux et les royalistes aient fait cause

commune, dans l'espoir de consolider, en les appuyant sulle

même fondement théocratique, l'édifice monarchique et
l'édifice sacerdotal. Depuis, les circonstances se sont modifiées.

Une société existe, se développe et se gouverne sur la
base du suffrage universel. L'Eglise est bien trop sage pour
s'insurger contre cet état de choses. Elle est assez habile pour
savoir en tirer parti. Ce qui lui importe, c'est que le droit,
principe constitutif et générateur de l'Etat, soit considéré,
non pas comme émanant de l'individu, mais comme ayant
sa source en dehors de l'individu, dans une institution
surnaturelle; c'est, pour parler franc, que les gouvernements
temporels reconnaissent en l'autorité du pape celle d'où pro-

1 Voir Le socialisme contemporain, par E. de Laveleye, p. 166.



108 EMILE LOMBARD

cède la leur. Or, cette condition serait remplie dans une
fédération d'Etats constitués selon la forme démocratique,
mais pourvus d'une organisation corporative réfrénant les
initiatives individuelles, et tacitement soumis à l'influence
cléricale. C'est ainsi que les modernes disciples de de Maistre
se représentent la théocratie de l'avenir.

Aujourd'hui, s'écrient-ils, que les rivalités nationales
cèdent le pas aux conflits sociaux, qui ne connaissent pas de

frontières, le moment n'est-il pas venu d'appliquer, au mal

universel, le remède universel, c'est-à-dire catholique? Pour
apaiser les luttes de classes, pour concilier les intérêts en

présence, la nécessité d'un arbitrage ne se fait-elle pas sentir,
plus vivement encore que du temps où il s'agissait d'arrêter
l'effusion du sang provoquée par les discordes princières? Et
ne faut-il pas, pour que les intéressés puissent sans méfiance
se soumettre à cette médiation, que le désintéressement du
Médiateur soit surnaturellement garanti? Maintenant que le

pape a été reconnu infaillible par l'Eglise, maintenant que
l'exercice de sa divine prérogative n'est plus gêné par aucune
attache temporelle, c'est à lui qu'incombe la tâche magnifique

de réorganiser le monde selon les préceptes de l'éternelle

équité.
Dans le onzième entretien des Soirées de Saint-Pétersbourg

sont développées diverses considérations sur l'avenir social
du christianisme. De Maistre parle d'une « grande unité vers
laquelle le monde marche à grands pas, » d'une synthèse
future entre la religion et la science, voire même d'une
extraordinaire rénovation religieuse, d'une nouvelle et troisième
révélation. Un certain vague règne dans ces prophéties, qui
ont pu être interprétées de bien des manières différentes.
Dans le fameux passage sur l'homme de génie appelé à mettre
fin au dix-huitième siècle1, Eugène Rodrigues vit la désignation

du saint-simonisme. Et chose curieuse, M. George Goyau
semble jusqu'à un certain point lui donner raison. U attribue
à l'école saint-simonienne l'honneur d'avoir, malgré ses bizar-

i Vol. II, p. 237.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 109

reries et ses égarements, servi la cause de l'Eglise en discréditant

l'individualisme révolutionnaire1. Louis Binaut,
s'appuyant sur ce que le sénateur, dans le même entretien,
réclame une interprétation mystique des textes de la Bible
dont la lettre choque la raison humaine, prête à de Maistre
des aspirations vers une sorte de rationalisme transcendantal

qui réconcilierait toutes les religions en en faisant ressortir
le fond commun2. Elle est assez plaisante, cette conversion
posthume de Joseph de Maistre à la philosophie de l'Aufklœ-
rung. Cependant ici encore s'exprime un sentiment juste. On

ne peut nier que le catholicisme, réduit à l'affirmation de

l'infaillibilité papale, n'apparaisse comme une simplification
propre à séduire les esprits qui, dans la religion, s'achoppent
aux difficultés et aux divergences de détail.

Mais l'énigme prophétique qui clôt les Soirées de Saint-
Pétersbourg trouverait sa solution la plus naturelle et la plus
satisfaisante dans l'avènement d'un état de choses conforme
au rêve de Léon XIII. De Maistre, s'il revenait au monde,
verrait, dans les mesures prises par le saint-siège en vue de

sceller l'union de l'Eglise et de la démocratie ouvrière, les

prémices de l'âge d'or annoncé par lui. Il croirait assister
à ce a rajeunissement extraordinaire du christianisme, » à la

genèse de cette société nouvelle où toutes les ressources de

la science pourront être mises au service de la foi3.

CONCLUSION

De Maistre, a dit Sainte-Beuve, « est fait pour l'adversaire
intelligent et sincère : il le provoque, il le redresse. »

Est-ce avec intelligence et sincérité que nous avons étudié
l'œuvre du grand théoricien de l'ultramontanisme? Nous

osons croire que, de ces deux mérites, on nous accordera au

1 Voir dans son livre Autour du catholicisme social, le chapitre intitulé: L'école

saint-simonienne, ses doctrines antirévolutionnaires et ses appels à l'Eglise
(p. 173 et suiv.).

2 Voir Revue, des Deux Mondes, 1er décembre 1858 et 1er février 1861.
3 Voir dans la Revue de Paris du 15 février 1896 le suggestif article de M. E.

Spüller: La politique de Léon XIII a-t-elle échoué?



110 EMILE LOMBARD

moins le second. Quoi qu'il en soit, l'impression qui nous
reste des heures passées en compagnie de cet écrivain dont
le nom domine toute l'histoire du catholicisme au dix-neuvième

siècle, et pour lequel nous éprouvons beaucoup plus
d'admiration que de sympathie, est bien celle d'un redressement,

— brutal, mais salutaire. De Maistre, grâce à sa logique,
rend à ses contradicteurs protestants le service de les obliger
à aborder de front la question de principe, au lieu de se

perdre en des discussions d'importance secondaire.
On ne saurait trop le répéter : en se conformant aux théories

de de Maistre, l'Eglise romaine n'a fait que se montrer
conséquente avec elle-même. Désormais c'est à prendre ou à

laisser : il faut être ultramontain, ou renoncer à se dire catholique.

Les pieux et sympathiques champions du catholicisme
libéral ont méconnu cette grande vérité. De là l'échec de leur
tentative. Us se sont élevés avec force contre la déification du

pape, contre les scandaleuses extravagances de la mariolâtrie,
contre la prépondérance de plus en plus marquée de
l'élément jésuitique clans l'Eglise. Mais les faits sont les faits.
L'institution catholique, étant de sa nature une restauration
du paganisme, devait fatalement aboutir à dépouiller la
religion du Christ de son caractère spécifique, qui est d'être la

religion de l'esprit. C'est en vain qu'aujourd'hui les améri-
canistes, enfants d'une civilisation neuve et forte, prêchent à

leur tour la réforme de l'Eglise par la science et la liberté.
Le pape, personnellement, leur est sympathique. Il use en
les condamnant de précautions telles qu'ils peuvent encore
ne pas se sentir visés par sa condamnation. Mais tôt ou tard
ils devront opter entre la cause de Borne et celle de l'humanité

nouvelle, fille du protestantisme, dont le mot d'ordre est :

autonomie, libre affirmation du moi dans tous les domaines
de la pensée et de l'action.

Le romanisme, en ce qui concerne son organisation
intérieure, n'est plus susceptible d'évolution ni de progrès. Mais

extérieurement il agit dans le monde comme une formidable
puissance d'oppression. Certains protestants ont pu naguère
être séduits par les prestigieuses théories du socialisme



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 111

catholique, telles qu'elles étaient présentées par les admirateurs

de Léon XIII. Mais des événements récents, sur lesquels
nous n'avons pas à revenir, ont montré ce qu'il en est, dans
la pratique, de cette prétendue adaptation du catholicisme
aux exigences de l'esprit moderne. En fait, l'ingérence
directe ou indirecte du clergé dans les affaires politiques met
en danger permanent l'indépendance des peuples. Pour peu
qu'une nation ait subi l'influence des Jésuites, elle devient
incapable de se gouverner elle-même, quelque démocratique
que soit la forme de ses institutions; elle perd la faculté de

contrôler les actes de ceux qui détiennent le pouvoir ; elle

apprend à s'incliner sans examen devant la raison d'Etat, qui
sert à couvrir les pires injustices; inconsciemment elle prend
pour règle cette maxime chère à de Maistre et à son école :

kl faut obéir à l'autorité, quand bien même elle a tort. La

parole fameuse de Gambetta sur le cléricalisme restera
longtemps encore le mot de la situation.

Vraie au point de vue politique, elle ne l'est pas moins au

point de vue religieux. Pour nous aussi, héritiers de la

Réforme, qui voulons être libres, dans ie sens profond et

évangélique du terme, sachant bien qu'en dehors de cette

liberté, il ne peut y avoir d'unité ni de solidarité réelle; pour
nous aussi l'esprit clérical est et sera toujours l'Ennemi.

Le temps des illusions est passé. II n'est plus permis
d'espérer un rapprochement quelconque entre les deux
tendances qui divisent la chrétienté. Aujourd'hui leur antagonisme,

devenu irréductible, se retrouve au fond de tous les

problèmes moraux, sociaux ou économiques d'où dépend
l'avenir du monde civilisé. La question qui prime toutes les

autres est de savoir, des deux principes en lutte, lequel
l'emportera. A nous de nous en souvenir, et d'agir en

conséquence. Par là nous n'entendons pas, est-il besoin de le dire?

qu'il faille, pour combattre le catholicisme, lui emprunter
ses procédés, sa tactique et son intolérance. Non, il s'agit

pour nous de garder précieusement ce que nous avons reçu
de nos pères: l'Evangile et la liberté. Mais que dis-je? Ce

n'est pas assez de veiller sur les biens qu'ils nous ont acquis



113 EMILE LOMBARD

au prix de leur sang. Notre devoir est de continuer leur
œuvre en nous appliquant à spiritualise!', à christianiser de

plus en plus le protestantisme. L'esprit sectaire, qui prétend,
dans le cadre étroit d'une formule dogmatique, enfermer
l'éternelle vérité; le fanatisme ecclésiastique, qui sacrifie à

l'avantage d'une communauté particulière les intérêts du

royaume de Dieu; l'immobilisme religieux, qui s'attache à la
routine des pratiques surannées et à la lettre des symboles
vieillis : tous ces restes d'un passé de servitude, travaillons
sans cesse à nous en affranchir, pour le plus grand bien de

nos églises, où ils sont une cause de faiblesse, de trouble et de

division. Il y aurait lieu d'être reconnaissants à de Maistre
et à ses pareils, si leur exemple, en nous détournant pour
jamais de la religion d'autorité, nous apprenait à être
jusqu'au bout fidèles à notre idéal. Soyons conséquents avec
nous-mêmes : là est pour nous le secret de la victoire.

Erratum. Dans notre premier article, livraison de septembre 1900, page 388,

ligne 22, au lieu de : assoupissement, lire : assouplissement.

..AUSANNE.-IMP. GEORGES BRIDEL & CIE


	Joseph de Maistre théoricien de l'ultramontanisme. Partie 3, De Maistre et la théologie du catholicisme

