Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 1

Artikel: Joseph de Maistre théoricien de l'ultramontanisme. Partie 3, De Maistre
et la théologie du catholicisme

Autor: Lombard, Emile

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379701

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME '

PAR

EMILE LOMBARD

CHAPITRE TROISIEME
De Maistre et la théologie du catholicisme.

« 8’1l m’était permis d’établir des degrés d’importance
parmi les choses d’origine divine, écrivait de Maistre a4 une
dame russe, je placerais la hiérarchie avant le dogme, tant
elle est indispensable au maintien de la foi2.»

En effet, un ultramontain est nécessairement plus indiffé-
rent au fond de I’enseignement ecclésiastique qu’aux formes
qui le garantissent infaillible. En proclamant Pinfaillibilité
personnelle du pape parlant ex cathedra, U'Eglise n’a pas
formulé un dogme, si 'on entend par la une définition por-
tant sur le contenu de la foi. La constitution qu’elle s’est
donnée a ceci de particulier, qu’elle suppose nulle la valeur
intrinséque des divers articles dont se compose le Credo.
Cest de l'autorité du pape que dépend désormais et procéde
celle du symbole. Comme la foi en 'omnipotence spirituelle
du successeur de saint Pierre embrasse toutes les croyances
nécessaires au salut, nul besoin n’est, du moment que 'on a
confessé cette vérité capitale, de se montrer tres scrupuleux
sur les détails de la doctrine. De Maistre, comme nous 'avons -
vu, jugeait plus contraire & l'orthodoxie d’attaquer la mé-

1 Voir les livraisons de septembre et de novembre 1900.
2 T. VIII des OEuvres, p. 142.



74 EMILE LOMBARD

moire d’'un pape que de 'excuser d’avoir souscrit au mono-
thélisme.

Ce qu’il y a de proprement dogmatique dans son ceuvre ne
se comprend, n’a de raison d’étre qu’a titre d’application et
de confirmation de sa théorie du gouvernement pontifical. La
notion d’'une Eglise indéfectible incarnée dans une personne
humaine nous fournit la clef de la philosophie religieuse qui,
aprés s’étre ébauchée dans les Considérations sur la France,
s'organise définitivement dans les Soirées de Saint-Péters-
bourg.

Parmi les multiples problémes de la theéologie, il en est
deux sur lesquels s’est exercée avec prédilection la verve dia-
lectique de notre auteur: le mode de la révélation, et I'action
de la Providence dans le monde. Ces deux questions, trés
étroitement corrélatives de la question d’autorité, étaient
celles qui, durant le dix-huitiéme siécle, avaient donné lieu
aux plus vives polémiques entre le philosophisme et les par-
tisans de I’Eglise. La dogmatique de Joseph de Maistre com-
prend donc deux éléments principaux, qu’il est bon de dis-
tinguer pour la clarté de 'exposition, quoiqu’ils soient inti-
mement unis dans sa pensée: une théorie de la connaissance
et une théodicée!.

I

Théorie de la connaissance.

Entre les diverses hypothéses proposées pour expliquer
lorigine des idées, de Maistre n’hésite pas a choisir celle de
I"innéité.

Dieu, en créant ’homme, lui avait communiqué la vérité
par voie surnaturelle. Il lui avait fait don d’un langage par-
fait, auquel correspondait une philosophie parfaite; car, de
la propriété des termes, résulte nécessairement la justesse
des concepts. Toutes nos connaissances actuelles peuvent se
ramener a quelques données générales dont 'origine ne s’ex-

1 Nous prenons ce mot dans son sens strictement étymologique de {hiéorie de
la justice divine.



JOSEPH DE MAISTRE THREORICIEN DE L’ULTRAMONTANISME 75

plique que par une intervention spéciale de la divinité. Ces
vérités, que nous percevons par intuition, s’imposent & les-
prit comme évidentes. Ou pour mieux dire, elles sont I'esprit,
«elles le constituent ce qu’il est. » « Demander l'origine de
ces idées, c’est demander lorigine de 1'origine, ou l'origine
de l'espritt. »

Il'y a & prendre et & laisser dans cette thése. Veut-on dire
que notre étre spirituel recele quelque chose d’antérieur a
I'expérience sensible? Veut-on, a la formule de Locke : Nihil
est in intellectu quod non prius fuerit in sensu, opposer la ré-
ponse de Leibniz: Nisi ipse intellectus? Dans ce cas on se
borne a nier que de la sensation puisse sortir la connais-
sance. Mais autre chose est de rejeter le sensualisme, autre
chose de vouloir expliquer la provenance de tout ce que nous
savons par une action extérieure de la divinité sur notre es-
prit, action consistant & y imprimer un nombre plus ou moins
grand d’idées toutes faites. Comment concevoir cette com-
munication surnaturelle, cette opération magique dans la-
quelle notre intelligence n’aurait joué qu’'un role absolument
passif? Des connaissances venues du dehors, préexistant en
nous a 'activité consciente de 'esprit, sont de purs fantémes
de I'imagination.

De Maistre embrouille donc singuliérement la question en
alfirmant & la fois, sans voir que ces deux affirmalions sont
contradictoires, l’existence d’un principe pensant, et celle
d’'un ensemble de notions intellectuelles dans l'acquisition
desquelles la pensée n’aurait été pour rien? Il reproche a
Bacon d’avoir méconnu, dans sa théorie de 'induction, que
toute expérience concluante n’est qu'une partie nécessaire
d’un syllogisme interne, dont la majeure est fournie par I'un
ou l'autre des axiomes inhérents & notre constitution men-
tale 3. Le savant, travaillant dans son laboratoire, est effecti-
vement obligé de supposer, sans en avoir la preuve palpable,

\ Examen de la philosophie de Bacon, p. 37 et 39. Cf. Soirées de Saint-Péters-
bourg, vol. 1, p. 248.

2 Yoir A. Sabatier, Esquisse d’une philosophie de la religion, p. 355-856.

3 Examen de la philosophie de Bacon, p. 24.



76 EMILE LOMBARD

que ce qui est vrai des faits qu’il observe, est vrai de tous les
faits du méme ordre. Mais allons plus loin. Toutes les «ma-
ximes originelles, » dont parle de Maistre, ne se raménent-
elles pas, en derniére analyse, & cette fol en la généralisation
des données de Pexpérience, & ce postulat sans lequel il n’y
aurait pas de science possible, et qui n’est autre que le prin-
cipe de raison suffisante? L'ordre existe dans Uunivers. Tout
ce qui est a une cause, une raison. Aussi de Uidentité des ef-
fets, powvons-nous conclure a celle des causes. Dire que sous
toutes nos connaissances se retrouve cette affirmation a priori,
c’est constater simplement que nous possédons la faculté de
raisonner, que nous avons été constitués étres raisonnables.
« Il n’y a pas autre chose d’inné a la raison que la raison
méme. » Voila & quoi doit se restreindre, pour devenir sou-
tenable, la thése de l'innéité 1.

De Maistre, de méme que Bonald, avec lequel il se ren-
contre sur beaucoup de points, commet, dans sa théorie des
idées innées, et du langage inné, — pour lui ces deux ques-
tions n’en font qu'une, — lerreur de croire que Dieu n’est
l'auteur que de ce qu’il crée directement et de toutes piéces.
Tout en reprochant & Rousseau et a ses disciples d’opposer
arbitrairement la volonté divine aux lois de la nature, il ne
laisse pas de raisonner exactement de la méme maniére. Le
sens de 'immanence lui fait defaut. Il ne concoit pas que
Dieu puisse agir dans et par les causes secondes, sans qu’il
soit possible de marquer oli son action commence et ou elle
finit, comme ce serait le cas si Dieu et 'univers étaient deux
puissances extérieures 'une & lautre et s’excluant I'une
Pautre.

Au reste, si de Maistre défend avec tant d’ardeur la théorie
que nous venons de critiquer, c’est que, dans ce débat, le
principe d’autorité est en jeu. Il n’expose pas, qu’on se le
dise bien, une opinion scientifique; il plaide une cause. Af-
firmer que toutes nos connaissances sont de provenance sur-
naturelle, c’est une maniere de dire que dés la création, une

* Voir A. Fouillée, Histoire de la philosophle, p. 308.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 77

tradition infaillible s’est formée, dont la garde a été commise
au sacerdoce. De Maistre ne pouvait rien imaginer de mieux,
pour rehausser 'autorité du dogme romain, que de lui assi-
gner une origine contemporaine de celle du monde.

Par le fait qu’il 1égalise la religion, le catholicisme tend &
y faire prédominer I'élément intellectuel. Cela se concoit. On
n’impose pas un sentiment; mais on peut imposer une doc-
trine. Aussi la théologie ultramontaine n’a-t-elle rien de mys-
tique. De Maistre est rationaliste & sa maniére. Il n’y a pas
pour lui deux ordres de vérités, les unes accessibles a l'es-
prit, les autres sensibles au cceur. Il entend bien que I'indi-
vidu reconnaisse, en présence de ce qu'enseigne 1'’Eglise,
Pimpuissance de ses facultés rationnelles, « Au lieu, dit-il,
de nous efforcer de pénétrer les mysteres de la religion, il
faut subordonner & la religion toutes nos connaissances. »
Mais est-il besoin de faire remarquer que des vérités exigeant
la soumission de l'intelligence ne peuvent étre elles-mémes
que d’essence intellectuelle?

Le contenu de la religion consistant, selon de Maistre, en
un systéme de dogmes revétus du sceau divin, il n’a qu’a
projeter cette notion dans le passé pour aboutir & sa théorie
d’une révélation primitive, & la fois métaphysique et reli-
gieuse. De 14 a lidée d’une caste instituée dépositaire de
cette révélation, la transition lui est facile. Nous allons voir
sa pensée revenir mathématiquement & son point de départ,
apres avoir, comme de coutume, décrit un cercle parfait.

Comment les pures lumiéres accordées & nos ancétres ont-
elles perdu leur éclat originel? De Maistre met cette altéra-
tion de l'intelligence humaine en rapport avec la chute. «Si
I’homme est sujet & I'ignorance et au mal, dit-il, ce ne peut
étre qu’en vertu d’une dégradation accidentelle qui ne sau-
rait étre que la suite d’un crime?. » Cependant il semble ad-
mettre que « ’ére de 'intuition » n’a pas pris {in avec ’age
d’or. « Les chéitiments, lisons-nous plus loin, sont toujours
proportionnés aux connaissances du coupable; de maniére

1 Pour cette citation et les suivantes, voir Soirées de Saint-Pétersbourg, vol. I,
p. 66, 71-72.



78 EMILE LOMBARD

que le déluge suppose des crimes inouis, el que ces crimes
supposent des connaissances infiniment au-dessus de celles
que nous possédons. » Ainsi donc '’humanité a pu étre pen-
dant un certain temps a la fois criminelle et savante. « Apres
la grande catastrophe, continue-t-il, ces connaissances, déga-
gées du mal qui les avait rendues si funestes, surveécurent
dans la famille juste a la destruction du genre humain. » Et
il ne doute pas que dans la période qui suivit le déluge, les
hommes n’aient longtemps conservé la précieuse faculté de
«voir les effets dans les causes. » Donc, abhstraction faite des
détails, qui restent peu clairs, voici comment peut se résu-
mer sa pensée sur la question qui nous occupe : le premier
péché eut pour conséquence de priver notre race de la con-
templation ineffable appelée «vision béatifique. » Mais cette
transgression fut suivie d’un grand nombre d’autres, aux-
quelles correspondirent autant de deégradations successives
de ’esprit humain. De telle sorte que l'erreur et le mal sont
de provenance identique.

Des lors, si la tradition de la vérité, — pour de Maistre, ne
'oublions pas, la vérité religieuse se confond avec la vérité
métaphysique, — si cette tradition, disons-nous, quoique
notablement altérée, s’est cependant maintenue d’dge en age
au sein de I'humanité, c’est grace a4 la sagesse divine qui y a
pourvu, en particulier par l'institution du sacerdoce.

I’ceuvre révélatrice de Dieu dans le monde antique se
manifeste avant tout par 1'élection d’Israél. « La religion
chrétienne se noue a un autre ordre de choses, & une reli-
gion typique qui ’'a précédée. [’une ne peut étre vraie sans
que Pautre le soit; 'une se vante de promettre ce que 'autre
se vante de tenir; en sorte que celle-ci, par un enchainement
qui est un fait visible, remonte & 'origine du monde!. » Mais
en dehors méme de I’hébraisme, de grandes vérités se sont
conserveées, qui sont le patrimoine commun de tous les peu-
ples. De Maistre n’est pas embarrassé pour trouver, chez tous,
les linéaments de la doctrine catholique. 11 affirme que le

1 Considérations sur la France, p. 62.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L’'ULTRAMONTANISME 79

dogme de la Trinité, entre autres, appartient aux traditions
universelles1. Et il y a dans cette assertion une partde vérite,
puisque les formules ecclésiastiques se sont élaborées sous
Pinfluence de la philosophie grecque, qui s’était approprié
des éléments provenant des plus anciennes croyances méta-
physiques de ’Orient. A I'exemple des Péres et des conciles,
il invoque I'autorité d’Aristote et de Platon presque en méme
ligne que celle des écrivains sacrés. Ces grands penseurs lui
apparaissent comme des flambeaux en qui s’est concentrée
loute la lwmiére éparse dans le paganisme antique. Il veut
voir en eux des précurseurs de Jésus-Christ. « La philo-
sophie de Platon, dit-il, est la préface humaine de ’Evan-
gile. »

[’Evangile, selon lui, ¢’est encore une connaissance sur-
naturelle, venant épurer et enrichir la révélation antérieure.
« Quelle vérité, s’écrie-t-il, ne se trouve pas dans le paganis-
me? » Jésus-Christ semble ainsi n’avoir rien apporté au
monde de spécifiquement nouveau. Son role, comme révéla-
teur, s’est borné & fonder une société, héritiére du sacerdoce
mosaique, a laquelle il a remis le soin et conféré le privilége
de garder intacte la saine doctrine et de l'enseigner aux
hommes. Toutefois qu’on s’entende: il ne s’agit pas d’un
code écrit et immuable. Le dogme ecclésiastique, implicite-
ment contenu dans enseignement de Jésus et des apotres,
en est sorti par voie d’épanouissement graduel. I’Eglise ne
s’est mise a4 formuler officiellement sa foi qu’afin d’affermir
son unité menacée par 'hérésie2. Dans le cours des siécles
certaines vérités sont venues au jour, qui, sans doute, étaient
en germe dans la croyance des 4ges antérieurs, mais n’a-
vaienl jamais ¢été 'objet de définitions explicites. En ce sens
on peut dire que le dogme évolue. De Maistre n’emploie pas
ce terme; mais il répond tres exactement & sa pensée3.

Cette théorie de I’élaboration progressive du symbole se

1 Soirées de Saint-Pélersbourg, vol. I, p. 218.

2 Fssai sur le principe générateur des constitutions politiques el des autres
institutions humaines, §§ XV et XVIL

3 « ... Tout ce qui vit dans 'univers, change, suivant les circonstances, en tout



80 EMILE LOMBARD

trouve déja chez saint Vincent de Lérins. Les catholiques
modernes l'ont reprise et complétée. Elle leur fournit le
moyen d’esquiver le reproche d’immobilisme qu’ils s’enten-
dent si souvent adresser, et, en méme temps, de justifier
Pintroduction d’articles nouveaux dans le Credo de I'Eglise.
Mais une question se pose: s’il est vrai que le catholicisme,
en tant que systéeme de croyance, est soumis a la loi du pro-
gres, quel est le facteur qui préside a cette évolution doctri-
nale? Le dogme se développe-t-il spontanément, & mesure
que s’enrichit el se perfectionne la vie religieuse des indi-
vidus et des peuples? Non : car dans ce cas, a quoi serviraient
les définitions officielles? Si le Pape se borne & enregistrer
les décisions qui se sont imposées d’elles-mémes 4 la con-
science chrétienne collective, on ne voit plus I'utilité de son
intervention.

Cette opinion hétérodoxe n’est pas celle de de Maistre.
D’apres lui, c’est & I'autorité sacerdotale qu’incombe la tache
d’'inspirer, de diriger, de rectifier le développement du
dogme. D’ou il résulte que ce développement ne fait que
suivre, d’étape en étape, celui de la hiérarchie, et doit abou-
tir, par une logique fatale, & subordonner complétement la
pensée de 'Eglise & celle du Pape.

11

Théodicée.

La théorie de la connaissance religieuse que nous avons
extraite de ’ceuvre de Joseph de Maistre pourrait avoir pour
titre: Le pape dépositaire de la Révélation. Sa théodicée tout
entiere gravite autour de cette idée: Le pape médiateur de la
Rédemption. — Voici ce que nous apprennent, & cet égard,
les Soirées de Saint-Pétersbourg :

E’homme a péché. La faute d’Adam nous a tous rendus
coupables. Il faut donc que Dieu se venge: sa justice I'exige.
Le genre humain ne peut rentrer en grice auprés du Créateur

ce qui me tient point aux essences.... L’immobilité absolue n’appartient qu’a la
mort. » (Du pape, p. 456).



JOSEPH DE MAISTRE THEORIGIEN DE L'ULTRAMONTANISME 81

qu’une fois ses crimes expiés. De 14, anathéme qui peése sur
notre race. Les forfaits individuels réclament un chatiment
immédiat et extraordinaire. C’est pourquoi Dieu a fait du
bourreau le premier ministre du souverain. Mais le péché
originel, dont toute 4&me d’homme est entachée, a pour con-
séquence 'universalité de la souffrance et de la mort. L’es-
péce humaine est vouée dans son ensemble & une destruc-
tion fratricide. L’histoire de tous les temps offre le spectacle
d’une longue suite de carnages. Et ce n’est pas assez de ces
luttes ot le sang de I'’homme est versé par I’homme. De gran-
des calamités collectives, cataclysmes, famines, épidémies,
viennent périodiquement fondre sur notre race et la décimer,
sans parler des maux divers qui sont le lol des individus.
Pourquoi sommes-nous assujettis a4 cette extermination, &
ces douleurs sans nombre ? « Parce que nous le méritons. »
Ainsi répond le catéchisme & ceite éternelle et anxieuse in-
terrogation de la raison. Du sang, des larmes, il en faut pour
apaiser le courroux céleste, perpétuellement allumé contre
une engeance rebelle. On objecte que les justes souffrent au-
tant que le commun des mortels. Il suffirait, pour écarter
cette objection, de répondre que si les justes souffrent, ce
n’est pas comme tels, c¢’est en tant qu’hommes. Mais en réa-
lité leur part d’afflictions est loin d’étre égale a celle des pé-
cheurs. Il est des maux qui sont épargnés & la vertu. Il ne
faut d’ailleurs pas oublier qu’ici-bas on ne peut parler
de justice qu'au sens relatif, puisque tous nous participons
a la coulpe originelle. Et enfin, si la vindicte divine semble
marquer une certaine prédilection pour les victimes pures,
c’est qu’il est dans l'ordre que I'innocent paie pour le cou-
pable. Le juste — toujours au sens relatif — peut méme s’im-
poser des souffrances volontaires qui ne satisfont pas seule-
ment pour lui, mais pour le méchant par voie de réversi-
bilité. Il peut aussi, par son intercession, contribuer &
suspendre, ou du moins a tempérer les arréts dont Jéhovah
menace la postérité d’Adam. Tous les hommes étant soli-
daires, le superflu des uns sert & combler le déficit des autres.
Et ainsi, sous la haute juridiction de I’Eglise, s’organise un
THEOL. ET pHIL. [901 6



32 EMILE LOMBARD

fécond systéme de mutualité spirituelle, grace auquel peut
s’accomplir I’ceuvre du rachat commun.

Toute cette théorie, on le voit, est d'une simplicité sédui-
sante qui n’appartient qu’aux mathématiques, — et a la
théologie quand elle est écrite par un ultramontain. Malheu-
reusement, en ces matieres, simplicité est souvent synonyme
de superficialité. Pour nous mettre en état d’apprécier ce
systeme, remontons & la donnée primordiale d’ott il découle.

D’apres le catholicisme, tout rapport entre Dieu et ’homme
est conditionné par la médiation de I'Eglise. Or un Dieu qui,
pour se révéler a nous et agir en nous, use exclusivement
d’intermédiaires officiels, est un Dieu extérieur a notre con-
science, un Dieu limité. [’Eglise romaine condamne le
déisme, sans s’apercevoir qu’elle tombe précisément dans la
méme erreur. On sait avec quelle sévérité elle a traité les
Jansénistes. De Maistre, renchérissant sur cet anathéme, ne
perd pas une occasion d’injurier « l'odieuse secte » dont
Pascal faisait partie. Il va méme jusqu’a traiter de « femelles »
les religieuses de Port-Royval. Outrager ainsi la mémoire de
pauvres femmes dévotes et douces n’est pas extrémement
chevaleresque; on sattendrait & mieux de la part d’un
gentilhomme chrétien. Mais cette épithéte grossiere donne
la mesure de la fureur ot peut entrer un éleve des Jésuites,
a la seule évocation du fantome janséniste. Une fois lancé
sur ce chapitre, de Maistre ne savait plus ce qu’il écrivait.
Et I'on peut bien dire qu’a ces moments il était possedé de
Pesprit de 'Eglise; car PEglise n’a eu de repos que lorsque
Port-Royal a élé rasé.

Pourquoi, en définitive, en voulait-elle tant aux pieux soli-
taires? Elle les accusait de ruiner la morale en niant la
liberté. Mais au fond de cette antipathie il y avait le senti-
ment treés juste du danger que fait courir au catholicisme
toute théologie mettant I'accent sur I'absolue souveraineté
de Dieu. Concevoir Dieu non plus comme une grandeur tout
objective se manifestant dans une institution visible, wmais
comme la volonté immanente dont nous sentons en nous la
présence et & laquelle nous devons toute force, toute liberté



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 83

et toute vie, c’est saper par la base I'édifice catholique. Mal-
gré Pexcommunication dont I'Eglise a frappé les Pélagiens,
elle est et demeure incurablement pélagienne. A quoi s’ap-
pliquent les Jésuites, sinon & ménager d’ingénieux accom-
modements, grice auxquels la souveraineté divine et la vo-
lonté humaine puissent se mettre d’accord tout en ne cédant
rien de leurs droits respectifs!?

Deux puissances qui se limitent 'une autre, mais sont a
meéme de se lier par un contrat de coopération, voila com-
ment de Maistre se représente la divinité et 'humanité. De
la dérive toute sa théodicée, partant toute sa morale.

La premiére conséquence de cetle immixtion de la juris-
prudence dans la religion, c’est que la notion de justice de-
vient toute rétributive. Dieu est juste, selon lui, a la maniére
d’un maitre prét & rémunérer le mérite, mais soucieux avant
tout de maintenir ses droits et d’obtenir des dommages-inté-
réts chaque fois qu’on lui fait tort. Il est continuellement
question, dans les Soirées, de paiements, de satisfactions, de
vengeances. On se fatigue & y voir sans cesse comparer Dieu
a4 un prince que ses sujets ont offensé. Le nom de Pere, que
lui donne I’Evangile, ne lui convient-il pas infiniment mieux?
De Maistre mentionne cette épithéte et la trouve fort belle.
Mais il s’exprime constamment comme s’il ne la prenait pas
au sérieux.

En intitulant les Soirées de Saint-Pétersboury: « Entretiens
sur le gouvernement temporel de la Providence, » l'auteur
semble réserver l'existence d’une sphére ot l'action de Dieu
s’exerce spirituellement. Mais 1l suffit de parcourir I'ouvrage
pour g’apercevoir que si ces brillantes causeries roulent en
grande partie sur le sort des justes et des méchants dans
I’économie présente, elles n’en sont pas moins censées don-
ner la solution totale du probléme de la Rédemption. Dot il
appert qu’aux. yeux du Comte, du Sénateur, et de leur docile
ami le Chevalier, le plan de Dieu & I'égard de I’humanité se

1 Voir Sainte-Beuve: Port-Royal, T. 11, ch. XIV. Voir surtout ’admirable article
de M. Auguste Sabatier: Port-Royal et le protestantisme. (Revue chrétienne
du 1er aont 1897.)



84 EMILE LOMBARD

réduit & un systéme ingénieux de punitions et de récom-
penses.

Quoi de plus insuffisant, d’abord, que cette explication du
mal physique par la nécessité ou Dieu se trouve, quand nous
Pavons offensé, de se venger en prélevant sur nous une taxe
de souffrance ?

Sans doute il y a un rapport, et un rapport étroit, entre le
péché et les maux qu’endure notre race; sans doute il est
juste en un sens de dire que Dieu punit le mal. Mais les chéa-
timents qu’il nous inflige n’ont rien de commun avec la ven-
geance ; ils en différent en ce qu’ils sont un moyen et non
pas un but. La douleur, qui du reste parait avoir régné dans
le monde organique bien avant I’apparition de ’homme, joue
dans le progrés moral de Phumanité un role prépondérant.
Elle a pour effet d’amener la créature & la conscience de son
imperfection. C’est a ce titre qu’il faut la faire entrer dans le
dessein de Dieu & notre égard. Celui-l4 seul est & méme de
comprendre le pourquoi de ses afflictions qui, renouvelant
I'expérience du Maitre, « a appris 'obéissance par les choses
qu’il a souffertes. »

La wvaleur éducatrice de la souffrance a complétement
échappé & de Maistre. Aussi ne réussit-il pas & fournir une
réponse satisfaisante & la question tragique que la raison
pose a la foi en présence de la douleur. Toute sa théodicée
gravite autour de Tantithése que la dogmatique tradition-
nelle statue entre la justice et 1a bonté du Créateur. C’est un
théme, assurément, qui préte aux développements oratoires.
Mais ce n’est pas une explication. Le Pere céleste a-t-il be-
soin d’étre payé? Son pardon n’est-il pas gratuit ? Attribuer
a Dieu l'intention de bénir, mais l’obligation de tirer ven-
geance, supposer en outre que peu lui importe sur qui
tombe le chatiment, pourvu qu’il soit proportionné a la
faute, c’est comprometire a la fois sa bonté, sa justice et sa
Toute-Puissance.

De plus, cette théorie a le grave inconvénient d’introduire
dans la morale un eudémonisme qui en est en réalité la né-
gation. S’il faut souffrir de ce coté-ci du tombeau, parce



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 85

qu’ainsi 'on s’évite, & soi-méme et & autrui, de pires peines
dans la vie future, si le but du sacrifice c’est de procurer un
avantage soit & celui qui l'offre, soit & ses semblables en
vertu de la loi de solidarité, Paxe de la vie religieuse se
trouve déplacé. [’obéissance a Dieu, pur moyen de s’assurer
d’avance une place dans le ciel, peut dés lors se réduire & un
minimum que I’Eglise se réserve de fixer; et voila le champ
ouvert a toutes les aberrations de la casuistique, & tous les
essais de conciliation entre deux principes radicalement op-
posés : 'amour de Dieu et I’égoisme.

La méme confusion entre I'ordre juridique et Pordre mo-
ral est cause que de Maistre, malgré toul son genie, n’a pas
compris grand’chose & I'ceuvre rédemptrice de Christ. C’est
dans la coutume antique des sacrifices sanglants qu’il va
chercher l'explication du grand fait chrétien!. Pour lui, Jé-
sus est une victime expiatoire entre beaucoup d’autres, une
victime dont 'immolation a eu pour effet de rendre possible
le rachat de ’humanité, mais non pas de 'opérer une fois
pour toutes, puisque, en souffrant volontairement, en con-
sommant le sacrifice de leur vie, certains hommes ont pu a
leur tour remplir loffice de rédempteurs.

Tei, du reste, comme partout ailleurs, de Maistre nous pa-
rait avoir rendu fidélement la pensée de I'Eglise, encore qu’il
s’écarte parfois de la lettre des documents officiels. I’ortho-
doxie catholique, préoccupée d’assigner un role au sacerdoce
dans 'opération du salut, en vient fatalement & dépouiller
Christ de sa qualité de seul et unique médiateur. Elle affirme,
il est vrai, avec insistance, que nous devons & Christ, et seu-
lement a lui, d’échapper & la damnation. Mais cetle assertion
ne tient pas devant cette autre, que le sacrement administré
par I'Eglise est nécessaire pour conférer la grace?. Puis in-
tervient la distinction entre peines éternelles et peines tem-
poraires. Celles-la, dit-on, ne regardent que Dieu; mais
celles-ci ressortissent & la juridiction de I'Eglise, qui consent
& nous en lenir quittes moyennant certaines prestations et

1 Eclaircissements sur les sacrifices, T. V des OEuvres.
2 Concile de Trente, Session VII, canon VI



86 EMILE LOMBARD

observances. Comme ce qui importe en tout cela, c’est l'acte
extérieur, sous la réserve de ne pas en annuler effet par
quelque sentiment coupable, il s’ensuit que nous pouvons,
par nos prieres, nos macérations et nos privations volon-
taires, mériter l'acquittement d’autrui aussi bien que le
notre.

De Maistre, en entreprenant la réhabilitation de cette doc-
{rine, a préparé la voie aux écrivains modernes qui, pour
servir la cause du catholicisme, le caractérisent comme une
vaste entreprise de salut collectif. M. Brunetiére célébre la
« fécondité sociale » du dogme de la reversibilité t. M. Goyau
s’applique a4 démontrer que dans ce qu’il appelle « le phéno-
mene de la communion des saints » la pensée contemporaine
trouve de quoi satisfaire 'une de ses aspirations les plus
chéres?2. Et tous deux citent avec complaisance la page clas-
sique de Joseph de Maistre sur les indulgences: « Vous avez
ri mille fois de la sotte balance qu’'Homeére a mise aux maing
de son Jupiter, apparemment pour le rendre ridicule. Le
christianisme nous montre une bien autre balance. D’un coté
tous les crimes, de I'autre toutes les satisfactions : de ce coté
les bonnes ceuvres de tous les hommes, le sang des martyrs,
les sacrifices et les larmes de I'innocence s’accumulant sans
relache pour faire équilibre au mal qui, depuis l'origine des
choses, verse dans 'autre bassin ses flots empoisonnés. »

Ce que nous blamons, nous protestants, dans cette théorie,
ce n'est pas, comme les catholiques affectent de le croire, la
grande part qui y est faite a la solidarité humaine. Pas plus
qu’'eux nous n'ignorons la loi mystérieuse en vertu de laquelle
nos actions, loin de nous appartenir en propre, se répercu-
tent & 'infini parmi les étres qui nous environnent et a tra-
vers les générations de nos descendants. Il est, sur ce sujet,
dans les Soirées de Saint-Pétersbourg, des passages que tout
protestant signerait des deux mains, celui-ci en particulier :
« Quel homme sensé pourra songer sans frémir a action dé-
sordonnée qu’il a exercée sur ses semblables, et aux suites

1 La Science ¢t la Religion, p. 81.
2 Autour du catholicisme social, p. 69 et suiv.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 87

possibles de cette funeste influence? Rarement un crime
n’en produit pas un autre. Ou sont ies bornes de la respon-
sabilité? » Mais sous prétexte de tenir compte et de tirer
parti de ce fait incontestable que nous dépendons les uns
des autres, il ne faut pas méconnaitre ’état de dépendance,
non plus relative, mais absolue, ot nous nous trouvons a
I’égard de Dieu.

Attribuer un mérite aux actions humaines, ¢’est supposer
que Dieu a des obligations envers nous. Il ne suffit pas, pour
parer a cette objection, de répondre que tout le prix des ceu-
vres surérogatoires provient de ce qu’elles sont le fruit de la
grice opérant en nous!. Car, du moment que Dieu est 1'au-
teur de tout le bien que nous faisons en sus de notre strict
devoir, pourquoi l'inscrire & notre actif comme méritoire ?
Et on a beau dire que si nous avons droit & une récompense,
c’est en vertu d’une action préalable de Dieu qui nous a ren-
dus capables de la mériter. Toujours est-il gu’ensuite il de-
vient notre obligé, puisque, a telles preslations de notre part,
doivent, de la sienne, correspondre telles faveurs.

(est 14 le vice initial du dogme catholique de la reversibi-
lité; c’est 14 ce qui le rend illusoire et fonciérement immo-
ral. Car tout se réduit deés lors a un ensemble de mesures
ingénieusement combinées pour contraindre Dieu & la misé-
ricorde, tandis que le vrai devoir social du chrétien consiste
a exercer dans la sphére, si humble soit-elle, ot Dieu I'a
placé, une action moralisante. Puisque, en vertu d’une com-
binaison de mystérieuses affinités, la vie de ses semblables se
méle & la sienne, el la sienne a la leur, il demande & Dieu la
force d’influencer dans le sens du bien cette collectivité dont
il est membre, & laquelle il doit tant, el ott régnent encore

! «,.. Quee enim justitia nostra dicitur, quia per eam nobis inherentem justifi-
camur, illa eadem Dei est, quia a D#o nobisinfunditur per Christi meritum (Con-
cile de Trente, sess. VI. cap. XVI, § 59). — Bossuet dit & ce sujet : «... Tout le
prix et la valeur des ceuvres chrétiennes provient de la griice sanctiflante, qui
nous est donnée graluitement au nom de Jésus-Christ.» (Exposition de la doctrine
catholique sur les matiéres de controverse, d’aprés les décrels du Concile de
Trente.)



83 EMILE LOMBARD

tant d’erreurs et de miseres. La solidarité qui unit indissolu-
blement notre sort & celui de la famille humaine, nous pou-
vons, soit la subir comme un gage de commune perdition,
soit la mettre & profit comme un moyen de régénération com-
mune. Mais il ne s’agit pas d’'une surabondance de mérites &
utiliser, il s’agit d’une impulsion de vie & transmettre. Cest
la ce que le catholicisme oublie lorsqu’il enseigne que-des
actes dépourvus par eux-mémes de toute portée morale peu-
vent accroitre le capital de graces dont 'Eglise dispose el lui
permettre ainsi de racheter un plus grand nombre d’ames.
I’Eglise catholique, nous dit-on, offre le spectacle d’'un mer-
veilleux organisme. Le terme n’est pas juste: c’est méca-
nisme qu’il faut dire. Or un mécanisme fonctionne, mais ne
vit pas. Le fonctionnement compliqué de la discipline ecclé-
siastique n’a rien de commun avec la vie.

De Maistre croit confondre le protestantisme en montrant
« qu’il n’est pas de pére de famille protestant qui n’ait
accordé des indulgences chez lui, qui n’ait pardonné & un
enfant punissable par Uintercession et par les mérites d’un
autre dont il a lieu d’étre content. » Pour une fois qu’il com-
pare Dieu & un pere, c’est grand dommage qu’il s’autorise de
cetle comparaison pour lui attribuer I'imperfection de notre
nature. Car de deux choses 'une : ou bien le devoir du pére
est d’user de sévérité; alors il a tort de se laisser attendrir
par une requéte inconsidérée ; ou bien l'intérét du coupable
exige qu’il lui pardonne : dans ce cas il est facheux que l'in-
tervention d’un tiers soit nécessaire pour avoir raison de son
ressentiment. Il se peut aussi que Penfant rebelle soit amené
au repentir grace a l'intercession de son f[rere et qu’ainsi
celui-ci contribue & lui faire trouver son pardon ; mais dans
ce cas 1l s’agit de tout autre chose que d’une indulgence au
sens catholique du mot.

I’Evangile nous recommande de prier les uns pour les
autres. Entre Dieu et nous, entre nous et nos fréres doit
s’établir une circulation de charité embrassant touie la
famille humaine. Mais que la grice divine soil en quelque
mesure conditionnée par nos mérites, que la priére soil



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 89

comme la monnaie courante au moyen de laquelle se raché-
tent nos transgressions et celles d’autrui, c’est ce que certai-
nement I’Evangile n’enseigne pas.

(Yest pour les mémes raisons que le protestantisme a rejeté
la doctrine du purgatoire. De Maistre se moque agréable-
ment des gens qui ne veulent pas en entendre parler, mais
admettent cependant une « région intermediaire » ot sont
retenues les ames en attendant d’entrer au ciel. Ce qui
répugne a la conscience protestante, ce n’est pas la possibi-
lité d’un progreés s’accomplissant dans 'autre vie. Cest la
prétention qu’affiche ’'Eglise d’étendre sa juridiction dans la
région obscure ou cette évolution se poursuit ; c’est la gros-
siéreté des moyens qu’elle préconise pour en faire sortir les
ames qui pourraient y trouver le temps long. Que peuvent,
pour héater le perfectionnement d’un étre habitant 'au-dela,
des messes dites par un prétre moyennant finance? Les
réformateurs ont purement et simplement nié le purgatoire.
Peut-étre ont-ils eu tort. Mais leur négation conserve toute
sa valeur en tant qu’elle porte sur la notion du mérite et
sur les prescriptions ecclésiastiques auxquelles le purgatoire
sert de prétexte. Que si Pame, de Pautre coté du tombeau,
est encore susceptible de développement, comme d’excellents
esprits inclinent & le croire, il n’y a rien la qul ressemble
4 une quarantaine dont on puisse étre relevé au prix de
certaines formalités fixées par 'Eglise.

Nous avons vu comment de Maistre, en légalisant la reli-
gion, l'intellectualise, et comment, de cet intellectualisme,
il revient au légalisme en concluant & la nécessité d'un
pouvoeir garantissant Uintégrité du dogme. La genese de sa
théodicée s’explique par un processus analogue. La notion
catholique de I'Eglise, qui fait de celle-ci un intermédiaire
obligé entre Dieu et I'homme, trouve son application natu-
relle dans une théorie de la rédemption toute juridique et
formaliste, laquelle implique, & son tour, la médiation de
I'Eglise. Professer que nous sommes sauvés par la foi ef par
les ceuvres !, c’est justifier le droit que s’arroge 1'Eglise

t Concile de Trente, sess. VI, cap. XVI, § 58.



90 EMILE LOMBARD

d’administrer le trésor de la miséricorde divine. La foi se
passe de l'intervention du sacerdoce. Mais la pratique des
ceuvres pies suppose qu’il a recu mission de prescrire les
conditions du salut. De Maistre, en faisant ’apologie du péla-
gianisme sous toutes ses formes, travaillait pour le pape,
dont on a vu lautorité grandir dans I'Eglise, & mesure que
s’v affaiblissait le sentiment de la souveraineté de Dieu.

CHAPITRE 1V
De Maistre et la politique du catholicisme.

Aujourd’hui que la question de doctrine s’est définitive-
ment transformée, au sein du catholicisme, en une question
de gouvernement, la théologie ecclésiastique, condamnée a
graviter éternellement dans le méme cercle, ne peut plus
étre qu'un exercice stérile et fastidieux. Mais I’Eglise romaine
est encore en droit d’attendre des succes politiques et sociaux
assez importants pour la dédommager, du moins momenta-
nément, de ce déficit théologique.

Sur ce point encore, de Maistre a prophétisé juste. Tout
ce quil a dit des rapports de la société religieuse avec la
société civile, les catholiques de notre temps ont pris a tache
de le mettre & exécution. Au premier abord, ses théories
politiques semblent n’avoir rien de commun avec ’enseigne-
ment du pape actuel. Mais il suffit d’un peu d’attention pour
s'apercevoir que les écrits laiques de 'un et les lettres pas-
torales de l'autre procédent d’une inspiration fonciérement
identique.

I
Pouvoeir des papes dans le domaine temporel.

Il est dans l'essence du christianisme d’exercer sur tout
ce qui est humain une action régénératrice et vivifiante.
Ainsi se constitue la société idéale qu'on ne peut mieux
désigner que par le terme évangélique de « Royaume de

Dieu. »
Mais admettons pour un instant la conception catholique,



JOSEPH DIt MAISTRE THEORIGIEN DE L’ULTRAMONTANISME 91

d’apres laquelle la religion suppose l'existence d’une classe
d’hommes chargés de mettre les 4mes en communication
avec la divinité. Nous voici aussitot obligés de convenir que
la premiére condition du salut social consiste & soumettre
les peuples et ceux qui les gouvernent & 'autorité du sacer-
doce.

Ainsi le systéme catholique implique la subordination de
IEtat & I'Eglise, ou, pour mieux dire, au pape, qui est tout
dans I'Eglise. C’est le point de vue théocratique dans toute
sa simplicité et dans toute sa rigueur. La religion préside
aux destinées de I'’humanité. Or le pape est souverain dans
Pordre religieux. Donc 'humanité doit obéir au pape. Le
pouvoir temporel sans doute est distinct du spirituel et
s’exerce dans une autre sphére. Mais de méme que Iesprit
est supérieur a la matiere et doit la dominer, de méme la
puissance que possedent les papes est au-dessus de celle qui
appartient aux rois. Le premier devoir des princes est donc
de reconnaitre la suprématie morale du saint-siége et de ne
jamais agir sans son approbation.

Tel est le principe quon retrouve au fond de toutes les
considérations de Joseph de Maistre sur les relations du
sacerdoce et de 'empire. Pour plus de clarté, nous avons
commence par le formuler en peu de mots, en prenant pour
point de départ la notion de I’infaillibilité papale. De Maistre
arrive a la méme conclusion, en suivant la route inverse, en
partant d’'une définition de la nature et des attributs du pou-
voir civil 1.

La souveraineté, selon lui, est de droit divin. Et pour le
moment ne nous inquiétons pas de savoir quelle est & ses
yeux la meilleure forme de gouvernement. Notons ceci seu-
lement qu’il repousse avec énergie les idées de Rousseau sur
Porigine de I’Etat.

Il n’a pas de peine & en montrer la fausseté. Comment les
hommes auraient-ils pu se constituer en société s’ils n’avaient
pas été sociables de nature ? Le seul fait d’échanger des avis

1 Du pape, livre second.



92 EMILE LOMBARD

au lieu de horions suppose chez eux au moins des rudiments
d’organisation collective. Il est impossible de passer du jour
au lendemain, en vertu d’une convention arbitraire, du régne
de I'anarchie a celui de la loi.

Malheureusement son explication & lui ne vaut pas mieux
que celle dont il fait si spirituellement la critique. De ce
qu’il n’y a pas opposition entre ’état de société et I’état de
nature, de ce que Phomme est « nécessairement associé et
gouverné, » il conclut que « sa volonté n’est pour rien dans
I’établissement du gouvernement, » — paralogisme analogue
a celui qu’il commet en niant, sous prétexte que la pensée
est un don de Dieu, le role du sujet pensant dans I'acquisition
des connaissances. Si 'homme est fait pour !'association,
— I’homine, c’est-a-dire tous les hommes, — l'existence de
I’Etat n’a point pour condition la soumission passive du
grand nombre & 'ordre établi, mais bien plutot la participa-
tion, du moins virtuelle, de chaque individu & la chose
publique. L’idée de linstitution divine de la sociélé n’est
point du tout liée & celle d’une prérogative en vertu de
laquelle ce qui intéresse tout le monde ne reléverait que de
la compétence de quelques-uns. Pour en arriver 1a il faut
supposer que dans ’Etal comme dans I'Eglise Dieu confere a
certains hommes le privilege inamissible d’exercer Pautorité
en son nom.

Mais suivons le fil du raisonnement. Tout ce qui est divi-
nement institué doit étre soustrait & l'examen individuel.
Donc la souverainete, qu’elle soit d’ailleurs aux mains d’un
monarque ou d’une assemblée, est toujours en un sens abso-
lue et irresponsable . Toute société suppose un pouvoir qui
décide sans appel. On dit que la résistance est justifiée par
la tyrannie. Mais & quel moment précis un gouvernement
commence-t-il & devenir tyrannique ? Le droit de se pronon-
cer sur ce point délicat ne saurait appartenir qu’a une auto-
rité supérieure a celle du souverain, ce qui constitue une con-
tradiction dans les termes. Aussi la régle de 'obéissance ne
souffre-t-elle pas d’exception.

1 Efude sur la souverainelé, t. I des OEuvres, p. 418,



JOSEPH DE MAISTRE THREORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 93

Cependant un tel régime a des inconvénients. Les souve-
rainetés temporelles, quoique d’institution divine, participent
a 'imperfection des choses humaines. Il suit de 1a que la
volonté de celui ou de ceux qui gouvernent doit étre conte-
nue en de certaines limites. Fixer ces limites n’est pas l'affaire
du peuple, nous venons de voir pour quelles raisons. Il faut
donc qu’il y ait au-dessus des puissances terrestres elles-
meémes un tribunal ayant la compétence de les juger souve-
rainement. Ainsi se fonde le droit d’intervention du pape
dans le temporel des princes. D’ailleurs que ceux-ci se ras-
surent. Le fait que leurs actions sont soumises & ce controle
ne saurait nuire en rien & leur prestige. Dire qu’'un souve-
rain ne reléve que du tribunal de saint Pierre, c’est déclarer
divine la dignité dont il est investi.

Dans I’économie idéale que décrit de Maistre, les papes
exercent donc un double magistére temporel: ils régissent
directement 'Etat qui leur appartient en propre, et indirecte-
ment, en vertu de leur suprématie spirituelle, les autres états
de la chrétienté.

Il faut, selon de Maistre, se garder de confondre ces deux
pouvoirs, que les pontifes romains, méme & 'apogée de leur
puissance, ont toujours su séparer. Jamais ils n’ont abusé de
I’autorité que la religion leur attribuait sur les ames pour
agrandir le patrimoine de saint Pierre. Par le désintéresse-
ment de leur politique, ils se sont distingués de tous les
autres souverains de ’Europe. Cela doit étre entendu d’une
maniere générale. De Maistre consent bien a reconnaitre que
tel ou tel pape n’a pas fait mieux, comme chef d’Etat, que
les princes ses collégues. Mais ces exceptions, selon lui, ne
tirent pas & conséquence. En tout cas il entend laver la
papauté du reproche d’avoir provoqué la guerre pour
accroitre ses possessions territoriales. Jules II, il I'avoue, fut
un pontife trop guerrier. Mais fallait-il laisser les Vénitiens
jouir des terres qu’ils retenaient contre toute justice? Et
lorsque Pie VI fut attaqué par Bonaparte, « devait-il se borner
4 bénir les canons pointés contre lui?...» « Dot viendrait
doncau pape le singulier privilége de ne pouvoir se défendre?»



94 EMILE LOMBARD

Sur quoi nous nous permettrons trois simples remarques.
Tout d’abord, & supposer que le saint-siége n’ait jamais pris
les armes, sinon dans le cas de légitime défense, — ce qui
nous parait difficile & prouver, car entre une guerre offen-
sive et une guerre défensive, la nuance est le plus souvent
insaisissable, — le seul fait de voir un vicaire du Christ
répandre le sang de ses sujets spirituels a en soi quelque
chose d’extrémement choquant. Ensuite comment veut-on
que les papes, dans les campagnes qu’ils entreprirent pour
garantir 'intégrité des Etats de I’Eglise, aient pu faire abs-
traction compléte de leur qualité de chefs de I'Eglise? Jules If
eut soin de lancer l'interdit contre les Vénitiens qu’il s’ap-
prétait & combattre. Entre deux généraux dont I'un a la
ressource de frapper 'autre d’anathéme, la partie décidément
n’est pas égale. Et enfin, de Maistre fournit sans le vouloir
un excellent argument aux adversaires du pouvoir temporel,
en faveur duquel on allégue d’ordinaire la nécessité de sau-
vegarder l'indépendance du saint-siége. Belle liberté, qui le
mélait de force & toutes les intrigues de la politique, a tous
les hasards de la guerre! On sait qu’aujourd’hui certains
catholiques intelligents ont parfaitement compris 'avantage
quil y a pour la Papaute & ne plus posséder de territoires.

Quant a Pimmixtion des papes dans le gouvernement des
nations chrétiennes, de Maistre soutient qu’elle eut toujours
des effets trés heureux. A I’en croire ce n’est jamais que pour
le bien des rois et des peuples qu’ils se sont occupés des
choses terrestres. Si on lui objecte les guerres sans nombre
qui ont eu a leur origine quelque conflit entre le sacerdoce
et 'empire, il en rejette la responsabilité sur les rois et empe-
reurs qui, par leur refus d’obtempérer aux sages volontés du
saint-siége, ont mis I’Europe & feu et a sang. Il est permis
de se demander ce qui serait advenu de cette monarchie
européenne, dont 'institution, d’aprés de Maistre, est le chef-
d’ceuvre du christianisme, si tous les gouvernements avaient
pris pour regle de ne jamais résister aux exigences de Rome.
Mais passons, et contentons-nous de retenir cette opinion,
que les résultats bienfaisants de la politique pontificale ont



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 95

maintes fois été annihilés par la faute des princes. Sl en
est ainsi, qu’on ne vienne plus nous vanter l'efficacité de la
meédiation romaine. « Cet aveu seul, dit excellemment Bordas-
Demoulin, ruine le systeme; car qu’est-ce qu’un médiateur
a4 qui manque le don d’obtenir ce qu’il désire? »

Entre souverains et pontifes, une cause fréquente de
démeélés fut le droit que ceux-ci s’arrogeaient de rompre les
mariages qui ne leur paraissaient pas remplir toutes les con-
ditions de légitimité. De Maistre les loue sur le mode lyrique
d’avoir assumé la tache de réprimer chez les princes 'adul-
tére, I'inceste et la polygamie, et souhaite, pour le bonheur
de 'humanité, qu’on leur rende la juridiction qu’ils exer-
caient autrefois sur les unions royales. « Quelle autre puis-
sance pouvait se douter de 'importance des lois du mariage,
sur les trones surtout, el quelle autre puissance pouvait les
faire exécuter, sur les trines surtout? »

Cependant n’est-il résulté que du bien de ces sortes d’in-
terventions? De Maistre lui-méme parait en douter sérieuse-
ment, puisqu’il se croit obligé de rassurer ceux de ses lec-
teurs qui ne verraient pas sans effroi le retour d’un pareil
régime. Voici comment il 'y prend: « Plusieurs princes sans
doute furent excommuniés jadis; inais quels étaient les
resultats de ces grands jugements? Le souverain entendait
raison ou avait lair de Uentendre.... Il renvoyait sa maitresse
pour la forme; quelquefois cependant la femme reprenait
ses droits. Des puissances amies, des personnages importants
et modérés s’interposaient; et le pape, a son tour, s’il avait
été ou trop sévére ou lrop hatif, prétait 'oreille aux remon-
trances de la sagesse.» Ainsi cette autorité que de Maistre
proclamait tout & ’heure omnipotente, seule capable de faire
plier les rois, el avec cela infiniment circonspecte et pon-
dérée, la voild maintenant déclarée faible et dépourvue de
sanction au point de ne pouvoir devenir dangereuse, malgré
des emportements passagers! Cependant il n'y a qu'une
alternative possible: le veto pontifical est un bien ou un
mal. S’il est un bien, il faut qu’il soit toujours efficace. S’il
est un mal, rien ne sert de prouver qu’il n’a le plus souvent



96 EMILE LOMBARD

que des suites insignifiantes; il vaudrait mieux qu’il n’inter-
vint jamais. On ne peut sensément supposer que la méme
autorité soit puissante pour le bien et impuissante pour le
mal.

11
Role ecclésiastique de I'Etat.

Peut-étre, apres tout, les variations de de Maistre, dans sa
maniére de caractériser la conduite des papes & I'égard des
souverains, répondent-elles & la réalité; peut-étre n’est-ce
pas sans raison qu’il parle de l'excommunication tantot
comme d’un jugement terrible et tantot comme d’une vaine
formalité; peut-étre n’a-t-il pas tort de donner a entendre
que cette main auguste qui sans trembler brandit les foudres
de Panathéme, sait, lorsqu’il le faut, avoir raison de la force
en la flattant avec art.

Car, g’il est difficile devant ’histoire de soutenir que les
gouvernements ont besoin pour étre forts d’accepterlatutelle
du saint-siege, il est toujours vrai de dire que le saint-sieége
a besoin pour arriver a4 ses fins du concours des souverai-
netés temporelles. Pourquoi I’Eglise aspire-t-elle & dominer
la société civile? Cest afin d’obtenir des rois, princes et ma-
gistrats, qu’ils servent la cause catholique en pratiquant
I'intolérance dans leurs Etats respectifs. Or, comment les
v déterminer? Elle n’a pas la ressource d’employer a leur
égard la contrainte matérielle, puisqu’il s’agit précisément
d’amener ceux qui disposent de la force & mettre ce facteur
au service de la religion. D'un siécle, on peut méme dire d’un
regne & l'autre, les sentiments des peuples changent. On ne
concoit plus, par exemple, la possibilité d’'une guerre entre-
prise sur P'ordre du pape, afin de réprimer I’hérésie. Aussi
la papauté, qui ne saurait renoncer a la prétention de s’assu-
jettir les dmes, et de requérir en vue de cette tiche lassis-
tance du bras séculier, est-elle préte & user de tous les
moyens pour se procurer 'auxiliaire indispensable & I’accom-
plissement de son réve supréme, qui est de réaliser ici-bas
I'unité extérieure dont elle se contenterait & défaut d’unité



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L’ULTRAMONTANISME 97

morale. On s’explique dés lors pourquoi, dans le cours des
siécles, elle a employé alternativement, suivant les exigences
du moment et des circonstances, la sévérité ou la douceur &
I’égard des monarques dont elle ambitionnait I'appui.

De Maistre lui-méme se charge de nous fournir la preuve
de ce que nous avancons. Il rappelle avec quelle inaltérable
patience le saint-siége a supporté les incartades de Louis X1V,
et il ajoute: « ...Est-ce donc qu’on pouvait demander ce
qu’on voulait & Louis XIV? Le Pape se croyait trop heureux
g’il pouvait, en flattant de la main ce lion indompté, mettre
le dogme & 'abri et prévenir de grands malheurs?. » En effel,
il valait mieux passer sur des torts qu’on efit fait payer cher
a tout autre prince, que de priver la religion d’un défenseur
aussi zélé et aussi redoutable. La révocation de I'édit de
Nantes dédommagea 1’Eglise de la Déclaration de 1682. Un
despote qui consent & sévir contre les hérésiarques a beau
le prendre de haut avec la papauté, il sert la cause papale,
et cela, au détriment de sa propre puissance. A ce titre, il
meérite bien de trouver & Rome indulgence et approbation.

I’Eglise ne manque pas d’arguments pour amener I'Efat &
jouer ce role de dupe. Si la vérité absolue existe sur la terre,
et si unesociété visible en a recu le dépot; si la religion con-
siste en formules et en observances, bref, si elle est quelque
chose qui s’impose objectivement & Vesprit, il est évident
que la persécution religieuse devient un devoir sacré, auquel
I’Etat ne saurait se soustraire sans se rendre coupable du
plus grand des crimes contre Dieu.

« La tolérance, a dit le comte de Falloux, est la vertu des
siécles sans foi. » Que de Maistre etit aimé cette définition!
Dans son ceuvre on en trouve facilement ’équivalent. « La
vérité, écrit-il, étant intolérante de sa nature, professer la to-
lérance religieuse, c’est professer le doute, c’est exclure la
foi. » Rien de plus absurde que ce cliché solennel. Cest le
contraire qui est vrai. Plus forte est la conviction d’un
homme, moins il juge nécessaire, pour la défendre, de re-

1 De UEglise gallicane, T. 111 des OEuvres, p. 135,
THEOL. ET PHIL. 1901 7



98 EMILE LOMBARD

courir & des moyens coercitifs. La foi, de sa nature, est in-
compatible avec I'intolérance, qui niela vertu intrinséque de
la vérité. Mais tout antichrétienne que soit cette négation,
elle n’en est pas moins le palladium du catholicisme. Du
moment que 'on identifie la religion en soi, la religion inté-
grale, avec le dogme d’une église, logiquement on en vient &
réclamer des mesures légales contre ’hétérodoxie. De Maistre
ne craint pas de tirer les dernieres conséquences de ce prin-
cipe, et consacre six lettres a I'apologie de I'Inquisition.

On nous permettra d’écarter d’abord cet argument de fait,
qui paraitra faible : « Pendant les trois derniers siécles, il y o
ew, en vertu de UlInquisition, plus de paix et de bonheur en
Espagne que dans les autres conirées de I Europe. » Voyons le
reste du plaidoyer.

De Maistre réédite le mot célébre : Ecclesia abhorret a san-
guine. Ce n’est point I’Eglise qui prononce le jugement de
mort; elle laisse ce soin a la justice séculiere. Il est donc in-
juste d’imputer au sacerdoce catholique la responsabilité des
autodafés. Ce qu’il a pu y avoir d’odieux dans certaines de
ces exécutions doit étre mis & la charge du pouvoir civil.
L’Inquisition, simple commission d’enquéte, comme s0n nom
Pindique, se bornait, apres avoir reconnu l'accusé coupable
d’hérésie, & le livrer aux autorités espagnoles, « en les priant
et chargeant trés affectueusement d’en agir & son égard avec
bonté el commisération. » On prétend, il est vrai, que cette
déclaration était une pure formalité (quel euphémisme !).
Mais cela n’ébranle point la thése générale, « que UInguisition
ne condamne jamais ¢ mort, el que jamais le nom d’'un prétre
catholigue ne se lira au bas d’un jugement capital. »

Est-il besoin de faire remarquer qu'un tribunal dont la
sentence a pour effet immeédiat et prévu d’envoyer les gens
au blicher ne mérite pas moins le reproche de barbarie que
§’ill présidait directement au supplice? Mais la question est
mal posée. Il ne s’agit pas de savoir quelle part doit étre at-
tribuée & I’Eglise dans les mesures persécutrices prises par
le gouvernement espagnol. Il s’agit de justifier la persécution
en elle-méme.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 99

Faut-il employer la violence contre les hérésiarques? Si
I'intérét de la religion l'exige, il n’y a pas lieu de disculper
Pordre ecclésiastique d’avoir participé a des exécutions ef-
froyables, sans doute, mais justes et nécessaires, qu’on a eu
raison d’appeler des actes de foi. Il n’y a pas lieu non plus de
se facher contre ceux qui « accusent » saint Dominique
d’avoir été le premier auteur de I'Inquisition. Ces gens se
trompent, partiellement du moins?, et 'on doit a I’histoire
de rectifier leur dire. Mais en quoi font-ils tort a saint Domi-
nique ? N’est-ce pas ajouter a sa gloire que de lui attribuer
une institution si excellente? Et de Maistre ne se contredit-il
pas étrangement, en s’évertuant & soutenir que le saint-of-
fice, partout ot 'autorité civile ne lui forcait pas la main,
surpassait tous les autres tribunaux en mansuétude ? L’héré-
sie, si elle est un crime, est le pire de tous, et doit étre étouf-
fée « par tous les moyens qui ne sont pas des crimes. » Donc
un tribunal institué dans le but de combattre ce fléau, sera
d’autant plus digne d’éloge qu’il se montrera plus impla-
cable.

Mais réprouve-t-on la contrainte en matiére de foi? Alors
gquand bien méme I'Inquisition aurait fait son possible pour
adoucir les peines infligées aux infortunés qu’elle abandon-
nait au bras séculier, elle n’en mériterait pas moins I’épi-
théte « d’odieux tribunal. » Car I'intolérance a beau étre mi-
tigée: elle est en soi condamnable. Le principe étant mauvais,
les applications plus ou moins conséquentes qu’on en fait ne
sauraient étre bonnes.

De Maistre oscille entre les deux termes de cette alterna-
tive. Et c’est en cela que consiste son habileté. Le lecteur
désorienté ne sait plus ¢’il doit approuver I'Inquisition parce
quelle a répondu & son but, ou I'absoudre parce qu’elle y
a manqué; mais il garde de sa lecture I'impression qu’en
somme le saint-office a été fortement calomnié. Tel est bien
Veffet que de Maistre a eu l'intention de produire sur 'esprit
du gentilhomme russe auquel les six Lettres étaient adressées.

1 Saint Dominique a bien fondé ordre qui porte son nom dans le but d’extirper
Phérésie. Mais I'Inguisition ne fut confiée aux Dominicains qu’en 1233.



100 EMILE LOMBAUD

Si ce curieux document nous a arrété un instant, ce n’est
pas que nous y voyvions l'indication exacte des mesures que
Pauteur aurait conseillées contre les sectaires de son époque.
Sans doute il n’etit point été d’avis que 'on se remit sur le
pied de faire griller toutes les personnes de croyance sus-
pecte. 11 était homme & tenir compte de la différence des
temps. Mais le méme esprit, assurément détestable, qui pré-
sida & I’établissement de 'Inquisition, le poussait a réclamer
une alliance de la papauté et de la monarchie pour conjurer,
par des mesures énergiques, le péril révolutionnaire et le
péril protestant, qui, & ses yeux, ne faisaient qu’un.

Une alliance. Nous n’entendons pas par 1a un contrat bila-
téral, supposant I'égalité des contractants. A vrai dire, de
Maistre assigne a I'Etat le role d’exécuteur des desseins de
IEglise. Et tant pis pour Pautorité civile si elle se montre
maladroite ou trop brutale dans l’accomplissement de sa
tache, I’Eglise répond de la sainteté du but, quitte, s’il y va
de son intérét, 4 ne pas endosser la responsabilité des moyens
employés et des violences commises. Malgré cet inconvénient,
que révelent les Lettres sur UInguisition, de Maistre ne dé-
sespére pas de persuader aux princes qu’ils ont tout avan-
tage a se faire les instruments des volontés pontificales. La
religion étant le plus ferme appui des trones, Pautorité des
rois est solidaire de celle des papes. « Il y a tant d’analogie,
tant de fraternité, tant de dépendance entre le pouvoir pon-
tifical et celui des rois, que jamais on n’a ébranlé le premier
sans toucher au second.» Donc que les souverains modernes,
sans se laisser séduire par les pernicieuses maximes du phi-
losophisme, rendent & la religion catholique I’honneur qui
lui est da, en refusant & leurs sujets ce droit si mal nommé
quli ne profite qu’a 'erreur : la liberté de conscience.

A ce propos le jugement porté par de Maistre sur la Sainte-
Alliance est a citer. Il est typique.

On sait que la Convention chrétienne de Paris, — tel fut le
nom qu’on lui donna d’abord, — avait pour but de restaurer
a4 la fois le trone et I'autel. Les signataires faisaient profession
d’unir la cause de Dieu et 'intérét de leurs couronnes. Il y



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L’'ULTRAMONTANISME 101

avait 1a, semble-t-il, de quoi plaire & un théocrate comme de
Maistre. Et pourtant ce n’est point sans restrictions qu’il loue
Pinitiative des trois souverains. Il ne met pas en doute la pu-
reté et la noblesse de leurs intentions. Mais il les croit vie-
times d’une illusion dangereuse. Comment qualifier autre-
ment l'idée de concilier sous un symbole commun la croyance
de I'empereur d’Autriche, celle du tsar et celle du roi de
Prusse, le catholicisme-romain, le pseudo-catholicisme russe
et le protestantisme? De Maistre discerne, & travers les mys-
tiques déclarations du pacte, le réve confus de christianisme
universel qui hantait la cervelle de tous les illuminés de
Pépoque. 1l reconnait dans cette « piéce extraordinaire, » re-
digée sous l'influence de Mme de Kriidener, les aspirations et
méme le style de la secte. « Si l'esprit qui I'a produite avait
parlé clair, écrit-il, nous lirions en téte : convention par lo-
quelle tels ou tels princes déclarent que tous les chrétiens ne
sont qu’une famaille professant la méme religion, et que les dif-
feérentes dénominations qui les distinguent ne signifient rienl.»
Ainsi c’est vers lindifférentisme religieux que les auteurs
de la Sainte-Alliance inclinent sans s’en apercevoir. Il con-
vient donc, en présence dune manifestation religieuse
somme toute si hétérodoxe, d’observer une sage réserve.
Toutefois de Maistre ne voil pas d’inconvénient & ce qu’un
souverain catholique s’y associe, pourvu qu’il ait soin, en
donnant sa signature, de réserver en termes formels «sa par-
faite soumission & tout dogme catholique sans exception ni
restriction. » De telles adhésions auraient pour effet, pense-
t-il, d’dter 4 la Sainte-Alliance ce qu’elle a d’anti-dogmatique,
partant de répréhensible, tout en lui laissant ce qu’elle a de
bon, & savoir son caractere de ligue monarchique pour la
défense du droit divin. Entre les diverses communautés chré-
tiennes, aucun rapprochement n’est souhaitable, sinon celui
qui résulterait de la conversion des peuples encore éloignés
de I'unité. Tout le reste n’est que chimére. La souveraineté
européenne se coalise contre 'envahissement de 'esprit mo-

1 Corr., vol. V, p. 222 (janvier 1816).



102 EMILE LOMBARD

derne : c’est bien. Elle prétend associer la religion a cette
ceuvre conservatrice : ¢’est mieux encore. Mais elle n’arrivera
a rien, aussi longtemps qu’elle n’aura pas compris que le
mot religion, dans la bouche d’un roi, doit étre synonyme
d’intolérance,

IT1

De J. de Maistre a Léon XIII.

En citant de Maistre sur la parenté du pouvoir royal et de
Pautorité pontificale, nous avons touché au point ot le dé-
saccord parait le plus flagrant entre I'ultramontanisme d’hier
et 'ultramontanisme d’aujourd’hui. Les esprits de la famille
de Joseph de Maistre et du vicomte de Bonald étaient, dit-on,
orientés vers le passé. Au contraire, les catholiques qui s’ins-
pirent de la pensée de Léon XIII marchent résolument vers
Paveniri. L’auteur de Du Pape était un réactionnaire. Les
ultramontains modernes sont de hardis progressistes. Au lieu
de confondre les intéréts du christianisme avec ceux des rois,
ils font nettement profession de démocratie. Le pontife actuel
n’a-t-il pas nié en termes formels que I’Eglise voie de mau-
vais ceil les systéemes modernes de gouvernement ?

Voyons ce qu’il faut penser de cette prétendue divergence.

De Maistre n’envisage point la monarchie comme le seul
gouvernement légitime. Ce qu’il combat, c’est I'idée de la
souveraineté du peuple, autrement dit le principe du libre
examen appliqué & la politique. Une fois écarté « ce dogme
absurde et funeste, » il consent & reconnaitre que dans ’Etat
Pautorité supréme peut appartenir & plusieurs; il lui suffit
qu’il y ait un pouvoir dont les décisions soient indiscutées.
« La souveraineté, dit-il, sous quelque forme qu’elle existe,
est 'ouvrage de Dieu 2. » Aussi ne faut-il point la confondre
avec la royauté. Si dans le discours ordinaire on emploie ces

1 Aprés avoir prodigué les encouragements aux catholiques sociaux, Léon X1y
se voit aujourd’hui obligé de modérer leur ardeur. Cela ne change rien aux
principes qui ont constamment dirigé sa politique.

2 Elude sur la Souveraineté, p. 425 et passim.



JOSEPH DE MAISTRE THREORIGIEN DE L'ULTRAMONTANISME 103

deux termes I'un pour l'autre, c’est que le gouvernement
d’un seul est le gouvernement le plus ecomplet, le plus nor-
mal. L’aristocratie, qu’il définit « une monarchie dont le
trone est vacant, » lui parait aussi un systéme excellent,
partout on il est consacré par l'usage. Cependant, toutes
choses égales d’ailleurs, une souveraineté une a plus d’ ¢ in-
tensité, » plus de « force morale » qu'une souveraineté
divisée. C’est en vertu de ce principe que ['Eglise, société
parfaite, doit étre monarchiquement constituée. Quant a la
démocratie, au sens absolu, ¢’est « une association d’hommes
sans souveraineté. » Aussi a proprement parler n’existe-t-elle
nulle part. Ce qu’on appelle démocratie n’est jamais au fond
« qu’une aristocratie élective. » « Elle est bonne, 14 ol elle
est établie. Mais un pays républicain étant un pays moins
gouverné qu'un autre, action de la souveraineté doit étre
suppléée par 'esprit public. » C’est dire que ce systeme sup-
pose chez les simples citoyens un degré de sagesse qui ne se
rencontre pas partout. I1 semble en tout cas n’étre fait que
pour de petits peuples.

De Maistre admet donec en thése générale que toute nation
a ledevoir de se soumettre au gouvernement qui lui est le plus
naturel, ou en d’autres termes, & celui qu’elle a recu de la
Providence. A ses yeux « tout gouvernement est bon, lors-
qu’il dure. » Ainsi, il n’exclut pas la possibilité d’un chan-
gement de constitution, pourvu qu’il soit la conséquence
d’une évolution normale et non point le fruit d’une abstraite
et arbitraire spéculation. Dans son assurance que la Provi-
dence préside naturellement aux destinées des peuples, il se
plait & montrer qu’elle inflige parfois le plus flagrant dé-
menti aux théories dont se passionnent les foules; mais il
croit qu’en d’autres cas ces grands mouvements d’opinion
sont 'expression de la volonté divine, volonté devant laquelle
il ne reste plus qu’a s’'incliner.

Lors du couronnement de Bonaparte, de Maistre prit en
sérieuse considération I’hypothése d’une chute définitive des
Bourbons!. 1l ne 8’y arréta pas, il est vrai, et ne voulut plus

1¥oir Corr., vol. I, p. 190 (juillet 1804).



104 EMILE LOMBARD

voir en Napoléon que I'instrument dont Dieu se servait pour
préparer, par l'affermissement du trone, le retour des rois
fégitimes. Cependant la Restauration lui fit leffet d’une
ceuvre manquée. Il attendait autre chose qu’un replatrage de
I'ancien régime. Il avait le sentiment trés net que 'économie
de I'Europe était & la veille de subir une modification pro-
fonde!. On ne trouve pas, dans ses ouvrages, de données
précises sur la nature de ce grand changement. Une idée,
néanmoins, ressort assez clairement de tout ce qu’il écrivit
la-dessus a la fin de sa vie: ¢’est que cette rénovation devait
étre ’exacte contre-partie de la Révolution francaise, et s’ac-
complir sous les auspices de 'autorite ecclesiastique.

De cette idée, la papauté a fait son programme. Toute
Phistoire politico-sociale du catholicisme au dix-neuviéme
siécle nous apparait comme une réaction contre I'ceuvre du
siécle précédent, réaction négative sous Grégoire XVI et PieIX,
positive sous Leéon XIII.

Battre en breche les principes de 1789, était pour I'Eglise
la besogne la plus pressée. Grégoire X VI déclara la guerre &
la société moderne en condamnant Lamennais. Celui-ci,
dans sa ferveur & la fois catholique el humanitaire, avait
réveé émancipation des classes laborieuses et convié 'Eglise
a se mettre a la téte du mouvement. L’Eglise refusa cet hon-
neur, — pour le moment du moins; — car 1l y avait, dans la
prédication sociale du journal ’Avenir, une idée féconde
dont elle devait plus tard faire son profit, en la modifiant
notablement il est vrai. Se poser en prolectrice des peuples
contre les rois aurait souri & la papauté. Mais il ne fallait pas
favoriser une confusion funeste — nous parlons le langage
des catholiques sociaux — et par Llrop aisée & commettre, vers
1830, entre les intéréts du prolétariat et la cause du libéra-
lisme. Aussi les aspirations progressistes des rédacteurs de
P’ Avenir furent-elles formellement réprouvées par ’encyclique
Mirari vos?,

1 Yoir Corr., vol. IV, p. 30, 149, etc. Cf. 11¢ entretien des Soirées de Saint-

Pétersbouryg.
2 15 aont 1832.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L’'ULTRAMONTANISME 105

Dans le méme esprit antilibéral Pie IX promulgua I'ency-
clique Quanta cura et le Syllabus. Des catholiques fervents,
qui n’avaient pas rompu avec Rome comme Lamennais, mais
avaient hérité de ses généreuses et vagues idées émancipa-
trices, ne désespéraient point de réconcilier I'Eglise avec le
progres et la civilisation du siécle. I1 s’agissait de couper
court & leurs illusions et de répondre & leurs audaces par un
éclatant défi. Montalembert s’étant écrié, aux applaudisse-
ments du congrés de Malines!: « Je suis pour la liberté de
conscience, dans lintérét du catholicisme, sans arriére-
pensée comme sans hésitation, » la réponse ne se fit point
attendre. Dés I'année suivante la chrétienté sut & quoi s’en
tenir sur ce que 'on pensait & Rome d’un pareil langage.

Car il n’y a pas a s'v méprendre : 'encyclique Quanta
cura est un coup droit porté au catholicisme libéral. S’appro-
priant les paroles de Grégoire XVI, Pie IX traite de délire
Popinion de ceux qui croient que « la liberté de conscience
et des cultes est un droit propre & chaque homme, un droit
qui doit étre proclamé et assuré dans toute société bien con-
stituée. » Le Syllabus, recueil de propositions anathéma-
tisées par le saint-siege, proscrit la liberté sous toutes ses
formes, revendique pour I'Eglise le droit d’user de la force,
invite lautorité civile & proclamer la religion catholique
seule religion d’Etat, & I’exclusion de tous les autres cultes,
et se termine par la significative condamnation de cette
these : « Le pontife romain peut et doit se réconcilier et se
mettre en harmonie avec le progrés, le libéralisme et la civi-
lisation moderne. »

En voyant Léon XIII faire des avances & la France républi-
caine, nombre de gens lui prétérent l'intention d’annuler
toute 'ccuvre de son prédécesseur. Or Léon XIII n’a point
désavoué le Syllabus, ni ne pouvait le faire2. 1 a formellement
condamné le droit nouveau attribuant au peuple la souverai-
neté. Le principe de I'intolérance est loin de lui étre étranger.
Il n’admet la liberté religieuse qu’a titre de pis-aller, préfé-

! Aot 1863.

2 Voir Encyclique Immortale Dei.



106 EMILE LOMBARD

rant, comme cela va de soi, & I’éventualité d’une persécution
dirigée contre le catholicisme, un état de choses permettant
aux catholiques de pratiquer leur religion sans étre in-
quiétés. Il demande qu’on distingue la liberté du bien et
celle du mal, celle de la vérité et celle de 'erreur, distinction
parfaitement illusoire, puisque chacun appelle vérité ce qu’il
professe, et erreur ce qu’il ne professe pas.

Mais, — el c’est ce qui a donné le change aux esprits peu
au courant des procédés de la eurie romaine, — ce trés in-
telligent pontife ne s’en est pas tenu a la politique des coups
d’anathéme. I1 a entrepris de réaliser la seconde partie du
programme catholique, la partie positive.

[’Eglise ne pouvait mieux faire, pour reconquérir un peu
de son ancienne prépondérance dans les conseils des peuples,
que de se vouer a résoudre la question sociale. C’est ce que
comprit Léon XIIIL. Deés le début de son pontificat, on le vit
s'approprier et sanctionner officiellement les théses du
socialisme catholique, parti dont la fondation remonte &
Mgr Ketteler, évéque de Mayence, et qui était déja puissant
a cette époque, surtout en Allemagne.

Une de ses premiéres mesures fut de remettre en honneur
lenseignement de Thomas d’Aquin. L’encyclique Aterni
Patris recommande au clergé de s’inspirer des idées sociales
de ce docteur. Puis, il consacra a la question ouvriére la mé-
morable encyclique Rerum novarum. 1’idée qui s’en dégage
est celle d’une organisation internationale du travail, sous le
haut patronage du saint-siége. Léon XIII a eu la vision
d’une fédération sociale universelle, dont Rome serait le
centre, 'ame et le foyer. On n’a, pour s’en convaincre, qu’a
consulter les écrivains catholiques qui, avec 'assentiment
du Vatican, se sont donné pour tiche de commenter a
Pusage du grand public ce qu'ils appellent « la charte des
temps nouveaux. »

Ainsi la politique papale s’est épanouie en une sociologie.
On comprend des lors pourquoi Léon XIII a tenu & séparer
sa cause de celle des partisans quand méme de 'ancien ré-
gime, en déclarant avec toute la netteté désirable que « la



JOSEPH DE MAISTRE THEORKIGIEN DE L'ULTRAMONTANISME 107

souveraineté n’est en soi liée & aucune forme de gouverne-
ment. » Il fallait que dans les Etats administrés démocrati-
quement, les catholiques pussent, sans étre confondus avee
les fideles de la monarchie, se mettre en relation avec le peu-
ple en vue de la réalisation du plan pontifical.

En briguant la faveur du quatriéme état, de cette multi-
tude infinie des prolétaires en qui réside la force de Pavenir,
les ultramontains modernes n’ont qu’un but : le triomphe de
la papauté. Tout le reste & leurs yeux n’est que moyen !. Au
reste, & leur point de vue, cette assertion ne saurait étre
prise en mauvaise part. En vertu de 'axiome: Hors de
I'Eglise, point de salut, ils ne peuvent pas ne pas voir, dans
la domination universelle de I’Eglise, le bien supréme
auquel on doit tendre avant tout et a tout prix.

(’est & cette fin que la papauté a constamment cherché a
se subordonner les souverainetés temporelles. kn ce sens on
peut dire que sa politique n’a jamais changé et ne changera
jamais. Mais le catholicisme est doué d’une plasticité mer-
veilleuse, qui lui permet de s’adapter & toutes les contin-
gences de temps et de lieu. Au lendemain de la Révolution,
alors que le sol de I'Europe était encore frémissant de la
secousse qui avait ébranlé toutes les autorités établies, on
concoil que les cléricaux et les royalistes aient fait cause
commune, dans 'espoir de consolider, en les appuyant sur
le méme fondement théocratique, I'édifice monarchique et
I’édifice sacerdotal. Depuis, les circonstances se sont modi-
fiées. Une société existe, se développe et se gouverne sur la
base du suffrage universel. L’Eglise est bien trop sage pour
s’insurger contre cet état de choses. Elle est assez habile pour
savoir en tirer parti. Ce qui lui importe, c’est que le droit,
principe constitutif et générateur de I'Etat, soit considéré,
non pas comme émanant de l'individu, mais comme ayant
sa source en dehors de I'individu, dans une institution sur-
naturelle; c’est, pour parler franc, que les gouvernements
temporels reconnaissent en I'autorité du pape celle d’ou pro-

1 Yoir Le socialisme contemporain, par E. de Laveleye, p. 166.



108 EMILE LOMBARD

céde la leur. Or, cette condition serait remplie dans une
fedération d’Etats constitués selon la forme démocratique,
mais pourvus d’une organisation corporative réfrénant les
initiatives individuelles, et tacitement soumis & l'influence
cléricale. C’est ainsi que les modernes disciples de de Maistre
se représentent la théocratie de 'avenir.

Aujourd’hui, s’écrient-ils, que les rivalités nationales
cedent le pas aux conflits sociaux, qui ne connaissent pas de
frontiéres, le moment n’est-il pas venu d’appliquer, au mal
universel, le remede universel, ¢’est-a-dire catholique? Pour
apaiser les luttes de classes, pour concilier les intéréts en
présence, la nécessité d’'un arbitrage ne se fait-elle pas sentir,
plus vivement encore que du temps ou il s’agissait d’arréter
Peffusion du sang provoquée par les discordes princiéres? Kt
ne faut-il pas, pour que les intéressés puissent sans méfiance
se soumettre & cette médiation, que le désintéressement du
Médiateur soit surnaturellement garanti? Maintenant que le
pape a ¢été reconnu infaillible par I’Eglise, maintenant que
I’exercice de sa divine prérogative n’est plus géné par aucune
attache temporelle, c’est & lui qu’incombe la tiche magni-
fique de réorganiser le monde selon les préceptes de l'éter-
nelle équité.

Dans le onzieme entretien des Soirées de Saint-Pétersboury
sont développées diverses considérations sur I'avenir social
du christianisme. De Maistre parle d’une « grande unité vers
laquelle le monde marche &4 grands pas, » d’'une synthese
future entre la religion et la science, voire méme d’'une extra-
ordinaire rénovation religieuse, d’'une nouvelle et troisiéme
révélation. Un certain vague régne dans ces prophéties, qui
ont pu étre interprétées de bien des maniéres différentes.
Dans le fameux passage sur 'homme de génie appelé a mettre
fin au dix-huitiéme siécle!, Eugéne Rodrigues vit la désigna-
tion du saint-simonisme. Et chose curieuse, M. George Goyau
semble jusqu’a un certain point lui donner raison. 11 attribue
al’école saint-simonienne ’honneur d’avoir, malgré ses hizar-

1 Vol. 1, p. 237.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 4109

reries et ses 'égarements, servi la cause de I'Eglise en discré-
ditant l'individualisme révolutionnaire!. Louis Binaut, s’ap-
puyant sur ce que le sénateur, dans le méme entretien,
réclame une interprétation mystique des textes de la Bible
dont la lettre choque la raison humaine, préte 4 de Maistre
des aspirations vers une sorte de rationalisme transcendantal
qui réconcilierait toutes les religions en en faisant ressortir
le fond commun?. Elle est assez plaisante, cette conversion
posthume de Joseph de Maistre & la philosophie de I’ Aufklee-
rung. Cependant ici encore s’exprime un sentiment juste. On
ne peut nier que le catholicisme, réduit & laffirmation de
Iinfaillibilité papale, n’apparaisse comme une simplification
propre a séduire les esprits qui, dans la religion, s’achoppent
aux difficultés et aux divergences de détail.

Mais I’énigme prophétique qui clot les Soirées de Saint-
Pétersbourg trouverait sa solution la plus naturelle et la plus
satisfaisante dans 'avénement d’un état de choses conforme
au réve de Léon XIII. De Maistre, s’il revenait au monde,
verrait, dans les mesures prises par le saint-siége en vue de
sceller 'union de I’Eglise et de la démocratie ouvriére, les
prémices de ’age d’or annoncé par lui. Il croirait assister
& ce « rajeunissement extraordinaire du christianisme, » & la
genese de cette société nouvelle ol toutes les ressources de
la science pourront étre mises au service de la foi3.

CONCLUSION

De Maistre, a dit Sainte-Beuve, « est fait pour 'adversaire
intelligent et sincere: il le provoque, il le redresse. » -

Est-ce avec intelligence et sincérité que nous avons étudié
I'ceuvre du grand théoricien de l'ultramontanisme? Nous
osons croire que, de ces deux mérites, on nous accordera au

1 Voir dans son livre Autour du catholicisme social, le chapitre intitulé: L'école
saint-simonienne, ses doctrines antirévolutionnaires et ses appels a UEglise
(p. 173 et suiv.).

2 Yoir Revue des Denx Mondes, 1¢r décembre 1858 et 1¢r février 1861.

3 Voir dans la Revue de Paris du 15 féyrier 1896 le suggestif article de M. E.
Spiiller: La politique de Léon XIII a-t-elle échoué?



110 EMILE LOMBARD

moins le second. Quoi qu’il en soit, 'impression qui nous
reste des heures passées en compagnie de cet écrivain dont
le nom domine toute I'histoire du catholicisme au dix-neu-
viéme siecle, et pour lequel nous éprouvons beaucoup plus
d’admiration que de sympathie, est bien celle d'un redresse-
ment, — brutal, mais salutaire. De Maistre, griace & sa logique,
rend & ses contradicteurs protestants le service de les obliger
a aborder de front la question de principe, au lieu de se
perdre en des discussions d’importance secondaire.

On ne saurait trop le répéter : en se conformant aux théo-
ries de de Maistre, ’Eglise romaine n’a fait que se montrer
conséquente avec elle-méme. Désormais c’est & prendre ou a
laisser: il faut étre ultramontain, ou renoncer 4 se dire catho-
lique. Les pieux et sympathiques champions du catholicisme
libéral ont méconnu cette grande vérité. De 1 I’échec de leur
tentative. lls se sonl élevés avec force contre la déification du
pape, contre les scandaleuses extravagances de la mariolatrie,
contre la prépondérance de plus en plus marquée de 1’élé-
ment jésuitique dans U'Eglise. Mais les faits sont les faits.
L’institution catholique, étant de sa nature une restauration
du paganisme, devait fatalement aboutir & dépouiller la reli-
gion du Christ de son caractére spécifique, qui est d’étre la
religion de l'esprit. C’est en vain quaujourd’hui les améri-
canistes, enfants d’une civilisation neuve et forte, préchent a
leur tour la réforme de I’Eglise par la science et la liberté.
Le pape, personnellement, leur est sympathique. Il use en
les condamnant de précautions telles qu’ils peuvent encore
ne pas se sentir visés par sa condamnation. Mais tot ou tard
ils devront opter entre la cause de Rome el celle de 'huma-
nité nouvelle, fille du protestantisme, dont le mot d’ordre est:
autonomie, libre affirmation du moi dans tous les domaines
de la pensée et de I'action.

Le romanisme, en ce qui concerne son organisation inté-
rieure, n’est plus susceptible d’évolution ni de progrés. Mais
extérieurement il agit dans le monde comme une formidable
puissance d’oppression. Certains protestants ont pu nagueére
étre séduits par les prestigieuses théories du socialisme



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 111

catholique, telles qu’elles étaient présentées par les admira-
teurs de Léon XIII. Mais des événements récents, sur lesquels
nous n’avons pas a revenir, ont montré ce qu’il en est, dans
la pratique, de cette prétendue adaptation du catholicisme
aux exigences de lesprit moderne. En fait, l'ingérence
directe ou indirecte du clergé dans les affaires politiques met
en danger permanent 'indépendance des peuples. Pour peu
qu'une nation ait subi I'influence des Jésuites, elle devient
incapable de se gouverner elle-méme, quelque démocratique
que soit la forme de ses institutions; elle perd la faculté de
controler les actes de ceux qui détiennent le pouvoir; elle
apprend & s’incliner sans examen devant la raison d’Etat, qui
sert & couvrir les pires injustices; inconsciemment elle prend
pour régle cette maxime chere & de Maistre et & son école:
il faut obéir a Uautorité, quand bien méme elle a tort. La
parole fameuse de Gambetta sur le cléricalisme restera long-
temps encore le mot de la situation.

Vraie au point de vue politique, elle ne 'est pas moins au
point de vue religieux. Pour nous aussi, héritiers de la
Réforme, qui voulons étre libres, dans le sens profond et
évangélique du terme, sachant bien qu’en dehors de cette
liberté, il ne peut y avoir d’unité ni de solidarité réelle; pour
nous aussi I'esprit clérical est et sera toujours I'Ennem:.

Le temps des illusions est passé. 1l n’est plus permis d’es-
pérer un rapprochement quelconque entre les deux ten-
dances qui divisent la chrétienté. Aujourd’hui leur antago-
nisme, devenu irréductible, se retrouve au fond de tous les
problémes moraux, sociaux ou économiques d’ou dépend
Iavenir du monde civilisé. La question qui prime toutes les
autres est de savoir, des deux principes en lutte, lequel 'em-
portera. A nous de nous en souvenir, et d’agir en conse-
quence. Par 1a nous n’entendons pas, est-il besoin de le dire?
qu’il faille, pour combattre le catholicisme, lui emprunter
ses procédés, sa tactique et son intolérance. Non, il sagit
pour nous de garder précieusement ce que nous avons regu
de nos péres: I'Evangile et la liberté. Mais que dis-je? Ce
n’est pas assez de veiller sur les biens qu’ils nous ont acquis



112 EMILE LOMBARD

au prix de leur sang. Notre devoir est de continuer leur
ceuvre en nous appliquant a spiritualiser, & christianiser de
plus en plus le protestantisme. L’esprit sectaire, qui prétend,
dans le cadre étroit d’une formule dogmatique, enfermer
I’éternelle vérité; le fanatisme ecclésiastique, qui sacrifie a
I'avantage d’une communauté particuliere les intéréts du
royaume de Dieu; I'immobilisme religieux, qui s’attache a la
routine des pratiques surannées et a la lettre des symboles
vieillis: tous ces restes d’un passé de servitude, travaillons
sans cesse a nous en affranchir, pour le plus grand bien de
nos églises, ol ils sont une cause de faiblesse, de trouble et de
division. Il y aurait lieu d’étre reconnaissants 4 de Maistre
et & ses pareils, si leur exemple, en nous détournant pour
jamais de la religion d’autorité, nous apprenait & étre jus-
quau bout fideles & notre idéal. Soyons conséquents avec
nous-memes: 1a est pour nous le secret de la victoire.

Erratum. Dans notre premier article, livraison de septembre 1900, page 388,
ligne 22, au lieu de: assoupissement, lire : assouplissement.

~AUBANNE.-iMP. GEORGES BRIDEL & CIE



	Joseph de Maistre théoricien de l'ultramontanisme. Partie 3, De Maistre et la théologie du catholicisme

