Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 34 (1901)

Heft: 1

Artikel: Une révision de la doctrine de la rédemption
Autor: Ecklin, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379700

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ONE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION

PAR

FRED. ECKLIN

pasteur,

Une étude sur la doctrine de la Rédemption faite dans ’in-
tention d’une revision de cette doctrine, risque de prendre
des proportions trés considérables. (’est pourquoi nous lais-
serons de coté l'exposé des différentes opinions & ce sujet
qui ont cours de nos jours, et de toute I'histoire de ce pro-
bléeme, laquelle, on le sait, est tres compliquée; nous ne
mentionnerons ici que ce qui est strictement nécessaire pour
une saine appréciation critique du dogme orthodoxe. Car la
genése de ce dogme montre assez quelles ont été les opinions
préconcues qui lui ont valu une faveur, selon nous, imméri-
tée. Nous nous bornerons donc au coté exégétique et, s’il
nous est permis d’employer ce terme, au coté « idéologique »
du sujet ; c’est-a-dire & la discussion des notions théologiques
et autres, dont il faut tenir compte en traitant ce probléme
difficile entre tous. Par contre, nous élargirons notre étude,
en ajoutant & la tractation théorique et purement scienti-
fique de la question quelques considérations sur la valeur
pratique de la revision projetée : nous entendons pratique
au point de vue du ministere pastoral. Il va sans dire qu’en
parlant de rédemption, nous prenons ce terme dans le sens
large auquel nous a habitués un usage plusieurs fois sécu-
laire, c’est-a-dire dans le sens selon lequel il comprend aussi,



28 FRED. ECKLIN

et méme surtout, le fait de notre réconciliation avec Dieu
par Jésus-Christ, la question principale & résoudre étant celle-
ci: Comment et dans quel sens la mort de Christ produit-
elle la rémission des péchés pour plusieurs? — A cet effet
nous examinerons :

10 Ce que la mort de Christ a été, selon ’Ecriture, pour sa
personne morale.

20 Ce qu’elle a été pour le salut des pécheurs, selon les
idées de I'antiquité chrétienne et selon celles de 'orthodoxie
protestante.

3o Comment elle est « la propitiation pour les péchés du
monde, » selon une conception moderne basée sur I’Ecriture.

40 Quel est 'avantage de cette conception moderne sur la
traditionnelle, au point de vue des besoins d’une piété vivante
et du ministere pastoral.

1
La mort de Christ, son triomphe sur la puissance du mal.

§ 1. D’aprés nos Evangiles, le Christ a clairement prévu
quétant donnée I'hostilité croissante du monde contre son
témoignage et contre sa personne, 'accomplissement fidele
de sa tache prophétique devait amener en quelque sorte né-
cessairement sa mort sanglante. Au surplus, il savait d’emblée
que c’était 14 sa destinée, d’aprés la volonté de son Pére
céleste. (Jean X, 17 ; Luc IX, 31.) Aussi est-ce dans ce sens
qu’il eomprenait les types symboliques de la Loi sur les sacri-
fices de propitiation, et les indications plus claires des pro-
phétes & cet égard. (Mat. XXVI, 54.)

C’est dans cette attente aussi qu’il parlait & ses disciples
du « bon berger qui doit mourir pour ses brebis » (Jean
X, 12), de «donner sa vie comme rancon pour plusieurs»
(Mat. XX, 18), « d’offrir sa chair comme nourriture au
monde » (Jean VI, 5), du « grain de froment qui doit périr
avant de fructifier» (Jean XII, 24), du signe de Jonas noyé
dans la mer avant de pouvoir prophétiser {(Mat. XII, 39), du
« temple & détruire et & rebatir en trois jours » (Jean II, 19),



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 29

enfin du serpent d’airain (Jean III, 14), comme embléme de
sa, propre mort ignominieuse.

§ 2. En disant & ses disciples, a fois réitérées, que le fils
de ’homme doit é&tre livré « entre les mains des hommes »
(Mat. XVII, 22), ou bien « entre les mains des pécheurs»
(Mat. XXVI, 45), il nous semble indiquer par le choix de
ces deux termes juxtaposés, fils de 'homme et mains des
hommes ou des pécheurs, qu’il y a une secrete relation de
cause & effet entre sa réelle humanité et son assujettissement
a la juridiction des hommes. En fout cas, il a reconnu en
face de Pilate (Jean XIX, 11) que cet assujettissement n’est
pas uniquement le role naturel du faible vis-a-vis du fort,
mais qu’il est le fait d’'une direction providentielle de son
sort. Mais en méme temps il fait comprendre & Pilate, que le
mauvais usage que celui-ci vient de faire de son pouvoir judi-
ciaire, en faisant fouetter un innocent, est un péché dont il
est responsable & un juge supérieur, péché qui n’est surpassé
en gravité que par le péché de ceux qui ont livré cet inno-
cent au gouverneur romain. Ainsi ce n’est pas contre 1’assu-
jettissement de sa personne & la juridiction humaine que
Jésus proteste; car cet assujettissement lui parait étre une
chose voulue de Dieu. La seule chose contre laquelle il pro-
teste, c’est la sentence inique, dont il a déja été et sera encore
la victime. Si d’aprés Hébreux 11,17, le fils de Dieu, pendant
son séjour ici-bas, devait étre « semblable & nous en toute
chose, sauf le péché, » il ne devait jouir dans la vie civile
d’aucun privilege, d’aucune immunité. Son assujettissement
4 la juridiction des hommes (comp. Esaie XLIX, 7) devait
donc étre envisagé par lui comme une conséquence naturelle
de sa solidarité physique avec nous, de son incorporation
trés réelle a notre race.

§ 3. Et pourtant dans cette patiente soumission du Christ
a linjuste juridiction humaine, il y avait quelque chose de
plus que la conséquence inéluctable de sa vraie humanité. Il
y avait aussi de sa part le renoncement librement consenti
au role de juge, auquel il avait, le premnier, droit en sa qua-
lité de membre de 1’humanité, comme étant le seul membre



30 FRED. ECKLIN

saint en face d’'un monde de pécheurs. Ce droit, il savait, en
parlant des douze légions d’anges que son Pére céleste lui
enverrait bien & sa demande (Mat. XXVI, 53), qu’il le possé-
dait. 11 pouvait Vaffirmer, quoi qu’il sit en méme temps
qu'avant de prendre a lui cette qualité de juge, il devait
préalablement subir encore dans sa mort sanglante une der-
niére et décisive épreuve de sainteté. Car c’était librement
qu’il consentait & cette épreuve. (Jean X, 18.) « Personne, dit-
il, ne m’6te la vie; je la donne et je la reprends, tel est
I'ordre que j’ai recu de mon Pére. » Il attestera donc devant
Pilate sa dignité royale (Jean XVIII, 36), y compris son droit
d’étre juge au lieu d’étre 'accusé; mais en méme temps il
lui dira : « Mon temps de régner n’est pas encore venu et je
renonce a faire valoir mon droit & main armeée par mes ser-
viteurs. »

§ 4. D’apres la Bible, c’est ’homme qui doit juger '’homme
(Gen. IX, 6) «car Dieu a fait 'homme & son image. » Comme
tout organisme bien constitué, ’humanité doit se purifier
par elle-méme, et elle le peut, une fois qu’elle est mise au
complet par l'incarnation du fils de Dieu. C’est pourquoi le
Christ a dit (Jean V, 22 et 27) : « Le Pére ne juge personne,
mais il a remis tout jugement au Fils... parce qu’il est le fils
de I’homme. » Jésus sait donc que c’est par lui que 'huma-
nité devra étre jugée un jour, ainsi que par ses saints. (1 Cor.
V1, 2.) En renoncant au role de juge pour le temps présent,
il est I’organe de ce Dieu de miséricorde (2 Pierre II1, 9), qui
«ne veut pas la mort du pécheur, mais sa conversion »
(Ezéch. XVIII, 23), et qui & cause de cela «n’a pas envoyé
son fils au monde pour le juger, mais pour le sauver.»
(Jean III, 17.) L’intention de Dieu dans cet ajournement du
jour du jugement est donc que Jésus doit d’abord, dans la
mesure du possible, vaincre la puissance du mal par son
saint amour, avant de briser par la force les résistances d’'un
monde rebelle, comme ce sera le cas & la fin du monde.
(2 Thess. I, 8.) « Vaincre le mal par le bien » (Rom. XII, 21),
telle est la devise de ce Dieu-Sauveur. (Tite 111, 4.)

§ 5. Puisque telle est la mission du Christ, il a pu étre



UNE REVISION DE LA DOGTRINE DE LA REDEMPTION 31

désigné par Jean-Baptiste, dés son entrée dans la carriérc
prophétique (Jean I, 29) comme « 'agneau de Dieu qui porte »
(6 alpwv) ou « qui Ote les péchés du monde.» Sans doute ce
terme figuré veut dire avant tout, que Jésus est cet étre pur
et doux, qui d’aprés Esaie LIII, 7, doit subir en plein, sans
murmurer, les funestes conséquences de la perversité du
monde. Mais cela veut aussi dire qu’il les souleve (tollit),
c’est-a-dire les contrebalance, le mot « fert» en latin ayant
aussi ce sens (voir linscription des monnaies italiennes);
de méme les mots: «Il a porté nos maladies » (Mat. VIII, 17)
signifient qu’il les a contrebalancées, c’est-a-dire guéries,
par sa santé communicative. Probablement aussi « yisbol »
dans Esaie LIIT, 11. — « Le Serviteur [glorifié] de I’Eternel,
en se faisant connaitre (autrement : par sa sagesse), en jus-
tifiera. plusieurs, se chargeant (yisbol) de leurs iniquités, et
intercédant pour eux (v. 41), » — a le méme sens, savoir celui
de contrebalancer ces iniquités par sa justice communica-
tive. Nous croyons donc que dans ce terme : « portant les
péchés du monde, » est contenue 'idée non seulement qu’il
les supporte sans en étre écrasé moralement, mais aussi qu’il
les surmonte, c’est-a-dire qu’il en sera le vainqueur.

§ 6. Or cette tache du Christ, de vaincre le péché en
agneau plutot qu’en lion (Osée V, 14), n’a pu étre résolue
par lui qu’au prix du plus grand effort moral (Philip. II, 8)
et cela d’autant plus que cet assujettissement de sa personne
a linique juridiction des hommes devait fournir a Satan
Poccasion d'un dernier assaut (Luc IV, 13; Jean XIV, 30),
d’'une tentation supréme au sombre désespoir. C'est ce qui
eut lieu & Gethsémané et plus tard encore & Golgotha, lors-
qu’il fit entendre ce cri d’angoisse : « Eli Eli, lama sabach-
thani.» On a voulu conclure de ces paroles que le Christ
devait avoir ressenti alors les tourments de 'enfer. Mais puis-
qu’il a invoqué Dieu avec des paroles de foi empruntées au
Psaume XXII, il nous parait évident qu’il n’a pas été mora-
lement abandonné de Dieu, tout en se sentant compléetement
livré a la fureur de ses ennemis. « 1l a été exaucé dans cefte
angoisse (littéralement : « hors de l'angoisse »), comme dit



32 FRED. ECKLIN

I’épitre aux Hébreux (V, 7), en parlant de ces cris. Une ten-
tation diabolique suffit donc complétement pour expliquer
cet état d’dme du crucifié, d’autant plus que Jésus s’y atten-
dait (Jean XIV, 30); et I'exégese orthodoxe qui y veut voir la
preuve d’'une sentence divine de condamnation temporaire
nous parait étre une grosse erreur.

§ 7. Mais pourquoi fallait-il, dans cette lutte supréme entre
la sainteté du Christ et la méchanceté humaine, encore cette
ingérence satanique? Ici nous arrivons au point le plus
obscur de ce drame lugubre. Toutefois, puisque ’Ecriture
attribue & cette partie de I’épreuve, subie par le Christ dans
sa mort, & sa lutte avec le Diable, une importance capitale,
dont l'orthodoxie ne nous parait pas avoir tenu compte suffi-
samment, nous devons ici aborder ce probléeme difficile, pour
tdcher de comprendre ce que c’est que «la rédemption »
dans le sens biblique de ce mot, c’est-a-dire notre délivrance
d’avec le Diable. C’est du reste un probléme dont I’antique
Eglise s’est beaucoup préoccupée, et a juste titre, ce nous
semble. Mais nous consultons d’abord les textes bibliques.
Si, d’aprés Hébreux IV, 15, «Jésus devait étre tenté en toute
chose comme nous, » il est évident que «les traits enflammés
du Malin » (Eph. VI, 16, 12) ne pouvaient lui éire épargnés.

Mais ce n’est pas seulement comme nous, c¢’est bien plus
que toul autre homme que le Christ devait étre exposé 4 un
pareil assaut des puissances ténébreuses, et c’est la ce qu’il y
a de plus mystérieux pour nous dans cette tentation supréme
subie par lui.

§ 8. Hébreux II, 14, il nous est dit que «le fils de Dieu
s’est fait participant de la chair et du sang, afin que par sa
mort il anéantit Celui qui a la puissance de la mort, savoir
le Diable. » La méme pensée, sous une autre forme, reparait
dans Colossiens 1I, 15 : « Christ a dépouillé les dominations
et les autorités et les a livrées publiquement en spectacle en
triomphant d’elles par la croix.» (Comp. Eph. VI, 12; IV, 8.)
Tout cela est bien mystérieux; mais pourtant il nous parait
permis d’en conclure, que d’aprés l'opinion des apotres le
Diable ne pouvait étre dépossédé de son pouvoir mortifére



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 33

que par un homme ayant chair et sang, qui lul résisterait
victorieusement jusque dans les frayeurs de la mort, celles-ci
pouvant étre envisagées comme la derniére ressource du
Malin, pour faire sentir aux pauvres mortels sa puissance
malfaisante et pour éteindre, si possible, dans leurs ames,
toute espérance en Dieu. Aprés cela, rappelons-nous encore
les paroles trés significatives du Christ & cet égard. D’apres
Jean III, 8, il est venu détruire les ceuvres du Diable : Il le
désigne (Jean VIII, 44) comme « meurtrier et menteur dés le
commencement, » comme son ennemi (Mat. XIII, 31) et celui
des hommes, comme le «géant quun plus fort doit terrasser
et lier afin de pouvoir piller sa maison » (Mat. XII, 29), comme
un usurpateur « tombant du ciel & la fagon d’un éclair. »
(Lue X, 8). Aussi prédit-il (Jean XII, 13), que son départ de
la terre et son élévation au ciel sera comme un jugement,
¢’est-a-dire un événement décisif dans I’histoire du monde,
qu’a la suite de cette crise, « le prince de ce monde sera
expulsé et que lui, le Christ, attirera tous les hommes & lui; »
que (Jean XVI, 11) Pautre agent divin, « le Saint-Esprit con-
vaincra le monde de ce que le prince de ce monde est jugé. »
11 nous semble résulter de ces paroles, que d’apreés le Christ
sa mort est la victoire décisive sur le Diable, qu’a la suite
de cette victoire les hommes qui se laisseront persuader de
cette vérité par le Saint Esprit, pourront se soustraire défini-
tivement & la domination de ce tyran.

§ 9. Tout cela est bien mysteérieux pour nous. Qui pourra
approfondir ces secrets de la diplomatie céleste (ce mot pris
sensu medio), d’aprés laquelle, Dieu, pour détroner cette
puissance malfaisante, a pris la décision d’exposer aux an-
goisses les plus terribles de la mort et aux assauts du démon
Pame pure de son fils bien-aimé? Il peut nous sembler que
le Tout-puissant aurait bien pu terrasser ’Adversaire sans
autre forme de procés. Mais il parait qu’il a voulu que ce
fat 'homme qui vainquit le Diable, afin que la victoire fat
dament remportée, que I'humanité elle-méme, par la per-
sonne de son chef («la corne du salut» Luc I, 69), comme
jadis les Israélites par David contre Goliath, s’efforcat elle-

THEOL. ET PHIL. 1901 3



34 FRED., ECKLIN

méme de se procurer cette délivrance. En tout cas, apres cetle
défaite, ce meéchant accusateur (Apoc. XII, 10) et calomnia-
teur ne pourra plus se vanter d’avoir prouvé que 1’homme
ne vaut pas mieux moralement que 'animal, et qu’il est tout
aussi digne de mourir que quelque béte que ce soit. S'il en
est ainsi, ce n’est done, d’apreés la sentence divine, que par
une résistance héroique et victorieuse que ’humanité pourra
se soustraire & sa domination inique (Jacq. 1V, 7; 1 Pierre
V, 9) et a celle de la mort. Ces pensées peuvent parailre
étranges a certains enfants de notre siécle qui envisagent la
mort, peut-étre méme aussi le péché, plutot comme un pheé-
nomeéne naturel, dans lequel le Diable n’a rien a faire. Ce
n’est pas 1a le point de vue auquel se place I’Ecriture.

§ 10. Saint-Paul (Rom V, 19) nous fait envisager 1’'obéis-
sance parfaite du Christ comme la contrepartie de la déso-
béissance d’Adam, par conséquent comme la victoire du
second Adam apres la défaite du premier. Cela pouvait
facilement étre pris dans le sens d’'une revanche; aussi I'an-
tique Eglise n’a-t-elle pas manqué d’opposer dans ce sens
Parbre de la croix a l'arbre du paradis, la sainte vierge a la
meére Eve. Le diable est pour elle 'usurpateur & détroner
par 'homme. On pourrait supposer qu’étant primitivement
tout simplement I'ange de lanimalité, ou «le Serpent»,
comme le nomme PEcriture, il aurait voulu étendre son
régne aussi sur 'homme, en lassimilant & Uanimal par le
péché, afin de n’avoir pas a craindre en lui un rival dangereux
dans la domination sur la terre. (Luc IV, 6, 7). Il devait donc
étre vaincu par 'homme véritable, par 'homme spirituel,
par Celui qui ne succomberait pas, méme sous la pression de
Pinstinct le plus fort de 'animalité, sous la crainte des dou-
leurs et des frayeurs de la mort. 1l devait éire vaincu par
cet homme tout seul, sans intervention de la toute puissance
divine, (delace cri: Eli Eli) afin que, comme dit Irénée, « la
revanche de la chute fat parfaite » et «le rachat légitime. »

§ 11. Quoi qu’il en soit de ces hypotheses et argumenta-
tions hasardées, il n’y a certes dans cette idée d’une re-
vanche rien qui soit indigne de Dieu. C(Pest lui qui donne a



UNE REVISION DE LA DOGTRINE DE LA REDEMPTION 35

I’humanité indignement subjuguée le Sauveur qui pourra
terrasser l'adversaire, c’est lul aussi qui ensuite couronne
le vainqueur. Il sait que le monde se juge lui-méme en con-
damnant le Christ (Gal. VI, 14), qué le péché dévoile ainsi
toute sa laideur et le Christ toute sa beauté. Cest pourquoi
il n”’empéche pas ce duel. Ainsi le mal est d’abord vaincu
moralement, avant de ’étre physiquement par les flammes
du jugement final. Tl sait qu’il se fait, a la suite de la mort
de Christ, un triage dans 'humanité entre ceux qui aiment
le triomphe de la vérité et de la charité, et ceux qui s’op-
posent & ce triomphe par leurs injustices. Ainsi la rédemp-
tion est faite en principe dans la victoire personnelle et déci-
sive de celui qui est ’homme central, de celui qui résume
en quelque sorte toute ’humanité spirituelle dans sa per-
sonne. Victima victor, a dit Saint-Augustin, et c’est en s’'in-
spirant de ce senfiment que Uantique Eglise a planté la croix
sur ses tombes et sur ses temples.

11
La mort de Christ, envisagée comme « redemptio » d'avec le
Diable par lantique Eglise catholique, et comme « satis-

factio vicaria » pour Dieu par la scolastique du XVe
siécle et par l'orthodoxie protestante.

§ 12. C’est comme vainqueur de la puissance du mal que
Christ est 'auteur de notre réconciliation avec Dieu, et c’est
pour cela que sa mort est le véritable sacrifice de propitia-
tion exigé par la justice de Dieu. C’est cette propitiation par
sa mort qu’il a affirmée solennellement par l'institution de
la sainte céne, sans toutefois expliquer le pourquoi et le
comment de « la rémission des péchés par ce sang de la nou-
velle alliance »; car ses disciples, par leur éducation israélite,
étaient suffisamment habitués a cet axiome, que la propitia-
tion ne s’ obtient qu'au prixc du sacrifice de la vie la plus pure.
Aussi les apdtres dans leurs écrits ne raisonnent-ils pas sur
la genése du pardon ; ils affirment le fait de «la réconcilia-
tion » ou de « la propitiation » par le sang de Christ (Rom.



36 FrED. ECKLIN

I, 25; V, 10; 1 Jean 11, 2) soit tout simplement, soit par di-
verses locutions figurées, dont les principales sont le rachat,
la guérison, l'aspersion, la purification des dmes, et 'accés
libre au trone de griace par ce sang; et Saint-Paul sait qu’il
a le droit d’exiger des fidéles néophytes la foi en ce qu’il
nomme « la folie de la croix, » sans « les raisonnements de la
sagesse humaine. » (1 Cor. I, 17-18).

§ 13. Cependant le méme apotre admet aussi qu’il y a une
« sagesse » & acquérir par «les parfaits » (1 Cor. 11, 6), « sa-
gesse qui leur vient de I’Esprit de Dieu» (v.12); et il exhorte
méme les fidéles & croitre dans la connaissance des choses du
salut (Col. 1, 9; Eph, I, 17; 1V, 13, etc.). En effet, le Seigneur
avait dit & ses disciples (Mat. XIII, 11). « A vous il a été donné
de connaitre les mysteres du royaume des cieux, » qui sont
cachés aux autres, et il leur avait promis cet « Esprit de
vérité, qui les conduira dans toute la vérité (Jean XVI, 13). »
C’est du reste un besoin de l'esprit humain, auquel Dieu
veut donner satisfaction, parce que le manque de clarté
dans les choses du salut engendre facilement 1’erreur et
méme le doute. Aussi ’Eglise chrétienne, dés les premiers
siecles de son existence, n’a-t-elle pas manqué de réfléchir
au probléeme de la nécessité de la mort du Christ pour notre
salut. De la différentes théories, que nous ne pouvons pas
maintenant passer toutes en revue. Il nous suffira d’indiquer
en gros comment de Pantique théorie de « la rédemption
d’avec le diable» est sortie celle de la satisfactio vicaria de
P'orthodoxie protestante.

§ 14. La réflexion théologique s’est d’abord emparée, peut-
étre & cause de Rom. III, 24 et Eph. I, 7, du terme de « ré-
demption », cette notion semblant mieux se préter a4 une
analyse rationnelle du fait & expliquer, que la notion de
‘sacrifice ou celle de propitiation. Car avec une rédemption,
il y a un prix & payer et un bénéfice a retirer, le tout d’aprés
une nécessité juridique. Voici donc les questions qu’on s’est
posées (& commencer par Irénée): A qui la rancon a-t-elle
été payée? Si cest an diable, comme ravisseur, pourquoi
n’a-t-il pas pu garder I'ame de Jésus en échange des captifs ?



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 37

S’il n’a pu garder la rancon, il était donc la dupe dans ce
troc. G’était bien 1a pour lui une punition méritée, apres sa
tromperie en face d’Adam. C’est donc ainsi que Dieu a pu
finir par rire de son rusé adversaire (Ps. 1I, 4). Voila les ab-
surdités auxquelles on est arrivé en voulant prendre au
sens littéral les termes figurés de rédemption et de rancon,
qui expriment admirablement le dévouement complet du
Christ pour notre libération, mais rien de plus. Winkelried
n’a-t-il pas payé de son sang la victoire de Sempach? Les
Rochat et les Bovet ne paient-ils pas la rancon des ivrognes
par leur abstinence généreuse ? Sabatier n’a-t-il pas pu dire
derniérement : « Pour le progrés humain, il faut toujours
la sainte phalange de rédempteurs sociaux.» Mais de gréce,
ne faisons pas de la rédemption un probléme d’arithmétique!
Sans doute, il n’y a pas a regretter que chez les peuples de
race latine le Sauveur soit nommé de préférence le Rédemp-
teur, car il nous a libérés de l'esclavage du péché et de la
domination du diable. Mais une théorie de la rédemption,
théorie scientifique et rationnelle, basée sur ce terme figuré
et légérement paradoxal, cela n’est guére possible; nous
disons cela, quand méme le sujet de cette étude est cune
revision de la doctrine de la Rédemption. »

§ 15. Toujours est-il que la compréhension du fait de la
rédemption n’y perdra rien, quand méme nous lachons ce
terme comme point de départ de nos réflexions sur le
mystére de la croix. Nous devons & saint Anselme de lui voir
substitue celui de satisfactio. S'inspirant de la pensée que
la rancon a da étre payée a Dieu et non au diable, il a com-
pris que, comme sacrifice de propitiation, la mort de Christ
devait avoir été une compensation d’honneur par un acte
d’obéissance surérogatoire, compensation destinée a couvrir
ou & contrebalancer l'offense faite a la majesté divine par le
péché des hommes. C'était donc en réalité une théorie de
propitiation, qui succédait ainsi a celle de la rédemption
d’avec le diable. Quant au terme de « satisfactio, » introduit
depuis longtemps dans le langage théologique par Tertullien,
il exprimait trés bien I'idée d’une réparation d’honneur, et



38 FRED. ECKLIN

son application & I'ceuvre rédemptrice du Christ n’était pas
alors une étrange nouveauté, puisque Saint-Bernard pouvait
dire: « Satisfecit Ghristus pro nobis, caput pro visceribus.» Mais
ni Anselme, ni Bernard ne pensaient encore a une satisfaction
de punition ou d’expiation, puisque d’aprés Anselme puni-
tion et satisfaction doivent s’exclure. Et pourtant ce terme de
satisfaction, depuis longtemps usité, contenait déja en germe
I'idée de « faire pénitence.» Il ne faut donc pas s’étonner,
que par la secréete logique cachée dans ce terme, les théo-
logiens, d’abord quelques scolastiques du quinzieme siécle,
Gerson, Wessel, etc., aient été amenés peu & peu a la forma-
tion de la doctrine de la satisfactio vicaria, devenue plus
tard celle des Réformateurs, et par eux celle de I'orthodoxie
protestante.

§ 16. Nous croyons pouvoir nous dispenser ici de la tache
d’exposer dans tous ses détails cette doctrine trés connue,
et nous croyons mieux utiliser ces pages en les employant
4 la combattre, comme étant un mauvais reste de la théo-
logie monacale du moyen-dge en plein XIXe siécle. Nous la
croyons fausse, non seulement & cause de la substitution
judiciaire qu’elle suppose, mais avant tout & cause de l'ap-
plication, en majeure partie fautive, de la notion d’expia-
tion & la mort de Christ. Quand il s’agit de propitiation, ce
n’est pas tant une expiation qu’il faut, qu'une réparation
du mal; car la seule satisfaction qu’exige la sévére justice
de Dieu, c’est le rétablissement de 'obéissance, diit-il méme
étre acheté au prix dela vie physique la plus précieuse et des
renoncements les plus durs ? Aussi Jésus-Christ n’a-t-il pas été
pour Dieu une victime expiatoire du crime, mais un martyr
de sa propre sainteté et une victime de son dévouement pour
Phonneur de Dieu et le salut du monde. O pdprus 6 matis,
c’est ainsi que le nomme VEcriture (Apoc. I, 5). C’est ainsi
qu’il a glorifié Dieu par sa mort et qu’il a été dans cette mort
pour Dieu une offrande et un sacrifice d’agréable odeur
(Eph. V, 2).

§ 17. On nous objectera peut-étre que c’est trop assimiler
la mort de Christ & celle de tant d’autres martyrs, qui ont



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 39

aussi de cette maniére « glorifié Dieu » (Jean XXI, 19) et que
c’est lui oler son cachet propre, comme mort propitiatoire.
A cela nous répondons: Christ seul a été la victime pure,
I'agneau sans tache (1 Pierre I, 19), ce qu’on ne peut jamais
dire des autres martyrs. D’ailleurs I’Ecriture ne tient nulle-
ment & isoler la mort de Christ de tout autre sacrifice ana-
fogue de la vie humaine. Elle admet la notion de victime de
second rang. Elle dit aussi des martyrs (Apoc. X1, 11) : «lls
ont vaincu le diable par le sang de ’Agneau et par la parole
de leur témoignage et n’ont pas aimé leur vie jusqua
[craindre] la mort. » Sans doute, 'exemple donné par ’Agneau
les en a rendus capables. De méme Saint-Paul dit (Col. I,
24): « Je me réjouis maintenant dans mes souffrances pour
vous, et ce qui manque aux souffrances de Christ, Je
I'achéve en ma chair pour son corps, qui est 'Eglise. » Est-ce
que Saint-Paul, en disant cela, a pu se croire une victime
d’expiation ? Evidemment non. Et si Christ avait tout expié &
notre place, comment quelque chose aurait-il encore pu
manquer a ses souffrances? Au surplus, le second bouc du
jour des propitiations (Lév. XVI, 8) n’indique-t-il pas aussi
cette 1dée d'un sacrifice de second rang, comme victime
exilée 4 coté de la victime immolée ?

§ 18. On nous objectera encore que c’est amoindrir la
sainte majesté de Dieu, que d’admettre que Dieu puisse par-
donner le péché, sans avoir vengé ce crime de lése-majesté
par la mort du coupable ou par celle de son substitut. A ce
préjugé, inventé par des moines flagellants, nous répondons
que la justice rétributive, d’aprés laquelle Dieu rendra &
chacun selon ses ceuvres, n’est jamais le principe supréme
de son gouvernement. Car, si c¢’était le cas, tous les pécheurs
seralent irrévocablement perdus. La justice vengeresse du
crime n’est jamais autre chose pour Dieu qu'un moyen ex-
tréeme a employer, quand tous les appels de la grace sont
restés infructueux. Jamais Dieu ne veut la mort du pécheur
a lout prix et en toute éventualité. Si le but que Dieu se pro-
pose, savoir le rétablissement de 1'obéissance, peut étre
atteint sans l'emploi des derniéres rigueurs, il n’y a pour



40 FRED. ECKLIN

Dieu aucune nécessité de sévir contre les coupables ou contre
leur substitut.

§ 19. Est-ce 4 dire que nous nions toute nécessité d’expia-
tion quelconque? Nullement, puisque d’abord il y a des
meéchants qui ne se convertissent jamais; ensuite parce
qu’il y a des punitions collectives du mal, dans lesquelles les
justes sont englobés avec les injustes, pour coéxpier avec
ceux-ci des péchés auxquels ils n’ont pas pris part; donc
par pure solidarité physique et sociale. (1 Cor. XII, 26. «Si
un membre souffre, tous souffrent avec lui. ») Et certes dans
ce sens, on peut bien dire que Christ a expié nos fautes. Il
ne I'a fait nullement en se substituant & nous, puisque nous
devons tous aussi les expier 4 notre tour par la mort, salaire
du péché; mais sa mort devant étre une douloureuse répara-
tion de notre dégradation par une lutte supréme avec les
puissances du mal, lutte qui nous est également imposée par
nécessité morale, il y a eu de sa part une supréme coéxpia-
tion par dévouement, afin de nous rendre victorieux et
acceptables devant Dieu. Ainsi la victoire décisive sur le
mal a éteé le fond, une coéxpiation supréme la forme de son
ceuvre de rédemption. (Gen. II1, 15.)

§ 20. Aussi I’Ecriture ne dit-elle nulle part que le Christ a
di mourir « pour expier les péchés du peuple », quand méme
on a traduit ainsi Hébr. I1, 47 Ddoxsabon tds dpapring tob daob, Ce
quiveut dire: faire la propitiation pour les péchés du peuple.
De méme 1 Jean 1I, 2, il fallait traduire: « la propitiation »
et non « Pexpiation ». L’expiation au sens juridique de ce
mot, c’est-a-dire celle qui supposerait une équivalence des
souffrances de Christ avec ce que les péchés de tous les
hommes auraient mérité de peines, doit done étre reléguée
au nombre des anciennes erreurs; et cela d’autant plus qu’il
nous esl absolument impossible de vérifier cette singuliére
équivalence par des faits. Par contre, on pourra toujours se
servir de l'expression « sacrifice expiatoire du Christ » dans
le sens un peu vague d’une expiation par solidarité avec nous,
c’est-a-dire d’une coéxpiation velontairement subie par lui.
C’est dans un sens également vague, qu’on peut aussi dire:



. UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 41

« Souvent les peuples expient les crimes d’ambition de leurs
souverains », ¢’est dire, qu’ils doivent coéxpier avec ces sou-
verains. Ou bien: souvent les enfants expient les excés anti-
hygiéniques de leurs parents, c’est dire qu’ils les coéxpient.
Mais ce n’est pas d’expiation par substitution qu’il s’agit dans
ces cas, ni d’équivalence des peines.

§ 21. La fausseté de la notion d’une expiation judiciaire,
appliquée & la mort de Christ, ressort aussi de celle d'une
substitution judiciaire qu’elle suppose nécessairement. La
coulpe et le mérite étant ce qu’il v a de plus personnel, ne
peuvent pas étre imputés & un autre par substitution; car
c’est de la valeur ou non-valeur personnelles au point de vue
moral qu’il s’agit avec ces termes, et la sentence d'un juge
est toujours étroitement liée & la réalité des faits. Qu'on ne
nous objecte pas que I'Ecriture parle constamment de la
mort de Christ comme ayant eu lieu pour nous. Cela est
vrai; mais le terme employé par elle presqu’exclusivement
de tout aulre, le terme scripturaire elassique pour indiquer
dans quel sens Christ est mort pour nous, c’est dmép v (en
faveur de nous) que nos versions traduisent par « pour nous »,
et il ne doit nullement étre confondu avec avri hpdv, qui
signifie & notre place. Dans les seuls passages, ot les auteurs
sacreés emploient dvri dpdv, savoir Marc X, 49 Mrpov dvri moddav
et 1 Tim. II, 6 dvriurpov dmép moldésv, le mot évri se trouve com-
biné avec 'expression figurée de Xizpov, et ainsi s’explique
cette anomalie. Ce terme awi marquerait 'exclusion de l'un
par l'autre, c’est-a-dire, qu’étant mort 4 notre place, Christ
nous dispenserait de mourir ou qu’ayant obéi a notre place,
nous n’aurions pas besoin d’obéir 4 notre tour. Ce serait 1a
de la substitution dans le sens complet et véritable du mot.
Or quand on affirme carrément: Christ a été puni a notre
place, on sousentend réellement que nous sommes dispensés
de la punition méritée par nous, par le fait qu'un autre a
subi la peine, donc en vertu de la substitution de cet autre
et d’apreés le principe judiciaire: « Ne bis in idem ». Ce serait
& peu pres comme quand quelque débiteur est dispensé de
payer sa dette, lorsqu’un autre ’a payée & sa place.



42 FRED, ECKLIN

§ 22. L’Ecriture ne veut rien de cette substitution. Elle
nous condamne & mourir nous-meémes au péché précisement
parce que Christ est mort ainsi pour nous. Elle exige de nous
une stricte obéissance & la loi de Dieu, précisément parce
que Jésus-Christ s’est ainsi dévoué pour nous, pour nous
apprendre ce que c’est que d’obéir a4 son devoir, et que dans
sa vie et sa mort, il nous a donné un exemple & suivre. 1l
n’a donc pas été notre substitut, ni dans la punition endurée,
ni dans sa parfaite obéissance et dans son dévouement. Mais
dans sa lutte victorieuse contre les puissances du mal, il a
élé notre représentant devant Dieu et notre modéle, nous
entrainant apres lul a suivre ses traces et s’engageant devant
Dieu a nous faire également mourir au péché. Cest ainsi
qu’en lui nous passons d’avance pour étre saints. Car avec
la représentation, les &mes ou volontés sont comme renfer-
mées les unes dans les autres, tandis qu’avec la substitution
les corps s’excluent mutuellement dans 1’espace. Or c’est la
duplicité des mots latins: « pro» el « vicarius », ainsi que du
mot allemand: « Stellvertretung », signifiant & la fois substi-
tution et représentation, c’est ce double sens de ces termes
qui est pour beaucoup dans la confusion des idées i cet
égard.

§ 23. Aprés avoir éliminé ainsi les deux notions princi-
pales sur lesquelles est basée la docirine de la « satisfactio
vicaria » (qu’on devrait plutdét nommer docirine de la satis-
passio vicaria), aprés avoir éliminé, disons-nous, les notions
d’expiation judiciaire et celle de substitution, nous démon-
trerons encore en quoi cette théorie de la propitiation,
appelée d’ordinaire et abusivement théorie de la rédemption,
est attentatoire aux vérités essentielles de la religion chré-
tienne, en les minant.

1¢ Elle renverse de fond en comble la notion de la justice
de Dieu, en imputant & Dieu la plus criante injustice; car il
est écrit: (Prov. XVIIL, 15) « Celui qui absout le coupable et
celui qui condamne 'innocent, sont tous deux en abomina-
tion a I'Eternel ».

20 Klle nie la grace gratuite de Dieu, en faisant supposer



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 43

que Dieu ne peut pas pardonner sans avoir préalablement
puni le crime; ce qui est de la morale monacale, mais nulle-
ment évangélique. Déja Socin a dit avec raison: « Rien n’est
pardonné, si tout doit étre expié; » et il n’a jamais été réfuté
& cet égard.

3o Elle supprime le fait de I’éternelle divinité du fils de
Dieu, en faisant de luil un ohjet temporaire de la colere de
Dieu, un «supplicié » et un « maudit» de Dieu, exclu tem-
porairement de 1’éternel amour.

40 Elle affaiblit le sentiment de la responsabilité person-
nelle du pécheur, en lui faisant croire que sa coulpe peut
étre transférée sur un autre. Par ce méme principe substi-
tutionniste, elle prouve qu’au fond tout le monde devrait étre
sauveé, puisque Christ est censé avoir expié tout pour tous.
Elle prouve donc trop et par la elle ne prouve rien.

50 Elle se contredit elle-méme aussi dans ce sens, que si
Pobéissance de Christ remplacait pour Dieu 1'obéissance
absente des pécheurs, pourquoi fallait-il encore une expia-
tion de péchés, quand 'obéissance active du Christ suffit a
tout ce que Dieu exige de nous.

Sans doute toutes ces déductions « ad absurdum » sont des
aberrations auxquelles la plupart des défenseurs de la doc-
trine orthodoxe n’ont peut-étre jamais pensé; car il v a
d’honnétes inconséquences chez tous les hommes, et méme
chez les théologiens. Mais toujours est-il que la logique des
erreurs est aussi impitoyable en théologie qu’en arith-
métique.

§ 24. Toutefois ne soyons pas injustes. S’il y a erreur, ily
a aussi bien des circonstances atténuantes dans le proceés
que nous intentons ici & la doctrine orthodoxe. D’abord quoi
de plus simple que ce raisonnement: Dieu ayant voulu cette
mort du Christ, et cette mort ayant été un supplice, c’est
done Dieu qui a voulu ce supplice. Pourquoi ne l'aurait-il
pas voulue comme expiation? car un supplice n’a de raison
d’étre que comme punition. Que Dieu ait pu vouloir ce sup-
plice comme martyre, cela ne paraissait guére admissible;
car comment un martyre pourrait-il produire la rémission



44 PRED. ECKLIN

des péchés? Cela devait donc étre une expiation. Cela admis,
tout devenait fort simple: Christ a payé notre dette et par 1a
méme nous sommes en régle avec la loi de Dieu. (était con-
solant, et en outre cette doctrine avait 'avantage d’éire une
arme tres forte contre la propre justice; c’est ce qui a fait au
seiziéme et au dix-septiéme siécle sa fortune dans le monde
protestant. Quant aux catholiques, leurs mérites venaient
s’ajouter & ceux de Christ, ses souffrances étant envisagées
comme méritoires et expiatoires a la fois. Tout cela était donc
de nature & s’imposer 4 merveille & la foi des simples.

Ajoutons & ces raisonnements les preuves scripturaires
tirées de certaines locutions figurées et méme paradoxales
des saintes Ecritures, et 'on comprend comment, avec cette
apparente biblicité, I’erreur a pu étre si tenace dans certains
milieux jusqu’d nos jours, et cela malgré les critiques qui
n’ont pas manqué de se produire.

§ 25. Examinons donc ces preuves scripturaires, plus appa-
rentes que réelles, et d’abord celles qui sont tirées de I’An-
cien Testament. On nous cite & cet effet les sacrifices de
propitiation, institués par la Loi mosaique, lesquels d’apres
I’exégeése orthodoxe, seraient comme une illustration symbo-
ligue de l'expiation par substitution. Si cela était vrai, la
victime & immoler devrait étre maudite, aprés avoir été
chargée des péchés du peuple. Or elle est sacro-sainte (Lév.
VI, 47; VII, 1), au point que son sang est mis en contact avec
Parche de lalliance (Lév. XVI, 14). La seule vérité que ces
sacrifices veulent rendre visibles, c’est que la propitiation ne
peut étre obtenue qu’au prix du sacrifice d’'une vie pure, et
c’est ainsi que Jésus et ses disciples ont compris la chose.
Du reste, les fidéles de l'ancienne alliance n’avaient pas
encore besoin d’une théorie de propitiation; une image de ia
personne du propitiateur devait leur suffire. Et I’Ancien
Testament recoit des lumiéres du Nouveau; ce n’est pas par
ces rites énigmatiques que peuvent étre élucidés les faits
évangéliques qui sont plus clairs.

§ 26. C’est aussi la personne du médiateur que place devant
nos veux le célébre chapitre LIII d’Esaie, qui est envisagé



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 45

par plusieurs comme une preuve irréfutable de la théorie
orthodoxe. Et pourtant il ne prouve rien en sa faveur. Qu’est-
ce qui s’y trouve? Le prophéte retrace dans cette page admi-
rable le tableau du Juste parfait, lequel offre sa vie en
sacrifice pour le salut du peuple de Dieu, et qui réunit dans
sa personne et dans son sort les contrastes les plus étonnants
de petitesse apparente et de grandeur réelle, de malheurs
exorbitants et de gloire immense, de pureté absolue et d’igno-
minies affreuses. On le croit puni de Dieu (v. 4), mais en
réalité, c’est notre iniciuité a nous tous qui se reflete dans
son sort injuste. Et dans les souffrances atroces qu’il subit
sans murmures, c’est pourtant la volonté de Dieu a laquelle
il se soumet. Car (v. 6) c’est « 'Eternel qui a fait tomber sur
lui (Y2 V73877) le péché de nous tous. » [De Wette, Martin
et Osterwald.] Comparez Actes II, 23, « livré entre les mains
des iniques par le conseil déterminé de Dieu. » Et c’est ainsi
que (Es. LIII, 10) « il a plu a I’Eternel de le briser par la
souffrance ». Ce hiphil: « hiphgui » indique un fait com-
pliqué & cause secondaire, savoir notre péché intervenant,
ce qui ne ressort pas, quand on traduit v. 6 (avec Segond)
« I’Eternel I'a frappé pour l'iniquité de nous tous ». (Comparez
Zach. XIII, 7.) Remarquons bien que Es. LIII, 5et 11 parle de
guérison et de justification, que nulle part le prophéte ne dit
que c’est en guise d’expiation que Dieu exige de lui de sup-
porter un pareil martyre, ni qu’il est puni & notre place
(tachat), ou qu’il y a une justice vengeresse a salisfaire de
cette facon, ce qui pourtant aurait.été nécessaire pour faire
admettre une expiation par substitution. La fin du verset 5,
qui surtout a été comprise dans ce sens, dit seulement: « De
la punition, [étant] notre salut, [fut] sur lui ». Ce sont 14 les
termes de I’énigme, mais nullement sa solution. Il ne s’agit
pas d’échange de sort entre lui et nous, mais simplement d’'un
effet de solidarité entre lui et nous, solidarité en mal pour lui
par notre faute, en bien pour nous par sa constante douceur,
et le tout d’aprés un profond conseil de I'Eternel. Du reste,
le fait que ce juste ainsi maltraité par notre faute, finit par
étre élevé par Dieu a la gloire supréme (v. 10-12), devrait



46 FRED. ECKLIN

démontrer aux veux de tout lecteur non prévenu, que ce
martyr de la méchanceté humaine n’a jamais pu étre un
objet de la colére de Dieu, vengeresse du crime des hommes.

§ 27. Quant au Nouveau Testament, on cite quelquefois
Rom. III, 25: « Dieu pour montrer sa justice, a destiné le
Christ & étre une victime propitiatoire (wpodbero thaaripov) par la
foi en son sang », on cite, disons-nous, ce verset en suppo-
sant qu’il s’agit ici de la justice vengeresse du crime. Mais il
s’agit au contraire de la juste bonté de Dieu, d’aprés le sens
que le mot « Cedakah » a constamment dans Ancien Testa-
ment; Dieu étant juste en limitant la participation au salut a
ceux qui croient & son fils crucifié, et étant bon, en les
admettant comme justes quoiqu’ils ne soient pas parfaits.
Sans doute le fait que saint Paul ne nous donne ni dans ce
passage, nidans les chapitres suivants une théorie de la pro-
pitiation est pour beaucoup dans les obscurités qui plus tard
se sont produites & cet égard dans les esprits. Mais nous
n’avons aucun droit de le blamer & cause de cela. On a cru
sans doute que le passage Rom. VIII, 3 était une preuve en
faveur du dogme orthodoxe: « Dieu a condamné le péché
dans la chair, en envoyant, & cause du péché, son propre fils
dans une chair semblable a celle du péché, afin que la jus-
tice de la loi fit accomplie en nous. » Mais ces paroles ne
signifient pas que Dieu a puni le péché dans la personne de
son fils innocent, mais tout simplement, que Dieu par la croix
de son tils condamne notre péché en nous obligeant par son
exemple & le condamner nous-mémes et & mourir au péché.
Car c’est du rétablissement de I'obéissance en nous qu’il est
question dans tout ce contexte, et nullement d’expiation.

§ 28. On nous cite aussi 2 Cor. V, 21 : « Dieu I'a fait [étre
ou paraitre] péché pour nous, afin que nous devinssions jus-
tice de Dieu en lui.» On veut prouver au moyen de ces paroles
apostoliques la justesse du dogme substitutionniste. Mais
avant tout, il faudrait prouver que saint Paul veut nous don-
ner ici ex abrupto sa théorie de la rédemption ou de la pro-
pitiation. N’est-il pas bien plus vraisemblable que, par la jux-
taposition des ces deux faits paradoxaux: Christ condamne,



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RED&MPTION 47

comme s’il était un pecheur, et nous absous devant Dieu,
comme si nous étions des justes parfaits, il veut simplement
mettre en saillie, d’aprés sa méthode, d’abord « la folie de la
croix » plus sage que tout ce que la sagesse humaine aurait
pu imaginer, puis aussi la grandeur du dévouement du
Christ, qui se fait péché pour 'amour de nous, afin que soyons
justice de Dieu en lui. Mais parler d'un Christ, fait péché
dans le sens objectif de ces termes, aurait été d’autant plus
absurde, que dans ce méme Christ fait péché nous pouvons
devenir justice de Dieu. Tout ce paradoxe s’explique trés sim-
plement, des qu’on se rend compte du fait que roctv en grec si-
gnifie aussi «faire paraitre», puisqu’un remrac est un maitre en
fictions. Dieu I’a fait péché signifie donc: il I'a fait passer pour
étre un malfaiteur (aux yeux du monde). Comp. Esaie LIII,
12: « Il a été mis au nombre des malfaiteurs. » LLe méme para-
doxe reparait dans Gal. III, 13: « Christ nous a rachetés de
la malédiction de la loi, étant devenu malédiction (zatapa) pour
nous; » cela n’est pas plus hasardé que si nous disions : Lu-
ther nous a rachetés des anathémes de Rome, en se faisant
archihérétique pour nous. » En tout cas, le mot xardpa ne peut
pas étre pris ici dans le sens objectif d’dvibsua, puisque ’'apotre
'explique par le fait de la pendaison au bois. Au point de
vue du légalisme juif, sans doute, Jésus devait passer pour
un maudit; mais cela ne I'empéche pas d’étre, au point de
vue de Dieu, la source de toutes les bénédictions pour nous
qui croyons.

§ 29. Evidemment il y a une logique des apparences, comme
il a une logique des faits réels. Le soleil se léve et se couche,
cela est aussi vrai en langage ordinaire, qu’il est vral en
astronomie que la terre tourne autour du soleil ; tout dépend
du point de vue auquel on se place. En christologie popu-
laire, il parait évident qu’il y a eu comme un échange de
sort entre Christ et nous: Lui, par la volonté de Dieu, a
souffert, afin que nous puissions étre recus en griace devant
Dieu. Il est mort pour nous faire vivre. Il a accompli ce que
nous ne pouvions faire el ce qui nous est imputé comme
justice. Voila le fait de la rédemption dans sa mystérieuse



48 FRED. ECKLIN

simplicité | Mais cette relation de cause a effet entre sa mort
et notre vie n’est pourtant pas le résultat d’'un échange de
sorts ou méme d’un échange de valeurs personnelles devant
le tribunal du Treés Haut, mais un effet de la solidarisation
de Christ avec nous dans la lutte & soutenir contre les puis-
sances du mal et dans la victoire & gagner pour l'obtention
de la vie éternelle. Aussi I’échange de sort n’est-il pas réel :
Christ n’est pas exclu de la vie éternelle ou du ciel, pour
que nous puissions en jouir & sa place. Son obéissance ne
s’est jamais substituée a la notre au point de nous dispenser
de 'obligation morale. Il y a bien eu une certaine apparence
d’échange de sorts et de valeurs morales: lul, passant pour
malfaiteur, afin que nous puissions passer pour justes ; mais
cela n’est pas le vrai sens de la sentence divine & son égard.
Jamais les impénitents ne pourront réclamer leur salut en
vertu d’un tel échange, en disant : « Christ a souffert & ma
place, il a tout payé pour moi. »

Toutefois cette apparence d’échange de sort a une grande
importance dans la vie. D’abord, elle devait peser sur l'ame
du Sauveur crucifié comme mirage diabolique, c’est & dire
comme apparence d’une injustice criante de Dieu a son
égard ; c’est pourquoi il s’est écrié: Pourquoi m’as-tu aban-
donné ? Ensuite cette apparence met en saillie plus que toute
autre chose, pour I'ame fidéle, toute la grandeur du dévoue-
ment du Christ et la gratuité de son salut: Christ se faisant
pauvre pour nous enrichir, devenant le maudit par exellence,
pour que nous héritions toutes les bénédictions, passant pour
I’homme de péché, afin que nous passions pour justes devant
Dieu; et 'on pourrait ajouter: Christ quittant le ciel tempo-
rairement, pour nous y faire demeurer 4 perpétuité. On ne
peut mieux illustrer 'immensité du dévouement de Christ et
la gratuité de son salut, que par ces antithéses.

Un autre avantage de ce point de vue, c’est de simplifier
énormément la théorie de la propitiation pour les simples en
leur permettant de se représenter 'obtention du salut sous
la figure d’un échange de valeurs, d’un rachat, d’'un paiement
de rancon. C’est donc une concession faite & leur degré de



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 49

capacité intellectuelle, concession tres légitime, si 'on dit &
ces simples : « C’est, en quelque sorte, comme s’il y avait eu
un échange de sort ; cependant le mystére de notre rédemp-
tion ne s’explique pas réellement de cette maniére. » Or la
théologie, se placant au point de vue de la stricte vérité,
comme les astronomes a 'égard du mouvement apparent du
soleil, ne doit pas prendre cet échange pour la divine réalité
de la rédemption. Elle doit reconnaitre que la substitution
judiciaire n’est que l'apparence extérieure des faits, tandis
que le don de la vie, comme moyen de sauvetage pour nos
ames, en est la réalité, et que ce don, ce sacrifice de la vie
de Christ pour nous, est bien autrement motivé que par une
vengeance divine a satisfaire. La Bible prend les apparences
substitutionnistes comme point de départ de son raisonne-
ment et elle en a bien le droit; mais les conséquences qu’elle
en tire prouvent bien qu’elle suppose une autre satisfaction
propitiatoire que celle qui consisterait dans un simple
échange judiciaire.

§ 30. Qu’on permette donc & saint Paul, homme d’esprit,
des locutions paradoxales de ce genre, sans toujours sup-
poser qu’il veut dogmatiser. Si Jésus a tancé ses disciples
pour avoir mal compris son exhortation: « Gardez-vous du
levain des pharisiens» (Mat. XVI, 2), ne tancera-t-il pas
aussi certains théologiens; pour avoir pris trop a la lettre
certaines locutions figurées et intentionnellement paradoxales
de ses propheétes et de ses apotres, ou de lui-méme? Usons
d’intelligence, mais avec cela ne soyons pas injustes. Aprés
tout, cette théorie, que nous combattons, si fausse qu’elle
soit, a eu une grande force et I’a encore par la part de vérité
qu’elle renferme. Elle atteste fortement la nécessité d’une ré-
demption, celle du sacrifice de Christ pour notre salut, et la
réalité de la propitiation par son sang. Elle affirme cela avec
des preuves absolument inadmissibles pour des gens qui ré-
fléchissent, mais elle I'atteste avec conviction ; c’est le trésor
dans des vases de terre (2 Cor. IV, 7). Cela suffit dans la ma-
jorité des cas pour la foi des simples, et c’est déja beaucoup,
mais ce n’est pas assez.

THEOL. ET PHIL. 1901 4



50 FRED, ECKLIN

111

Christ est notre propitiation,
parce qu'a la suite de sa victoire sur le mal, il peut garantir
a Dieu notre sanctification compléte.

§ 31. Aprés avoir démontré, dans ce qui précéde, ce qu’il y
a d’erroné dans la doctrine traditionnelle de la «satisfactio
vicaria» ou de la propitiation par expiation substitutionniste,
il est de notre devoir de mettre & sa place une théorie vraie,
qui ne préte pas le flanc & tant d’objections fondées; car en
religion on ne peut abolir que ce qu’on sait bien remplacer.
Mais ici se présente une grande difficulté. La Bible, tout en
nous parlant de rédemption, propitiation, réconciliation avec
Dieu par le sang de Christ, et en désignant le Christ comme
notre médiateur, sanctificateur, avocat, intercesseur, et la foi
en lui comme le principe de notre justice devant Dieu, nous
met bien sur le chemin de connaitre la vérité a ce sujet;
mais, a4 proprement parler, elle ne nous donne pas une théo-
rie de la propitiation en due forme. Elle nous fournit de pré-
cieux matériaux pour construire un systéme; elle contient
certainement toutes les notions indispensables pour cela,
mais nous laisse le soin de les coordonner et de les défendre
contre l'erreur et 'incrédulité. La sagesse de Dieu I’a voulu
ainsi; ce serait donc de la paresse d’esprit que de se refuser
4 ce travail.

§ 32. Avant tout, le fait de notre rédemption est donc un
mysteére, que la foi entrevoit et qu’elle accepte humblement
sur lautorité de Christ et de ses témoins, sans en bien com-
prendre le pourquoi et le comment. Du reste, elle en éprouve
Iinfluence salutaire, et cela suffit a la plupart des vrais
croyants. Il en a toujours été ainsi, et il est dans la nature
méme du probléme et de sa solution, telle que nous la con-
naissons, qu’il en soit toujours ainsi. Cela est tellement vrai,
qu’on peut méme se demander si les apotres ont jamais senti
le besoin d’avoir chacun sa théorie de propitiation, ou tous
ensemble la méme. Pour notre part, nous pensons que non.
Car pour eux, comme nous I'avons déja dit, I'axiome qu’ils



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 1541

devaient & leur éducation israélitique devait leur suffire ;
nous entendons l'axiome d’aprés lequel la propitiation ne
peut étre obtenue que par le sacrifice de la vie la plus pure;
et ils savaient que Jésus-Christ est cet agneau pascal, qui de-
vait étre immolé. Cet axiome était alors admis sous la forme
atroce des sacrifices humains par une partie des peuples de
I’antiquité payenne, comme l'atteste entre autres Jules César
(De bello gallico libr. VI, cap. XVI) en parlant ainsi des
Druides: « Pro victimis homines immolant... quod pro vita
hominis nisi vita hominis reddatur, non posse aliter Deorum
immortalium numen placari arbitrantur: publiceque ejusdem
generis habent instituta sacrificia. » Avec cet axiome, donné
dans sa forme correcte par la Loi et les prophetes, les apotres
n’avaient pas besoin de raisonner eux-mémes et de faire rai-
sonner leurs néophytes sur le mystére de la rédemption. Et
du reste I'ignorance des anciens Péres de I’Eglise, relative &
une tradition apostolique expliquant le mystere, et les singu-
licres élucubrations auxquelles ils sont arrivés en réfléchis-
sant sur cette énigme, prouvent suffisamment I’absence d’une
théorie de la rédemption qu’auraient proclamée clairement
les apotres.

§ 33. Et méme saint Paul, le plus théologien d’entre les
apotres, ne parait pas, & en juger d’aprés le contenu du cha-
pitre IV de son épitre aux Romains, avoir eu sa théorie sur
la rédemption; sans cela il I'aurait exprimée dans ce cha-
pitre, dans lequel il parle du pardon & obtenir par la foi
seule, sans y faire mention du sang de propitiation, comme
il Pavait pourtant fait Rom. III, 23. En laissant ainsi dans
Pombre le coté objectif de notre réconciliation avec Dieu, le
tagpss, il s’est privé de 'avantage de pouvoir fonder I'obliga-
tion morale du chrétien sur la genése méme du pardon. Et
en ne considérant ce pardon que comme le fruit de la grace
gratuite (chap. 1V), il en vient & se demander trois fois de
suite (Rom. VI, 1; VI, 15 et VII, 7) si cette grace n’annule
pas l'obligation morale. Logiquement, il était conduit & cette
objection, une fois qu’il n’avait pas méme abordé la question
en quel sens et pourquoi le Christ, « par son sang, » pouvait



5 - FRED. EGELIN

étre le Dasripov Ou moyen de propitiation pour les pecheurs.
Mais apres tout, cette omission n’a eu d’autre conséquence
que d’obliger 'apétre & prouver par une série de raisonne-
ments ingénieux le caractére absolument inviolable de ’obli-
gation morale du chrétien, précisément parce qu’il est sous
la grace, c’est-d-dire placé sous la direction de I’Esprit de
sainteté qui émane de Christ.

§ 34. Cette absence d’une théorie explicite de la rédemption
chez saint Paul, absence qui se montre aussi dans la tour-
nure laconique et paradoxale des passages ou il fait mention;
comme en passant, de ce fait mystérieux (2 Cor. V, 21;
Gal. I11, 13; Eph.V, 2),ne I’a pourtant pas empéché de nous
léguer certaines pensées dignes de son génie apostolique, qui
sont comme des éclairs pleins de clarté au milieu de 'obscu-
rité générale 4 ce sujet. Ainsi quand il dit (Rom. V, 10):
« C’est au péché que Christ est mort, » ou quand il dit
(2Cor.V, 15): «ll est mort pour tous, afin que ceux qui vi-
vent ne vivent pas pour eux-meémes, mais pour eelui qui est
mort et ressussité pour eux.» Et surtout Rom. V, 12-20, ot
il oppose a la chute d’Adam la parfaite obéissance de Christ,
en attribuant & notre solidarité avec le premier transgresseur
cet héritage de péché et de mort que nous trainons apres
nous, comme aussi & notre solidarité avec Christ cet héritage
de justice et de vie dont la foi se glorifie. Ce n’est donc pas
au point de vue d’une justice rétributive, vengeresse du
crime, qu’il nous fait envisager la nécessité de la mort ré-
demptrice de Christ, mais au point de vue de I'histoire de la
creation d’une nouvelle humanité en Christ. Aussi Frédéric
Godet a-t-il pu dire que la rédemption est au fond une épisode
de la création continuée de ’homme, pour faire de lui un
étre spirituel (1 Cor. XV, 45-47). En sortant ainsi la mort de
Christ du domaine de la justice criminelle de Dieu, et en la
placant dans celui de la réparation de la faute d’Adam, ce
célébre passage nous dédommage abondamment de cette es-
péce de solution de continuité dans le raisonnement aposto-
lique que nous avons eru remarquer dans la transition du
III* au IVe chapitre et jusqu’au commencemeént du Ve. Mais



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 53

encore le dit passage Rom. V, 12-20, quelque lumineux qu’il
soit, ne nous donne pas une théorie explicite de I'ceuvre de
la rédemption. Toutefois il nous met sur la voie pour la trou-
ver, il fournit pour ainsi dire la base inébranlable de I’édifice
4 construire.

§ 35. Il en est de méme de certains passages, remarquables
par leur profondeur et leur clarté, de ’épitre aux Hébreux,
passages dont nous parlerons plus en détail dans la suite de
cette étude. Mais 14 encore, il n’y a pas de théorie explicite ;
car ces passages sont comme cachés dans une foule de rai-
sonnements et d’avertissements, tirés en grande partie des
formes du culte lévitique, en sorte qu’il faut bien chercher
pour y trouver une solution du grand probléme de la ré-
demption, ou plutdt de la propitiation. En tout cas, 'ancienne
orthodoxie protestante n’en a pas suffisamment tenu compte
dans son élaboration de la doctrine de la rédemption. Qu’est-
ce que nous devons conclure de cet état des choses ? N’est-ce
pas ceci: que la sagesse divine n’a pas trouve nécessaire de
nous donner dans la Bible une théorie de la rédemption toute
faite et facilement accessible aux lecteurs superficiels, comme
elle ne nous a pas non plus donné une christologie toute
faite et qu’elle nous a laissé encore bien d’autres problémes
a résoudre. Nous disons cela malgré la « perspicuitas Scrip-
turae Sacrae » que vanlaient, d’ailleurs avec raison, les péres
de Vorthodoxie protestante dans leurs controverses avec
Rome. Dieu n’aime pas la paresse d’esprit. Il veut que nous
fassions quelques efforts sérieux pour trouver la verité; «les
violents ravissent le royaume des cieux ; » ce sont eux aussi
qui parviennent & voir la vérité dans toute sa clarté. 11
est évident que neus ne parlons pas ici de violences &
faire aux textes bibliques, mais de Popposition a faire aux
fausses traditions et aux préjugés des hommes (1 Cor. I,
11, 18),

§ 36. Dieu nous a promis son Esprit qui nous conduira en
toute vérité. Ne désespérons donc pas de pouvoir établir, a
'aide des indications contenues dans les saintes Ecritures,
une théorie de la Rédemption a la fois claire et profonde,



b4 FRED. ECKLIN

compréhensible méme aux simples et qui favorise I'éveil et
le développement de la vie spirituelle. Nous estimons que
cela est possible, & condition qu’on prenne pour point de
départ du raisonnement non pas la dualité des exigences de
la justice de Dieu d’un coté et de son amour de l'autre, mais
le fait de la victoire morale du Christ sur les puissances du
mal, qui exercent leur empire dans ce monde. Ainsi apres
avoir montré, dans la premiere partie de cette étude, quel a
été le genre de nécessité juridique qu’il y a eu pour Christ
de mourir ainsi, une fois qu’il voulait étre notre Sauveur,
nous parlerons dans ce qui suit des conséquences salutaires
que cette mort devait avoir pour notre paix avec Dieu, pour
le pardon de nos péchés, pour la sanctification et I’éternelle
télicité de nos ames.

§ 37. La paix avec Dieu ne peut en réalité avoir d’autre
fondement que la victoire sur le mal (Jaq. IV, 8), car « il n’y
a pas de paix pour les impies, » dit I’Eternel (Esaie XLVIII,
22). Ce n’est pas tant, nous 'avons déja dit, d’expiation qu’il
s’agit dans notre réconciliation avec Dieu, que d’une répara-
tion du mal, du rétablissement de I'obéissance. C’est la seule
satisfaction que sa justice demande de nous: renoncer au
péché et ne faire que le bien, voila I'unique chemin qui con-
duit & Dieu; et tout autre moyen pour regagner les faveurs du
ciel n’est qu’'un dangereux détour. C’est ce qu’ont préché les
prophétes (Es. I, 11-17) ; c’est en partie pour avoir préché cette
« justice meilleure que celle des Scribes et des Pharisiens »
(Mat. V, 20) que Jésus-Christ est mort sur la croix. Abstrac-
tion faite de ce que ce principe se trouve inscrit dans toute
conscience honnéte, c’est aussi en quoi sont parfaitement
d’accord tous les prophétes de I’Ancien avec tous les apotres
du Nouveau Testament. Comparez Ezéch. XXXIII, 11 et
Esaie LV, 7 avec Actes II, 38, Rom. II, ou Héb. XII, 14
(« Sans la sanctification nul ne verra le Seigneur»). Il en
résulte que toute théorie de propitiation qui ne serait pas
entiérement d’accord avec ce principe, ou qui aurait seule-
ment Pair d’en affaiblir le sens ou la sévérité des exigences



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 55

de la loi divine, laquelle est celle de la sainteté absolue
(1 Pierre 1,15, 16), doit étre envisagée comme antibiblique et
entachée d’erreur.

§ 38. Aussi est-ce vers ce but, celui d’une sanctification
compléte des ames humaines, que Jésus-Christ a dirigé,
d’aprés son témoignage et celui des apotres, tous ses efforts
y compris sa mort, ne craignant pas de sacrifier pour cela sa
vie, c’est ce qui ressort des témoignages suivants: Jean XVII,
19: « Je me sanctifie moi-méme pour eux afin qu’ils soient
sanctifiés dans la vérité. » 2 Cor. V, 15: « Il est mort pour
tous, afin que ceux qui vivent, ne vivent plus pour eux-
mémes. » Rom. VI, 3, 10: « Il est mort pour que nous mou-
rions au péché, » « étant crucifiés avec lui.» Tit. II, 14:
« Il s’est donné lui-méme pour nous, afin de nous racheter
de toute iniquité et de se faire un peuple qui lui ap-
partienne, purifié par lui et zélé pour les bonnes ceuvres.»
Eph. V, 25: « Christ s’est lui-méme livré pour son Eglise,
afin de la sanctifier par la parole, apres I’avoir purifiée par le
baptéme, afin de la faire paraitre devant lui glorieuse, sans
tache, ni ride... mais sainte et irrépréhensible? » Héb.IX,14:
« Combien plus [que le sang des taureaux et des boucs] le
sang de Christ, qui par un esprit éternel s’est offert lui-méme
sans tache a Dieu, purifiera-t-il votre conscience des ceuvres
mortes, afin que vous serviez le Dieu vivant. » 1 Pierre 11, 14:
« Il a apporté nos péchés sur le bois, afin que, morts au péche,
nous vivions dans la justice. » 1 Pierre II, 21: « Il a souffert
pour nous et nous a donné un exemple, afin que nous sui-
vions ses traces. » 1 Pierre I, 18 : « Vous avez été rachetés de la
vaine maniere de vivre que vous avez héritée de vos péres,
par le sang de Christ, comme d’'un agneau sans défaut et
sans tache. » Gal. I, 4: « Il s’est donné lui-méme pour nos
péchés, afin de nous arracher du présent siécle mauvais. »
Héb. I, 3. « Il a accompli la purification de nos péchés par
son sang » (IX, 14). Apoc.1, 5. 1 Jean I, 7: « Il nous a lavés de
nos péchés par son sang. » En face de tous ces témoignages
bibliques et d’autres semblables, on a certainement le droit



56 FRED. ECKLIN

de dire qu’il s’agit dans la mort de Christ pour nous bien
plus du rétablissement de 'obéissance que d’expiation de nos
péchés.

§ 39. Or ici se pose la question : Cet exemple d’obéissance
parfaite, donné par Jésus-Christ dans sa vie, suffit-il pour
nous ramener a cette méme obéissance parfaite? Certes nous
n’y arriverons jamais du premier coup, par un simple effort
de notre volonté. Mais alors, & quoi nous sert le sacrifice de
Christ, si nous ne pouvons pourtant pas atteindre cet idéal
dans la mesure ou il se déveile & nous? Ne serons-nous pas
d’autant plus coupables devant Dieu par le fait de notre in-
capacité morale, si difficile & vaincre? Comment la victoire du
Christ sur le péché peut-elle donc nous procurer la sainteté?
Cette objection serait fondée, si Christ, aprés nous avoir
donné cet exemple dans sa mort, n’était pas ressuscité
(1 Cor. XV, 17), s’il ne sétait pas élevé dans la gloire du
Pére, §’'il ne pouvait pas nous communiquer quelque chose
de sa vie divine par la vertu de son Saint-Esprit, lequel sans
doute ne nous transforme pas comme par enchantement,
mais par une action lente et sujette a des délaillances de
notre part. Ce n’est donc pas seulement par son exemple,
mais aussi par la communication de sa vie divine, que Christ
agit sur nos ames pour les sanctifier. Ef c¢’est bien en con-
stdération de ce fait que saint Paul a pu écrire (Rom. V, 25);
« Il est ressuscité pour notre justification. » Car cette justi-
fication n’est autre chose que notre sanctification intellec-
tuellement anticipée, d’avance garantie & Dieu avant d’étre
pleinement réalisée en nous. Si Hegel a pu dire: « Le moyen-
terme entre 1'étre et le non-étre, c’est le devenir, » nous pou-
vons dire aussi: Le moyen-terme entre la dette d’un insol-
vable et le paiement, c¢’est la garantie d’'un solvable. De méme,
la garantie de notre sanctification compléte, offerte & Dieu
par Christ, suffit & notre justification d’a présent. Aussisaint
Paul a-t-il pu dire (Rom. V, 10): « Si nous sommes récon-
ciliés avec Dieu par la mort de Christ, & plus forte raison:
serons-nous sauvés par sa- vie. » C'est dire: Si la possibilité
qu’il y a pour nous d’étre sanctifiés en Christ, déja nous



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 57

justifie devant Dieu, & plus forte raison la réalisation de cette
possibilité achévera-t-elle de nous rendre agréables 4 Dieu,
quand sa vie sera devenue la notre.

§ 40. La vie de Christ glorifié, garantissant a Dieu le pa-
rachévement futur de notre sanctification, est donc la base
de notre réconciliation avec Dieu; son intercession nous
procure le pardon de nos péchés actuels, et avec ce pardon
notre adoption malgré ces péchés. Car en tous cas ce serait
amoindrir la notion de la justification du croyant, que de la
réduire aux proportions d’une amnistie ou d’une non-impu-
tation de la coulpe. Elle est bien plutot une confiance nou-
velle accordée par Dieu au pécheur repentant et se donnant
4 Christ pour eétre sanctifié par lui. C’est un crédit moral
qui nous est donné de la part du Pére céleste, comme & ses
« enfants saints et bien-aimés » (Col. I, 12). Nous ne pas-
sons plus désormais pour éire des pécheurs incorrigibles,
mais pour étre des saints en formation. Un pére pardonne
facilement & son enfant coupable, s’il a la certitude que le
pardon et la confiance nouvellement accordée le rendront
meilleur. Pourquoi Dieu n’agirait-il pas de méme avec nous
(Ps. CIII, 13) sans avoir besoin pour cela d’une expiation
par substitution ? Notre péché, dans ce cas, devient une quan-
tité négligeable, par conséquent quelque chose de non im-
puté (2 Cor. V, 19), parce qu’'un autre fait, celui de notre
renouvellement spirituel en Christ, a plus d’importance pour
Pestimation divine. Le nouveau fait couvre (Kopher) I'ancien.
Nous sommes donc mis au bénéfice de I'indulgence divine,
comme le figuier stérile de la parabole (Luc XIII, 8), que le
vigneron s’engage a rendre fertile.

§ 41. Toutefois un pardon. ainsi motivé, une intercession
du Christ basée sur sa victoire acquise au prix de son sang,
ne permettent pas qu’on en abuse légérement. Ce pardon ne
serait qu'un sursis du jugement, si le renouvellement: spiri-
tuel, par notre faute, ne se réalisait pas. Dans ce cas la me-
nace prononcée par le maitre de la vigne contre le figuier,
récalcitrant aux avances du vigneron, menace contenue dans
ces -paroles: « Sinon, tu le couperas, » finirait par entrer en



58 FRED. ECKLIN

vigueur. Ce pardon saintement acquis doit étre saintement
respecté; car tant que dure cette vie, il est toujours révo-
cable. C’est pourquoi ’apdtre dit aux justifiés par la foi (2 Cor.
VII, 1): « Achevons notre sanctification dans la crainte de
Dieu. » Il est donc évident qu’avec une pareille théorie de la
propitiation, I'obligation morale ne perd rien de sa stricte
séverité. C’est une raison de plus pour croire qu’elle est
absolument conforme & 'esprit de la Bible.

§ 42. Mais, nous objectera-t-on, pourquoi I’Eglise aurait-
elle mis pres de dix-neuf siecles & comprendre enfin de cette
maniére le mystere de la Rédemption? Et encore n’est-il
compris ainsi de nos jours que par quelques rares théolo-
giens et laiques ! Ne serait-ce pas une preuve que cette théorie,
malgré toutes ses apparences de biblicité, n’est en réalité
qu’'un nouveau produit de la sagesse humaine, qui a su com-
biner habilement certains passages isolés, pour en former un
systéme? A cela nous répondrons: Pourquoi ’Eglise a-t-elle
vécu quinze siécles avant d’enfanter péniblement la théorie
de la « satisfactio vicaria » dont elle était enceinte depuis
Anselme? Celle-1a n’est autre chose qu'une fausse hypothése
basée sur certains textes paradoxaux et mal interprétés, tan-
disque ce que nous proposons est un raisonnement con-
forme aux grandes vérités bibliques de la grice et de la jus-
tice de Dieu, de la parfaite sainteté du Christ et de notre
besoin de régénération autant que de pardon, et ce raisonne-
ment juste s’appuie sur des textes d’une admirable clarté,
comme nous allons le prouver.

§ 43. De pareils passages se trouvent dans I’Epitre aux
Hébreux. Nous disons cela, non parce que le Christ y
est nomme (Héb. VII, 22) «le garant d’'une meilleure alliance
que ne fut l’ancienne; » car c’est d’'une garantie donnée a
nous, et non d’une garantie pour Dieu que parle 'auteur sa-
cré. Mais la maniére dont cette épitre nous met constamment
en face du Christ comme sanctificateur des fidéles et comme
leur intercesseur (mot que saint Paul emploie aussi, Rom. VIII,
34 et que saint Jean, 1< épitre 11, 1 remplace par avocat) au-
prés de Dieu, prouve bien que la base de la réconciliation



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 59

opeéree par lul est le rétablissement de leur obéissance et non
une expiation de leur coulpe.

En outre nous y lisons, dispersées en trois passages (Héb.
I, 10; V, 9 et VII, 24), les paroles suivantes :

« Il convenait que Dieu, voulant conduire plusieurs fils &
la gloire, fit parvenir a la perfection par des souffrances 'au-
teur de leur salut, celui qui sanctifie et ceux qui sont sanc-
tifiés étant issus du méme [Pére]. » Puis: « Bien qu’il fut fils
de Dieu, il a appris 'obéissance dans ce qu’il a souffert, et
aprés étre parvenu a la perfection, il est devenu, pour tous
ceux qui luiobéissent, la cause d’un salut éternel, Dieu 'ayant
déclaré supréme sacrificateur éternel selon l'ordre de Melchi-
sédec. » « Possédant donc un sacerdoce immuable, il peut
sauver parfaitement ceux qui s’approchent de Dieu par lui,
étant toujours vivant pour intercéder en leur faveur. » Ces
trois passages forment un tout bien lié, quoique étant dis-
persés dans divers chapitres ; c’est leur dispersion qui a fait
qu’on ne les a pas suffisamment appréciés au point d’en tirer
parti pour la formation d’une théorie, & la fois rationnelle
et biblique, de la propitiation.

§ 44. Une autre particularité de ’épitre aux Hébreux con-
siste en ce qu’elle place la valeur propitiatoire du sacrifice
de Jésus-Christ dans sa sainteté personnelle, ou dans la per-
fection de son obéissance, et nullement dans ses souffrances
comme telles, ou dans son sang versé en expiation. Ce n’est
pas son mérite qui nous sauve (ce mot ne se trouve pas
dans la Bible), c’est lui-méme, Héb. I, 3, sa personne aussi
miséricordieuse que puissante en intercession. Dans cette
propitiation, il ne s’agit donc pas d’un échange de valeurs,
Christ donnant son sang et Dieu donnant son pardon. Mais
il s’agit de la valeur personnelle du Christ, de sa justice com-
municative qui contrebalance notre non-valeur, notre injus-
tice. C’est lui-méme, étant « le juste » par excellence, qui
« est notre propitiation » selon 1 Jean I, 1, 2; nous sommes
justifiés dans le nom du seigneur Jésus (1 Cor. VI, 11); il en
« justifie plusieurs en se faisant connaitre & eux » (par sa
sagesse, trad. Segond) Es. LIII, 11; c’est ce qu’indique le pro-



60 FRED. ECKLIN

phéte Jérémie XXIII, 6, en le nommant: « Eternel notre
justice. » Cette tournure personnelle donnée au fait de la
propitiation, lauteur de l'épitre aux Heébreux la légitime
(X, 4-17), en citant Ps. XL, 7: « Tu ne veux ni sacrifice, ni
offrande, mais tu m’as formé un corps, 6 Dieu, pour faire
ta volonté; » c’est dans cette volonté que nous sommes
« sanctifiés, une fois pour toutes, par I'offrande du corps de
Christ. » I ecite aussi Jérémie X XXI, 31 ol le prophete caracté-
rise la Nouvelle Alliance par cette double grice, le renouvelle-
ment des coeurs et le pardon des péchés, 1'une exigeant
Pautre (Héb. VIII, 8). Ces particularités de cette épitre sont
trés dignes d’étre remarquées ; I’Eglise, dans la formation de
son dogme de la rédemption, les a, ce nous semble, trop né-
gligées. Pourquoi? parce que les passages, cités par nous,
ne ressortent pas assez du milieu de tant d’autres argumen-
tations et exhortations, dont se compose cette épitre ; puis
aussi parce que dans d’autres passages l'auteur, s’accomodant
davantage a certains textes de I’Ancien Testament (IX, 15-26),
semble mettre surtout en relief le fait extérieur du sang versé
pour la propitiation, qui pourtant n’en est que le symbole.
Mais pour quiconque réfléchit, il est évident que ce n’est
pas quelque chose d’impersonnel qui peut nous sauver de la
condamnation, comme le serait une expiation équivalente ou
un mérite suffisant. S’il en était ainsi, 'Eglise catholique au-
rait raison, en pourvoyant au renouvellement journalier du
sacrifice expiatoire de Christ par la messe et & la multiplica-
tion de son mérite par celui des Saints. Mais il s’agit de
quelque chose d’absolument personnel, du renouvellement de
noes coeurs par 'action la plus personnelle du Christ sur nous.
(Jean XVII, 19, comp. Héb. X, 14.)

§ 45. Certainement I’Eglise du moyen-age n’avait pas abso-
lument tort de nommer 'ceuvre rédemptrice de Christ une
« satisfactio vicaria ; » car certainement le rétablissement de
Pobéissance est la satisfaction que Dieu demande. Mais
I’Eglise a compris ce mot dans le sens de « satispassio expia-
toria. » Et quand on prend le terme « vicaria » dans le sens
de « solidairement valable, » rien n’est plus juste que cela ;



UNE REVISION DE LA DOGTRINE DE LA REDEMPTION 61

mais elle I’a pris dans le sens de « par substitution, » et c’est
ce qui est radicalement faux. L’Eglise avait encore raison en
supposant que, dans ’ceuvre rédemptrice du Christ, il y aun
accord parfait entre la justice de Dieu et son amour. Cela est
parfaitement vrai dans ce sens que la justice de Dieu exige
impérieusement le rétablissement de ’'obéissance comme pre-
miére condition de toute paix durable, et que 'amour de
Dieu n’est nulle part plus grand que dans le don de son fils
pour ce but et dans ce que le Christ s’est livré comme rangon
pour nos ames. Mais cet accord parfait entre Pamour et la
justice de Dieu ne consiste pas dans un échange mutuel de
leurs objets, ce qui serait une impossibilité morale attribuée
a Dieu, mais dans ce que la justice parvient & triompher du
péché par la surabondance de la grace divine (Rom. V, 20).
Ne nous lassons donc pas de précher Christ crucifié, scan-
dale et folie pour le monde, mais puissance et sagesse de
Dieu (1 Cor. 1, 23, 24) pour le salut de ceux qui croient et se
laissent ainsi sanctifier.

Iv

La théorie expiatoire et la théorie réparatoire de la Rédemp-
tion, jugées I'une et l'autre au point de vue des besoins
d'une piété vivante et du ministére pastoral.

§ 46. Apres ces explications exégétiques et théoriques,
ayant pour but d’établir la nécessité et la possibilité d’une
révision de la doctrine traditionnelle de la Rédemption, il
nous reste encore & envisager le probleme au point de vue du
christianisme pratique et des devoirs du ministére pastoral.
Car nous avons la conviction que, si une doctrine théolo-
gique queleonque n’est pas favorable au développement nor-
mal de la vie spirituelle, elle est fausse ou du moins entachée
d’erreur. Si, par contre, elle répond aux besoins intimes
d’une piété vivante, on est avec elle « dans le vrai » et elle
se recommande & toute conscience honnéte par ses fruits, par
la paix qu’elle procure 4 'Ame et par la sanetification crois-
sante qu’elle produit. Quant aux besoins d’une piété vivante,



62 FRED. ECKLIN

il vy en a toujours essentiellement deux, savoir celui dun
pardon divin bien assuré et celui d'une sanctification réelle
par le Saint-Esprit. La conscience, une fois qu’elle est réveil-
lée, demande impérieusement & étre consolée par I’Evangile
de la griace. Mais ’ame humaine n’est entiérement satisfaite
que lorsqu’elle se sent delivrée non seulement de la coulpe,
mais aussi de la puissance du mal ; il lui faut la santé spiri-
tuelle qui est la sainteté parfaite.

§ 47. Or celle-ci ne pouvant étre obtenue que par une com-
munication de vie divine par le Saint-Esprit (Actes II, 38)
et le Saint-Esprit exigeant notre coopération personnelle pour
produire en nous la sainteté (Phil. II, 12-13), la parole du
salut doit toujours combiner, avec 'offre du pardon pour le
pécheur repentant, une sérieuse exhortation & la sanctifica-
tion. C’est ce que nous pouvons constater dans tous les écrits
apostoliques, dans ceux de saint Pierre et de saint Jean aussi
bien que dans ceux de saint Paul, par exemple dans [’épitre
aux Romains, ol la doctrine de la justification par la foi est
suivie (chap. XII et suiv.) d’'une exhortation assez détaillée &
la sanctification de la vie. De méme dans nos prédications,
ces deux éléments doivent étre combinés de maniére a ce que
loffre du pardon, y compris la promesse de vie éternelle,
n’affaiblisse en rien le sérieux de 'exhortation morale et que
cette derniére non plus n’éclipse pas trop ce qu’il y a de con-
solant dans ’Evangile de la griace. En tout cas notre prédi-
cation sera d’autant plus fructueuse qu’elle saura mieux
« dispenser droitement » ou judicieusement (dpforopetv, 2 Tim.
I1, 15) « la parole de la vérité » dans ce double sens.

§ 48. Or nous faisons a la doctrine orthodoxe de la Rédemp-
tion (y compris celle de la justification)le reproche d’affai-
blir d’avance, par la seule logique de son argumentation, le
sérieux de l’exhortation morale contenue dans I’Evangile et
de nuire ainsi sans le vouloir au développement normal de
la vie spirituelle. Ce reproche est grave, nous le sentons
bien ; mais nous croyons avoir de bonnes raisons pour le
faire, sans doute avec de justes menagements. Qu'on nous
comprenne bien ; nous n’accusons personne d’affaiblir arbi-



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMETION 63

trairement I'inviolabilité de la loi morale, en faisant la part
trop large & la grace qui pardonne. Mais la théorie orthodoxe
sur la genese du pardon conduit forcément & ce résultat,
voici comment : Cette théorie a le tort de ne voir dans la mort
de Christ & peu pres que le moyen employé par la sagesse et
la miséricorde de Dieu, pour rendre moralement possible le
pardon des péches. Il peut sembler, d’apres elle, que ce par-
don est tout le salut ; qu’une fois cette expiation accomplie
pour nous, nous sommes en regle avec la justice de Dieu,
qu’elle n’a plus rien & exiger de nous. Ira placata est. Apres
cela il ne s’agit plus que de croire a ces choses pour étre jus-
tifié, et par conséquent pour étre sauvé. Cette conception de
la maniére dont se faif notre propitiation et notre justifica-
tion est trop commode pour étre vraie (Luc XIII, 8), elle
favorise un certain quiétisme. Il semble qu'on est chrétien
parce qu’« on a la paix, » comme disaient certains prédica-
teurs du Réveil ; et cela doit suffire pour le temps et pour
P’éternité. Quant & la nécessité de la sanctification et des
bonnes ceuvres, on la soutiendra aussi, méme avec une
grande énergie; mais cela ne ressort pas des prémisses de
cet « ordo salutis; » ¢’est par une heureuse inconséquence,
en obéissant aux injonctions de la parole de Dieu et aux
appels de la conscience, qu’on joindra & l'assurance du par-
don ainsi acquise l'exigence de s’appliquer a la sainteté.

§ 49. Mais ce n’est pas tout; il y a un autre point de la
théorie orthodoxe par lequel elle est directement opposée &
cette exigence de la loi morale ; c’est la substitution du Christ
a notre place. D’aprés ce principe absolument faux, il peut
paraitre que tout effort personnel, pour accomplir la volonté
de Dieu, est non seulement superflu, Christ ayant accompli
tout pour tous, mais qu’il est méme nuisible, comme étant
un reste de « propre justice » en nous. Quelqu’'un pourrait
se dire (et on l'a dit!) : N’est-il pas téméraire de vouloir deve-
nir soi-méme un saint, quand pourtant Christ seul est notre
justice devant Dieu, en se substituant & nous. Ses mérites ne
sont-ils pas toute notre justice ? Cela ne suffit-il pas?

§ 50. A l'ouie d’un reproche ainsi formulé de secret anti-



6L FRED. ECKLIN

nomisme, on pourrait étre tenté de nous accuser de calomnié
ou du moins d’exagération. Mais I'histoire intérieure du pro-
testantisme depuis les temps de la Réformation est 14 pour
prouver ce qu’'il v a de fondé dans nos assertions. N'est-il pas
étonnant qu’un des zélateurs du luthéranisme orthodoxe,
Nic. Amsdorf (1559), ait pu soutenir que les bonnes ceuvres
sont nuisibles au salut, proposition scandaleuse que Luther
a condamnée. Comment peut-on s’expliquer, dans la suite,
cette apre lutte de 'orthodoxisme strict contre un homme
comme Jean Arnd (vers 1600), 'auteur d’un livre sur le
« vrai christianisme, » terme par lequel il désignait le chris-
tianisme de la sanctification ? Pourquoi au dix-septiéme siécle
cette longue animosité du parti orthodoxe contre le piétisme
qui, dans ses représentants les plus autorisés et les plus
nobles, et abstraction faite de certaines étroitesses plus ou
moins accessoires, n’a été qu’une bienfaisante réaction contre
le dogmatisme stérile de ces temps, une revendication des
droits d’un christianisme plus vivant et plus biblique, de
celui de la régénération morale et de la sanctification person-
nelle? Sans doute le tort de ces réformateurs apres la
Réforme a été de n’avoir pas osé toucher au dogme, pour le
renouveler lui aussi.

§ 51. Cette résistance opinidtre dans les milieux orthodoxes
contre P'action morale intense du christianisme s’expligue, en
partie du moins, par le fait que la dureté naturelle du ¢ceur
humain avait alors un secret appui dans la doctrine de la
substitution. G’était un héritage inconscient du catholicisme,
ce dernier favorisant la tendance naturelle & ’homme de se
décharger de ses devoirs et de ses responsabilités sur attrui.
D’abord sur les prétres qui se chargent de la vie religieuse,
dans le sens catholique; pour les laiques ; puis sur les saints,
qui sont censés gagner le ciel par leurs mérites surabon-
dants pour ceux qui les invoquent ; enfin sur le pape dont la
conscience se substitue & celle de tous les fidéles, pour déci-
der ce qui est permis et ce qui est défendu et qui administre
le trésor des indulgences, destiné & combler toutes les lacunes
de la sainteté individuelle. La substitution en matiére reli-



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 65

gieuse semblait donc {rés naturelle et trés légitime & ces
masses & peine sorties du catholicisme et méme aussi & leurs
conducteurs spirituels. La Réformation avait sans doute mis
fin au commerce des indulgences, aux messes pour les
morts, aux merites des saints. Mais n’était-1l pas trés com-
mode de se fier maintenant avec une égale quiétude aux
mérites du Christ, comme jadis on s’était fié aux pratiques
du clergé ou & I'intercession des saints? Gette nouvelle forme
de doctrine, celle de la justice par substitution de I'obéis-
sance du Christ & la notre, doctrine qui n’est autre chose
qu'un reste de mauvais levain du moyen age, n’était pas
aussi innocente ni aussi biblique qu’elle en a Pair. Aussi,
on le comprend « unde illae irae » contre le piétisme.

§ 52. Mais poursuivons notre enquéte relative & I’histoire
intérieure du protestantisme et & son attitude vis-a-vis de
I’obligation morale. Les piétistes, avons-nous dit, n’avaient
pas eu le courage de toucher & l'arche sainte du dogme
orthodoxe. Apreés eux, la réaction du rationalisme contre
toute la tradition dogmatique n’a été que d’autant plus vio-
lente. A qui la faute? Certes, elle n’a pas été seulement du
coté de ces novateurs révolutionnaires. Peut-on leur faire un
reproche de ne s’étre pas contentés d’'une justice purement
imputée par substitution ? Sans doute, ils ont, par leurs
sermons de morale, réintronisé « la propre justice. » Ils en
sont méme venus, avec leur moralisme & outrance, a mettre
sérieusement en doute la possibilité morale du pardon des
péchés; c’était I'extréme opposé au doute de certains ultra-
orthodoxes relativement & la nécessité des bonnes ceuvres.
Mais pourtant, dans ce grand égarement des esprits se mani-
festait aussi un besoin tres légitime, celui de mettre la reli-
gion en accord parfait avec les exigences inéluctables de la
loi morale (Kant). Or c’était précisément ce que 'orthodoxie
avait négligé dans I’élaboration de sa malheureuse théorie
de la Rédemption. Quant & faire eux-mémes une revision de
cette théorie, les rationalistes en étaient incapables & cause
de leur mépris de l'autorité des Saintes-Ecritures et de la
tradition ecclésiastique.

THEOL. ET PriL. 1901 5



66 FRED. ECKLIN

§ 52. Qui fera cette revision ? C’est a 'orthodoxie & la faire,
puisque de nos jours elle s’est réconciliée avec le piétisme en
ce sens qu’elle comprend la légitimité parfaite d’un christia-
nisme de sanctification, sans pourtant licher ce qu’il y a de
consolant et de vrai dans sa doctrine de la justification.
Peut-on éviter cette revision, en préchant tantot la justifica-
tion, tantot la sanctification, unissant 'une & lautre par
simple juxtaposition et laissant a chaque auditeur le choix
entre la doctrine de la grace gratuite et celle de 1’obligation
morale sérieusement maintenue ? Ou bien reliera-t-on I'une
a l'autre en mettant avec saint Jacques 'accent sur la néces-
sité d’une foi vivante et en montrant que la foi justifiante, si
elle est véritable, produit d’elle-méme, par une nécessité
quasi naturelle (c¢’était 'idée de Luther) tous les fruits de la
sanctification, sans que I'’homme y mette encore du sien?
Tout cela produira sur des auditeurs attentifs I'effet d’heu-
reuses inconséquences, quelquefois cachées plus ou moins
sous une habile dialectique du prédicateur. Car le fait est
qu’on réintroduit ainsi I'obligation morale par une porte de
derriére, apres 'avoir chassée par la porte de devant, puis-
qu’en préchant une théorie de justification basée sur la sub-
stitution de la justice de Christ & la notre, on aura d’avance
annihilé, du moins en théorie, la nécessité de notre sancti-
fication personnelle.

§ 54. Le seul remeéde efficace pour mettre un terme & cette
troublante concurrence que se font la doctrine du pardon et
celle de 'obligation morale du vrai croyant, c’est de les relier
I'une & l'autre par un lien organique. Or cela n’est possible
qu’avec la théorie réparatoire de la Rédemption. Pour que la
réalité du pardon ne nuise pas a la réalité de D’obligation
morale, ou vice versa, il faut que la genése du pardon con-
tienne d’avance l'obligation morale pour le croyant, en sorte
qu’il soit évident que I'on ne peut pas avoir part au premier
sans s’astreindre d’avance & la seconde. C’est le cas, quand
on dit que notre justification est basée sur la garantie de
notre sanctification parfaite, garantie offerte par Christ a
Dieu. Dans cette théorie, rien n’affaiblit I'obligation morale,



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION 67

tout la confirme et la renforce. Avec elle nous devons tout a
Pintercession du Christ, qui nous sanctifie; mais cette inter-
cession n’est pas illimitée, elle dépend aussi de notre obéis-
sance aux appels de son Esprit. Donc Passurance du salut est
conditionnelle; ce qui fait que nous avons, pour nous laisser
sanctifier, un double motif, celui de la reconnaissance et
celui de la crainte (Rom. XI, 22).

§ 55. Mais, nous objectera-t-on, c’est précisément le plus
grand défaut de cette théorie, qu’avec elle l'assurance du
pardon est basée, en partie du moins, sur notre obéissance,
et qu’ainsi I’Evangile de grace est affaibli, n’offrant plus au
pécheur des consolations aussi péremptoires qu’avec la
théorie expiatoire. Il faut absolument, dit-on, que pour
apaiser le remords, le pécheur puisse faire complétement
abstraction de lui-méme, pour ne regarder qu’a Christ
immolé pour nous. Ceux qui parlent ainsi, oublient que
PEcriture nous tient un toul autre langage (1 Jean IIl, 8 et
suiv.). « Que personne ne vous séduise : Celui qui pratique
la justice, est juste, comme lui est juste, » etc. Sans doute
d’apres Rom. IV, 5 « la foi justifie méme les impies, » ¢’est-a-
dire des ci-devant impies. Mais cette foi justitiante n’est
pourtant pas une aveugle confiance dans les mérites d’'un
Christ aveugle; elle est une confiance d’autant mieux motivée
dans son intercession, que le pécheur se repent plus sincére-
ment de son iniquité précédente et se consacre plus véri-
tablement au service de Dieu. En tout cas, une paix durable
ne peut jamais étre basée sur un raisonnement intellectuel
quelconque, fit-ce méme le plus orthodoxe, ni sur un fait
purement extérieur, fut-ce méme l'obéissance parfaite du
Sauveur. Elle doit étre motivée moralement et se baser sur le
témoignage du Saint-Esprit dans ’ame contrite et régénérée.
Une religion qui assurerait le salul méme & des pécheurs
endurcis, prouverait par la sa fausseté. Et d’ailleurs, 'expé-
rience prouve que les apaisements du remords qu’on obtient
. par des raisonnements purement substitutionnistes, ne tien-
nent pas contre les frayeurs de la conscience réveillée en
face de la mort.



68 FRED. ECKLIN

§ 56. Pour nous, l'admissibilité du mobile de la crainte,
pour engager les fideles & la sanctification, est une preuve de
la justesse de la théorie réparatoire de la Rédemption. Car
la grace n’agissant pas d’'une maniere irrésistible, la crainte
de s’en rendre indigne est conforme aux besoins de nos ames.
Aussi 'Ecriture la recommande-t-elle aux fidéles en maints
passages (Philip. II, 12; 1 Pierre 1, 17; 1 Cor. VII, 1, ete.),
comme sauvegarde de leur faiblesse actuelle, et pour aussi
longtemps que leur cceur n’est pas encore entiérement
pénétré du sentiment de l'amour pour Dieu (1 Jean IV, 18).
Méme saint Paul estimait qu’il avait besoin de ce stimulant
ou de ce frein dans les tentations (2 Cor. V, 11; 1 Cor. IX,
27). A plus forte raison ceux qui sont moins avancés que luil
Il ne faut pas laisser s’endormir dans une fausse sécurité
certains pécheurs que le Saint-Esprit voudrail réveiller par
un doute salutaire quant a leur salut (Jude, 23). Selon nous,
c’est priver 'Evangile d’une partie notable de son efficacité,
que d’exclure systématiquement tout mobile de crainte pour
ne laisser agir que celui de la reconnaissance. Comparez le
catéchisme de Heidelberg, qui résume tout son enseignement
sur la nécessité de la sanctification (ou, comme il s’exprime;
sur celle «des bonnes ceuvres ») sous le titre: De la recon-
naissance. Sans doute les fidéles qui sont capables de
répondre & 'amour par 'amour, au dévouement du Christ
par une consécration de tout leur étre au service de Dieu
(comme Zinzendorf), n’ont guére besoin d’autre stimulant
que du souvenir de ce qu’ils doivent au Sauveur de leurs
ames (Rom. XII, 1). Mais forment-ils la pluralité de nos
paroissiens?

§ 57. N’affaiblissons donc pas la parole de la croix, en la
réduisant & une proclamation d’amnistie générale. Ne faut-il
pas a plusieurs pécheurs impénitents le mobile de la crainte
pour éire réveillés de leur engourdissement? Et n’y a-t-il pas
dans le fait de la croix de Christ comme une secrete menace
de jugement contre ces endurcis, menace contenue dans
cette parole du Christ (Luc XXIII, 31): « Si V'on fait ces
choses au bois vert, qu’arrivera-t-il au bois sec?» Or il nous



UNE REVISION DE LA DOGTRINE DE LA REDEMPTION 69

semble qu’il est presqu’impossible de faire comprendre au
monde la portée de cette menace, si 'on lui parle toujours
d’un Christ expiateur, au lieu de lui parler d’'un Christ vain-
queur du mal, qui veut faire de nous aussi des vainqueurs.
Il nous semble que c’est efféminer le christianisme , que
d’en bannir la crainte de Dieu pour ne laisser subsister que
I'amour, et que c’est le dénaturer quand on affirme que, par
le sacrifice de la croix, Dieu a trouvé moyen de faire retom-
ber toutes ses sévérités sur le Fils innocent, afin de pouvoir
nous réserver uniquement son pardon et ses tendresses. Cest
assez dire pourquoi nous répudions la théorie orthodoxe de
la Rédemption comme insuffisante pour éclairer et pour sanc-
tifier les ames. Elle console, ¢’est vrai, mais en méme temps
elle endort et ne fortifie pas assez pour la lutte contre le
mal, du moins pas de nos jours. Car si, malgré cette insuffi-
sance, elle a déja rendu de grands services dans les siécles
précédents, et en rend encore dans certains milieux ot une
foi naive, quant aux traditions orthodoxes, prédomine encore,
elle est devenue de plus en plus impropre & étre utilisée
pour l'’évangélisation des masses la ou celles-ci, par leur
culture intellectuelle, sont devenues capables d’en faire une
critique malheureusement trop fondée. En disant ces choses,
nous parlons d’expériences faites.

§ 58. Ceci nous ameéne & parler encore, en finissant, du
coté intellectuel de notre entreprise revisionniste. On nous a
dit souvent qu’elle ne pourra jamais étre agréée par le
peuple, c’est-d-dire par la masse de nos paroissiens, notre
théorie réparatoire étant trop difficile a faire comprendre
aux intelligences d'une portée moyenne et au-dessous. Les
expériences que nous avons faites avec un certain nombre
de catéchumeénes a instruire, nous ont prouvé le contraire.
« Que la paix de Dieu s’obtienne par une lutte victorieuse
contre le péché, et que Christ soit le grand vainqueur, par qui
nous pouvons devenir vainqueurs & notre tour, et qu’ainsi
Dieu nous recoive en grace comme étant des saints en forma-
tion, si nous nous donnons & Christ, » voila des vérités que
des enfants finissen{ par comprendre trés bien. Pourquoi



70 FRED. ECKLIN

pas aussi des adultes? Non, le principal obstacle qui s’op-
pose a ce que celte révision soit une chose populaire, c’est
quon n’en sent pas le besoin. C’est d’abord I'indifférence du
monde en général, indifférence relative & toule théorie quel-
conque de la Rédemption, qu’elle soit expiatoire ou répara-
toire, peu importe. Ensuite c’est aussi le fait que beaucoup
de fideéles, et des meilleurs, n’en ont réellement pas besoin
en ce sens, que tout en admettant en gros la théorie ortho-
doxe comme étant, selon eux, la vérité biblique incontes-
table, ils n’en retiennent que ce qui est bon et laissent de
coté ce qui pourrait leur étre nuisible. C’est-a-dire qu’ils
comprennent trés bien que c’est leur devoir le plus sacré
de répondre au grand amour du Sauveur de leurs dmes par
la consécration de leur vie & son service; mais quant au
levain substitutionniste que cette théorie contient, ils n’en
tirent, par une heureuse inconséquence, aucun mauvais parti.
Cela revient au fond a ceci, qu’avec la théorie orthodoxe, la
Rédemption leur parait un mystére doublement insondable,
sur lequel ils ne se permettent pas de raisonner, ni en bien,
ni en mal. Et les passages bibliques & tournure paradoxale
les confirment dans cette opinion. Ces passages, qui leur par-
fent « du sang et des plaies » du Sauveur comme étant notre
guérison, non seulement ne les offusquent nullement, mais
au contraire, ils s'en délectent. Telle est par exemple la piété
essentiellement laique, c’est-a-dire nullement théologique, de
la plupart des freres Moraves, formés, comme ils le sont, a
Pécole de Zinzendorf et de ses pieux cantiques. Clest, selon
nous, un point de vue parfaitement légitime dans de cer-
taines limites.

§ 59. Mais nous n’avons pas a faire seulement & ces ames
d’une piété plus mystique qu’intellectuelle. Voyons plutot ce
qui se passe chez beaucoup de jeunes gens instruits (et nous
ne pouvons que répéter ici ce que nous avons écrit déja en
1893 dans un article de la Revue de théologie et de philoso-
phie, p. 519): « Quand il s’'opére, chez des chrétiens élevés
dans la foi au dogme traditionnel, un réveil intellectuel (et
ce révell est pour ainsi dire inévitable 4 un certain 4ge et



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA REDEMPTION "

chez certaines individualités), ils s’achoppent aux incon-
gruités, ou disons plutdt, aux impossibilités morales de la
théorie qu’on leur a inculquée dans leur enfance, et cela peut
les conduire au doute en général. A qui la faute? En pre-
miére ligne & ceux qui par leur maniére inintelligente d’in-
terpréter les Ecritures et par leur manque d’égard pour la
sainte justice de Dieu, ont blessé, sans le vouloir, le sens
moral de leurs jeunes catéchuménes. C’est un tort qu’on fait
a des Ames avides de connaitre Dieu et son Christ selon la
vérité, que de leur imposer I'obligation de croire que I'Evan-
gile s’identifie en quelque sorte avec cette fausse théorie de
propitiation, théorie qui depuis les temps ou elle a été pré-
chée du haut des chaires chrétiennes, a soulevé tant de con-
tradictions émanant d’hommes aussi respectables par leur
piété que par leur connaissance des Ecritures. Le tort devient
d’autant plus grand, qu’on insiste davantage sur la nécessité
de cette croyance pour obtenir le salut. Qui sait, si parmi les
milliers et milliers d’hommes, qui pourtant ne sont pas tous
des incrédules, mais qui se tiennent systématiquement éloi-
gnés de la Table Sainte, il n’y en a pas beaucoup qui en sont
pour ainsi dire repoussés par des assertions aussi téméraires
que celle du dogme orthodoxe? Qui pourra jamais calculer
combien d’ames disposées au doute, ont été plongées dans
un doute encore plus ténébreux par le mal qu’on leur a fait
dans leur jeunesse, en les instruisant dans ces doctrines
faussement orthodoxes? Que personne n’ait le triste courage
d’assumer sur lui de pareilles responsabilités! »

§ 60. Les temps sont sérieux. Il nous faul des armes per-
fectionnées pour conquérir le monde a ’Evangile; et I'une de
ces armes est certainement une théorie de la Rédemption,
plus vraie, plus conforine aux besoins moraux du coeur
humain que ne Iest la théorie traditionnelle. Nous ne pou-
vons pas vaincre lincrédulité en imputant au Dieu de
I’Evangile les injustices que nous avons signalées. Nous ne
pouvons pas vaincre le catholicisme en conservant dans
notre enseignement un reste si fort de théologie monacale, ce
mauvais levain de piété substitutionniste qui est pour plu-



72 FRED, ECKLIN

sieurs un véritable soporifique. Pour que notre piété protes-
tante devienne plus méle, plus propre a 'attaque et plus vic-
torieuse dans la lutte, il nous faut cesser de parler toujours
d'un Christ expiateur. 1l faut avoir le courage d’aller au fond
des enseignements bibliques a cet égard et de présenter aux
intelligences et par la aux consciences de nos auditeurs le
véritable Christ de ’Evangile, le Ghrist vainqueur du mal,
mort pour nous sanctifier et nous rendre victorieux a notre
tour.

Neuchatel, nov. et déc. 1900.




	Une révision de la doctrine de la rédemption

