
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 34 (1901)

Heft: 1

Artikel: Une révision de la doctrine de la rédemption

Autor: Ecklin, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION

PAR

FRÉD. ECKLIN

pasteur.

Une étude sur la doctrine de la Rédemption faite dans
l'intention d'une revision de cette doctrine, risque de prendre
des proportions très considérables. C'est pourquoi nous
laisserons de côté l'exposé des différentes opinions à ce sujet
qui ont cours de nos jours, et de toute l'histoire de ce

problème, laquelle, on le sait, est très compliquée ; nous ne
mentionnerons ici que ce qui est strictement nécessaire pour
une saine appréciation critique du dogme orthodoxe. Car la

genèse de ce dogme montre assez quelles ont été les opinions
préconçues qui lui ont valu une faveur, selon nous, imméritée.

Nous nous bornerons donc au côté exégétique et, s'il
nous est permis d'employer ce terme, au côté ce idéologique »

du sujet ; c'est-à-dire à la discussion des notions théologiques
et autres, dont il faut tenir compte en traitant ce problème
difficile entre tous. Par contre, nous élargirons notre étude,
en ajoutant à la tractation théorique et purement scientifique

de la question quelques considérations sur la valeur
pratique de la revision projetée : nous entendons pratique
au point de vue du ministère pastoral. Il va sans dire qu'en
parlant de rédemption, nous prenons ce terme dans le sens

large auquel nous a habitués un usage plusieurs fois
séculaire, c'est-à-dire dans le sens selon lequel il comprend aussi,



28 FRÉD. ECKLIN

et même surtout, le fait de notre réconciliation avec Dieu

par Jésus-Christ, la question principale à résoudre étant celle-
ci : Comment et dans quel sens la mort de Christ produit-
elle la rémission des péchés pour plusieurs — A cet effet

nous examinerons :

1° Ce que la mort de Christ a été, selon l'Ecriture, pour sa

personne morale.
2° Ce qu'elle a été pour le salut des pécheurs, selon les

idées de l'antiquité chrétienne et selon celles de l'orthodoxie
protestante.

3° Comment elle est « la propitiation pour les péchés du
monde, » selon une conception moderne basée sur l'Ecriture.

4° Quel est l'avantage de cette conception moderne sur la

traditionnelle, au point de vue des besoins d'une piété vivante
et du ministère pastoral.

I

La mort de Christ, son triomphe sur la puissance du mal.

| 1. D'après nos Evangiles, le Christ a clairement prévu
qu'étant donnée l'hostilité croissante du monde contre son

témoignage et contre sa personne, l'accomplissement fidèle
de sa tâche prophétique devait amener en quelque sorte
nécessairement sa mort sanglante. Au surplus, il savait d'emblée

que c'était là sa destinée, d'après la volonté de son Père
céleste. (Jean X, 17 ; Luc IX, 31.) Aussi est-ce dans ce sens

qu'il comprenait les types symboliques de la Loi sur les sacrifices

de propitiation, et les indications plus claires des

prophètes à cet égard. (Mat. XXVI, 54.)
C'est dans cette attente aussi qu'il parlait à ses disciples

du « bon berger qui doit mourir pour ses brebis » (Jean

X, 12), de « donner sa vie comme rançon pour plusieurs »

(Mat. XX, 18), « d'offrir sa chair comme nourriture au
monde » (Jean VI, 5), du « grain de froment qui doit périr
avant de fructifier» (Jean XII, 24), du signe de Jonas noyé
dans la mer avant de pouvoir prophétiser (Mat. XII, 39), du
« temple à détruire et à rebâtir en trois jours s (Jean II, 19),



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 29

enfin du serpent d'airain (Jean III, 14), comme emblème de

sa propre mort ignominieuse.
§ 2. En disant à ses disciples, à fois réitérées, que le fils

de l'homme doit être livré « entre les mains des hommes »

(Mat. XVII, 22), ou bien « entre les mains des pécheurs »

(Mat. XXVI, 45), il nous semble indiquer par le choix de

ces deux termes juxtaposés, fils de l'homme et mains des

hommes ou des pécheurs, qu'il y a une secrète relation de

cause à effet entre sa réelle humanité et son assujettissement
à la juridiction des hommes. En tout cas, il a reconnu en
face de Pilate (Jean XIX, 11) que cet assujettissement n'est

pas uniquement le rôle naturel du faible vis-à-vis du fort,
mais qu'il est le fait d'une direction providentielle de son

sort. Mais en même temps il fait comprendre à Pilate, que le

mauvais usage que celui-ci vient de faire de son pouvoir
judiciaire, en faisant fouetter un innocent, est un péché dont il
est responsable à un juge supérieur, péché qui n'est surpassé

en gravité que par le péché de ceux qui ont livré cet innocent

au gouverneur romain. Ainsi ce n'est pas contre
l'assujettissement de sa personne à la juridiction humaine que
Jésus proteste ; car cet assujettissement lui paraît être une
chose voulue de Dieu. La seule chose contre laquelle il
proteste, c'est la sentence inique, dont il a déjà été et sera encore
la victime. Si d'après Hébreux II, 17, le fils de Dieu, pendant
son séjour ici-bas, devait être « semblable à nous en toute
chose, sauf le péché, » il ne devait jouir dans la vie civile
d'aucun privilège, d'aucune immunité. Son assujettissement
à la juridiction des hommes (comp. Esaïe XLIX, 7) devait
donc être envisagé par lui comme une conséquence naturelle
de sa solidarité physique avec nous, de son incorporation
très réelle à notre race.

§ 3. Et pourtant dans cette patiente soumission du Christ
à l'injuste juridiction humaine, il y avait quelque chose de

plus que la conséquence inéluctable de sa vraie humanité. Il
y avait aussi de sa part le renoncement librement consenti
au rôle de juge, auquel il avait, le premier, droit en sa qualité

de membre de l'humanité, comme étant le seul membre



30 FRÉD. ECKLIN

saint en face d'un monde de pécheurs. Ce droit, il savait, en

parlant des douze légions d'anges que son Père céleste lui
enverrait bien à sa demande (Mat. XXVI, 53), qu'il le possédait.

Il pouvait l'affirmer, quoi qu'il sût en même temps
qu'avant de prendre à lui cette qualité de juge, il devait
préalablement subir encore dans sa mort samglante une
dernière et décisive épreuve de sainteté. Car c'était librement
qu'il consentait à cette épreuve. (JeanX, 18.) «. Personne, dit-
il, ne m'ôte la vie ; je la donne et je la reprends, tel est

l'ordre que j'ai reçu de mon Père. » Il attestera donc devant
Pilate sa dignité royale (Jean XVIII, 36), y compris son droit
d'être juge au lieu d'être l'accusé; mais en même temps il
lui dira : « Mon temps de régner n'est pas encore venu et je
renonce à faire valoir mon droit à main armée par mes
serviteurs. »

§ 4. D'après la Bible, c'est l'homme qui doit juger l'homme
(Gen. IX, 6) « car Dieu a fait l'homme à son image. » Comme

tout organisme bien constitué, l'humanité doit se purifier
par elle-même, et elle le peut, une fois qu'elle est mise au
complet par l'incarnation du fils de Dieu. C'est pourquoi le

Christ a dit (Jean V, 22 et 27) : « Le Père ne juge personne,
mais il a remis tout jugement au Fils... parce qu'il est le fils
de l'homme. » Jésus sait donc que c'est par lui que l'humanité

devra être jugée un jour, ainsi que par ses saints. (1 Cor.

VI, 2.) En renonçant au rôle de juge pour le temps présent,
il est l'organe de ce Dieu de miséricorde (2 Pierre III, 9), qui
« ne veut pas la mort du pécheur, mais sa conversion »

(Ezéch. XVIII, 23), et qui à cause de cela «n'a pas envoyé
son fils au monde pour le juger, mais pour le sauver. »

(Jean III, 17.) L'intention de Dieu dans cet ajournement du
jour du jugement est donc que Jésus doit d'abord, dans la

mesure du possible, vaincre la puissance du mal par son
saint amour, avant de briser par la force les résistances d'un
monde rebelle, comme ce sera le cas à la fin du monde.
(2 Thess. I, 8.) « Vaincre le mal par le bien » (Rom. XII, 21),

telle est la devise de ce Dieu-Sauveur. (Tite III, 4.)
§ 5. Puisque telle est la mission du Christ, il a pu être



ONE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 31

désigné par Jean-Baptiste, dès son entrée dans la carrière
prophétique (Jean I, 29) comme « l'agneau de Dieu qui porte »

(ô tupiav) ou « qui ôte les péchés du monde. » Sans doute ce

terme figuré veut dire avant tout, que Jésus est cet être pur
et doux, qui d'après Esaïe LUI, 7, doit subir en plein, sans

murmurer, les funestes conséquences de la perversité du
monde. Mais cela veut aussi dire qu'il les soulève (tollit),
c'est-à-dire les contrebalance, le mot « feri » en latin ayant
aussi ce sens (voir l'inscription des monnaies italiennes) ;

de même les mots : « Il a porté nos maladies » (Mat. VIII, 17)

signifient qu'il les a contrebalancées, c'est-à-dire guéries,

par sa santé communicative. Probablement aussi « yisbol »

dans Esaïe LUI, 11. — « Le Serviteur [glorifié] de l'Eternel,
en se faisant connaître (autrement: par sa sagesse), en
justifiera plusieurs, se chargeant (yisbol) de leurs iniquités, et

intercédant pour eux (v. 11), » —¦ a le même sens, savoir celui
de contrebalancer ces iniquités par sa justice communicative.

Nous croyons donc que dans ce terme : « portant les

péchés du monde, » est contenue l'idée non seulement qu'il
les supporte sans en être écrasé moralement, mais aussi qu'il
les surmonte, c'est-à-dire qu'il en sera le vainqueur.

§ 6. Or cette tâche du Christ, de vaincre le péché en

agneau plutôt qu'en lion (Osée V, 14), n'a pu être résolue

par lui qu'au prix du plus grand effort moral (Philip. II, 8)

et cela d'autant plus que cet assujettissement de sa personne
à l'inique juridiction des hommes devait fournir à Satan
l'occasion d'un dernier assaut (Luc IV, 13 ; Jean XIV, 30),
d'une tentation suprême au sombre désespoir. C'est ce qui
eut lieu à Gethsémané et plus tard encore à Golgotha,
lorsqu'il fit entendre ce cri d'angoisse : « Eli EU, lama sabach-

thani. ¦» On a voulu conclure de ces paroles que le Christ
devait avoir ressenti alors les tourments de l'enfer. Mais puisqu'il

a invoqué Dieu avec des paroles de foi empruntées au
Psaume XXII, il nous paraît évident qu'il n'a pas été
moralement abandonné de Dieu, tout en se sentant complètement
livré à la fureur de ses ennemis. « Il a été exaucé dans cette

angoisse (littéralement : « hors de l'angoisse »), comme dit



33 FRÉD. ECKLIN

l'épître aux Hébreux (V, 7), en parlant de ces cris. Une
tentation diabolique suffit donc complètement pour expliquer
cet état d'âme du crucifié, d'autant plus que Jésus s'y attendait

(Jean XIV, 30) ; et l'exégèse orthodoxe qui y veut voir la

preuve d'une sentence divine de condamnation temporaire
nous paraît être une grosse erreur.

§ 7. Mais pourquoi fallait-il, dans cette lutte suprême entre
la sainteté du Christ et la méchanceté humaine, encore cette

ingérence satanique? Ici nous arrivons au point le plus
obscur de ce drame lugubre. Toutefois, puisque l'Ecriture
attribue à cette partie de l'épreuve, subie par le Christ dans

sa mort, à sa lutte avec le Diable, une importance capitale,
dont l'orthodoxie ne nous paraît pas avoir tenu compte
suffisamment, nous devons ici aborder ce problème difficile, pour
tâcher de comprendre ce que c'est que « la rédemption »

dans le sens biblique de ce mot, c'est-à-dire notre délivrance
d'avec le Diable. C'est du reste un problème dont l'antique
Eglise s'est beaucoup préoccupée, et à juste titre, ce nous
semble. Mais nous consultons d'abord les textes bibliques.
Si, d'après Hébreux IV, 15, «Jésus devait être tenté en toute
chose comme nous, » il est évident que « les traits enflammés
du Malin » (Eph. VI, 16, 12) ne pouvaient lui être épargnés.

Mais ce n'est pas seulement comme nous, c'est bien plus
que tout autre homme que le Christ devait être exposé à un
pareil assaut des puissances ténébreuses, et c'est là ce qu'il y
a de plus mystérieux pour nous dans cette tentation suprême
subie par lui.

§ 8. Hébreux II, 14, il nous est dit que « le fils de Dieu
s'est fait participant de la chair et du sang, afin que par sa

mort il anéantît Celui qui a la puissance de la mort, savoir
le Diable. » La même pensée, sous une autre forme, reparaît
dans Colossiens II, 15 : « Christ a dépouillé les dominations
et les autorités et les a livrées publiquement en spectacle en

triomphant d'elles par la croix. » (Comp. Eph. VI, 12 ; IV, 8.)
Tout cela est bien mystérieux ; mais pourtant il nous paraît
permis d'en conclure, que d'après l'opinion des apôtres le
Diable ne pouvait être dépossédé de son pouvoir mortifère



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 33

que par un homme ayant chair et sang, qui lui résisterait
victorieusement jusque dans les frayeurs de la mort, celles-ci

pouvant être envisagées comme la dernière ressource du

Malin, pour faire sentir aux pauvres mortels sa puissance
malfaisante et pour éteindre, si possible, dans leurs âmes,
toute espérance en Dieu. Après cela, rappelons-nous encore
les paroles très significatives du Christ à cet égard. D'après
Jean III, 8, il est venu détruire les œuvres du Diable : Il le

désigne (Jean VIII, 44) comme « meurtrier et menteur dès le

commencement, » comme son ennemi (Mat. XIII, 31) et celui
des hommes, comme le « géant qu'un plus fort doit terrasser
et lier afin de pouvoir piller sa maison » (Mat. XII, 29), comme
un usurpateur « tombant du ciel à la façon d'un éclair. »

(Luc X, 8). Aussi prédit-il (Jean XII, 13), que son départ de

la terre et son élévation au ciel sera comme un jugement,
c'est-à-dire un événement décisif dans l'histoire du monde,
qu'à la suite de cette crise, « le prince de ce monde sera

expulsé et que lui, le Christ, attirera tous les hommes à lui ; »

que (Jean XVI, 11) l'autre agent divin, « le Saint-Esprit
convaincra le monde de ce que le prince de ce monde est jugé. »

Il nous semble résulter de ces paroles, que d'après le Christ
sa mort est la victoire décisive sur le Diable, qu'à la suite
de cette victoire les hommes qui se laisseront persuader de

cette vérité par le Saint Esprit, pourront se soustraire
définitivement à la domination de ce tyran.

§ 9. Tout cela est bien mystérieux pour nous. Qui pourra
approfondir ces secrets de la diplomatie céleste (ce mot pris
sensu medio), d'après laquelle, Dieu, pour détrôner cette

puissance malfaisante, a pris la décision d'exposer aux
angoisses les plus terribles de la mort et aux assauts du démon
l'âme pure de son fils bien-aimé? Il peut nous sembler que
le Tout-puissant aurait bien pu terrasser l'Adversaire sans
autre forme de procès. Mais il paraît qu'il a voulu que ce

fût l'homme qui vainquît le Diable, afin que la victoire fût
dûment remportée, que l'humanité elle-même, par la
personne de son chef (((la corne du salut» Luci, 69), comme
jadis les Israélites par David contre Goliath, s'efforçât elle-

THÉOL. ET PHIL. 1901 3



34 FRÉD. ECKLIN

même de se procurer cette délivrance. En tout cas, après cette
défaite, ce méchant accusateur (Apoc. XH, 10) et calomniateur

ne pourra plus se vanter d'avoir prouvé que l'homme
ne vaut pas mieux moralement que l'animal, et qu'il est tout
aussi digne de mourir que quelque bête que ce soit. .S'il en
est ainsi, ce n'est donc, d'après la sentence, divine, que pat-
une résistance héroïque et victorieuse que l'humanité pourra
se soustraire à sa domination inique (Jacq. IV, 7; i Pierre
V, 9) et à celle de la mort. Ces pensées peuvent paraître
étranges à certains enfants de notre siècle qui envisagent la

mort, peut-être même aussi le péché, plutôt comme un
phénomène nature], dans lequel le Diable n'a rien à faire. Ce

n'est pas là le point de vue auquel se place l'Ecriture.
§ 10. Saint-Paul (Piom V, 19) nous fait envisager l'obéissance

parfaite du Christ comme la contrepartie de la
désobéissance d'Adam, par conséquent comme la victoire du
second Adam après la défaite du premier. Cela pouvait
facilement être pris dans le sens d'une revanche; aussi
l'antique Eglise n'a-t-elle pas manqué d'opposer dans ce sens
l'arbre de la croix à l'arbre du paradis, la sainte vierge à la
mère Eve. Le diable est pour elle l'usurpateur à détrôner

par l'homme. On pourrait supposer qu'étant primitivement
tout simplement l'ange de l'animalité, ou «le Serpent»,
comme le nomme l'Ecriture, il aurait voulu étendre son

règne aussi sur l'homme, en l'assimilant à l'animal par le

péché, afin de n'avoir pas à craindre en lui un rival dangereux
dans la domination sur la terre. (Luc IV, 6, 7). Il devait donc
être vaincu par l'homme véritable, par l'homme spirituel,
par Celui qui ne succomberait pas, même sous la pression de

l'instinct le plus fort de l'animalité, sous la crainte des
douleurs et des frayeurs de la mort. Il devait être vaincu par
cet homme tout seul, sans intervention de la toute puissance
divine, (de là ce cri : Eli Eli) afin que, comme dit Irénée, « la
revanche de la chute fût parfaite » et « le rachat légitime. »

§ 11. Quoi qu'il en soit de ces hypothèses et argumentations

hasardées, il n'y a certes dans cette idée d'une
revanche rien qui soit indigne de Dieu. C'est lui qui donne à



DNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 35

l'humanité indignement subjuguée le Sauveur qui pourra
terrasser l'adversaire, c'est lui aussi qui ensuite couronne
le vainqueur. Il sait que le monde se juge lui-même en
condamnant le Christ (Gai. VI, 14), que le péché dévoile ainsi
toute sa laideur et le Christ toute sa beauté. C'est pourquoi
il n'empêche pas ce duel. Ainsi le mal est d'abord vaincu
moralement, avant de l'être physiquement par les flammes
du jugement final. Il sait qu'il se fait, à la suite de la mort
de Christ, un triage dans l'humanité entre ceux qui aiment
le triomphe de la vérité et de la charité, et ceux qui
s'opposent à ce triomphe par leurs injustices. Ainsi la rédemption

est faite en principe dans la victoire personnelle et décisive

de celui qui est l'homme central, de celui qui résume

en quelque sorte toute l'humanité spirituelle dans sa

personne. Vidima victor, a dit Saint-Augustin, et c'est en
s'inspirant de ce sentiment que l'antique Eglise a planté la croix
sur ses tombes et sur ses temples.

II
La mort de Christ, envisagée comme « redemptio » d'avec le

Diable par l'antique Eglise catholique, et comme « satisfaccio

vicaria » pour Dieu par la scolastique du XVe

siècle et par l'orthodoxie protestante.

§ 12. C'est comme vainqueur de la puissance du mal que
Christ est l'auteur de notre réconciliation avec Dieu, et c'est

pour cela que sa mort est le véritable sacrifice de propitiation

exigé par lajustice de Dieu. C'est cette propitiation par
sa mort qu'il a affirmée solennellement par l'institution de

la sainte cène, sans toutefois expliquer le pourquoi et le

comment de « la rémission des péchés par ce sang de la
nouvelle alliance »; car ses disciples, par leur éducation israélite,
étaient suffisamment habitués à cet axiome, que la propitiation

ne s'obtient qu'au prix du sacrifice de la vie la plus pure.
Aussi les apôtres dans leurs écrits ne raisonnent-ils pas sur
la genèse du pardon ; ils affirment le fait de « la réconciliation

» ou de «la propitiation» par le sang de Christ (Rom.



36 FHÉD. EGKI.IN

III, 25; V, 10; 1 Jean II, 2) soit tout simplement, soit par
diverses locutions figurées, dont les principales sont le rachat,
la guérison, l'aspersion, la purification des âmes, et l'accès
libre au trône de grâce par ce sang; et Saint-Paul sait qu'il
a le droit d'exiger des fidèles néophytes la foi en ce qu'il
nomme « la folie de la croix, » sans « les raisonnements de la

sagesse humaine. » (1 Cor. I, 17-18).
§ 13. Cependant le même apôtre admet aussi qu'il y a une

« sagesse » à acquérir par « les parfaits » (1 Cor. II, 6), «

sagesse qui leur vient de l'Esprit de Dieu» (v. 12) ; et il exhorte
même les fidèles à croître dans la connaissance des choses du
salut (Col. I, 9; Eph, I, 17; IV, 13, etc.). En effet, le Seigneur
avait dit à ses disciples (Mat. XIII, 11). « A vous il a été donné
de connaître les mystères du royaume des cieux, » qui sont
cachés aux autres, et il leur avait promis cet «. Esprit de

vérité, qui les conduira dans toute la vérité (Jean XVI, 13). »

C'est du reste un besoin de l'esprit humain, auquel Dieu
veut donner satisfaction, parce que le manque de clarté
dans les choses du salut engendre facilement l'erreur et
même le doute. Aussi l'Eglise chrétienne, dès les premiers
siècles de son existence, n'a-t-elle pas manqué de réfléchir
au problème de la nécessité de la mort du Christ pour notre
salut. De là différentes théories, que nous ne pouvons pas
maintenant passer toutes en revue. Il nous suffira d'indiquer
en gros comment de l'antique théorie de « la rédemption
d'avec le diable » est sortie celle de la satisfactio vicaria de

l'orthodoxie protestante.
§ 14. La réflexion théologique s'est d'abord emparée, peut-

être à cause de Bum. Ill, 24 et Eph. I, 7, du terme de «

rédemption », cette notion semblant mieux se prêter à une
analyse rationnelle du fait à expliquer, que la notion de
sacrifice ou celle de propitiation. Car avec une rédemption,
il y a un prix à payer et un bénéfice à retirer, le tout d'après
une nécessité juridique. Voici donc les questions qu'on s'est
posées (à commencer par Irénée) : A qui la rançon a-t-elle
été payée? Si c'est au diable, comme ravisseur, pourquoi
n'a-t-il pas pu garder l'âme de Jésus en échange des captifs



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 37

S'il n'a pu garder la rançon, il était donc la dupe dans ce

troc. C'était bien là pour lui une punition méritée, après sa

tromperie en face d'Adam. C'est donc ainsi que Dieu a pu
finir par rire de son rusé adversaire (Ps. II, 4). Voilà les

absurdités auxquelles on est arrivé en voulant prendre au
sens littéral les termes figurés de rédemption et de rançon,
qui expriment admirablement le dévouement complet du
Christ pour notre libération, mais rien de plus. Winkelried
n'a-t-il pas payé de son sang la victoire de Sempach Les

Bochat et les Bovet ne paient-ils pas la rançon des ivrognes
par leur abstinence généreuse? Sabatier n'a-t-il pas pu dire
dernièrement: «Pour le progrès humain, il faut toujours
la sainte phalange de rédempteurs sociaux. » Mais de grâce,
ne faisons pas de la rédemption un problème d'arithmétique!
Sans doute, il n'y a pas à regretter que chez les peuples de

race latine le Sauveur soit nommé de préférence le Bédemp-
teur, car il nous a libérés de l'esclavage du péché et de la
domination du diable. Mais une théorie de la rédemption,
théorie scientifique et rationnelle, basée sur ce terme figuré
et légèrement paradoxal, cela n'est guère possible ; nous
disons cela, quand même le sujet de cette étude est « une
revision de la doctrine de la Bédemption. »

§ 15. Toujours est-il que la compréhension du fait de la
rédemption n'y perdra rien, quand même nous lâchons ce

terme comme point de départ de nos réflexions sur le

mystère de la croix. Nous devons à saint Anselme de lui voir
substitué celui de satisfactio. S'inspirant de la pensée que
la rançon a dû être payée à Dieu et non au diable, il a compris

que, comme sacrifice de propitiation, la mort de Christ
devait avoir été une compensation d'honneur par un acte
d'obéissance surérogatoire, compensation destinée à couvrir
ou à contrebalancer l'offense faite à la majesté divine par le

péché des hommes. C'était donc en réalité une théorie de

propitiation, qui succédait ainsi à celle de la rédemption
d'avec le diable. Quant au terme de « satisfactio, » introduit
depuis longtemps dans le langage théologique par Tertullien.
il exprimait très bien l'idée d'une réparation d'honneur, et



38 FRÉD. ECKLIN

son application à l'œuvre rédemptrice du Christ n'était pas
alors une étrange nouveauté, puisque Saint-Bernard pouvait
dire : « Satisfecit Christus pro nobis, caput pro visceribus. » Mais
ni Anselme, ni Bernard ne pensaient encore à une satisfaction
de punition ou d'expiation, puisque d'après Anselme punition

et satisfaction doivent s'exclure. Et pourtant ce terme de

satisfaction, depuis longtemps usité, contenait déjà en germe
l'idée de ft faire pénitence. » Il ne faut donc pas s'étonner,
que par la secrète logique cachée dans ce terme, les

théologiens, d'abord quelques scolastiques du quinzième siècle,
Gerson, Wessel, etc., aient été amenés peu à peu à la formation

de la doctrine de la satisfactio vicaria, devenue plus
tard celle des Béformateurs, et par eux celle de l'orthodoxie
protestante.

§ 16. Nous croyons pouvoir nous dispenser ici de la tâche

d'exposer dans tous ses détails cette doctrine très connue,
et nous croyons mieux utiliser ces pages en les employant
à la combattre, comme étant un mauvais reste de la théologie

monacale du moyen-âge en plein XIX0 siècle. Nous la

croyons fausse, non seulement à cause de la substitution
judiciaire qu'elle suppose, mais avant tout à cause de

l'application, en majeure partie fautive, de la notion d'expiation

à la mort de Christ. Quand il s'agit de propitiation, ce
n'est pas tant une expiation qu'il faut, qu'une réparation
du mal; car la seule satisfaction qu'exige la sévère justice
de Dieu, c'est le rétablissement de l'obéissance, dût-il même
être acheté au prix de la vie physique la plus précieuse et des

renoncements les plus durs? Aussi Jésus-Christ n'a-t-il pas été

pour Dieu une victime expiatoire du crime, mais un martyr
de sa propre sainteté et une victime de son dévouement pour
l'honneur de Dieu et le salut du monde, b ^ap-ru; ô mtrnt,
c'est ainsi que le nomme l'Ecriture (Apoc. I, 5). C'est ainsi
qu'il a glorifié Dieu par sa mort et qu'il a été dans cette mort
pour Dieu une offrande et un sacrifice d'agréable odeur
(Eph. V, 2).

§ 17. On nous objectera peut-être que c'est trop assimiler
la mort de Christ à celle de tant d'autres martyrs, qui ont



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 39

aussi de cette manière «glorifié Dieu » (Jean XXI, 19) et que
c'est lui ôter son cachet propre, comme mort propitiatoire.
A cela nous répondons : Christ seul a été la victime pure,
l'agneau sans tache (1 Pierre I, 19), ce qu'on ne peut jamais
dire des autres martyrs. D'ailleurs l'Ecriture ne tient nullement

à isoler la mort de Christ de tout autre sacrifice
analogue de la vie humaine. Elle admet la notion de victime de

second rang. Elle dit aussi des martyrs (Apoc. XII, 11) : «Ils
ont vaincu le diable par le sang de l'Agneau et par la parole
de leur témoignage et n'ont pas aimé leur vie jusqu'à
[craindre] la mort. » Sans doute, l'exemple donné par l'Agneau
les en a rendus capables. De même Saint-Paul dit (Col. I,
24) : « Je me réjouis maintenant dans mes souffrances pour
vous, et ce qui manque aux souffrances de Christ, je
l'achève en ma chair pour son corps, qui est l'Eglise. » Est-ce

que Saint-Paul, en disant cela, a pu se croire une victime
d'expiation? Evidemment non. Et si Christ avait tout expié à

notre place, comment quelque chose aurait-il encore pu
manquer à ses souffrances? Au surplus, le second bouc du

jour des propitiations (Lév. XVI, 8) n'indique-t-il pas aussi

cette idée d'un sacrifice de second rang, comme victime
exilée à côté de la victime immolée?

§ 18. On nous objectera encore que c'est amoindrir la
sainte majesté de Dieu, que d'admettre que Dieu puisse
pardonner le péché, sans avoir vengé ce crime de lèse-majesté

par la mort du coupable ou par celle de son substitut. A ce

préjugé, inventé par des moines flagellants, nous répondons
que la justice retributive, d'après laquelle Dieu rendra à

chacun selon ses œuvres, n'est jamais le principe suprême
de son gouvernement. Car, si c'était le cas, tous les pécheurs
seraient irrévocablement perdus. La justice vengeresse du
crime n'est jamais autre chose pour Dieu qu'un moyen
extrême à employer, quand tous les appels de la grâce sont
restés infructueux. Jamais Dieu ne veut la mort du pécheur
à lout prix et en toute éventualité. Si le but que Dieu se

propose, savoir ie rétablissement de l'obéissance, peut être
atteint sans l'emploi des dernières rigueurs, il n'y a pour



40 FRÉD. ECKLIN

Dieu aucune nécessité de sévir contre les coupables ou contre
leur substitut.

§ 19. Est-ce à dire que nous nions toute nécessité d'expiation

quelconque? Nullement, puisque d'abord il y a des

méchants qui ne se convertissent jamais ; ensuite parce
qu'il y a des punitions collectives du mal, dans lesquelles les

justes sont englobés avec les injustes, pour coëxpier avec
ceux-ci des péchés auxquels ils n'ont pas pris part ; donc

par pure solidarité physique et sociale. (1 Cor. XII, 26. « Si

un membre souffre, tous souffrent avec lui. ») Et certes dans

ce sens, on peut bien dire que Christ a expié nos fautes. Il
ne l'a fait nullement en se substituant à nous, puisque nous
devons tous aussi les expier à notre tour par la mort, salaire
du péché; mais sa mort devant être une douloureuse réparation

de notre dégradation par une lutte suprême avec les

puissances du mal, lutte qui nous est également imposée par
nécessité morale, il y a eu de sa part une suprême coexpiation

par dévouement, afin de nous rendre victorieux et

acceptables devant Dieu. Ainsi la victoire décisive sur le
mal a été le fond, une coexpiation suprême la forme de son
œuvre de rédemption. (Gen. Ill, 15.)

§ 20. Aussi l'Ecriture ne dit-elle nulle part que le Christ a

dû mourir« pour expier les péchés du peuple », quand même

on a traduit ainsi Hébr. II, 17 'àiirxstsBiu tàç à^p^aq toû W>, ce

qui veut dire : faire la propitiation pour les péchés du peuple.
De même 1 Jean II, 2, il fallait traduire : « la propitiation »
et non « l'expiation ». L'expiation au sens juridique de ce

mot, c'est-à-dire celle qui supposerait une équivalence des

souffrances de Christ avec ce que les péchés de tous les
hommes auraient mérité de peines, doit donc être reléguée
au nombre des anciennes erreurs; et cela d'autant plus qu'il
nous est absolument impossible de vérifier cette singulière
équivalence par des faits. Par contre, on pourra toujours se

servir de l'expression « sacrifice expiatoire du Christ » dans
le sens un peu vague d'une expiation par solidarité avec nous,
c'est-à-dire d'une coexpiation volontairement subie par lui.
C'est dans un sens également vague, qu'on peut aussi dire:



UNE RE>'ISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 41

« Souvent les peuples expient les crimes d'ambition de leurs
souverains », c'est dire, qu'ils doivent coëxpier avec ces
souverains. Ou bien : souvent les enfants expient les excès

antihygiéniques de leurs parents, c'est dire qu'ils les coëxpient.
Mais ce n'est pas d'expiation par substitution qu'il s'agit dans

ces cas, ni d'équivalence des peines.
§21. La fausseté de la notion d'une expiation judiciaire,

appliquée à la mort de Christ, ressort aussi de celle d'une
substitution judiciaire qu'elle suppose nécessairement. La

coulpe et le mérite étant ce qu'il y a de plus personnel, ne

peuvent pas être imputés à un autre par substitution ; car
c'est de la valeur ou non-valeur personnelles au point de vue
moral qu'il s'agit avec ces termes, et la sentence d'un juge
est toujours étroitement liée à la réalité des faits. Qu'on ne

nous objecte pas que l'Ecriture parle constamment de la
mort de Christ comme ayant eu lieu pour nous. Cela est

vrai; mais le terme employé par elle presqu'exclusivement
de tout autre, le terme scripturaire classique pour indiquer
dans quel sens Christ est mort pour nous, c'est Mp fywûu (en
faveur de nous) que nos versions traduisent par ft pour nous »,
et il ne doit nullement être confondu avec òanì fywv, qui
signifie à notre place. Dans les seuls passages, où les auteurs
sacrés emploient àv-ri Âp5v, savoir Marc X, 45 Mrpov àvrè nollûv

et 1 Tim. II, 6 àvcCtorpat vnkp jroW.wv, le mot àvri se trouve combiné

avec l'expression figurée de \<n/m, et ainsi s'explique
cette anomalie. Ce terme àm marquerait l'exclusion de l'un
par l'autre, c'est-à-dire, qu'étant mort à notre place, Christ
nous dispenserait de mourir ou qu'ayant obéi à notre place,
nous n'aurions pas besoin d'obéir à notre tour. Ce serait là
de la substitution dans le sens complet et véritable du mot.
Or quand on affirme carrément : Christ a été puni à notre
place, on sousentend réellement que nous sommes dispensés
de la punition méritée par nous, par le fait qu'un autre a

subi la peine, donc en vertu de la substitution de cet autre
et d'après le principe judiciaire: « Ne bis in idem ». Ce serait
à peu près comme quand quelque débiteur est dispensé de

payer sa dette, lorsqu'un autre l'a payée à sa place.



42 FRÉD. ECKLIN

§ 22. L'Ecriture ne veut rien de cette substitution. Elle
nous condamne à mourir nous-mêmes au péché précisément
parce que Christ est mort ainsi pour nous. Elle exige de nous
une stricte obéissance à la loi de Dieu, précisément parce
que Jésus-Christ s'est ainsi dévoué pour nous, pour nous
apprendre ce que c'est que d'obéir à son devoir, et que dans

sa vie et sa mort, il nous a donné un exemple à suivre. Il
n'a donc pas été notre substitut, ni dans la punition endurée,
ni dans sa parfaite obéissance et dans son dévouement. Mais
dans sa lutte victorieuse contre les puissances du mal, il a

été notre représentant devant Dieu et notre modèle, nous
entraînant après lui à suivre ses traces et s'engageant devant
Dieu à nous faire également mourir au péché. C'est ainsi
qu'en lui nous passons d'avance pour être saints. Car avec
la représentation, les âmes ou volontés sont comme renfermées

les unes dans les autres, tandis qu'avec la substitution
les corps s'excluent mutuellement dans l'espace. Or c'est la

duplicité des mots latins : « pro » et « vicarius », ainsi que du
mot allemand: «Stellvertretung», signifiant à la fois substitution

et représentation, c'est ce double sens de ces termes
qui est pour beaucoup dans la confusion des idées à cet

égard.
§ 23. Après avoir éliminé ainsi les deux notions principales

sur lesquelles est basée la doctrine de la « satisfactio
vicaria » (qu'on devrait plutôt nommer doctrine de la satis-

passio vicaria), après avoir éliminé, disons-nous, les notions
d'expiation judiciaire et celle de substitution, nous démontrerons

encore en quoi cette théorie de la propitiation,
appelée d'ordinaire et abusivement théorie de la rédemption,
est attentatoire aux vérités essentielles de la religion
chrétienne, en les minant.

1° Elle renverse de fond en comble la notion de la justice
de Dieu, en imputant à Dieu la plus criante injustice; car il
est écrit : (Prov. XVII, 15) « Celui qui absout le coupable et
celui qui condamne l'innocent, sont tous deux en abomination

à l'Eternel ».

2° Elle nie la grâce gratuite de Dieu, en faisant supposer



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 43

que Dieu ne peut pas pardonner sans avoir préalablement
puni le crime; ce qui est de la morale monacale, mais nullement

évangélique. Déjà Socin a dit avec raison: « Rien n'est

pardonné, si tout doit être expié; » et il n'a jamais été réfuté
à cet égard.

3° Elle supprime le fait de l'éternelle divinité du fils de

Dieu, en faisant de lui un objet temporaire de la colère de

Dieu, un «supplicié» et un «maudit» de Dieu, exclu
temporairement de l'éternel amour.

4° Elle affaiblit le sentiment de la responsabilité personnelle

du pécheur, en lui faisant croire que sa coulpe peut
être transférée sur un autre. Par ce même principe
substitutionniste, elle prouve qu'au fond tout le monde devrait être

sauvé, puisque Christ est censé avoir expié tout pour tous.
Elle prouve donc trop et par là elle ne prouve rien.

5° Elle se contredit elle-même aussi dans ce sens, que si

l'obéissance de Christ remplaçait pour Dieu l'obéissance
absente des pécheurs, pourquoi fallait-il encore une expiation

de péchés, quand l'obéissance active du Christ suffit à

tout ce que Dieu exige de nous.
Sans doute toutes ces déductions « ad absurdum » sont des

aberrations auxquelles la plupart des défenseurs de la
doctrine orthodoxe n'ont peut-être jamais pensé; car il y a

d'honnêtes inconséquences chez tous les hommes, et même
chez les théologiens. Mais toujours est-il que la logique des

erreurs est aussi impitoyable en théologie qu'en
arithmétique.

§ 24. Toutefois ne soyons pas injustes. S'il y a erreur, il y
a aussi bien des circonstances atténuantes dans le procès

que nous intentons ici à la doctrine orthodoxe. D'abord quoi
de plus simple que ce raisonnement: Dieu ayant voulu cette

mort du Christ, et cette mort ayant été un supplice, c'est

donc Dieu qui a voulu ce supplice. Pourquoi ne l'aurait-il
pas voulue comme expiation? car un supplice n'a de raison
d'être que comme punition. Que Dieu ait pu vouloir ce

supplice comme martyre, cela ne paraissait guère admissible ;

car comment un martyre pourrait-il produire la rémission



44 PRÉD. ECKLIN

des péchés? Cela devait donc être une expiation. Cela admis,
tout devenait fort simple : Christ a payé notre dette et par là
même nous sommes en règle avec la loi de Dieu. C'était
consolant, et en outre cette doctrine avait l'avantage d'être une
arme très forte contre la propre justice; c'est ce qui a fait au
seizième et au dix-septième siècle sa fortune dans le monde

protestant. Quant aux catholiques, leurs mérites venaient

s'ajouter à ceux de Christ, ses souffrances étant envisagées

comme méritoires et expiatoires à la fois. Tout cela était donc
de nature à s'imposer à merveille à la foi des simples.

Ajoutons à ces raisonnements les preuves scripturaires
tirées de certaines locutions figurées et même paradoxales
des saintes Ecritures, et l'on comprend comment, avec cette

apparente biblicité, l'erreur a pu être si tenace dans certains
milieux jusqu'à nos jours, et cela malgré les critiques qui
n'ont pas manqué de se produire.

§ 25. Examinons donc ces preuves scripturaires, plus
apparentes que réelles, et d'abord celles qui sont tirées de l'Ancien

Testament. On nous cite à cet effet les sacrifices de

propitiation, institués par la Loi mosaïque, lesquels d'après
l'exégèse orthodoxe, seraient comme une illustration symbolique

de l'expiation par substitution. Si cela était vrai, la
victime à immoler devrait être maudite, après avoir été

chargée des péchés du peuple. Or elle est sacro-sainte (Lév.
VI, 17; VII, 1), au point que son sang est mis en contact avec
l'arche de l'alliance (Lév. XVI, 14). La seule vérité que ces

sacrifices veulent rendre visibles, c'est que la propitiation ne

peut être obtenue qu'au prix du sacrifice d'une vie pure, et

c'est ainsi que Jésus et ses disciples ont compris la chose.
Du reste, les fidèles de l'ancienne alliance n'avaient pas
encore besoin d'une théorie de propitiation ; une image de la

personne du propitiateur devait leur suffire. Et l'Ancien
Testament reçoit des lumières du Nouveau ; ce n'est pas par
ces rites énigmatiques que peuvent être élucidés les faits
évangéliques qui sont plus clairs.

§ 26. C'est aussi la personne du médiateur que place devant
nos yeux le célèbre chapitre LUI d'Esaie, qui est envisagé



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 45

par plusieurs comme une preuve irréfutable de la théorie
orthodoxe. Et pourtant il ne prouve rien en sa faveur. Qu'est-
ce qui s'y trouve? Le prophète retrace dans cette page admirable

le tableau du Juste parfait, lequel offre sa vie en
sacrifice pour le salut du peuple de Dieu, et qui réunit dans

sa personne et dans son sort les contrastes les plus étonnants
de petitesse apparente et de grandeur réelle, de malheurs
exorbitants et de gloire immense, de pureté absolue et d'ignominies

affreuses. On le croit puni de Dieu (v. 4), mais en

réalité, c'est notre iniquité à nous tous qui se reflète dans

son sort injuste. Et dans les souffrances atroces qu'il subit
sans murmures, c'est pourtant la volonté de Dieu à laquelle
il se soumet. Car (v. 6) c'est « l'Eternel qui a fait tomber sur
lui (13 J^USn) le péché de nous tous. » [De Wette, Martin
et Osterwald.] Comparez Actes II, 23, « livré entre les mains
des iniques par le conseil déterminé de Dieu. » Et c'est ainsi

que (Es. LUI, 10) « il a plu à l'Eternel de le briser par la
souffrance». Ce hiphil: « hiphgui » indique un fait
compliqué à cause secondaire, savoir notre péché intervenant,
ce qui ne ressort pas, quand on traduit v. 6 (avec Segond)
« L'Eternel l'a frappé pour l'iniquité de nous tous ». (Comparez
Zach. XIII, 7.) Remarquons bien que Es. LUI, 5 et 11 parle de

guérison et de justification, que nulle part le prophète ne dit
que c'est en guise d'expiation que Dieu exige de lui de

supporter un pareil martyre, ni qu'il est puni à notre place
(tachât), ou qu'il y a une justice vengeresse à satisfaire de

cette façon, ce qui pourtant aurait été nécessaire pour faire
admettre une expiation par substitution. La fin du verset 5,

qui surtout a été comprise dans ce sens, dit seulement: t De

la punition, [étant] notre salut, [fut] sur lui ». Ce sont là les

termes de l'énigme, mais nullement sa solution. Il ne s'agit
pas d'échange de sort entre lui et nous, mais simplement d'un
effet de solidarité entre lui et nous, solidarité en mal pour lui
par notre faute, en bien pour nous par sa constante douceur,
et le tout d'après un profond conseil de l'Eternel. Du reste,
le fait que ce juste ainsi maltraité par notre faute, finit par
être élevé par Dieu à la gloire suprême (v. 10-12), devrait



46 FRÉD. ECKLIN

démontrer aux yeux de tout lecteur non prévenu, que ce

martyr de la méchanceté humaine n'a jamais pu être un
objet de la colère de Dieu, vengeresse du crime des hommes.

§ 27. Quant au Nouveau Testament, on cite quelquefois
Rom. III, 25: « Dieu pour montrer sa justice, a destiné le
Christ à être une victime propitiatoire (itpoefezo ìhurriipim) par la
foi en son sang », on cite, disons-nous, ce verset en supposant

qu'il s'agit ici de la justice vengeresse du crime. Mais ii
s'agit au contraire de la juste bonté de Dieu, d'après le sens

que le mot « Cedakah » a constamment dans l'Ancien Testament;

Dieu étant juste en limitant la participation au salut à

ceux qui croient à son fils crucifié, et étant bon, en les

admettant comme justes quoiqu'ils ne soient pas parfaits.
Sans doute le fait que saint Paul ne nous donne ni dans ce

passage, ni dans les chapitres suivants une théorie de la
propitiation est pour beaucoup dans les obscurités qui plus tard
se sont produites à cet égard dans les esprits. Mais nous
n'avons aucun droit de le blâmer à cause de cela. On a cru
sans doute que le passage Rom. VIII, 3 était une preuve en
faveur du dogme orthodoxe: « Dieu a condamné le péché
dans la chair, en envoyant, à cause du péché, son propre fils
dans une chair semblable à celle du péché, afin que la justice

de la loi fût accomplie en nous. » Mais ces paroles no

signifient pas que Dieu a puni le péché dans la personne de

son fils innocent, mais tout simplement, que Dieu par la croix
de son fils condamne notre péché en nous obligeant par son

exemple à le condamner nous-mêmes et à mourir au péché.
Car c'est du rétablissement de l'obéissance en nous qu'il est

question dans tout ce contexte, et nullement d'expiation.
§ 28. On nous cite aussi 2 Cor. V, 21 : « Dieu l'a fait [être

ou paraître] péché pour nous, afin que nous devinssions justice

de Dieu en lui. » On veut prouver au moyen de ces paroles
apostoliques la justesse du dogme substitutionniste. Mais

avant tout, il faudrait prouver que saint Paul veut nous donner

ici ex abrupto sa théorie de la rédemption ou de la
propitiation. N'est-il pas bien plus vraisemblable que, par la
juxtaposition des ces deux faits paradoxaux : Christ condamné,



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 47

comme s'il était un pécheur, et nous absous devant Dieu,
comme si nous étions des justes parfaits, il veut simplement
mettre en saillie, d'après sa méthode, d'abord « la folie de la
croix » plus sage que tout ce que la sagesse humaine aurait
pu imaginer, puis aussi la grandeur du dévouement du

Christ, qui se fait péché pour l'amour de nous, afin que soyons
justice de Dieu en lui. Mais parler d'un Christ, fait péché
dans le sens objectif de ces termes, aurait été d'autant plus
absurde, que dans ce même Christ fait péché nous pouvons
devenir justice de Dieu. Tout ce paradoxe s'explique très
simplement, dès qu'on se rend compte du fait que nouh en grec
signifie aussi «faire paraître»,puisqu'un noarriiç est un maître en

fictions. Dieu l'a fait péché signifie donc : il l'a fait passer pour
être un malfaiteur (aux yeux du monde). Comp. Esaïe LUI,
12 : « Il a été mis au nombre des malfaiteurs. » Le même paradoxe

reparaît dans Gai. III, 13: «Christ nous a rachetés de

la malédiction de la loi, étant devenu malédiction (xaràpa) pour
nous ; » cela n'est pas plus hasardé que si nous disions :

Luther nous a rachetés des anathèmes de Rome, en se faisant
archihérétique pour nous. » En tout cas, le motxarapane peut
pas être pris ici dans le sens objectif d'àviôspa, puisque l'apôtre
l'explique par le fait de la pendaison au bois. Au point de

vue du légalisme juif, sans doute, Jésus devait passer pour
un maudit; mais cela ne l'empêche pas d'être, au point de

vue de Dieu, la source de toutes les bénédictions pour nous
qui croyons.

§ 29. Evidemment il y a une logique des apparences, comme
il a une logique des faits réels. Le soleil se lève et se couche,
cela est aussi vrai en langage ordinaire, qu'il est vrai en

astronomie que la terre tourne autour du soleil ; tout dépend
du point de vue auquel on se place. En christologie populaire,

il paraît évident qu'il y a eu comme un échange de

sort entre Christ et nous: Lui, par la volonté de Dieu, a

souffert, afin que nous puissions être reçus en grâce devant
Dieu. Il est mort pour nous faire vivre. Il a accompli ce que
nous ne pouvions faire et ce qui nous est imputé comme
justice. Voilà le fait de la rédemption dans sa mystérieuse



48 FRÉD. ECKLIN

simplicité Mais cette relation de cause à effet entre sa mort
et notre vie n'est pourtant pas le résultat d'un échange de

sorts ou même d'un échange de valeurs personnelles devant
le tribunal du Très Haut, mais un effet de la solidarisation
de Christ avec nous dans la lutte à soutenir contre les

puissances du mal et dans la victoire à gagner pour l'obtention
de la vie éternelle. Aussi l'échange de sort n'est-il pas réel :

Christ n'est pas exclu de la vie éternelle ou du ciel, pour
que nous puissions en jouir à sa place. Son obéissance ne
s'est jamais substituée à la nôtre au point de nous dispenser
de l'obligation morale. Il y a bien eu une certaine apparence
d'échange de sorts et de valeurs morales : lui, passant pour
malfaiteur, afin que nous puissions passer pour justes ; mais
cela n'est pas le vrai sens de la sentence divine à son égard.
Jamais les impénitents ne pourront réclamer leur salut en

vertu d'un tel échange, en disant : « Christ a souffert à ma

place, il a tout payé pour moi. »

Toutefois cette apparence d'échange de sort a une grande
importance dans la vie. D'abord, elle devait peser sur l'àme
du Sauveur crucifié comme mirage diabolique, c'est à dire
comme apparence d'une injustice criante de Dieu à son

égard ; c'est pourquoi il s'est écrié : Pourquoi m'as-tu
abandonné Ensuite cette apparence met en saillie plus que toute
autre chose, pour l'àme fidèle, toute la grandeur du dévouement

du Christ et la gratuité de son salut : Christ se faisant

pauvre pour nous enrichir, devenant le maudit par exellence,

pour que nous héritions toutes les bénédictions, passant pour
l'homme de péché, afin que nous passions pour justes devant
Dieu; et l'on pourrait ajouter: Christ quittant le ciel
temporairement, pour nous y faire demeurer à perpétuité. On ne

peut mieux illustrer l'immensité du dévouement de Christ et

la gratuité de son salut, que par ces antithèses.
Un autre avantage de ce point de vue, c'est de simplifier

énormément la théorie de la propitiation pour les simples en
leur permettant de se représenter l'obtention du salut sous
la figure d'un échange de valeurs, d'un rachat, d'un paiement
de rançon. C'est donc une concession faite à leur degré de



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 49

capacité intellectuelle, concession très légitime, si l'on dit à

ces simples : « C'est, en quelque sorte, comme s'il y avait eu

un échange de sort ; cependant le mystère de notre rédemption

ne s'explique pas réellement de cette manière. » Or la

théologie, se plaçant au point de vue de la stricte vérité,
comme les astronomes à l'égard du mouvement apparent du
soleil, ne doit pas prendre cet échange pour la divine réalité
de la rédemption. Elle doit reconnaître que la substitution
judiciaire n'est que l'apparence extérieure des faits, tandis
que le don de la vie, comme moyen de sauvetage pour nos
âmes, en est la réalité, et que ce don, ce sacrifice de la vie
de Christ pour nous, est bien autrement motivé que par une
vengeance divine à satisfaire. La Bible prend les apparences
substitutionnistes comme point de départ de son raisonnement

et elle en a bien le droit; mais les conséquences qu'elle
en tire prouvent bien qu'elle suppose une autre satisfaction

propitiatoire que celle qui consisterait dans un simple
échange judiciaire.

§ 30. Qu'on permette donc à saint Paul, homme d'esprit,
des locutions paradoxales de ce genre, sans toujours
supposer qu'il veut dogmatiser. Si Jésus a tancé ses disciples

pour avoir mal compris son exhortation : « Gardez-vous du
levain des pharisiens » (Mat. XVI, 2), ne tancera-t-il pas
aussi certains théologiens, pour avoir pris trop à la lettre
certaines locutions figurées et intentionnellement paradoxales
de ses prophètes et de ses apôtres, ou de lui-même? Usons

d'intelligence, mais avec cela ne soyons pas injustes. Après
tout, cette théorie, que nous combattons, si fausse qu'elle
soit, a eu une grande force et l'a encore par la part de vérité
qu'elle renferme. Elle atteste fortement la nécessité d'une
rédemption, celle du sacrifice de Christ pour notre salut, et la
réalité de la propitiation par son sang. Elle affirme cela avec
des preuves absolument inadmissibles pour des gens qui
réfléchissent, mais elle l'atteste avec conviction ; c'est le trésor
dans des vases de terre (2 Cor. IV, 7). Cela suffit dans la
majorité des cas pour la foi des simples, et c'est déjà beaucoup,
mais ce n'est pas assez.

THÉOL. ET PHIL. 1901 4



50 FRÉD. ECKLIN

III
Christ est notre propitiation,

parce qu'à la suite de sa victoire sur le mal, il peut garantir
à Dieu notre sanctification complète.

§ 31. Après avoir démontré, dans ce qui précède, ce qu'il y
a d'erroné dans la doctrine traditionnelle de la « satisfactio
vicaria» ou de la propitiation par expiation substitutionniste,
il est de notre devoir de mettre à sa place une théorie vraie,
qui ne prête pas le flanc à tant d'objections fondées; car en
religion on ne peut abolir que ce qu'on sait bien remplacer.
Mais ici se présente une grande difficulté. La Bible, tout en

nous parlant de rédemption, propitiation, réconciliation avec
Dieu par le sang de Christ, et en désignant le Christ comme
notre médiateur, sanctificateur, avocat, intercesseur, et la foi
en lui comme le principe de notre justice devant Dieu, nous
met bien sur le chemin de connaître la vérité à ce sujet ;

mais, à proprement parler, elle ne nous donne pas une théorie

de la propitiation en due forme. Elle nous fournit de
précieux matériaux pour construire un système ; elle contient
certainement toutes les notions indispensables pour cela,
mais nous laisse le soin de les coordonner et de les défendre
contre l'erreur et l'incrédulité. La sagesse de Dieu l'a voulu
ainsi ; ce serait donc de la paresse d'esprit que de se refuser
à ce travail.

§ 32. Avant tout, le fait de notre rédemption est donc un
mystère, que la foi entrevoit et qu'elle accepte humblement
sur l'autorité de Christ et de ses témoins, sans en bien
comprendre le pourquoi et le comment. Du reste, elle en éprouve
l'influence salutaire, et cela suffit à la plupart des vrais
croyants. Il en a toujours été ainsi, et il est dans la nature
même du problème et de sa solution, telle que nous la
connaissons, qu'il en soit toujours ainsi. Cela est tellement vrai,
qu'on peut même se demander si les apôtres ont jamais senti
le besoin d'avoir chacun sa théorie de propitiation, ou tous
ensemble la même. Pour notre part, nous pensons que non.
Car pour eux, comme nous l'avons déjà dit, l'axiome qu'ils



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 51

devaient à leur éducation israélitique devait leur suffire ;

nous entendons l'axiome d'après lequel la propitiation ne

peut être obtenue que par le sacrifice de la vie la plus pure ;

et ils savaient que Jésus-Christ est cet agneau pascal, qui
devait être immolé. Cet axiome était alors admis sous la forme
atroce des sacrifices humains par une partie des peuples de

l'antiquité payenne, comme l'atteste entre autres Jules César

(De bello gallico libr. VI, cap. XVI) en parlant ainsi des

Druides: «Pro victimis homines immolant... quod pro vitâ
hominis nisi vita hominis reddatur, non posse aliter Deorum
immortalium numen placari arbitrantur : publiceque ejusdem
generis habent instituta sacrificia. » Avec cet axiome, donné
dans sa forme correcte par la Loi et les prophètes, les apôtres
n'avaient pas besoin de raisonner eux-mêmes et de faire
raisonner leurs néophytes sur le mystère de la rédemption. Et
du reste l'ignorance des anciens Pères de l'Eglise, relative à

une tradition apostolique expliquant le mystère, et les singulières

élucubrations auxquelles ils sont arrivés en réfléchissant

sur cette énigme, prouvent suffisamment l'absence d'une
théorie de la rédemption qu'auraient proclamée clairement
les apôtres.

§ 33. Et même saint Paul, le plus théologien d'entre les

apôtres, ne paraît pas, à en juger d'après le contenu du
chapitre IV de son épitre aux Bomains, avoir eu sa théorie sur
la rédemption; sans cela il l'aurait exprimée dans ce

chapitre, dans lequel il parle du pardon à obtenir par la foi

seule, sans y faire mention du sang de propitiation, comme
il l'avait pourtant fait Bom. III, 23. En laissant ainsi dans

l'ombre le côté objectif de notre réconciliation avec Dieu, le
ïku.au.os, il s'est privé de l'avantage de pouvoir fonder l'obligation

morale du chrétien sur la genèse même du pardon. Et

en ne considérant ce pardon que comme le fruit de la grâce
gratuite (chap. IV), il en vient à se demander trois fois de

suite (Bom. VI, 1 ; VI, 15 et VII, 7) si cette grâce n'annule

pas l'obligation morale. Logiquement, il était conduit à cette

objection, une fois qu'il n'avait pas même abordé la question
en quel sens et pourquoi le Christ, « par son sang, » pouvait



52 FRÉD. ECKLIN

être le ìWntyiov ou moyen de propitiation pour les pécheurs.
Mais après tout, cette omission n'a eu d'autre conséquence

que d'obliger l'apôtre à prouver par une série de raisonnements

ingénieux le caractère absolument inviolable de

l'obligation morale du chrétien, précisément parce qu'il est sous
la grâce, c'est-à-dire placé sous la direction de l'Esprit de

sainteté qui émane de Christ.
§34. Cette absence d'une théorie explicite de la rédemption

chez saint Paul, absence qui se montre aussi dans la tournure

laconique et paradoxale des passages où il fait mention,
comme en passant, de ce fait mystérieux (2 Cor. V, 21 ;

Gai. III, 13; Eph.V, 2),ne l'a pourtant pas empêché de nous
léguer certaines pensées dignes de son génie apostolique, qui
sont comme des éclairs pleins de clarté au milieu de l'obscurité

générale à ce sujet. Ainsi quand il dit (Bom. V, 10) :

« C'est au péché que Christ est mort, » ou quand il dit
(2 Cor. V, 15) : «Il est mort pour tous, afin que ceux qui
vivent ne vivent pas pour eux-mêmes, mais pour celui qui est

mort et ressussité pour eux. » Et surtout Bom. V, 12-20, où
il oppose à la chute d'Adam la parfaite obéissance de Christ,
en attribuant à notre solidarité avec le premier transgresseur
cet héritage de péché et de mort que nous traînons après

nous, comme aussi à notre solidarité avec Christ cet héritage
de justice et de vie dont la foi se glorifie. Ce n'est donc pas
au point de vue d'une justice retributive, vengeresse du
crime, qu'il nous fait envisager la nécessité de la mort
rédemptrice de Christ, mais au point de vue de l'histoire de la
création d'une nouvelle humanité en Christ. Aussi Frédéric
Godet a-t-il pu dire que la rédemption est au fond une épisode
de la création continuée de l'homme, pour faire de lui un
être spirituel (1 Cor. XV, 45-47). En sortant ainsi la mort de

Christ du domaine de la justice criminelle de Dieu, et en la
plaçant dans celui de la réparation de la fauté d'Adam, ce
célèbre passage nous dédommage abondamment de cette
espèce de solution de continuité dans le raisonnement apostolique

que nous avons cru remarquer dans la transition du
IIIe au IVe chapitre et jusqu'au commencement du Ve. Mais



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 53

encore le dit passage Rom. V, 12-20, quelque lumineux qu'il
soit, ne nous donne pas une théorie explicite de l'œuvre de

la rédemption. Toutefois il nous met sur la voie pour la trouver,

il fournit pour ainsi dire la base inébranlable de l'édifice
à construire.

§ 35. Il en est de même de certains passages, remarquables
par leur profondeur et leur clarté, de l'épître aux Hébreux,
passages dont nous parlerons plus en détail dans la suite de

cette étude. Mais là encore, il n'y a pas de théorie explicite ;

car ces passages sont comme cachés dans une foule de

raisonnements et d'avertissements, tirés en grande partie des

formes du culte lévitique, en sorte qu'il faut bien chercher

pour y trouver une solution du grand problème de la
rédemption, ou plutôt de la propitiation. En tout cas, l'ancienne
orthodoxie protestante n'en a pas suffisamment tenu compte
dans son élaboration de la doctrine de la rédemption. Qu'est-
ce que nous devons conclure de cet état des choses? N'est-ce

pas ceci : que la sagesse divine n'a pas trouvé nécessaire de

nous donner dans la Bible une théorie de la rédemption toute
faite et facilement accessible aux lecteurs superficiels, comme
elle ne nous a pas non plus donné une christologie toute
faite et qu'elle nous a laissé encore bien d'autres problèmes
à résoudre. Nous disons cela malgré la « perspicuitas Scrip-
turae Sacrae » que vantaient, d'ailleurs avec raison, les pères
de l'orthodoxie protestante dans leurs controverses avec
Rome. Dieu n'aime pas la paresse d'esprit. Il veut que nous
fassions quelques efforts sérieux pour trouver la vérité ; « les

violents ravissent le royaume des cieux ; » ce sont eux aussi

qui parviennent à voir la vérité dans toute sa clarté. 11

est évident que nous ne parlons pas ici de violences à

faire aux textes bibliques, mais de l'opposition à faire aux
fausses traditions et aux préjugés des hommes (1 Cor. I,
17,18).

S 36. Dieu nous a promis son Esprit qui nous conduira en
toute vérité. Ne désespérons donc pas de pouvoir établir, à

l'aide des indications contenues dans les saintes Ecritures,
une théorie de la Bédemption à la fois claire et profonde,



54 FRÉD. ECKLIN

compréhensible même aux simples et qui favorise l'éveil et
le développement de la vie spirituelle. Nous estimons que
cela est possible, à condition qu'on prenne pour point de

départ du raisonnement non pas la dualité des exigences de

la justice de Dieu d'un côté et de son amour de l'autre, mais
le fait de la victoire morale du Christ sur les puissances du
mal, qui exercent leur empire dans ce monde. Ainsi après
avoir montré, dans la première partie de cette étude, quel a

été le genre de nécessité juridique qu'il y a eu pour Christ
de mourir ainsi, une fois qu'il voulait être notre Sauveur,
nous parierons dans ce qui suit des conséquences salutaires

que cette mort devait avoir pour notre paix avec Dieu, pour
le pardon de nos péchés, pour la sanctification et l'éternelle
félicité de nos âmes.

§ 37. La paix avec Dieu ne peut en réalité avoir d'autre
fondement que la victoire sur le mal (Jaq. IV, 8), car « il n'y
a pas de paix pour les impies, » dit l'Eternel (Esaïe XLVIII,
22). Ce n'est pas tant, nous l'avons déjà dit, d'expiation qu'il
s'agit dans notre réconciliation avec Dieu, que d'une réparation

du mal, du rétablissement de l'obéissance. C'est la seule
satisfaction que sa justice demande de nous : renoncer au
péché et ne faire que le bien, voilà l'unique chemin qui conduit

à Dieu; et tout autre moyen pour regagner les faveurs du
ciel n'est qu'un dangereux détour. C'est ce qu'ont prêché les

prophètes (Es. 1,11-17) ; c'est en partie pour avoir prêché cette
« justice meilleure que celle des Scribes et des Pharisiens »

(Mat. V, 20) que Jésus-Christ est mort sur la croix. Abstraction

faite de ce que ce principe se trouve inscrit dans toute
conscience honnête, c'est aussi en quoi sont parfaitement
d'accord tous les prophètes de l'Ancien avec tous les apôtres
du Nouveau Testament. Comparez Ezéch. XXXIII, 11 et
Esaïe LV, 7 avec Actes II, 38, Rom. II, ou Héb. XII, 14

(«Sans la sanctification nul ne verra le Seigneur»). Il en

résulte que toute théorie de propitiation qui ne serait pas
entièrement d'accord avec ce principe, ou qui aurait seulement

l'air d'en affaiblir le sens ou la sévérité des exigences



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 55

de la loi divine, laquelle est celle de la sainteté absolue

(1 Pierre 1,15,16), doit être envisagée comme antibiblique et

entachée d'erreur.
§ 38. Aussi est-ce vers ce but, celui d'une sanctification

complète des âmes humaines, que Jésus-Christ a dirigé,
d'après son témoignage et celui des apôtres, tous ses efforts

y compris sa mort, ne craignant pas de sacrifier pour cela sa

vie, c'est ce qui ressort des témoignages suivants: Jean XVII,
19 : et Je me sanctifie moi-même pour eux afin qu'ils soient
sanctifiés dans la vérité. » 2 Cor. V, 15: « Il est mort pour
tous, afin que ceux qui vivent, ne vivent plus pour eux-
mêmes. » Rom. VI, 3, 10 : « Il est mort pour que nous mourions

au péché, » « étant crucifiés avec lui. » Tit. II, 14:

« Il s'est donné lui-même pour nous, afin de nous racheter
de toute iniquité et de se faire un peuple qui lui
appartienne, purifié par lui et zélé pour les bonnes œuvres.»
Eph. V, 25: « Christ s'est lui-même livré pour son Eglise,
afin de la sanctifier par la parole, après l'avoir purifiée par le

baptême, afin de la faire paraître devant lui glorieuse, sans

tache, ni ride... mais sainte et irrépréhensible? » Héb. IX, 14:

« Combien plus [que le sang des taureaux et des boucs] le

sang de Christ, qui par un esprit éternel s'est offert lui-même
sans tache à Dieu, purifiera-t-il votre conscience des œuvres
mortes, afin que vous serviez le Dieu vivant. » 1 Pierre II, 14:
« Il a apporté nos péchés sur le bois, afin que, morts au péché,
nous vivions dans la justice. » 1 Pierre II, 21 : « Il a souffert

pour nous et nous a donné un exemple, afin que nous
suivions ses traces. » 1 Pierre 1,18 : ft Vous avez été rachetés de la
vaine manière de vivre que vous avez héritée de vos pères,

par le sang de Christ, comme d'un agneau sans défaut et

sans tache. » Gai. I, 4 : « Il s'est donné lui-même pour nos

péchés, afin de nous arracher du présent siècle mauvais. »

Héb. I, 3. « Il a accompli la purification de nos péchés par
son sang » (IX, 14). Apoc. I, 5. 1 Jean I, 7 : « Il nous a lavés de

nos péchés par son sang. » En face de tous ces témoignages
bibliques et d'autres semblables, on a certainement le droit



56 FRÉD. ECKLIN

de dire qu'il s'agit dans la mort de Christ pour nous bien

plus du rétablissement de l'obéissance que d'expiation de nos
péchés.

| 39. Or ici se pose la question : Cet exemple d'obéissance

parfaite, donné par Jésus-Christ dans sa vie, suffit-il pour
nous ramener à cette même obéissance parfaite? Certes nous
n'y arriverons jamais du premier coup, par un simple effort
de notre volonté. Mais alors, à quoi nous sert le sacrifice de

Christ, si nous ne pouvons pourtant pas atteindre cet idéal
dans la mesure où il se dévoile à nous? Ne serons-nous pas
d'autant plus coupables devant Dieu par le fait de notre
incapacité morale, si difficile à vaincre? Comment la victoire du
Christ sur le péché peut-elle donc nous procurer la sainteté?
Cette objection serait fondée, si Christ, après nous avoir
donné cet exemple dans sa mort, n'était pas ressuscité
(1 Cor. XV, 17), s'il ne s'était pas élevé dans la gloire du
Père, s'il ne pouvait pas nous communiquer quelque chose
de sa vie divine par la vertu de son Saint-Esprit, lequel sans
doute ne nous transforme pas comme par enchantement,
mais par une action lente et sujette à des défaillances de

notre part. Ce n'est donc pas seulement par son exemple,
mais aussi par la communication de savie divine, que Christ
agit sur nos âmes pour les sanctifier. Et c'est bien en
considération de ce fait que saint Paul a pu écrire (Rom. V, 25);
« Il est ressuscité pour notre justification. » Car cette
justification n'est autre chose que notre sanctification
intellectuellement anticipée, d'avance garantie à Dieu avant d'être
pleinement réalisée en nous. Si Hegel a pu dire : & Le moyen-
terme entre l'être et le non-être, c'est le devenir, » nous
pouvons dire aussi : Le moyen-terme entre la dette d'un insolvable

et le paiement, c'est la garantie d'un solvable. De même,
la garantie de notre sanctification complète, offerte à Dieu

par Christ, suffit à notre justification d'à présent. Aussi samt
Paul a-t-il pu dire (Rom. V, 10) : « Si nous sommes réconciliés

avec Dieu par la mort de Christ, à plus forte raison
serons-nous sauvés par sa vie. » C'est dire: Si la possibilité
qu'il y a pour nous d'être sanctifiés en Christ, déjà nous



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 57

justifie devant Dieu, à plus forte raison la réalisation de cette

possibilité achèvera-t-elle de nous rendre agréables à Dieu,
quand sa vie sera devenue la nôtre.

§ 40. La vie de Christ glorifié, garantissant à Dieu le
parachèvement futur de notre sanctification, est donc la base

de notre réconciliation avec Dieu ; son intercession nous

procure le pardon de nos péchés actuels, et avec ce pardon
notre adoption malgré ces péchés. Car en tous cas ce serait
amoindrir la notion de la justification du croyant, que de la
réduire aux proportions d'une amnistie ou d'une non-imputation

de la coulpe. Elle est bien plutôt une confiance
nouvelle accordée par Dieu au pécheur repentant et se donnant
à Christ pour être sanctifié par lui. C'est un crédit moral
qui nous est donné de la part du Père céleste, comme à ses

« enfants saints et bien-aimés » (Col. III, 12). Nous ne
passons plus désormais pour être des pécheurs incorrigibles,
mais pour être des saints en formation. Un père pardonne
facilement à son enfant coupable, s'il a la certitude que le
pardon et la confiance nouvellement accordée le rendront
meilleur. Pourquoi Dieu n'agirait-il pas de même avec nous
(Ps. CHI, 13) sans avoir besoin pour cela d'une expiation
par substitution? Notre péché, dans ce cas, devient une quantité

négligeable, par conséquent quelque chose de non
imputé (2 Cor. V, 19), parce qu'un autre fait, celui de notre
renouvellement spirituel en Christ, a plus d'importance pour
l'estimation divine. Le nouveau fait couvre (Kopher) l'ancien.
Nous sommes donc mis au bénéfice de l'indulgence divine,
comme le figuier stérile de la parabole (Luc XIII, 8), que le

vigneron s'engage à rendre fertile.
§ 4L. Toutefois un pardon ainsi motivé, une intercession

du Christ basée sur sa victoire acquise au prix de son sang-,

ne permettent pas qu'on en abuse légèrement. Ce pardon ne

serait qu'un sursis du jugement, si le renouvellement spirituel,

par notre faute, ne se réalisait pas. Dans ce- cas la
menace prononcée par le maître, de la vigne contre le figuier,
récalcitrant aux avances du vigneron, menace contenue dans

ces paroles: « Sinon, tu le couperas, » finirait par entrer en



58 FRÉD. ECKLIN

vigueur. Ce pardon saintement acquis doit être saintement
respecté; car tant que dure cette vie, il est toujours
révocable. C'est pourquoi l'apôtre dit aux justifiés par la foi (2 Cor.

VII, 1) : « Achevons notre sanctification dans la crainte de

Dieu. » Il est donc évident qu'avec une pareille théorie de la
propitiation, l'obligation morale ne perd rien de sa stricte
sévérité. C'est une raison de plus pour croire qu'elle est

absolument conforme à l'esprit de la Bible.

| 42. Mais, nous objectera-t-on, pourquoi l'Eglise aurait-
elle mis près de dix-neuf siècles à comprendre enfin de cette
manière le mystère de la Rédemption? Et encore n'est-il
compris ainsi de nos jours que par quelques rares théologiens

et laïques Ne serait-ce pas une preuve que cette théorie,
malgré toutes ses apparences de biblicité, n'est en réalité
qu'un nouveau produit de la sagesse humaine, qui a su
combiner habilement certains passages isolés, pour en former un
système? A cela nous répondrons : Pourquoi l'Eglise a-t-elle
vécu quinze siècles avant d'enfanter péniblement la théorie
de la « satisfactio vicaria » dont elle était enceinte depuis
Anselme? Celle-là n'est autre chose qu'une fausse hypothèse
basée sur certains textes paradoxaux et mal interprétés, tan-
disque ce que nous proposons est un raisonnement
conforme aux grandes vérités bibliques de la grâce et de la justice

de Dieu, de la parfaite sainteté du Christ et de notre
besoin de régénération autant que de pardon, et ce raisonnement

juste s'appuie sur des textes d'une admirable clarté,
comme nous allons le prouver.

| 43. De pareils passages se trouvent dans l'Epître aux
Hébreux. Nous disons cela, non parce que le Christ y
est nommé (Héb. VII, 22) « le garant d'une meilleure alliance
que ne fut l'ancienne; » car c'est d'une garantie donnée à

nous, et non d'une garantie pour Dieu que parle l'auteur
sacré. Mais la manière dont cette épître nous met constamment
en face du Christ comme sanctificateur des fidèles et comme
leur intercesseur (mot que saint Paul emploie aussi, Rom. VIII,
34 et que saint Jean, lrc épitre II, 1 remplace par avocat)
auprès de Dieu, prouve bien que la base de la réconciliation



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 59

opérée par lui est le rétablissement de leur obéissance et non
une expiation de leur coulpe.

En outre nous y lisons, dispersées en trois passages (Héb.

II, 10; V, 9 et VII, 24), les paroles suivantes :

« Il convenait que Dieu, voulant conduire plusieurs fils à

la gloire, fît parvenir à la perfection par des souffrances l'auteur

de leur salut, celui qui sanctifie et ceux qui sont sanctifiés

étant issus du même [Père]. » Puis : « Bien qu'il fût fils
de Dieu, il a appris l'obéissance dans ce qu'il a souffert, et

après être parvenu à la perfection, il est devenu, pour tous
ceux qui lui obéissent, la cause d'un salut éternel, Dieu l'ayant
déclaré suprême sacrificateur éternel selon l'ordre de Melchi-
sédec. » « Possédant donc un sacerdoce immuable, il peut
sauver parfaitement ceux qui s'approchent de Dieu par lui,
étant toujours vivant pour intercéder en leur faveur. » Ces

trois passages forment un tout bien lié, quoique étant
dispersés dans divers chapitres ; c'est leur dispersion qui a fait
qu'on ne les a pas suffisamment appréciés au point d'en tirer
parti pour la formation d'une théorie, à la fois rationnelle
et biblique, de la propitiation.

| 44. Une autre particularité de l'épître aux Hébreux
consiste en ce qu'elle place la valeur propitiatoire du sacrifice
de Jésus-Christ dans sa sainteté personnelle, ou dans la
perfection de son obéissance, et nullement dans ses souffrances

comme telles, ou dans son sang versé en expiation. Ce n'est

pas son mérite qui nous sauve (ce mot ne se trouve pas
dans la Bible), c'est lui-même, Héb. I, 3, sa personne aussi

miséricordieuse que puissante en intercession. Dans cette

propitiation, il ne s'agit donc pas d'un échange de valeurs,
Christ donnant son sang et Dieu donnant son pardon. Mais

il s'agit de la valeur personnelle du Christ, de sa justice
communicative qui contrebalance notre non-valeur, notre injustice.

C'est lui-même, étant « le juste » par excellence, qui
« est notre propitiation » selon 1 Jean II, 1, 2; nous sommes

justifiés dans le nom du seigneur Jésus (1 Cor. VI, 11); il en

« justifie plusieurs en se faisant connaître à eux » (par sa

sagesse, trad. Segond) Es. LUI, 11 ; c'est ce qu'indique le pro-



60 FRÉD. ECKLIN

phète Jérémie XXIII, 6, en le nommant: « l'Eternel notre
justice. » Cette tournure personnelle donnée au fait de la
propitiation, l'auteur de l'épître aux Hébreux la légitime
(X, 4-17), en citant Ps. XL, 7 : « Tu ne veux ni sacrifice, ni
offrande, mais tu m'as formé un corps, ô Dieu, pour faire
ta volonté; » c'est dans cette volonté que nous sommes
« sanctifiés, une fois pour toutes, par l'offrande du corps de

Christ. » Il cite aussi JérémieXXXI, 31 où le prophète caractérise

la Nouvelle Alliance par cette double grâce, le renouvellement

des cœurs et le pardon des péchés, l'une exigeant
l'autre (Héb. VIII, 8). Ces particularités de cette épître sont
très dignes d'être remarquées ; l'Eglise, dans la formation de

son dogme de la rédemption, les a, ce nous semble, trop
négligées. Pourquoi? parce que les passages, cités par nous,
ne ressortent pas assez du milieu de tant d'autres argumentations

et exhortations, dont se compose cette épître ; puis
aussi parce que dans d'autres passages l'auteur, s'accomodant
davantage à certains textes de l'Ancien Testament (IX, 15-26),
semble mettre surtout en relief le fait extérieur du sang versé

pour la propitiation, qui pourtant n'en est que le symbole.
Mais pour quiconque réfléchit, il est évident que ce n'est

pas quelque chose d'impersonnel qui peut nous sauver de la

condamnation, comme le serait une expiation équivalente ou
un mérite suffisant. S'il en était ainsi, l'Eglise catholique
aurait raison, en pourvoyant au renouvellement journalier du
sacrifice expiatoire de Christ par la messe et à la multiplication

de son mérite par celui des Saints. Mais il s'agit de

quelque chose d'absolument personnel, du renouvellement de

nos cœurs par l'action la plus personnelle du Christ sur nous.
(Jean XVII, 19, comp. Héb. X, 14.)

§ 45. Certainement l'Eglise du moyen-âge n'avait pas
absolument tort de nommer l'œuvre rédemptrice de Christ une
« satisfactio vicaria ; » car certainement le rétablissement de

l'obéissance est la satisfaction que Dieu demande. Mais

l'Eglise a compris ce mot dans le sens de « satispassio expia-
toria. » Et quand on prend le terme « vicaria » dans le sens
de « solidairement valable, » rien n'est plus juste que cela ;



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 61

mais elle l'a pris dans le sens de « par substitution, » et c'est

ce qui est radicalement faux. L'Eglise avait encore raison en

supposant que, dans l'œuvre rédemptrice du Christ, il y a un
accord parfait entre la justice de Dieu et son amour. Cela est

parfaitement vrai dans ce sens que la justice de Dieu exige
impérieusement le rétablissement de l'obéissance comme
première condition de toute paix durable, et que l'amour de

Dieu n'est nulle part plus grand que dans le don de son fils
pour ce but et dans ce que le Christ s'est livré comme rançon
pour nos âmes. Mais cet accord parfait entre l'amour et la
justice de Dieu ne consiste pas dans un échange mutuel de

leurs objets, ce qui serait une impossibilité morale attribuée
à Dieu, mais dans ce que la justice parvient à triompher du
péché par la surabondance de la grâce divine (Rom. V, 20).
Ne nous lassons donc pas de prêcher Christ crucifié, scandale

et folie pour le monde, mais puissance et sagesse de

Dieu (1 Cor. I, 23, 24) pour le salut de ceux qui croient et se

laissent ainsi sanctifier.

IV

La théorie expiatoire et la théorie réparatoire de la Rédemption,

jugées l'une et l'autre au point de vue des besoins

d'une piété vivante et du ministère pastoral.

| 46. Après ces explications exégétiques et théoriques,
ayant pour but d'établir la nécessité et la possibilité d'une
révision de la doctrine traditionnelle de la Rédemption, il
nous reste encore à envisager le problème au point de vue du
christianisme pratique et des devoirs du ministère pastoral.
Gar nous avons la conviction que, si une doctrine théologique

quelconque n'est pas favorable au développement normal

de la vie spirituelle, elle est fausse ou du moins entachée
d'erreur. Si, par contre, elle répond aux besoins intimes
d'une piété vivante, on est avec elle « dans le vrai » et elle
se recommande à toute conscience honnête par ses fruits, par
la paix qu'elle procure à l'âme et par la sanctification croissante

qu'elle produit. Quant aux besoins d'une piété vivante,



62 FRÉD. ECKLIN

il y en a toujours essentiellement deux, savoir celui d'un
pardon divin bien assuré et celui d'une sanctification réelle

par le Saint-Esprit. La conscience, une fois qu'elle est réveillée,

demande impérieusement à être consolée par l'Evangile
de la grâce. Mais l'âme humaine n'est entièrement satisfaite

que lorsqu'elle se sent délivrée non seulement de la coulpe,
mais aussi de la puissance du mal ; il lui faut la santé
spirituelle qui est la sainteté parfaite.

§ 47. Or celle-ci ne pouvant être obtenue que par une
communication de vie divine par le Saint-Esprit (Actes II, 38)
et le Saint-Esprit exigeant notre coopération personnelle pour
produire en nous la sainteté (Phil. II, 12-13), la parole du
salut doit toujours combiner, avec l'offre du pardon pour le

pécheur repentant, une sérieuse exhortation à la sanctification.

C'est ce que nous pouvons constater dans tous les écrits
apostoliques, dans ceux de saint Pierre et de saint Jean aussi
bien que dans ceux de saint Paul, par exemple dans l'épître
aux Romains, où la doctrine de la justification par la foi est

suivie (chap. XII et suiv.) d'une exhortation assez détaillée à

la sanctification de la vie. De même dans nos prédications,
ces deux éléments doivent être combinés de manière à ce que
l'offre du pardon, y compris la promesse de vie éternelle,
n'affaiblisse en rien le sérieux de l'exhortation morale et que
cette dernière non plus n'éclipse pas trop ce qu'il y a de
consolant dans l'Evangile de la grâce. En tout cas notre prédication

sera d'autant plus fructueuse qu'elle saura mieux
« dispenser droitement » ou judicieusement (op$tytop.Eïv, 2 Tim.
II, 15) « la parole de la vérité » dans ce double sens.

§ 48. Or nous faisons à la doctrine orthodoxe de la Rédemption

(y compris celle de la justification) le reproche d'affaiblir

d'avance, par la seule logique de son argumentation, le
sérieux de l'exhortation morale contenue dans l'Evangile et
de nuire ainsi sans le vouloir au développement normal de

la vie spirituelle. Ce reproche est grave, nous le sentons
bien ; mais nous croyons avoir de bonnes raisons pour le

faire, sans doute avec de justes ménagements. Qu'on nous

comprenne bien ; nous n'accusons personne d'affaiblir arbi-



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 63

trairement l'inviolabilité de la loi morale, en faisant la part
trop large à la grâce qui pardonne. Mais la théorie orthodoxe
sur la genèse du pardon conduit forcément à ce résultat,
voici comment : Cette théorie a le tort de ne voir dans la mort
de Christ à peu près que le moyen employé par la sagesse et

la miséricorde de Dieu, pour rendre moralement possible le

pardon des péchés. Il peut sembler, d'après elle, que ce pardon

est tout le salut ; qu'une fois cette expiation accomplie

pour nous, nous sommes en règle avec la justice de Dieu,
qu'elle n'a plus rien à exiger de nous. Ira placata est. Après
cela il ne s'agit plus que de croire à ces choses pour être
justifié, et par conséquent pour être sauvé. Cette conception de

la manière dont se fait notre propitiation et notre justification

est trop commode pour être vraie (Luc XIII, 8), elle
favorise un certain quiétisme. Il semble qu'on est chrétien

parce qu'« on a la paix, » comme disaient certains prédicateurs

du Réveil ; et cela doit suffire pour le temps et pour
l'éternité. Quant à la nécessité de la sanctification et des

bonnes œuvres, on la soutiendra aussi, même avec une
grande énergie ; mais cela ne ressort pas des prémisses de

cet « ordo salutis ; » c'est par une heureuse inconséquence,
en obéissant aux injonctions de la parole de Dieu et aux
appels de la conscience, qu'on joindra à l'assurance du pardon

ainsi acquise l'exigence de s'appliquer à la sainteté.
§ 49. Mais ce n'est pas tout ; il y a un autre point de la

théorie orthodoxe par lequel elle est directement opposée à

cette exigence de la loi morale ; c'est la substitution du Christ,
à notre place. D'après ce principe absolument faux, il peut
paraître que tout effort personnel, pour accomplir la volonté
de Dieu, est non seulement superflu, Christ ayant accompli
tout pour tous, mais qu'il est même nuisible, comme étant

un reste de « propre justice » en nous. Quelqu'un pourrait
se dire (et on l'a dit : N'est-il pas téméraire de vouloir devenir

soi-même un saint, quand pourtant Christ seul est notre
justice devant Dieu, en se substituant à nous. Ses mérites ne

sont-ils pas toute notre justice? Cela ne suffit-il pas?
§ 50. A l'ouïe d'un reproche ainsi formulé de secret anti-



64 FRÉD. ECKLIN

nomisme, on pourrait être tenté de nous accuser de calomnie
ou du moins d'exagération. Mais l'histoire intérieure du
protestantisme depuis les temps de la Réformation est là pour
prouver ce qu'il y a de fondé dans nos assertions. N'est-il pas
étonnant qu'un des zélateurs du luthéranisme orthodoxe^
Nie. Amsdorf (1559), ait pu soutenir que les bonnes œuvres
sont nuisibles au salut, proposition scandaleuse que Luther
a condamnée. Comment peut-on s'expliquer, dans la suite,
cette âpre lutte de Torthodoxisme strict contre un homme
comme Jean Arnd (vers 1600), l'auteur d'un livre sur le

« vrai christianisme, » terme par lequel il désignait le
christianisme de la sanctification Pourquoi au dix-septième siècle
cette longue animosité du parti orthodoxe contre le piétisme
qui, dans ses représentants les plus autorisés et les plus
nobles, et abstraction faite de certaines étroitesses plus ou
moins accessoires, n'a été qu'une bienfaisante réaction contre
le dogmatisme stérile de ces temps, une revendication des

droits d'un christianisme plus vivant et plus biblique, de

celui de la régénération morale et de la sanctification personnelle?

Sans doute le tort de ces réformateurs après la
Réforme a été de n'avoir pas osé toucher au dogme, pour le
renouveler lui aussi.

§ 51. Cette résistance opiniâtre dans les milieux orthodoxes
contre l'action morale intense du christianisme s'explique, en

partie du moins, par le fait que la dureté naturelle du cœur
humain avait alors un secret appui dans la doctrine de la
substitution. C'était un héritage inconscient du catholicisme^
ce dernier favorisant la tendance naturelle à l'homme de se

décharger de ses devoirs et de ses responsabilités sur autrui.
D'abord sur les prêtres qui se chargent de la vie religieuse,
dans le sens catholique, pour les laïques ; puis sur les saints,
qui sont censés gagner le ciel par leurs mérites surabondants

pour ceux qui les invoquent ; enfin sur le pape dont la
conscience se substitue à celle de tous les fidèles, pour décider

ce qui est permis et ce qui est défendu et qui administre
le trésor des indulgences, destiné à combler toutes les lacunes
de la sainteté individuelle. La substitution en matière reli-



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 65

gieuse semblait donc très naturelle et très légitime à ces

masses à peine sorties du catholicisme et même aussi à leurs
conducteurs spirituels. La Réformation avait sans doute mis
fin au commerce des indulgences, aux messes pour les

morts, aux mérites des saints. Mais n'était-il pas très
commode de se fier maintenant avec une égale quiétude aux
mérites du Christ, comme jadis on s'était fié aux pratiques
du clergé ou à l'intercession des saints? Cette nouvelle forme
de doctrine, celle de la justice par substitution de l'obéissance

du Christ à la nôtre, doctrine qui n'est autre chose

qu'un reste de mauvais levain du moyen âge, n'était pas
aussi innocente ni aussi biblique qu'elle en a l'air. Aussi,
on le comprend & unde illae irae » contre le piétisme.

§ 52. Mais poursuivons notre enquête relative à l'histoire
intérieure du protestantisme et à son attitude vis-à-vis de

l'obligation morale. Les piétistes, avons-nous dit, n'avaient

pas eu le courage de toucher à l'arche sainte du dogme
orthodoxe. Après eux, la réaction du rationalisme contre
toute la tradition dogmatique n'a été que d'autant plus
violente. A qui la faute? Certes, elle n'a pas été seulement du
côté de ces novateurs révolutionnaires. Peut-on leur faire un
reproche de ne s'être pas contentés d'une justice purement
imputée par substitution Sans doute, ils ont, par leurs
sermons de morale, réintronisé « la propre justice. » Us en

sont même venus, avec leur moralisme à outrance, à mettre
sérieusement en doute la possibilité morale du pardon des

péchés; c'était l'extrême opposé au doute de certains
ultraorthodoxes relativement à la nécessité des bonnes œuvres.
Mais pourtant, dans ce grand égarement des esprits se

manifestait aussi un besoin très légitime, celui de mettre la
religion en accord parfait avec les exigences inéluctables de la

loi morale (Kant). Or c'était précisément ce que l'orthodoxie
avait négligé dans l'élaboration de sa malheureuse théorie
de la Rédemption. Quant à faire eux-mêmes une revision de

cette théorie, les rationalistes en étaient incapables à cause
de leur mépris de l'autorité des Saintes-Ecritures et de la
tradition ecclésiastique.

THÉOL. ET PHIL. 1901 5



66 FRÉD. ECKLIN

§ 52. Qui fera cette revision? C'est à l'orthodoxie à la faire,
puisque de nos jours elle s'est réconciliée avec le piétisme en

ce sens qu'elle comprend la légitimité parfaite d'un christianisme

de sanctification, sans pourtant lâcher ce qu'il y a de

consolant et de vrai dans sa doctrine de la justification.
Peut-on éviter cette revision, en prêchant tantôt la justification,

tantôt la sanctification, unissant l'une à l'autre par
simple juxtaposition et laissant à chaque auditeur le choix
entre la doctrine de la grâce gratuite et celle de l'obligation
morale sérieusement maintenue Ou bien reliera-t-on l'une
à l'autre en mettant avec saint Jacques l'accent sur la nécessité

d'une foi vivante et en montrant que la foi justifiante, si
elle est véritable, produit d'elle-même, par une nécessité

quasi naturelle (c'était l'idée de Luther) tous les fruits de la

sanctification, sans que l'homme y mette encore du sien?
Tout cela produira sur des auditeurs attentifs l'effet d'heureuses

inconséquences, quelquefois cachées plus ou moins
sous une habile dialectique du prédicateur. Car le fait est

qu'on réintroduit ainsi l'obligation morale par une porte de

derrière, après l'avoir chassée par la porte de devant, puis-
qu'en prêchant une théorie de justification basée sur la
substitution de lajustice de Christ à la nôtre, on aura d'avance

annihilé, du moins en théorie, la nécessité de notre
sanctification personnelle.

§ 54. Le seul remède efficace pour mettre un terme à cette
troublante concurrence que se font la doctrine du pardon et

celle de l'obligation morale du vrai croyant, c'est de les relier
l'une à l'autre par un lien organique. Or cela n'est possible
qu'avec la théorie réparatoire de la Rédemption. Pour que la
réalité du pardon ne nuise pas à la réalité de l'obligation
morale, ou vice versa, il faut que la genèse du pardon
contienne d'avance l'obligation morale pour le croyant, en sorte

qu'il soit évident que l'on ne peut pas avoir part au premier
sans s'astreindre d'avance à la seconde. C'est le cas, quand
on dit que notre justification est basée sur la garantie de

notre sanctification parfaite, garantie offerte par Christ à

Dieu. Dans cette théorie, rien n'affaiblit l'obligation morale,



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 67

tout la confirme et la renforce. Avec elle nous devons tout à

l'intercession du Christ, qui nous sanctifie; mais cette
intercession n'est pas illimitée, elle dépend aussi de notre obéissance

aux appels de son Esprit. Donc l'assurance du salut est

conditionnelle ; ce qui fait que nous avons, pour nous laisser
sanctifier, un double motif, celui de la reconnaissance et

celui de la crainte (Rom. XI, 22).

§ 55. Mais, nous objectera-t-on, c'est précisément le plus
grand défaut de cette théorie, qu'avec elle l'assurance du
pardon est basée, en partie du moins, sur notre obéissance,
et qu'ainsi l'Evangile de grâce est affaibli, n'offrant plus au
pécheur des consolations aussi péremptoires qu'avec la
théorie expiatoire. Il faut absolument, dit-on, que pour
apaiser le remords, le pécheur puisse faire complètement
abstraction de lui-même, pour ne regarder qu'à Christ
immolé pour nous. Ceux qui parlent ainsi, oublient que
l'Ecriture nous tient un tout autre langage (1 Jean III, 8 et

suiv.). « Que personne ne vous séduise : Celui qui pratique
lajustice, est juste, comme lui est juste,» etc. Sans doute

d'après Rom. IV, 5 « la foi justifie même les impies, » c'est-à-
dire des ci-devant impies. Mais cette foi justifiante n'est

pourtant pas une aveugle confiance dans les mérites d'un
Christ aveugle; elle est une confiance d'autant mieux motivée
dans son intercession, que le pécheur se repent plus sincèrement

de son iniquité précédente et se consacre plus
véritablement au service de Dieu. En tout cas, une paix durable
ne peut jamais être basée sur un raisonnement intellectuel
quelconque, fût-ce même le plus orthodoxe, ni sur un fait
purement extérieur, fût-ce même l'obéissance parfaite du
Sauveur. Elle doit être motivée moralement et se baser sur le

témoignage du Saint-Esprit dans l'âme contrite et régénérée.
Une religion qui assurerait le salut même à des pécheurs
endurcis, prouverait par là sa fausseté. Et d'ailleurs, l'expérience

prouve que les apaisements du remords qu'on obtient

par des raisonnements purement substitutionnistes, ne tiennent

pas contre les frayeurs de la conscience réveillée en

face de la mort.



68 FRÉD. ECKLIN

§ 56. Pour nous, l'admissibilité du mobile de la crainte,
pour engager les fidèles à la sanctification, est une preuve de

la justesse de la théorie réparatoire de la Bédemption. Car
la grâce n'agissant pas d'une manière irrésistible, la crainte
de s'en rendre indigne est conforme aux besoins de nos âmes.

Aussi l'Ecriture la recommande-t-elle aux fidèles en maints
passages (Philip. II, 12; 1 Pierre I, 17; 1 Cor. VII, 1, etc.),
comme sauvegarde de leur faiblesse actuelle, et pour aussi

longtemps que leur cœur n'est pas encore entièrement
pénétré du sentiment de l'amour pour Dieu (1 Jean IV, 18).
Même saint Paul estimait qu'il avait besoin de ce stimulant
ou de ce frein clans les tentations (2 Cor. V, 11 ; 1 Cor. IX,
27). A plus forte raison ceux qui sont moins avancés que luit
Il ne faut pas laisser s'endormir dans une fausse sécurité
certains pécheurs que le Saint-Esprit voudrait réveiller par
un doute salutaire quant à leur salut (Jude, 23). Selon nous,
c'est priver l'Evangile d'une partie notable de son efficacité,
que d'exclure systématiquement tout mobile de crainte pour
ne laisser agir que celui de la reconnaissance. Comparez le

catéchisme de Heidelberg, qui résume tout son enseignement
sur la nécessité de la sanctification (ou, comme il s'exprime;
sur celle «des bonnes œuvres») sous le titre: De la
reconnaissance. Sans doute les fidèles qui sont capables de

répondre à l'amour par l'amour, au dévouement du Christ

par une consécration de tout leur être au service de Dieu
(comme Zinzendorf), n'ont guère besoin d'autre stimulant
que du souvenir de ce qu'ils doivent au Sauveur de leurs
âmes (Bom. XII, 1). Mais forment-ils la pluralité de nos
paroissiens?

§ 57. N'affaiblissons donc pas la parole de ia croix, en la
réduisant à une proclamation d'amnistie générale. Ne faut-il
pas à plusieurs pécheurs impénitents le mobile de ia crainte

pour être réveillés de leur engourdissement? Et n'y a-t-il pas
dans le fait de la croix de Christ comme une secrète menace
de jugement contre ces endurcis, menace contenue dans
cette parole du Christ (Luc XXIII, 31): « Si l'on fait ces

choses au bois vert, qu'arrivera-t-il au bois sec » Or il nous



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 69

semble qu'il est près qu'impossible de faire comprendre au
monde la portée de cette menace, si l'on lui parle toujours
d'un Christ expiateur, au lieu de lui parler d'un Christ
vainqueur du mal, qui veut faire de nous aussi des vainqueurs.
Il nous semble que c'est efféminer le christianisme que
d'en bannir la crainte de Dieu pour ne laisser subsister que
l'amour, et que c'est le dénaturer quand on affirme que, par
le sacrifice de la croix, Dieu a trouvé moyen de faire retomber

toutes ses sévérités sur le Fils innocent, afin de pouvoir
nous réserver uniquement son pardon et ses tendresses. C'est

assez dire pourquoi nous répudions la théorie orthodoxe de

la Bédemption comme insuffisante pour éclairer et pour sanctifier

les âmes. Elle console, c'est vrai, mais en même temps
elle endort et ne fortifie pas assez pour la lutte contre le

mal, du moins pas de nos jours. Car si, malgré cette insuffisance,

elle a déjà rendu de grands services dans les siècles

précédents, et en rend encore dans certains milieux où une
foi naïve, quant aux traditions orthodoxes, prédomine encore,
elle est devenue de plus en plus impropre à être utilisée

pour l'évangélisation des masses là où celles-ci, par leur
culture intellectuelle, sont devenues capables d'en faire une
critique malheureusement trop fondée. En disant ces choses,
nous parlons d'expériences faites.

§ 58. Ceci nous amène à parler encore, en finissant, du
côté intellectuel de notre entreprise revisionniste. On nous a
dit souvent qu'elle ne pourra jamais être agréée par le

peuple, c'est-à-dire par la masse de nos paroissiens, notre
théorie réparatoire étant trop difficile à faire comprendre
aux intelligences d'une portée moyenne et au-dessous. Les

expériences que nous avons faites avec un certain nombre
de catéchumènes à instruire, nous ont prouvé le contraire.
« Que la paix de Dieu s'obtienne par une lutte victorieuse
contre le péché, et que Christ soit le grand vainqueur, par qui
nous pouvons devenir vainqueurs à notre tour, et qu'ainsi
Dieu nous reçoive en grâce comme étant des saints en formation,

si nous nous donnons à Christ, » voilà des vérités que
des enfants finissent par comprendre très bien. Pourquoi



70 FRÉD. ECKLIN

pas aussi des adultes? Non, le principal obstacle qui s'oppose

à ce que cette révision soit une chose populaire, c'est

qu'on n'en sent pas le besoin. C'est d'abord l'indifférence du
monde en général, indifférence relative à toute théorie
quelconque de la Bédemption, qu'elle soit expiatoire ou réparatoire,

peu importe. Ensuite c'est aussi le fait que beaucoup
de fidèles, et des meilleurs, n'en ont réellement pas besoin
en ce sens, que tout en admettant en gros la théorie orthodoxe

comme étant, selon eux, la vérité biblique incontestable,

ils n'en retiennent que ce qui est bon et laissent de

côté ce qui pourrait leur être nuisible. C'est-à-dire qu'ils
comprennent très bien que c'est leur devoir le plus sacré
de répondre au grand amour du Sauveur de leurs âmes par
la consécration de leur vie à son service; mais quant au
levain substitutionniste que cette théorie contient, ils n'en

tirent, par une heureuse inconséquence, aucun mauvais parti.
Cela revient au fond à ceci, qu'avec la théorie orthodoxe, la

Rédemption leur paraît un mystère doublement insondable,
sur lequel ils ne se permettent pas de raisonner, ni en bien,
ni en mal. Et les passages bibliques à tournure paradoxale
les confirment dans cette opinion. Ces passages, qui leur parlent

« du sang et des plaies » du Sauveur comme étant notre
guérison, non seulement ne les offusquent nullement, mais
au contraire, ils s'en délectent. Telle est par exemple la piété
essentiellement laïque, c'est-à-dire nullement théologique, de

la plupart des frères Moraves, formés, comme ils le sont, à

l'école de Zinzendorf et de ses pieux cantiques. C'est, selon

nous, un point de vue parfaitement légitime dans de

certaines limites.
§ 59. Mais nous n'avons pas à faire seulement à ces âmes

d'une piété plus mystique qu'intellectuelle. Voyons plutôt ce

qui se passe chez beaucoup de jeunes gens instruits (et nous
ne pouvons que répéter ici ce que nous avons écrit déjà en
1893 dans un article de la Revue de théologie et de philosophie,

p. 519): « Quand il s'opère, chez des chrétiens élevés
dans la foi au dogme traditionnel, un réveil intellectuel (et
ce réveil est pour ainsi dire inévitable à un certain âge et



UNE REVISION DE LA DOCTRINE DE LA RÉDEMPTION 71

chez certaines individualités), ils s'achoppent aux
incongruités, ou disons plutôt, aux impossibilités morales de la

théorie qu'on leur a inculquée dans leur enfance, et cela peut
les conduire au doute en général. A qui la faute? En
première ligne à ceux qui par leur manière inintelligente
d'interpréter les Ecritures et par leur manque d'égard pour la
sainte justice de Dieu, ont blessé, sans le vouloir, le sens

moral de leurs jeunes catéchumènes. C'est un tort qu'on fait
à des âmes avides de connaître Dieu et son Christ selon la

vérité, que de leur imposer l'obligation de croire que l'Evangile

s'identifie en quelque sorte avec cette fausse théorie de

propitiation, théorie qui depuis les temps où elle a été prê-
chée du haut des chaires chrétiennes, a soulevé tant de

contradictions émanant d'hommes aussi respectables par leur
piété que par leur connaissance des Ecritures. Le tort devient
d'autant plus grand, qu'on insiste davantage sur la nécessité
de cette croyance pour obtenir le salut. Qui sait, si parmi les

milliers et milliers d'hommes, qui pourtant ne sont pas tous
des incrédules, mais qui se tiennent systématiquement
éloignés de la Table Sainte, il n'y en a pas beaucoup qui en sont

pour ainsi dire repoussés par des assertions aussi téméraires

que celle du dogme orthodoxe? Qui pourra jamais calculer
combien d'âmes disposées au doute, ont été plongées dans

un doute encore plus ténébreux par le mal qu'on leur a fait
dans leur jeunesse, en les instruisant dans ces doctrines
faussement orthodoxes? Que personne n'ait le triste courage
d'assumer sur lui de pareilles responsabilités! »

§ 60. Les temps sont sérieux. Il nous faut des armes
perfectionnées pour conquérir le monde à l'Evangile; et l'une de

ces armes est certainement une théorie de la Rédemption,
plus vraie, plus conforme aux besoins moraux du cœur
humain que ne l'est la théorie traditionnelle. Nous ne pouvons

pas vaincre l'incrédulité en imputant au Dieu de

l'Evangile les injustices que nous avons signalées. Nous ne

pouvons pas vaincre le catholicisme en conservant dans

notre enseignement un reste si fort de théologie monacale, ce

mauvais levain de piété substitutionniste qui est pour plu-



72 FRED. ECKLIN

sieurs un véritable soporifique. Pour que notre piété protestante

devienne plus mâle, plus propre à l'attaque et plus
victorieuse dans la lutte, il nous faut cesser de parler toujours
d'un Christ expiateur. Il faut avoir le courage d'aller au fond
des enseignements bibliques à cet égard et de présenter aux
intelligences et par là aux consciences de nos auditeurs le
véritable Christ de l'Evangile, le Christ vainqueur du mal,
mort pour nous sanctifier et nous rendre victorieux à notre
tour.

Neuchâtel, nov. et déc. 1900.


	Une révision de la doctrine de la rédemption

