
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Ad. Harnack. — L'essence du christianisme *.

Après avoir été suivies, l'hiver passé, par un auditoire régulier
de six à sept cents étudiants de toutes les Facultés, ces conférences
ont trouvé dès leur publication un accueil chaleureux bien au-delà
du public universitaire, et ont paru déjà en quatrième édition. Le
sujet et la personnalité de l'auteur les recommandaient déjà à

l'attention ; M. Harnack lui-même les désigne, nous disent les

éditeurs, comme donnant la quintessence de ses connaissances
religieuses, théologiques et historiques. Les lecteurs de l'Histoire des

dogmes se réjouiront les tout premiers de trouver dans ce petit
volume un vivant résumé de la pensée du grand historien. Ce

n'est pas cependant au public exclusivement théologique que
s'adressait ce cours ; une ordonnance nette et simple, un langage
limpide et, autant que possible, laïque, le rendent accessible à

tout lecteur cultivé et réfléchi. C'est de ce point de vue aussi qu'il
faut juger la récente publication; l'auteur s'est interdit d'entrer
dans des discussions et développements par trop théologiques;
l'eût-il voulu que le temps ne le lui eût pas permis.

Il s'agissait de présenter en seize heures l'essence du christianisme

: entreprise périlleuse, mais c'est précisément ce qui fait la
valeur de cet ouvrage. « Il n'est pas inutile d'embrasser une fois
du regard les traits principaux, les points élevés du relief, et de

considérer la matière énorme en une concentration qui rejette à

Das Wesen des Christentums, sechzehn Vorlesungen vor Studierenden aller

Facultäten im Wintersemester 1899-1900 an der Universität Berlin gehalten, von

Adolf Harnack. — Leipzig, J.-C. Hinrichs'sche Buchhandlung, 190 pag.



568 BULLETIN

l'arrière-plan tout ce qui est secondaire. » Dans un tel sommaire,
il sera facile probablement de découvrir des lacunes, mais il
serait injuste de s'y arrêter trop; bien plus, le centre même autour
duquel M. Harnack groupe ses matériaux et la méthode de son

groupement peuvent être indéfiniment discutés, au nom des
différentes écoles théologiques. Mais on en sera détourné par le ton
intentionnellement modéré qui règne dans toutes les pages de

cette étude, écartant partout la polémique et la critique destructrice,

pour rechercher ce qui édifie et ce qui convainc. Ce sont ses

expériences les plus précieuses que le maître livre ici au public,
sans abandonner, il est vrai, la réserve scientifique, et pourtant
avec une chaleur d'expression et une conviction vraiment bienfaisantes.

Dans sa préface, il nous dit lui-même : « Le christianisme
évangélique consiste en une foule de tendances et de communions
ecclésiastiques. Mais celles-ci, pour peu qu'elles réfléchissent
sérieusement à ce qui leur a été donné, à ce qui fait leur vie,
doivent sentir qu'elles sont profondément unies. Puisse-t-il être
donné à cet exposé de fortifier la conscience de cette unité
spirituelle. Ce qu'elle veut servir, c'est la science et la paix, et non
la dispute »

Qu'est-ce que le christianisme? On le pressent, c'est en historien

que M. Harnack va répondre à cette question. Il se défend
dès l'abord de vouloir faire de l'apologétique, et il est vrai qu'il
repousse toute spéculation sur la philosophie de la religion, son
essence et sa nécessité. Mais il va sans dire que par sa nature
même une entreprise de ce genre est une apologie ; elle l'est par
l'accent convaincu qui la pénètre, et le but définitif ressort nettement

de bien des pages qui proclament l'absolue supériorité de la

religion chrétienne; ainsi, page 41, « on voit... que l'Evangile n'est

pas simplement une religion positive comme les autres, qu'il n'a
rien de statutaire et de particulariste, que c'est donc la Religion
même. Il peut régner en tous et il n'est enfermé dans aucun
élément terrestre de façon à en être solidaire. » Et plus loin, page 82 :

« C'est ici le message le plus profond et le plus large, qui saisit
l'homme à sa racine et, dans le cadre du peuple juif, s'adresse à

toute l'humanité : le message de Dieu le Père. Il n'est pas caduc,
son contenu véritable se dépouille facilement de l'enveloppe nécessaire

des formes historiques. Il n'a pas vieilli, mais triomphe
aujourd'hui encore, fort et vivant, dominant tout le passé. Et celui
qui l'a proclamé n'a encore cédé sa place à personne et donne tou-



THÉOLOGIE 569

jours à la vie des hommes son sens et son but, — lui, le Fils de

Dieu. »

Où irons-nous puiser l'essence du christianisme? Avant tout,
évidemment, dans la personne de Jésus-Christ et dans son Evangile.

Mais avec raison M. Harnack ne s'en tient pas là. Toute
personnalité puissante révèle une partie de sa valeur en ceux sur
lesquels elle a agi. Nous trouverons ce reflet de l'action du fondateur
dans l'étude de la première génération de disciples. L'historien va
plus loin encore et fait suivre cet exposé d'un bref examen de

l'histoire du christianisme. Car, dit-il, il ne s'agit pas d'une
doctrine, mais d'une vie; et Christ lui-même était convaincu que cette

religion produirait dans l'avenir de plus grandes choses encore

qu'au temps de la fondation. « Pour connaître à fond une plante,
nous devons considérer non seulement sa racine et son tronc, mais
aussi son écorce, ses branches, ses fleurs,... » et ses fruits,
ajouterons-nous.

Il en résulte tout naturellement deux parties d'égale dimension,
dont la première étudie l'Evangile lui-même et la seconde son
action dans l'histoire. Cette dernière rentrait davantage dans
l'enseignement habituel du professeur; la première n'en est que plus
digne d'attirer l'attention, d'autant que le sujet en est plus palpitant.

Il ne peut être question pour nous d'en donner un compte
rendu complet : comment résumer ce qui veut déjà être une
essence? Bornons-nous à suivre les grandes lignes et à relever
quelques traits ici et là.

Avant d'aborder la prédication de Jésus, quelques questions
préliminaires. Les sources? ce seront presque exclusivement les

synoptiques. On verra plus loin l'importance qu'a ce fait pour le

jugement final de M. Harnack. Puis la question du surnaturel,
que l'auteur aborde avec beaucoup de prudence et un peu
d'obscurité; il n'oppose pas au miracle une négation philosophique,
mais après quelques restrictions historiques concernant la crédulité

des contemporains et la notion du miraculeux, il fait des
concessions qui semblent laisser place à bien des faits évangéliques
déconcertants pour le sens commun. « Nous avons la conviction
inébranlable que ce qui arrive dans le temps et l'espace est soumis
aux lois universelles du mouvement, qu'il n'y a donc pas de
miracles dans ce sens (rupture de l'enchaînement naturel). Mais nous
reconnaissons aussi que l'homme religieux est certain qu'il n'est

pas enfermé dans un cours naturel aveugle et brutal, que ce cours



570 BULLETIN

naturel sert à des buts supérieurs, qu'enfin l'on peut aller à sa
rencontre (ihm begegnen) par une force intérieure et divine, de

façon que tout serve au plus grand bien. Cette expérience sera
toujours conçue comme un miracle dans les événements particuliers.

Elle est inséparable de toute religion supérieure.... Et comme
nous vivons tous en première ligne non dans des concepts, mais
dans des intuitions et dans une langue imagée, comment éviter de

concevoir le divin et ce qui conduit à la liberté comme une force
puissante qui intervient dans l'enchaînement naturel, le brise ou
le suspend? » Cependant, ce qui lui importe surtout est de montrer

aux lecteurs la place secondaire du miraculeux dans la foi
chrétienne.

Nous arrivons à la personne de Jésus, introduite par un
portrait sympathique du Précurseur. Et immédiatement nous abordons

la prédication de Christ; et nous savons que « derrière
chacune de ces maximes le Christ est là lui-même; » qu'elles ont puisé
toute leur force dans son exemple constant, qu'il en a été la
réalisation vivante. On ne peut s'empêcher cependant de trouver que
la figure du prédicateur s'efface un peu derrière son enseignement,
«t que l'essence du christianisme en reçoit un caractère d'abstrac-
iion trop prononcé.

Le contenu de l'Evangile s'exprime dans trois grands cercles :

1° le règne de Dieu et sa venue; 2° Dieu le Père et la valeur infinie

de l'âme humaine ; 3° la meilleure justice et le règne de l'amour.
Puis, dans un second chapitre, nous considérons la position de

l'Evangile dans ses principales applications de détail, soit 1° l'Evangile

et le monde,ou la question de l'ascèse; 2° l'Evangile et la
pauvreté, ou la question sociale ; 3° l'Evangile et le droit, ou la question

de l'ordre terrestre; 4° l'Evangile et le travail, ou la question
de la culture ; 5° l'Evangile et le Fils de Dieu, ou la question
christologique; 6° l'Evangile et la doctrine, ou la question confessionnelle.

Parmi les quatre premières, relevons spécialement l'importance

que M. Harnack donne à la question sociale, et la réponse
qu'il fait à propos de la culture aux reproches adressés à l'Evangile,

page 76 : « A supposer qu'il fût intervenu vivement dans ce

domaine, n'aurait-il pas paru s'embarrasser de ces aspirations?
Le travail, l'art, la science, la culture n'existent pas in abstracto,
mais toujours dans une phase déterminée d'un temps.... Mais les

phases changent. Nous voyons quel fardeau a été pour l'Eglise
catholique l'alliance avec une époque particulière de la culture. »

Les deux dernières questions de ce chapitre sortent absolument



THEOLOGIE 571

de ce cercle de sujets pratiques; ce sont plutôt problèmes
d'introduction, et il est clair que si l'auteur les place de la sorte en

appendice, c'est qu'il a voulu par là-même marquer l'importance
secondaire qu'il leur attribue. C'est sans doute la portion du
livre qui prête le plus à la critique. Or, précisément, M. Harnack

y est très catégorique. « Quelle position, demande-t-il, Jésus a-t-il
prise lui-même vis-à-vis de l'Evangile qu'il annonçait?» Et après
une étude des deux titres de Fils de Dieu et de Messie, aussi exacte

qu'elle peut l'être en s'en tenant aux synoptiques seuls,il conclut:
« Le Fils ne fait pas partie intégrante de l'Evangile annoncé par
Jésus, mais bien le Père seul, » page 91. « La formule : « Je suis le
» Fils de Dieu » n'a pas été introduite par Jésus lui-même dans son
Evangile, et en l'y plaçant à côté des autres formules (Sätze), on

ajoute quelque chose à l'Evangile. » On peut se demander si c'est

faire assez de cas, non seulement de la tradition johannique, —

qu'elle soit ou non apostolique, — mais de l'attitude prise par
Jésus d'après la narration synoptique, de la scène de Cesaree, de ses

discours paraboliques et eschatologiques? Sans doute, la christologie

en tant que système formulé est absente de l'Evangile ; mais
le rôle central attribué à la personne de Christ comme médiateur
et rédempteur n'a-t-il pas pour base des paroles et des actes bien
précis du Maître lui-même?

En posant ces questions, nous avons passé insensiblement à la
seconde partie, l'Evangile dans l'histoire, car c'est comme
introduction à cette dernière que nous trouvons mentionnées la mort
et la résurrection de Jésus-Christ. M. Harnack ne cache pas leur
importance comme source de la foi victorieuse non seulement de

Paul, mais de la communauté primitive. « C'est la mort de Jésus

pour nos péchés et sa résurrection qui ont raffermi l'impression
gagnée au contact de sa personne et ont donné à la foi ce sûr appui

: Il est mort pour nous en sacrifice, et II vit, » page 98.

Evidemment, pour l'auteur, c'est surtout par son influence historique
que la mort de Christ est importante; M. Harnack ajoute seulement

: «Aucune réflexion rationnelle... ne pourra extirper des

idées morales de l'humanité la conviction que l'injustice et le
péché exigent une punition, et que partout où le juste souffre, une
expiation humiliante et salutaire s'accomplit. » Cette pensée et
d'autres de moindre importance ont conduit à la conviction
inébranlable « que Jésus a accompli par sa mort quelque chose de

décisif, et qu'il l'a fait « pour nous. »

Quant à la résurrection, M. Harnack distingue subtilement la



572 BULLETIN

foi de Pâques du message de Pâques. Il abandonne le second, vu
le peu de clarté des témoignages et se contente de la croyance à

la résurrection, en affirmant : « C'est de ce tombeau qu'est née la
foi indestructible à la victoire sur la mort et à une vie éternelle; »

«la certitude... qui se rattache au tombeau du jardin de Joseph,

ne s'est pas évanouie, et la conviction que Jésus vit fonde
aujourd'hui encore les espérances qui rendent supportable la vie
terrestre. » Il y a dans ce point de vue une heureuse inconséquence.

Comment le cadavre de Jésus a-t-il pu devenir le fondement

de ces espérances de vie? A cette question le conférencier ne

répond que d'une manière insuffisante, nous semble-t-il.
L'esquisse de l'histoire du christianisme qui remplit la seconde

moitié du livre rend un brillant témoignage à la virtuosité du
professeur berlinois. Il excelle à caractériser dans un langage concis
et plastique à la fois les périodes marquantes de cette évolution,
et sait faire à chacune des apparitions qui en déterminent les

étapes sa place normale. En étudiant successivement le christianisme

dans le siècle apostolique, dans le catholicisme naissant,
dans les églises grecque, romaine et protestante, il se demande à

chaque fois : qu'a produit cette période ou cette église Comment
se caractérise-t-elle Comment l'Evangile y a-t-il été modifié, et

dans quelle mesure y est-il conservé? Dans cet examen rapide
l'appréciation de l'Eglise grecque orthodoxe nous a particulièrement

frappé; on y sent l'écho des expériences et des souvenirs
personnels du théologien, né dans les provinces baltiques. Il porte
sur elle un jugement sévère. «Elle apparaît non comme une création

chrétienne avec une enveloppe grecque, mais comme une
création grecque avec une enveloppe chrétienne. » Cependant,
partout nous voyons l'historien impartial disposé à reconnaître
le bien où il se trouve, habile à poursuivre le fil rouge de l'Evangile

dans la trame embrouillée. Il jette enfin sur le protestantisme

moderne le même coup d'œil clairvoyant; profondément
attaché aux principes de la réforme, il ne craint pas de dénoncer
les déficits de son Eglise et les dangers qu'elle court. C'est cette

équité et cette rigueur de jugement qui donnent à l'apologie de

M. Harnack toute sa force, et qui amènent le lecteur à écouter
avec confiance sa conclusion, que nous regrettons de ne pouvoir
citer toute entière : « C'est la religion qui donne un sens à la vie ;

la science ne le peut pas.... C'est une chose merveilleuse que la
science pure, et malheur à celui qui la dédaigne.... Mais aujour-



THÉOLOGIE 573

l'hui pas plus qu'il y a deux ou trois mille ans, elle ne donne

une réponse à la question de l'origine, de la fin, du pourquoi de

la vie. » Cette réponse ne se trouve que dans « la certitude de

Dieu, du Dieu que Jésus-Christ a nommé son Père, et qui est
aussi notre Père. »

Ch. R.

Jean Monnier. — La première épitre de l'apotre Pierre1-

Au commentaire annoncé dans le titre de ce livre s'ajoute une
introduction développée, où l'auteur établit en particulier les

points suivants. L'ouvrage apostolique a été écrit de Rome, désignée

sous le nom mystique de Babylone (1 Pier. V, 13), suivant
l'usage chrétien du temps. La date de la rédaction est ancienne,

peut-être le commencement de l'an 64, avant l'explosion de la
persécution néronienne ; M. Jean Monnier polémise avec succès, nous
paraît-il, contre l'hypothèse d'une composition plus tardive; il
apprécie, en particulier, avec justesse la théorie récente de M. Ramsay.

Pour le fond des idées, l'auteur de l'épître est Pierre ; mais
Silas ou Silvain a servi de rédacteur (V, 12).— Quant au commentaire

de M. Jean Monnier, il est soigné, consciencieux, bien
documenté, reposant sur une étude très sérieuse du texte et de la
littérature théologique de notre époque. Nous ne saurions aborder
ici, cela va de soi, les détails de l'exégèse ; deux exemples suffiront.

Le célèbre passage III, 18 à 20, est expliqué dans le sens d'une
prédication de Christ aux trépassés, entre la mort du Sauveur et
sa résurrection. Dans cette hypothèse, cependant, M. Jean Monnier
ne réussit pas à faire voir, à mon avis, pourquoi ce message
rédempteur aurait été restreint à la génération de Noé, ni dans quel
but l'apôtre, qui montre à ses lecteurs leur responsabilité ici-bas,
ajouterait néanmoins, — contrairement à son argumentation, —
que si nous négligeons les appels de la grâce dans ce monde, il
nous restera toujours un refuge dans l'au-delà. J'ajoute d'autre
part que, si l'exégèse à laquelle se rattache M. J. M. laisse bien
des points obscurs, aucune des interprétations de ce passage si
vivement discuté n'est absolument satisfaisante. Autre sujet à

1 La première épître de l'apôtre Pierre, commentaire par Jean Monnier, pasteur

de l'Eglise réformée. — Mâcon, Protat frères, 1900. (En vente, à Paris, chez

Fischbacher; à Lausanne, chez M. Mignot.)



574 BULLETIN

relever. M. J. M. estime qu'il est question, dans 1 Pier. 1,11, d'une
activité positive du Christ personnellement préexistant et agissant

dans l'histoire. Cette conclusion ne me semble pas ressortir
du texte : si telle avait été la pensée de l'apôtre, il aurait dit
« Christ, » comme le fait saint Paul, par exemple (1 Cor. X, 4;
Philip. II, 5 et suiv.) et non « l'Esprit de Christ. »— Au reste, ce ne
sont là que des détails : encore une fois ce commentaire est solide.
approfondi ; la traduction du texte est aussi digne d'éloges. En
conclusion, nous recommandons vivement l'étude du livre de

M. J. M., qui constitue un enrichissement sérieux de notre littérature

théologique française. J. B.

Bartlet. — Le Siècle apostolique, sa vie, sa doctrine,
son culte et sa politique1.

Il nous vient d'Angleterre un bel et important ouvrage sur les

premiers temps de l'ère chrétienne; ce volume sort du Collège de
Mansfield, fondé récemment par les Eglises presbytériennes. Son
auteur est un des professeurs de cette Faculté, M. Bartlet qui le
dédie à deux théologiens de renom, MM. Fairbairn et Sanday.

Le Siècle apostolique fait partie d'une série d'ouvrages
théologiques2 composés par plusieurs savants de Grande Bretagne et

d'Amérique, et il y a une certaine parenté intérieure entre cette
collection et le dictionnaire de la Bible de Hastings. D'après la
préface, il semble que cette série soit destinée au grand public des

lecteurs instruits; mais le travail que nous avons sous les yeux
repose sur une étude très détaillée des sources et sur une connaissance

de la littérature actuelle, non pas seulement anglaise, mais
aussi allemande.

M. Bartlet a accepté une lourde tâche; qui veut exposer les
événements qui ont suivi la mort du Sauveur jusqu'à la fin du

premier siècle trouve sans doute bien des secours, surtout dans les

1 The apostolic Age, its Life, Doctrine, Worship and Polity, par James Vernon

Bartlet. M. A. ancien élève d'Exeter College et lauréat de l'Université pour le

grec du Nouveau Testament, chargé de l'enseignement de l'Histoire ecclésiastique
à Mansfield College, Oxford. — Edimbourg T. et T. Clark 1900. 1 vol. in-12 de

XLVI et 542 pages.
J Eras of the Christian Church.



THÉOLOGIE 575

grandes publications de l'école de Harnack, mais il rencontre sur
son chemin une foule de questions qui ne sont pas encore résolues,
surtout des questions de date pour la solution desquelles le jugement

littéraire et religieux joue un rôle considérable et très délicat.
Il n'est pas possible de se trouver d'accord avec l'auteur sur tous les

points qu'il aborde et qu'il ne cherche point à éluder; cependant
aucun lecteur ne saurait refuser de rendre témoignage à la
conscience scientifique dont fait preuve M. Bartlet et à la clarté de

son récit.
Nous avons dans ces pages une sorte d'introduction au Nouveau

Testament sous la forme d'une histoire suivie et c'est bien ainsi
que les livres du Nouveau Testament prennent leur place et
reçoivent des événements la lumière dont ils ont besoin. Les
monographies successives consacrées à ces livres dans les introductions
proprement dites évitent difficilement les répétitions et surtout
elles laissent chacun d'eux dans un isolement qui n'est pas naturel
et qui nuit à la netteté de l'impression sur l'esprit.

M. Bartlet divise son exposé en quatre livres. Le dernier est le
moins étendu, il offre une conclusion générale sur la vie des

Eglises et sur la doctrine. Les trois autres sont donnés par la
chronologie adoptée par l'auteur : la première génération (29-62), l'âge
de transition (62-70), la seconde génération, postérieure à la
destruction de Jérusalem.

Dans le premier livre, l'auteur raconte les faits en se servant
des Actes, des Epitres de Paul (y compris les Pastorales) et de

l'Epître de Jacques. L'étude comparative de ces différentes sources
est sobre, sérieuse, intéressante. Les voyages de Paul à Jérusalem
sont comptés et caractérisés d'une façon qui ne sera pas acceptée
généralement. La conférence de Jérusalem, telle que la raconte le

chapitre XV des Actes ne serait pas la même que celle de l'Epître
aux Galates (chap. II) et devrait être placée plus tard. L'Epître de

Jacques est mise en regard des éléments les plus anciens de la
Didachè.

Le second livre raconte et utilise l'Epître aux Hébreux qu'il
attribue à la Palestine, la première Epître de Pierre qui se
rattache à l'Asie Mineure, la Didachè qui le renseigne sur la Syrie
septentrionale. Il y est aussi parlé de l'Epître de Jude et de la
seconde épître de Pierre, ainsi que des premières formations de la
littérature évangélique, jusqu'à Marc et Matthieu.

Enfin avec le troisième livre nous arrivons à l'Epître de Bar-



576 BULLETIN

nabas, à l'Apocalypse de Jean, à l'Evangile de Luc, aux autres
écrits de Jean et à l'Epître de Clément.

Notre résumé très sec n'a qu'une intention: faire apparaître la
distribution des livres du Nouveau Testament dans les différentes
périodes, mais il a le grave inconvénient de faire tort au caractère

dominant de cet ouvrage qui est vraiment une histoire. Il y
aurait ample matière à discussion mais cela mènerait un peu
loin; mieux vaut ici rendre hommage au résultat général obtenu

par M. Bartlet. Il a réussi à donner un tableau historique et

psychologique de l'état des esprits dans le premier siècle du christianisme.

Nous avons été particulièrement attiré par ses descriptions

des chrétiens d'origine juive.
Ern. M.

E. Ménégoz. —Publications sur le fidéisme1.

Les publications réunies dans ce volume par M. le prof. Ménégoz
sont de date et d'importance différentes. Tandis que les «

Réflexions sur l'Evangile du salut » sont la reproduction d'un petit
livre paru en 1879, le travail « Le salut d'après l'enseignement de

Jésus-Christ» a été présenté le 21 avril 1899 à la conférence
pastorale luthérienne, à Paris. Nous avons donc là des manifestations
théologiques d'une période de vingt ans. Et non seulement les

principales pièces nous sont données, mais de simples articles de

journaux sont reproduits. Grâce à eux, nous pouvons nous faire
une idée du remous produit dans le monde religieux par l'apparition

et la marche de la barque théologique du fidéisme.
Cette barque a en effet une direction constante, Je là l'unité

d'esprit de ces trente-huit publications. Il n'y a de progression
que dans les applications du même principe. Les problèmes
soulevés se dégagent organiquement les uns après les autres.

Quel est donc le principe initial du fidéisme
En religion, nous avons soif d'absolu. Seulement, comme les

éléments qui constituent les phénomènes religieux sont complexes,
l'absolu peut être recherché dans différentes directions. Le catholique

met l'absolu dans une institution ecclésiastique, l'orthodoxe
1 Eug. Ménégoz, professeur à la Faculté de théologie protestante de Paris :

Publications diverses sur le fidéisme et son application à l'enseignement chrétien
traditionnel. — Paris, librairie Fischbacher, 1900. IX et 425 pages.



THÉOLOGIE 577

protestant place son absolu dans un ensemble de vérités
traditionnelles revêtues du manteau delà révélation. M. Ménégoz, lui.
est plutôt d'avis que Dieu seul est l'absolu; que dès lors l'autorité
souveraine, en matière religieuse, gît dans la vie religieuse elle-
même. C'est dans notre contact direct avec Dieu que nous trouvons

le roc solide sur lequel nous pouvons bâtir nos convictions.
« Dieu nous parle par l'intermédiaire de ses messagers et par
le témoignage immédiat de notre conscience. Il s'établit ainsi
dans notre âme, entre la parole externe de Dieu et sa parole
interne, un rapport vivant qui crée, développe, fortifie, purifie,
éclaire notre vie religieuse, notre pensée, notre sentiment et notre
volonté et qui nous met à même d'entendre la voix de Dieu, de la
comprendre de mieux en mieux et de nous y soumettre comme
à une seule autorité. Voilà comment nous entendons l'autorité de

Dieu. » p. 71.

Cette orientation étant donnée, les problèmes soulevés par notre
auteur se comprennent.

La distinction entre la foi et les croyances s'impose. Les

croyances sont les efforts des penseurs pour exprimer leurs
expériences chrétiennes. Leurs tentatives seront toujours dominées

par leur mentalité. Un chrétien est un homme de son temps, de

son milieu. Si la vie chrétienne prend sa source en Dieu, les
expressions intellectuelles de cette vie refléteront la relativité de

l'esprit des chrétiens. Elles ne peuvent pas avoir une valeur
absolue. Les dogmes sont toujours soumis à une revision perpétuelle

parce que les chrétiens se renouvellent, et voient les
problèmes se poser sons un jour nouveau. Aussi M. Ménégoz peut-il
soutenir la thèse du salut par la foi, indépendamment des

croyances, non pas que les croyances soient inutiles, — quiconque
a la vie chrétienne éprouvera toujours le besoin de la formuler,—
mais il n'y a pas de formules absolues, elles sont relatives ; dès

lors, elles ne sauraient être l'objet même du salut.
Et cette distinction entre la foi et les croyances s'applique non

seulement aux dogmes ecclésiastiques, mais aussi aux livres de la
Bible.

Le problème des miracles se pose à son tour. La mentalité de

nos contemporains n'est pas la même que celle des rédacteurs de

nos livres saints. Dès lors, nous pouvons prendre la sève religieuse
qui circule dans l'exposition des faits rapportés sans être obligés
d'accepter leur notion du miracle. « Nous n'en croyons pas moins

THÉOL. ET PHIL. 1900 38



578 BULLETIN

au miracle, tout aussi fermement que les auteurs sacrés, mais
nous nous l'expliquons autrement. Pour les anciens, le miracle est

une intervention de Dieu interrompant le cours naturel des

choses ; pour nous, il est une intervention de Dieu interrompant
le cours fatal des choses. Pour les anciens, il est un acte divin
libre, contraire aux lois de la nature; pour nous, il est un acte
divin libre conforme aux lois de la nature. » p. 154.

Et si la foi est plus ou moins indépendante des dogmes, de la
notion du miracle des auteurs sacrés, elle est aussi plus ou moins
indépendante des documents sacrés. De là le sujet si captivant :

<• L'histoire sainte et la foi religieuse, » où M. Ménégoz soutient
avec talent ces deux thèses : l'histoire sainte n'est pas, comme le
veut l'enseignement traditionnel, une histoire qu'il y ait obligation

à croire ; elle est inversement une histoire qui doit produire
et nourrir la foi.

Les problèmes soulevés par le fidéisme doivent en effet nous
faire de plus en plus distinguer entre le fondement de notre certitude

religieuse et les sources de notre foi chrétienne. Le roc sur
lequel nous pouvons faire reposer nos convictions, ce sont bien
nos expériences chrétiennes elles-mêmes. Aucune croyance
présentée au nom d'une Eglise, au nom d'une révélation spéciale
quelconque, et acceptée uniquement par la voie de l'autorité
extérieure, ne peut supporter la comparaison avec une vérité acquise

par le contact personnel de notre âme avec la réalité qu'elle représente.

Mais si je ne puis être absolument certain que de ce qui
parle à mon âme, le chrétien ne peut se développer qu'en restant
en contact avec les chrétiens de son temps, et particulièrement
avec la personnalité du Christ. La vie d'une Eglise, sa prospérité,
dépend, pour une large part, du fait qu'elle ne cesse d'aller
retremper sa foi dans la sève des origines du christianisme. Mais
cette dépendance est relative, elle n'est pas absolue ; elle permet
au chrétien du dix-neuvième siècle de trier les éléments, de laisser
dans l'ombre ceux qui ne touchent pas de près l'essence même de

l'esprit chrétien.
En portant haut élevé l'étendard du spiritualisme chrétien, le

fidéisme rend de grands services à nos Eglises, qui ont toujours
la tentation de prendre des questions connexes pour le problème
central. A. F.


	Théologie

