
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

Hermann Krüger. — Les huit premiers chapitres de la
lettre de paul aux romains1.

Les derniers mots du sous-titre : « le tout en français, » constituent

une des originalités de ce remarquable commentaire, un
tour de force, dirions-nous, s'il s'agissait de cela en des choses

aussi sérieuses. Mais là n'est pas la principale victoire, bien que
réelle, sous la plume et pour la pensée absolument en possession
d'elle-même du professeur de Paris. La tentative lui a admirablement

réussi, par suite d'un enseignement d'une haute valeur, et
d'une sagesse qui sait distinguer entre la chaire professorale et le

livre individuellement, solitairement consulté. Ce n'est ni du

refroidi, ni du réchauffé. Malgré ses divisions et ses subdivisions
un peu multipliées, comme en témoignent, à la fin, les treize pages
de la table analytique des matières, nous sommes en présence
d'un exposé animé, convaincant, qui ne s'est pas desséché en

passant par l'explication de l'exègète, qui en a vécu tellement que
ses lecteurs ne pourront .qu'en ressentir les salutaires effets ; le

plus grand nombre possible de lecteurs, qui n'auront pas à

s'arrêter aux difficultés de la langue originale de l'apôtre. Ce qui ne

veut pas dire, nous Talions voir, que le même résultat, et un

1 Les huit premiers chapitres de la lettre de Paul aux Romains. Traduction,

arguments analytiques, notes et éclaircissements, le tout en français, par F.-
Herm. Krüger, professeur à la Maison des missions évangéliques de Paris. —

Lausanne, Georges Bridel & C'0 éditeurs. Paris, librairie Fischbacher, 33, rue de

Seine. 255 pages. Prix: 4 francs.



372 BULLETIN

meilleur encore, n'aurait pas été atteint au moyen des termes

grecs indispensables, traduits à propos.
Voyez d'abord la version, qui a le mérite d'être vraiment claire,

qui n'est pas une molle paraphrase : elle devient nécessairement

explicative, non sans infirmer peut-être la concision et l'énergie
de l'enchevêtrement organique de la construction paulinienne. dès

la suscription, à l'entrée du chapitre I. versets 1 à 7 :

« Paul, serviteur du Messie Jésus, apôtre de par un appel de

Dieu, mis ainsi à part pour proclamer la bonne nouvelle de Dieu,
nouvelle qui précédemment a été annoncée sous forme de

promesse dans les saintes Ecritures par les prophètes de Dieu ; elle

concerne son Fils, Jésus-Christ, notre Seigneur, né de la race de

David, quant à sa nature terrestre, et, quant à l'élément surnaturel

de son être, déclaré avec éclat Fils de Dieu par la résurrection

d'entre les morts ; c'est par lui que nous avons reçu la grâce
et l'apostolat, afin d'amener, pour la gloire de son nom, à l'obéissance

de la foi toutes les nations païennes, au nombre desquelles
vous êtes, vous aussi qui avez été appelés par Dieu pour être à

Jésus-Christ, à tous ceux qui sont à Rome, bien-aimés de Dieu,
saints par suite de leur vocation. Que la grâce et le salut vous
soient accordés de la part de Dieu notre Père et du Seigneur
Jésus-Christ »

Après un Commentaire bref sur les préliminaires de la lettre
aux Romains, puis un Sommaire, arrivent les Notes : « verset 1.

Construction : Paul... à tous ceux qui sont à Rome.... Les versets
2-6 forment une longue proposition incidente. L'apôtre y esquisse
l'histoire de la bonne nouvelle et son contenu ; puis il définit le
double caractère de Jésus-Christ; ensuite, il mentionne le but de

son apostolat ; et, en classant enfin les Romains parmi les
nations auxquelles il se doit, il ménage la transition à la mention
des destinataires de sa lettre. — Serviteur, ou mieux esclave,

appartenant à son maître et dépendant de lui. — Du Messie
Jésus ; quand le mot de Christ précède celui de Jésus, il faut lui
conserver la valeur d'un nom commun. Il signifie « oint, » et est
la traduction du mot hébreu Messie, qui a le même sens. Il s'agit
de l'Oint par excellence. Voir I'Eclaircissement I, dans la seconde

partie du volume. »

Et ainsi jusqu'au verset 39 du chapitre "VIII, en indiquant, lorsqu'il

y a lieu, les variantes, et en appelant fréquemment aux
« éclaircissements. »



THEOLOGIK 373

Ces éclaircissements, dans les pages 115 à 241, jettent une vive
lumière sur les nombreux points de la théologie paulinienne,
touchés dans la partie fondamentale de notre épître. Le critique
de tout à l'heure est plus libre dans ses mouvements et peut
approfondir ici, en même temps que développer avec précision,
les notions que lui fournit l'exégèse de détail. La méthode est

discutable ; elle a permis à M. Krüger â la fois de marcher avec
l'écrivain sacré et de s'appuyer, chemin faisant, sur des explications

antérieures ou ultérieures, parce que chaque éclarcissement

comprend un ensemble d'alinéas mettant en relief telles et telles
faces de la question.

Par exemple, au cours de l'éclaircissement VIII, intitulé Foi et

justification, vous lisez, p. 141 : « Dieu justifie celui qui croit. Il
est difficile dans la pratique de séparer de la justification la foi.
On ne connaît vraiment la justification que lorsqu'on se l'approprie

par le moyen de la foi. Mais en théorie, il convient de distinguer

l'acte divin de la justification de l'acceptation de cette grâce

par l'homme.
« En effet, la justification exprime avant tout une attitude de

Dieu; pour être plus précis, il faudrait ajouter que la justification
est ce qu'on vient de dire, au moins dans les intentions de Dieu et

par les prémisses de l'acte en question. Car la justification n'est
rendue possible que par la rédemption opérée par Jésus-Christ.
Sans rédemption, Paul ne saurait concevoir une justification. Et,
on s'en souvient, la rédemption elle-même est une preuve manifeste

de l'amour de Dieu. Ce n'est qu'après la rédemption, que
Dieu déclare qu'il est prêt à pardonner et à justifier. Cependant,
qui ne comprendrait ici l'insuffisance, l'incohérence même du

langage humain pour parler en balbutiant de ce que Dieu pense
et fait en dehors de nous et hors du temps Aussi même Paul ne

parle-t-il guère de la justification sans mentionner aussitôt la foi.
En d'autres termes, il ne sépare guère les dispositions et les intentions

de Dieu de leur application directe aux cas de l'homme qui
croit. Il n'insiste même pas sur la réconciliation opérée comme
telle, bien que ce terme lui appartienne en propre, à l'exclusion
des autres écrivains du Nouveau Testament, et que la réconciliation

lui apparaisse comme un fait précis, rattaché directement à

la mort de Christ. En réalité, la réconciliation n'a d'effet que pour
ceux qui croient.

» En outre, il n'est pas sans""1 mportance de noter que Paul ne



374 BULLETIN

dit jamais que la justice de Jésus-Christ, ni ses mérites, nous
soient imputés ou soient considérés comme nôtres. Cette pensée
semble lui être tout à fait étrangère ; aussi bien, elle implique un
procédé trop mécanique ; ce serait, à son sentiment, une scolastique

trop verbale. Paul, et tous les apôtres, sentent battre le
cœur de Dieu ; même leur langage porte l'empreinte d'un
christianisme ému, vibrant, personnel. L'obéissance de Christ, c'est-à-
dire sa passion et sa mort, ouvrent les écluses du pardon, à

savoir, de l'amour et des miséricordes divines ; alors Dieu
pardonne le péché pardonné n'est plus ; le pécheur pardonné est

juste devant Dieu. Dieu le déclare ; il le veut. Il n'y a qu'une
condition, une seule : Dieu justifie celui qui croit en Jésus (Rom.
III, 20 et 22, 28, 30 ; I, 17 ; X, 4, etc.). »

Plus loin, p. 145: « La justification, une grâce individuelle. La
lettre aux Romains, de même que les autres écrits de Paul,
présente donc clairement la justification comme un acte divin que la
foi de l'individu considère ensuite comme réel et dont elle
s'approprie le bénéfice. La justification n'est pas un attribut de l'Eglise,
une prérogative de la communauté chrétienne, à laquelle chaque
homme aurait part en se rattachant à cette communauté ou en y
étant introduit par le baptême. Rien n'est plus contraire à la
pensée de Paul que cette interprétation ecclésiastique ou sociale
de la justification ; c'est un renversement des termes. Car l'Eglise
est une association d'individus justifiés ; elle ne dispense pas plus
la justification que l'absolution ou le pardon. Tous ces effets de la
grâce de Dieu sont des actes divins ; comme telle notre pensée ne

peut guère prétendre aies réaliser en eux-mêmes. Ils prennent, au
eontraire, par leurs effets, une réalité expérimentale dans la
conscience de l'individu qui croit. Chacun de ceux qui croient est

justifié (Rom. X, 4). Toi, individu, tu as été ainsi délivré (Rom.
VIII, 2).

» L'Eglise a un autre rôle ; elle se borne, en cette matière, à

proclamer et à propager la bonne nouvelle ; mais recevoir le message

du salut, le croire, mettre toute sa confiance en Dieu, c'est
l'affaire de chaque homme, chacun pour lui-même personnellement,

sans autre intermédiaire que Jésus-Christ, de lui-même à

Dieu directement. Cela, et cela seul, fait du pécheur un justifié et

par le don de l'Esprit un chrétien. Ces chrétiens forment l'Eglise
dont Christ est le chef, celle qui conquiert le monde. »

Autre exemple. L'éclaircissement XIII, p. 171 : De la différence



théologie 375

entre la première et la seconde moitié des huit premiers
chapitres de la lettre aux Romains, arrête, pour commencer,
l'attention sur « le vocabulaire des deux parties en question. On peut
ne pas s'entendre sur le rôle de la seconde moitié du Ve chapitre
entre ce qui précède et ce qui suit ; mais personne n'a jamais
songé à nier la différence évidente qu'il y a entre le contenu des

chapitres I à IV et celui des chapitres VI à VIII.... Pour aborder
la question soulevée ici, on peut faire remarquer qu'il existe des

marques extérieures, matérielles, pour ainsi dire, d'une différence
entre la première et la seconde moitié des huit premiers chapitres

; ces indices suffiraient au besoin pour éveiller l'attention
d'un lecteur qui ne se contente pas de cueillir, en suivant sa fan-
tnisie, une parole de ci et une autre de là. Ainsi les termes de

« justifier » et d' « imputer, » qui sont les mots saillants des

chapitres III et IV, ne paraissent pins dans les chapitres VI à VIII,
sauf dans la péroraison du dernier chapitre où l'apôtre rappelle
ce qu'il a démontré dans le premier tiers de sa lettre. D'autre
part, l'Esprit n'est mentionné dans la première partie qu'au
chapitre V. comme pour préparer la transition à la seconde partie.
Qui ne se serait aperçu qu'au chapitre VIII, au contraire, le terme
cl'« Esprit » tient une place proéminente dans le vocabulaire? De

plus, le mot de « péché, » au sens de puissance souveraine, est

extrêmement fréquent à partir de la seconde moitié du chapitre V,
ainsi que les termes opposés de « mourir » et de « vivre, » avec
leurs dérivés et leurs synonymes. » Le vocabulaire grec n'aiderait

pas mal en cette occurrence.
Nous en avons la conviction avec l'éclaircissement XIV, p. 176 :

Définition de quelques termes psychologiques employés par
Paul. « La première condition pour comprendre un homme, c'est
de parler la même langue que lui. ou, du moins, de connaître la
langue qu'il parie. Plus les sujets traités par cet homme sont
délicats ou complexes, plus il sera amené à donner à certains
mots des valeurs spéciales, et plus il importe de préciser la
definition de ces expressions. Ou essayerait en vain de suivre avec
intelligence l'analyse que Paul fait du péché, de la nature humaine
et de la vie chrétienne, à partir du chapitre VIIe surtout, sans
avoir fixé préalablement la signification qu'ont prise dans la
langue de Paul, plusieurs mots devenus des termes techniques.
En première ligne, il y a le terme de « chair » avec ses dérivés....
D'autre part, l'apôtre donne une signification caractéristique à



376 bulletin

l'adjectif dérivé du mot « âme. » Il est difficile de rendre ce qualificatif

en français. On dit animal (du latin anima, âme), ou
psychique (qui n'est que l'équivalent du grec psyché, âme), ou encore
naturel. C'est pour Paul un synonyme de charnel et de périssable,
et une antithèse de spirituel, comme le montre fort bien le
contraste établi entre le corps actuel, naturel, animal ou psychique,
et le corps surnaturel ou spirituel (« pneumatique, » pneuma,
esprit), au XVe chapitre de la première lettre aux Corinthiens, au
verset 44 (cf. Rom. VII, 14; 1 Cor. II, 14). »

D'ailleurs, M. Krüger n'est nullement un ennemi du grec, de

celui de saint Paul en particulier. Son travail n'a sa profonde
portée que parce qu'il en est comme l'émanation en langue
française, dans la très louable intention d'être accessible, sans
verbiage, à tout homme réfléchi, aux étudiants surtout. Et la solide
culture hellénique, biblique et classique, du savant interprète
perce, en dépit de sa modestie, par un curieux contraste, dans
sa dédicace : « Aux bien-aimés frères selon la chair et selon

l'esprit, à Théodore et à Gustave, compagnons de combat et
concitoyens dans les cieux, le domicilié et voyageur avec eux sur
terre, le moindre, qui a composé ce petit livre, » dédicace de

dix lignes en belles majuscules grecques, qui ne déparent point
l'excellente impression du reste de l'ouvrage par la maison

Georges Bridel & Cie :

TOI2 ArAnHTOIZ

KATA ZAPKA KAI RATA F1NEYMA AAEA*OIZ

©EOAüPni KAI rOYZTA*ai

O MIKPOTEPOZ

O inTPATAZ TOTTO TO

BIBAAPIAION

Quoi qu'il en soit de l'effort accompli par le professeur d'exégèse
de la Maison des missions évangéliques à Paris pour rendre aussi

parfaitement la pensée de l'original de Paul, son œuvre ne trahit
aucune lassitude ; elle ne fait pas double emploi avec celles de ses

devanciers les plus appréciés en pays de langue française, Bonnet,
Reuss, Godet, Oltramare.

Ce dernier attendit de longues années avant de continuer son

commentaire, dont la première partie parue en 1843 n'allait que
jusqu'au chapitre V, verset 11. Nous souhaitons vivement que la



théologie 377

santé permette bientôt à M. Krüger, plus avancé, de nous donner
enfin la suite, l'ensemble par conséquent, de ses études sur la plus
importante et la plus complète des épitres du Nouveau Testament.

E. Combe.

P. S. Notre vœu n'a pu être exaucé. M. Krüger a succombé, à
la fin de juillet, à la cruelle maladie qui le minait depuis des mois
et qu'il a si vaillamment supportée. Mieux qu'ici-bas. et dans la
langue du ciel, il rappelle à sa parenté du sang et à celle plus
nombreuse de la foi l'assurance du salut, cet hymne par lequel il
erminait, sur les traces de Paul, la fin du chapitre VIII, et dans
sa traduction qu'il nous est fortifiant de reproduire :

c Mais nous sortons victorieux de toutes ces épreuves, par celui
qui nous a aimés. En effet, je suis assuré que ni la mort ni la
vie, ni les anges ni les dominations, ni le présent ni l'avenir, ni
hauteur ni profondeur, ni quelque créature que ce soit, ne pourra
nous séparer de l'amour que Dieu nous a témoigné dans le Messie
Jésus notre Seigneur. »

L. Grandgeorge. — Saint-Augustin et le néo-platonisme *

C'est une portion fort intéressante du livre des Confessions que
celle où Augustin raconte l'impression que firent sur lui les

ouvrages néo-platoniciens, à l'époque où il cherchait sa voie, n'étant
plus manichéen et n'étant pas encore chrétien. Quelle influence
le néo-platonisme a-t-il exercée sur le grand docteur de l'Eglise
d'Occident? telle est la question que traite M. Grandgeorge dans
un livre récemment publié par l'Ecole des Hautes-Etudes de Paris,
section des sciences religieuses.

Dans ce travail, M. Grandgeorge se révèle historien érudit et

consciencieux. Il collationne et compare de nombreux textes, il
documente ses plus minimes assertions et s'interdit les considérations

trop générales. C'est dire que son livre n'est pas d'une
lecture facile, mais, ce qui est beaucoup plus important, il donne

nue impression d'impartialité absolue et de grande exactitude.
Pour quiconque désire connaître l'histoire de la pensée

chrétienne, tout ce qui fera mieux connaître et comprendre Augustin
est d'un grand intérêt. Peu d'hommes ont exercé une action com-

1 Saint Augustin et le neo-platonisme, par L. Grandgeorge, élève diplômé de

l'Ecole des Hautes-Etudes.

T1IÊO!.. et phil. HIOO 25



378 BULLETIN

parable à la sienne sur la doctrine et la vie de l'Eglise. En
recherchant ce qu'il a reçu du néo-platonisme, nous comprendrons
mieux quelle est la part d'influence que l'hellénisme antique a
exercée sur le développement du dogme chrétien. En effet, tandis
que depuis Justin Martyr un grand nombre de Pères orientaux
se nourrissaient de culture grecque, l'Occident restait réfractaire.
On connaît l'aversion que la philosophie inspirait à Tertullien.
Avec Augustin une réaction se fit. Ce fut surtout par lui que le

christianisme latin apprit à connaître et à estimer la philosophie
hellénique et en particulier le néo-platonisme.

A vrai dire Augustin ne savait vraisemblablement pas le grec.
De là les lacunes de sa culture philosophique. Il ne connaissait
les écrivains grecs que par l'intermédiaire des latins, Cicéron en

particulier. Ce qu'il en a le mieux connu, ce sont les œuvres de

Plotin et de Porphyre, elles lui étaient familières, grâce à la
traduction latine du rhéteur Victorinus qui lui-même s'était
converti dans sa vieillesse. L'influence que le néo-platonisme exerça
sur Augustin fut tout autre que celle du manichéisme. Dans ses

Confessions, s'il rappelle son passé manichéen, ce n'est que pour
s'humilier d'avoir pu partager d'aussi abominables erreurs. Les

néo-platoniciens, au contraire, sont toujours cités avec respect,
même lorsqu'il les combat.

Mais que fut cette influence Pour la mesurer, M. Grandgeorge
analyse et compare chez Augustin et chez Plotin les doctrines de

Dieu, de la Trinité, de la Création et de la Providence.
L'existence de Dieu, simple et immuable, son éternité, son

ubiquité et sa spiritualité, voilà des conceptions dans lesquelles le

néo-platonisme et le christianisme pouvaient se rencontrer. Dieu
n'est soumis à aucune détermination, ni dans l'espace ni dans le

temps, il est une pure essence, c'est ce qu'affirment à la fois le

philosophe et l'évêque. Et cependant ni l'un ni l'autre n'ont pu
rester absolument logiques avec cette conception, ils ont dû
nécessairement statuer un minimum de détermination en Dieu et le
déclarer cause de tout et souverainement bon. Ici Augustin fut
plus affirmatif que Plotin, mais il est bien dans la même ligne.

Ces rapprochements pourraient ne pas prouver grand chose,
sinon que le néo platonisme avec sa haute spiritualité et le
christianisme avec la tournure philosophique que les Pères grecs lui
avaient donnée étaient devenus proches voisins. Mais ce qui est

digne de remarque, ce sont certaines ressemblances de détail.



THÉOLOGIE 379

Lorsque Augustin développe ces idées, les ternies qu'il emploie
rappellent directement ceux de Plotin, les comparaisons sont les

mêmes. S'il n'y a pas eu imitation, il y a eu en tout cas influence
de l'un à l'autre.

Il est fort intéressant de comparer chez les deux penseurs la
doctrine à laquelle on peut donner le nom de Trinité. Le Dieu de

Plotin comporte trois hypostases. Celui des conciles œcuméniques
et d'Augustin est un en trois personnes. Plusieurs Pères déjà ont
constaté cette ressemblance. Mais l'accord est plus apparent que
réel. En effet, le Un-Premier de Plotin est, nous l'avons vu, en

dehors de toute détermination. Le Père céleste qu'Augustin a

connu et adoré est éminemment personnel. L'Intelligence, seconde

hypostase néo-platonicienne, a bien une parenté avec le Logos des

Pères grecs. Augustin lui-même a fait le rapprochement dans un
passage fort intéressant des Confessions : « Que le Verbe était
dès le commencement, que le Verbe était en Dieu et que le Verbe
était Dieu, que toutes choses ont été faites par lui et que rien n'a
été fait sans lui, que tout ce qui a été fait a vie en lui, que la vie
était la lumière des hommes... voilà ce que je lus dans les livres
(des néo-platoniciens). » Mais en même temps Augustin a signalé
la grande différence. « Je n'y lus pas que le Verbe a été fait chair
et qu'il a habité parmi nous.... Je n'y lus pas qu'il s'est anéanti
lui-même jusqu'à la mort, même jusqu'à la mort de la croix'. »

Et même en comparant l'Intelligence, néo-platonicienne, non pas
au Christ-Sauveur, mais au Logos préexistant, l'assimilation ne
saurait être faite. L'Intelligence ignore le monde sensible et
l'activité humaine.

Enfin l'Ame du monde, troisième hypostase, est créatrice, tandis

que l'Esprit saint ne l'est pas. Le néo-platonisme du reste ignore
totalement l'amour qui caractérise l'Esprit saint.

Ainsi les trois hypostases sont foncièrement différentes des trois
personnes de la Trinité. De plus les rapports entre les trois
personnes et les trois hypostases ne sont pas les mêmes. Les trois
hypostases sont subordonnées l'une à l'autre, tandis que les trois
personnes sont consubstantielles et coéternelles. Sur ce point
Augustin a été strictement orthodoxe, et même s'il a incliné d'un
côté ce n'est pas vers le subordinatianisme, mais vers le moda-
lisme. C'est ce que laissent entrevoir les analogies dont il se sert

1 Confessions, livre VII, chap. 9.



380 BULLETIN

pour expliquer la Trinité. Il compare en effet les trois personnes
à trois moments de l'existence humaine, l'être, la connaissance et
la volonté, ou bien la mémoire, la pensée et la volonté. Or, le
modalisme est l'opposé de la théorie émanatiste de Plotin.

Même différence, on pourrait dire même opposition dans les

vues de Plotin et d'Augustin au sujet des rapports entre Dieu et
le monde. Sans doute l'un comme l'autre voient en Dieu la cause
de tout, mais pour Plotin le monde doit sa naissance à une
émanation, tandis que pour Augustin il la doit à une création. Augustin

lui-même a signalé cette différence. Mais, étant donnée leur
conception de Dieu, les deux penseurs se trouvent en présence de

la même difficulté. Comment concilier cette émanation ou cette
création avec la thèse de l'immutabilité de Dieu Pour y répondre,
Augustin se rapproche de nouveau de Plotin en affirmant qu'on
ne peut distinguer en Dieu la pensée et l'action et en faisant rentrer

toute chose créée dans le plan primitif du monde.
Le point où nous saisissons les analogies les pins frappantes

entre Plotin et Augustin, c'est la doctrine de la Providence el le

problème du mal. Le néo-platonisme s'était élevé dans ce domaine
à une très grande hauteur, ce qui rapprochait ses conceptions de

celles des chrétiens. En outre Plotin et Augustin avaient combattu
des adversaires semblables, l'un les Gnostiques, l'autre les
Manichéens, qui les uns et les autres partaient d'un principe dualiste.
Ainsi Augustin eut tout naturellement recours dans la lutte aux
arguments qu'il trouva chez Plotin. Il n'eut pas à les modifier
sensiblement pour les faire concorder avec ses propres pensées.

Le monde est l'œuvre d'un parfait artiste qui a tout bien créé.
Son action se manifeste dans l'ordre même qui règne dans l'univers.

Cependant le mal existe; d'où vient-il? Si l'on veut éviter
le dualisme et affirmer que tout ce qui a été créé est bon, une
seule réponse reste possible, Augustin et Plotin l'ont faite l'un et
l'autre : le mal est une négation, il n'a pas d'existence en lui-
même, il est un moindre degré dans le bien. La créature finie est

bonne, mais n'est pas la bonté parfaite. Le bien est dans
l'ensemble et non dans le particulier. Plotin et Augustin se rencontrent

plus loin encore dans l'affirmation que même le mal a sa

place dans l'ordre du inonde. Le mal est un facteur du progrès,
l'injustice humaine doit servir à la punition du coupable pour le
bien du juste, elle sert à réaliser le principe même de toute justice :

A chacun selon ses œuvres.



THÉOLOGIE 3S1

Ainsi, dès qu'on se place en présence de l'ensemble, de l'univers,
les imperfections de détail disparaissent dans l'harmonie de
l'ensemble : « Notre Dieu a fait toutes choses très bonnes, » dit
Augustin. « Dieu a fait l'univers beau, complet et harmonieux, » dit
Plotin.

« L'enquête que nous venons de faire, dit M. Grandgeorge, clôt
le débat qui s'était élevé au sujet du néo-platonisme de saint
Augustin. » Voici les conclusions que M. Grandgeorge en tire :

L'influence néo-platonicienne sur Augustin est indéniable. Mais
les ouvrages de l'évêque d'Hippone dans lesquels nous trouvons
des réminiscences ou des emprunts des néo-platoniciens
appartiennent surtout à la période de sa vie qui précéda ou suivit
immédiatement son baptême. Dès lors, plus il est devenu chrétien,
plus il s'est rendu indépendant de ses anciens maîtres. Le néo-pla-
tonisme a agi sur Augustin en le dégageant du manichéisme, en
le portant vers le christianisme et en lui fournissant des
arguments contre des adversaires analogues. Le néo-platonisme fut
pour Augustin une doctrine transitoire. À partir de sa conversion
cette influence alla s'amoindrissant et il fut avant tout chrétien.

M. Grandgeorge nous permettra de développer quelque peu
cette conclusion. L'Augustin que nous avons vu disciple de Plotin,

est-ce tout Augustin, est-ce l'Augustin de l'histoire, le rénovateur

de la piété en Occident, le docteur et le Père de l'Eglise au
sens le plus vrai du mot Ce qui a fait la vraie originalité et la
grande puissance d'Augustin, c'est la doctrine de la grâce. Sans
doute cette doctrine n'est pas indépendante de celles de la Providence

et du mal où nous avons retrouvé des traces de néo-platonisme,

mais elle n'en est pas nécessairement dérivée. La doctrine
de la grâce, Augustin n'a pas pu l'emprunter à la Grèce antique
par la simple raison qu'elle transporte l'âme dans un domaine que
ni Plotin, ni personne dans le monde païen n'a connu ni même
entrevu. C'est une doctrine spécifiquement chrétienne qui ne peut
avoir ses racines que dans l'Evangile.

Ainsi, Augustin a pu subir une influence néo-platonicienne, ce

ne sont que les hommes sans culture qui ne subissent pas l'action
du milieu philosophique. Mais Augustin a été grand et puissant,
non parce qu'il a été à l'école de Plotin, mais parce qu'il a

longuement médité à l'école de Jésus-Christ.
Jean Rambert.


	Théologie

