Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 33 (1900)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BULLETIN

THEOLOGIE

HERMANN KRUGER. — LES HUIT PREMIERS CHAPITRES DE LA
LETTRE DE PaAuL Aux Romainsi.

Les derniers mots du sous-titre: « le tout en francgais, » consti-
tuent une des originalités de ce remarquable commentaire, un
tour de force, dirions-nous, s’il s’agissait de cela en des choses
aussi sérieuses. Mais la n’est pas la principale victoire, bien que
réelle, sous la plume et pour la pensée absolument en possession
d’elle-méme du professeur de Paris. La tentative lui a admirable-
ment réussi, par suite d’un enseignement d’une haute valeur, et
d’une sagesse qui sait distinguer entre la chaire professorale et le
livre individuellement, solitairement consulté. Ce n’est ni du
refroidi, ni du réchauffé. Malgré ses divisions et ses subdivisions
un peu multipliées, comme en témoignent, a la fin, les treize pages
de la table analytique des matiéres, nous sommes en présence
d’un exposé animé, convaincant, qui ne s’est pas desséché en
passant par ’explication de l’exégéte, qui en a vécu tellement que
ses lecteurs ne pourront qu’en ressentir les salutaires effets; le
plus grand nombre possible de lecteurs, qui n’auront pas a s’ar-
réter aux difficultés de la langue originale de ’apéotre. Ce qui ne
veut pas dire, nous l’allons voir, que le méme résultat, et un

 Les huit premiers chapitres de la lettre de Paul aux Romains. Traduction,
arguments analytiques, notes et éclaircissements, le tout en fragcais, par F.-
Herm. Kriiger, professeur & la Maison des missions évangéliques de Paris. —
Lausanne, Georges Bridel & Cie éditeurs. Paris, librairie Fischbacher, 33, rue de
Seine. 255 pages. Prix: 4 francs.



372 BULLETIN

meilleur encore, n’aurait pas été atteint au moyen des termes
grecs indispensables, traduits a propos.

Voyez d’abord la version, qui a le mérite d’étre vraiment claire,
qui n’est pas une molle paraphrase : elle devient nécessairement
explicative, non sans infirmer peut-étre la concision et I'énergie
de 'enchevétrement organique de la construction paulinienne, dés
la suscription, a I'entrée du chapitre I, versets 1 a 7:

« Paul, serviteur du Messie Jésus, apoOtre de par un appel de
Dieu, mis ainsi a4 part pour proclamer la bonne nouvelle de Dieu,
nouvelle qui précédemment a été annoncée sous forme de pro-
messe dans les saintes Ecritures par les prophetes de Dieu ; elle
concerne son Fils, Jésus-Christ, notre Seigneur, né de la race de
David, quanl & sa nature terrestre, et, quant a I'élément surna-
turel de son étre, déclaré avec éclat Fils de Dieu par la résurrec-
tion d’entre les morts; c'est par lui que nous avons recu la grace
et apostolat, afin d’amener, pour la gloire de son nom, a I'obéis-
sance de la foi toutes les nations paiennes, au nombre desquelles
vous étes, vous aussi qui avez été appelés par Dieu pour étre a
Jésus-Christ, a tous ceux qui sont a Rome, bien-aimés de Dieu,
saints par suite de leur vocation. Que la grace et le salut vous
soient accordés de la part de Dien notre Pére et du Seigneur
Jésus-Christ! »

Aprés un CoMMENTAIRE bref sur les préliminaires de la lettre
aux Romains, puis un SOMMAIRE, arrivent les NOTEs : « verset 1.
Construction : Paul... & tous ceux qui sont & Rome.... Les versets
2-6 forment une longue proposition incidente. L’apdtre y esquisse
I’histoire de la bonne nouvelle et son contenu ; puis il définit le
double caractére de Jésus-Christ ; ensuite, il mentionne le but de
son apostolat; et, en classant enfin les Romains parmi les
nations auxquelles il se doit, il ménage la transition a la mention
des destinataires de sa lettre. — Serviteur, ou mieux esclave,
appartenant a son maitre et dépendant de lui. — Du Messie
Jesus; quand le mot de Christ précéde celui de Jésus, il faut lui
conserver la valeur d'un nom commun. Il signifie « oint, » et est
la traduction du mot hébreu Messie, qui a le méme sens. Il s’agit
de 1'Oint par excellence. Voir 'EcLaircisseMENT I, dans la seconde
partie du volume. »

Et ainsi jusqu’au verset 39 du chapitre VIII, en indiquant. lors-
qu’il y a lieu, les variantes, et en appelant fréquemment aux
« éclaircissements. »



THEOLOGIE 373

Ces éclaircissements, dans les pages 115 a 241, jettent une vive
lumiére sur les nombreux points de la théologie paulinienne,
touchés dans la partie fondamentale de notre épitre. Le critique
de tout a I'heure est plus libre dans ses mouvements et peut
approfondir ici, en méme temps que développer avec précision,
les notions que lui fournit ’exégése de détail. La méthode est
discutable ; elle a permis 4 M. Kriiger a la fois de marcher avec
Pécrivain sacré et de s’appuyer, chemin faisant, sur des explica-
tions antérieures ou ultérieures, parce que chaque éclarcissement
comprend un ensemble d’alinéas mettant en relief felles et telles
faces de la question.

Par exemple, au cours de I’éclaircissement VIII, intitulé Foi et
Justification, vous lisez, p. 141 : « Dieu justifie celui qui croit. Il
est difficile dans la pratique de séparer de la justification la foi.
On ne connait vraiment la justification que lorsqu’on se 'appro-
prie par le moyen de la foi. Mais en théorie, il convient de distin-
guer I’acte divin de la justification de I’acceptation de cette grace
par 'homme.

» En effet, la justification exprime avant tout une attitude de
Dieu ; pour étre plus précis, il faudrait ajouter que la justification
est ce qu’on vient de dire, au moins dans les intentions de Dieu et
par les prémisses de l’acte en question. Car la justification n’est
rendue possible que par la rédemption opérée par Jésus-Christ.
Sans rédemption, Paul ne saurait concevoir une justification. Et,
on s’en souvient, la rédemption elle-méme est une preuve mani-
feste de ’amour de Dieu. Ce n’est qu'aprés la rédemption, que
Dieu déclare qu'’il est prét a pardonner et a justifier. Cependant,
qui ne comprendrait ici l'insuffisance, l'incohérence méme du
langage humain pour parler en balbutiant de ce que Dieu pense
et fait en dehors de nous et hors du temps ? Aussi méme Paul ne
parle-t-il guére de la justification sans mentionner aussitét la foi.
En d'autres termes, il ne sépare guére les dispositions et les inten-
tions de Dieu de leur application directe aux cas de I’homme qui
croit. Il n'insiste méme pas sur la réconciliation opérée comme
telle, bien que ce terme lui appartienne en propre, & I’exclusion
des autres écrivains du Nouveau Testament, et que la réconcilia-
tion lui apparaisse comme un fait précis, rattaché directement a
la mort de Christ. En réalité, la réconciliation n’a d’effet que pour
ceux qui croient.

» En outre, il n'est pas sans"™ mportance de noter que Paul ne



374 BULLETIN

dit jamais que la justice de Jésus-Christ, ni ses mérites, nous
soient imputés ou soient considérés comme ndtres. Cette pensée
semble lui étre tout a fait étrangere ; aussi bien, elle implique un
procédé trop mécanique ; ce serait, A son sentiment, une scolas-
tique trop verbale. Paul, et tous les apotres, sentent battre le
cceur de Dieu ; méme leur langage porte 'empreinte d’un chris-
tianisme ému, vibrant, personnel. L’obéissance de Christ, ¢’est-a-
dire sa passion et sa mort, ouvrent les écluses du pardon, a
savoir, de I’amour et des miséricordes divines; alors Dieu par-
donne , le péché pardonné n’est plus; le pécheur pardonné est
juste devant Dieu. Dieu le déclare; il le veut. Il n’y a qu’une
condition, une seule : Dieu justifie celui qui croit en Jésus (Rom.
I11, 26 et 22, 28, 30; I, 17; X, 4, etc.). »

Plus loin, p. 145: « La justification, une grace individuelle. La
lettre aux Romains, de méme que les autres écrits de Paul, pré-
sente donc clairement la justification comme un acte divin que la
foi de l'individu considére ensuite comme réel et dont elle s’ap-
proprie le bénéfice. La justification n’est pasun attribut de I’'Eglise,
une prérogative de la communauté chrétienne, & laquelle chaque
homme aurait part en se rattachant a cette communauté ou en v
étant introduit par le baptéme. Rien n’est plus contraire a la
pensée de Paul que cette interprétation ecclésiastique ou sociale
de la justification ; ¢’est un renversemnent des termes. Car 'Eglise
est une association d’individus justifiés ; elle ne dispense pas plus
la justification que I'absolution ou le pardon. Tous ces effets de la
grace de Dieu sont des actes divins ; comme telle notre pensée ne
peut guére prétendre ales réaliser en eux-mémes. Ils prennent, au
contraire, par leurs effets, une réalité expérimentale dans la con-
science de l'individu qui croit. Chacun de ceux qui croient est
justifié (Rom. X, 4). Toi, individu, tu as été ainsi délivré (Rom.
V11, 2).

» L’Eglise a un autre réle; elle se borne, en cette matiere, a
proclamer et a propager la bonne nouvelle ; mais recevoir le mes-
sage du salut, le croire, mettre toute sa confiance en Dieu, cest
Paffaire de chaque homme, chacun pour lui-méme personnelle-
ment, sans autre intermédiaire que Jésus-Christ, de lui-méme &
Dieu directement. Cela, et cela seul, fait du pécheur un justifi¢ et
par le don de I’Esprit un chrétien. Ces chrétiens forment ’Eglise
dont Christ est le chef, celle qui conquiert le monde. »

Autre exemple. L’éclaircissement XI1I, p. 171 : De la difference



THEOLOGIE 375

entre la premiére et la seconde moitie des huit premiers cha-
pitres de la lettre aur Romains, arréte, pour commencer, l'at-
tention sur « le vocabulaire des deux parties en question. On peut
ne pas s’entendre sur le réle de la seconde moitié du Ve chapitre
entre ce qui précéde et ce qui suit; mais personne n’a jamais
songé a nier la différence évidente qu’il y a entre le contenu des
chapilres I A IV et celui des chapitres VI a VIII.... Pour aborder
la question soulevée ici, on peut faire remarquer qu’il existe des
marques extérieures, matérielles, pour ainsi dire, d’'une différence
entre la premiére et la seconde moitié des huit premiers chapi-
tres; ces indices suffiraient au besoin pour éveiller ’attention
d’un lecteur qui ne se contente pas de cueillir, en suivant sa fan-
taisie, une parole de ci et une autre de li. Ainsi les termes de
« justifier » et d’ «imputer, » qui sont les mots saillants des cha-
pitres III et IV, ne paraissent plus dans les chapitres VI a VI1II,
sauf dans la péroraison du dernier chapitre ou 'apétre rappelle
ce qu’il a démontré dans le premier tiers de sa leitre. D’autre
part, 'Esprit n’est mentionné dans la premiére partie qu’au cha-
pitre V, comme pour préparer la transition a la seconde partie.
Qui ne se serait aper¢u qu’au chapitre VIII, au contraire, le terme
d’ « Esprit » tient une place proéminente dans le vocabulaire ? De
plus, le mot de « péché, » au sens de puissance souveraine, est
extrémement fréquent a partir de la seconde moitié du chapitre V,
ainsi que les termes opposés de « mourir » et de « vivre, » avec
leurs dérivés et leurs synonymes. » Le vocabulaire grec n’aide-
rait pas mal en cette occurrence.

Nous en avons la conviction avec I’éclaircissement XIV, p. 176:
Definition de quelques termmes psychologiques employes par
Pauwl. « La premiére condition pour comprendre un homme, c’est
de parler la méme langue que lui. ou, du moins, de connaitre la
langue qu’il parle. Plus les sujets traités par cet homme sont
délicats ou complexes, plus il sera amené a donner & certains
mots des valeurs spéciales, et plus il importe de préciser la défi-
nition de ces expressions. On essayerait en vain de suivre avec
intellizence 'analyse que Paul fait du péché, de la nature humaine
et de la vie chrétienne, a partir du chapitre VIIe surtout, sans
avoir fixé préalablement la signification qu’ont prise dans la
langue de Paul, plusieurs mots devenus des termes techniques.
En premiére ligne, il y a le terme de « chair » avec ses dérivés....
D’autre part, I'apdtre donne une signification caractéristique a



376 BULLETIN

Padjectif dérivé du mot « ame. » Il est difficile de rendre ce quali-
ficatif en francais. On dit animal (du latin anima, Ame), ou psy-
chique (qui n’est que I'’équivalent du grec psyché, ame), ou encore
naturel. C’est pour Paul un synonyme de charnel et de périssable,
et une antithése de spirituel, comme le moatre fort bien le con-
traste établi entre le corps actuel, naturel, animal ou psychique,
et le corps surnaturel ou spirituel (« pneumatique, » preuma,
esprit), au XVe chapitre de la premiére lettre aux Corinthiens, an
verset 44 (cf. Rom. VII, 14; 1 Cor. II, 14). »

D’ailleurs, M. Kriiger n’est nullement un ennemi du grec, de
celui de saint Paul en particulier. Son travail n’a sa profonde
portée que parce qu’il en est comme ’émanation en langue fran-
caise, dans la tres louable intention d’étre accessible, sans ver-
biage, a4 tout homme réfléchi, aux étudiants surtout. Et la solide
culture hellénique, biblique et classique, du savant interprete
perce, en dépit de sa modestie, par un curieux contraste, dans
sa dédicace : « Aux bien-aimés fréres selon la chair et selon
Pesprit, 4 Théodore et 4 Gustave, compagnons de combat et con-
citoyens dans les cieux, le domicilié et voyageur avec eux sur
terre, le moindre, qui a composé ce petit livre, » dédicace de
dix lignes en belles majuscules grecques, qui ne déparent point
I'excellente impression du reste de l'ouvrage par la maison
Georges Bridel & Cie :

TOIZ ATAMNHTOIZ
KATA ZAPKA KAI KATA HNEYMA AAEA®OIZ
OEOAQPQI KAI TOYZITA®QI

O MIKPOTEPOZ
O ZYI'TPAYAZ TOYTO TO
BIBAAPIAION

Quoi qu’il en soit de I'effort accompli par le professeur d’exégeése
de la Maison des missions évangéliques a Paris pour rendre aussi
parfaitement la pensée de l'original de Paul, son ceuvre ne trahit
aucune lassitude ; elle ne fait pas double emploi avec celles de ses
devanciers les plus appréciés en pays de langue francaise, Bonnet,
Reuss, Godet, Oltramare.

Ce dernier attendit de longues années avant de continuer son
commentaire, dont la premiére partie parue en 1843 n’allait que
jusqu’au chapitre V, verset 11. Nous souhaitons vivement que la



THEOLOGIE 377

santé permette hientot & M. Kriiger, plus avancé. de nous donner

enfin la suite, 'ensemble par conséquent, de ses études sur la plus

importante et la plus compléte des épitres du Nouveau Testament.
E. CoMBE.

P. 8. Notre veeu n'a pu étre exaucé. M. Kriiger a succombé, a
la fin de juillet, a la cruelle maladie qui le minait depuis des mois
et qu’il a si vaillamment supportée. Mieux qu’ici-bas. et dans la
langue du ciel, il rappelle & sa parenté du sarg et a celle plus
nombreuse de la foi 'assurance du salut, cet hymne par lequel il
erminait, sur les traces de Paul, la fin du chapitre VIII, et dans
sa traduction qu’il nous est fortifiant de reproduire :

« Mais nous sortons victorieux de toutes ces épreuves, par celui
qui nous a aimés. En effet, je suis assuré que ni la mort ni la
vie, ni les anges ni les dominations, ni le présent ni P’avenir, ni
hauteur ni profondeur, ni quelque créature que ce soit, ne pourra
nous séparer de I'amour que Dieu nons a témoigné dans le Messie
Jésus notre Seigneur. »

L.. GRANDGEORGE. — SAINT-AUGUSTIN ET LE NEO-PLATONISME 1

C’est une portion fort intéressante du livre des Confessions que
celle ot Augustin raconte I'impression que firent sur lui les ou-
vrages néo-platoniciens, a I'époque on il cherchait sa voie, n’étant
plus manichéen et n’étant pas encore chrétien. Quelle influence
le néo-platonisme a-t-il exercée sur le grand docteur de I’Eglise
d’Occident ? telle est la questioil que traite M. Grandgeorge dans
un livre récemment publié par I'Ecole des Hautes-Etudes de Paris,
section des sciences religieuses.

Dans ce travail, M. Grandgeorge se révéle historien érudit et
consciencieux. Il collationne et compare de nombreux textes, il
documente ses plus minimes assertions et s’interdit les considé-
rations trop générales. C’est dire que son livre n’est pas d’une
lecture facile, mais, ce qui est beaucoup plus important, il donne
une impression d’impartialité absolue et de grande exactitude.

Pour quiconque désire connaitre ’histoire de la pensée chré-
tienne, tout ce qui fera mieux connaitre et comprendre Augustin
est d’un grand intérét. Peu d’hommes ont exercé une action com-

t Saint Auqustin et le neo-platonisme, par L. Grandgeorge, éléve diplomé de
I'Ecole des Hautes-Etudes.

THEOL. ET PHIL. 1400 95



378 BULLETIN

parable a la sienne sur la doctrine et la vie de I'Eglise. En re-
cherchant ce qu’il a recu du néo-platonisme, nous comprendrons
mieux quelle est la part d’influence que I’hellénisme antique a
exercée sur le développement du dogme chrétien. En effet, tandis
que depuis Justin Martyr un grand nombre de Péres orientaux
se nourrissaient de culture grecque, ’Occident restait réfractaire.
On connait I’aversion que la philosophie inspirait & Tertullien.
Avec Augustin une réaction se fit. Ce fut surtout par lui que le
christianisme latin apprit a connaitre et & estimer la philosophie
hellénique et en particulier le néo-platonisme.

A vrai dire Augustin ne savait vraisemblablement pas le grec.
De 14 les lacunes de sa culture philosophique. Il ne connaissait
les écrivains grecs que par 'intermédiaire des latins, Cicéron en
particulier. Ce qu’il en a le mieux connu, ce sont les ceuvres de
Plotin et de Porphyre, elles lui étaient familiéres, grace a la tra-
duction latine du rhéteur Victorinus qui lui-méme s’était con-
verti dans sa vieillesse. L’influence que le néo-platonisme exerca
sur Augustin fut tout autre que celle du manichéisme. Dans ses
Confessions, s’il rappelle son passé manichéen, ce n’est que pour
s’humilier d’avoir pu partager d’aussi abominables erreurs. Les
néo-platoniciens, au contraire, sont toujours cités avec respect,
méme lorsqu’il les combat.

Mais que fut cette influence ? Pour la mesurer, M. Grandgeorge
analyse et compare chez Augustin et chez Plotin les doctrines de
Dieu, de la Trinité, de la Création et de la Providence.

L’existence de Dieu, simple et immuable, son éternité, son ubi-
quité et sa spiritualité, voila des conceptions dans lesquelles le
néo-platonisme et le christianisme pouvaient se renconirer. Dieu
n’est soumis & aucune détermination, ni dans I'espace ni dans le
temps, il est une pure essence, c’est ce qu’affirment a la fois le
philosophe et I'évéque. Et cependant ni I'un ni I'autre n’ont pu
rester absolument logiques avec cette conception, ils ont did néces-
sairement statuer un minimum de détermination en Dieu et le
déclarer cause de tout et souverainement bon. Ici Augustin fut
plus affirmatif que Plotin, mais il est bien dans la méme ligne.

Ces rapprochements pourraient ne pas prouver grand chose,
sinon que le néo platonisme avec sa haute spiritualité et le chris-
tianisme avec la tournure philosophique que les Péres grecs lui
avaient donnée étaient devenus proches voisins. Mais ce qui est
digne de remarque, ce sont certaines ressemblances de détail.



THEOLOGIE 379

Lorsque Augustin développe ces idées, les termes qu’il emploie
rappellent directement ceux de Plotin, les comparaisons sont les
mémes. S’il n’y a pas eu imitation, il y a eu en tout cas influence
de I'un a P’autre.

I1 est fort intéressant de comparer chez les deux penseurs la
doctrine a laquelle on peul donner le nom de Trinité. Le Dieu de
Plotin comporte trois hypostases. Celui des conciles cecuméniques
et d’Augustin est un en trois personnes. Plusieurs Péres déja ont
constaté cette ressemblance. Mais 'accord est plus apparent que
réel. En effet, le Un-Premier de Plotin est, nous l'avons vu, en
dehors de toute détermination. Le Pére céleste qu’Augustin a
connu et adoré est éminemment personnel. L’Intelligence, seconde
hypostase néo-platonicienne, a bien une parenté avec le Logos des
Péres grecs. Augustin lui-méme a fait le rapprochement dans un
passage fort intéressant des Confessions: « Que le Verbe était
dés le commencement, que le Verbe était en Dieu et que le Verbe
était Dieu, que toutes choses ont été faites par lui et que rien n'a
été fait sans lui, que tout ce qui a été fait a vie en lui, que la vie
était la lumiére des hommes... voila ce que je lus dans les livres
(des néo-platoniciens). » Mais en méme temps Augustin a signalé
la grande différence. « Je n’y lus pas que le Verbe a été fait chair
et qu’il a habité parmi nous.... Je n’y lus pas qu’il s’est anéanti
lui-méme jusqu’a la mort, méme jusqu’a la mort de la croixt. »
Et méme en comparant 1'Intelligence néo-platonicienne, non pas
au Christ-Sauveur, mais au Logos préexistant, I’'assimilation ne
saurait étre faite. L’Intelligence ignore le monde sensible et I'ac-
tivité humaine.

Enfin 'Ame du monde, troisiéme hypostase, est créatrice, tandis
que PEsprit saint ne I’est pas. Le néo-platonisme du reste ignore
totalement 'amour qui caractérise I’Esprit saint.

Ainsi les trois hypostases sont fonciérement différentes des trois
personnes de la Trinité. De plus les rapports entre les trois per-
sonnes et les trois hypostases ne sont pas les mémes. Les trois
hypostases sont subordonnées 1'une a I’autre, tandis que les trois
personnes sont consubstantielles et coéternelles. Sur ce point
Augustin a été strictement orthodoxe, et méme s’il a incliné d’'un
coté ce n'est pas vers le subordinatianisme, mais vers le moda-
lisme. C’est ce que laissent entrevoir les analogies dont il se sert

I Confessions, livre VII, chap. 9.



380 BULLETIN

pour expliquer la Trinité. Il compare en effet les trois personnes
a trois moments de I'existence humaine, I’étre, la connaissance et
la volonté, ou bien la mémoire. la pensée et la volenté. Or, le
modalisme est 'opposé de la théorie émanatiste de Plotin.

Méwne différence, on pourrait dire méme opposition dans les
vues de Plotin et d’Augustin au sujet des rapports entre Dieu et
le monde. Sans doute I'un comme l'autre voient en Dieu la cause
de tout, mais pour Plotin le monde doit sa naissance & une éma-
nation, tandis que pour Augustin il la doit & une création. Augus-
tin lui-méme a signalé cette différence. Mais, étant donnée leur
conception de Dieu, les deux penseurs se trouvent en présence de
la méme difficulté. Comment concilier cette émanation ou cette
creation avec la thése de I'immutabilité de Dieu ? Pour v répondre,
Augustin se rapproche de nouveau de Plotin en affirmant qu’on
ne peut distinguer en Dieu la pensée et I'action et en faisant ren-
trer toute chose créée dans le plan primitif du monde.

Le point oul nous saisissons les analogies les plus frappantes
entre Plotin et Augustin, c’est la doctrine de la Providence et le
probléme du mal. Le néo-platonisme s’était élevé dans ce domaine
a une trés grande hauteur, ce qui rapprochait ses conceptions e
celles des chrétiens. En outre Plotin et Augustin avaient combatiu
des adversaires semblables, I'un les Gnostiques, 'autre les Mani-
chéens, qui les uns et Jes autres partaient d’un principe dualiste.
Ainsi Augustin eut tout naturellement recours dans la lutte aux
arguments qu’il trouva chez Plotin. Il n’eut pas a les modifier
sensiblement pour les faire concorder avec ses propres pensées.

Le monde est 'ceuvre d’un parfait artiste qui a tout bien créé.
Son action se manifeste dans 'ordre méme qui régne dans l'uni-
vers. Cependant le mal existe; d’ou vient-il? Si I'on veut éviter
le dualisme et affirmer que tout ce qui a été créé est bon, une
seule réponse reste possible, Augustin et Plotin 'ont faite 'un et
Pautre : le mal est une négation, il n’a pas d'existence en lui-
méme, il est un moindre degré dans le bien. La créature finie est
bonne, mais n’est pas la bonté parfaite. Le bien est dans I'en-
semble et non dans le particulier. Plotin et Augustin se rencon-
trent plus loin encore dans l'affirmation que méme le mal a sa
place dans 'ordre du monde. Le mal est un facteur du progres,
I'injustice humaine doit servir & la punition du coupable pour le
bien du juste, elle sert & réaliser le principe méme de toute justice :
A chacun selon ses ceuvres.



THEOLOGIE 351

Ainsi, dés qu’on se place en présence de I'ensemble, de I'univers,
les imperfections de détail disparaissent dans I’harmonie de 1l'en-
semble : « Notre Dieu a fait toutes choses trés bonnes, » dit Au-
gustin. « Dieu a fait I'univers beau, complet et harmonieux, » dit
Plotin.

« [’enquéte que nous venons de faire, dit M. Grandgeorge, clét
le débat qui s’était ¢levé au sujet du néo-platonisme de saint Au-
gustin. » Voici les conclusions que M. Grandgeorge en tire:
L’influence néo-platonicienne sur Augustin est indéniable. Mais
les ouvrages de I'évéque d’Hippone dans lesquels nous trouvons
des réminiscences ou des emprunts des néo-platoniciens appar-
tiennent surtout a la période de sa vie qui précéda ou suivit im-
médiatement son baptéme. Dés lors, plus il est devenu chrétien,
plusil s’est rendu indépendant de ses anciens maitres. Le néo-pla-
tonisme a agi sur Augustin en le dégageant du manichéisme, en
le portant vers le christianisme et en lui fournissant des argu-
ments contre des adversaires analogues. Le néo-platonisme fut
pour Augustin une doctrine transitoire. A partir de sa conversion
cette intluence alla s’amoindrissant et il fut avant tout chrétien.

M. Grandgeorge nous permettra de développer quelque peu
cette conclusion. L’Augustin que nous avons vu disciple de Plo-
tin, est-ce tout Augustin, est-ce ’Augustin de I’histoire, le rénova-
teur de la piété en Occident, le docteur et le Pere de I’Eglise au
sens le plus vrai du mot ? Ce qui a fait la vraie originalité et la
grande puissance d’Augustin, c’est 1a doctrine de la yrace. Sans
doute cette doctrine n’est pas indépendante de celles de la Provi-
dence et du mal ou nous avons retrouvé des traces de néo-plato-
nisme, mais elle n’en est pas nécessairement dérivée. La doctrine
de la grace, Augustin n’a pas pu ’emprunter & la Gréce antique
par la simple raison qu’elle transporte ’Ame dans un domaine que
ni Plotin, ni personne dans le monde paien n’a connu ni méme
entrevn. C'est une doctrine spécifiquement chrétienne qui ne peut
avoir ses racines que dans ’Evangile.

Ainsi, Augustin a pu subir une influence néo-platonicienne, ce
ne sont que les hommes sans culture qui ne subissent pas 'action
du milieu philosophique. Mais Augustin a été grand et puissant,
non parce quiil a été a I'école de Plotin, mais parce qu’il a lon-

gueinent médité a Pécole de Jésus-Christ.
JEAN RAMBERT.



	Théologie

