
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

A. Gretillat. — La morale chrétienne1.

La publication du second volume de la morale chrétienne de

M. Gretillat a suivi de près celle du premier. Elle complète et

couronne de la manière la plus heureuse l'Exposé de théologie
systématique, commencé en 1885 par le regretté professeur de

Neuchâtel et dont il n'a pu faire paraître lui-même que les quatre
premiers tomes.

Le présent volume renferme d'abord la troisième et dernière
section de l'anthropologie : De la nature humaine dans son état

modifié (p. 1-111). En faisant rentrer dans la morale la doctrine
chrétienne du péché, Gretillat rompt avec la tradition qui .faisait
de « l'harmatiologie » une partie intégrante de la dogmatique. Ou

plutôt, Gretillat scinde ce sujet et en attribue quelques éléments à

la dogmatique, et la majeure partie à la morale. « Sous le titre de

hamartiologie il traite, dans la dogmatique, l'histoire extérieure et

objective du péché dans l'univers et dans l'humanité. » (I, 515-548:

Demonologie. — 1,548-598 : Du péché adamique). Dans sa

Propédeutique (p. 282) il avait déjà essayé de justifier ce point de vue:
« La dogmatique doit traiter de l'homme dans ses rapports
extérieurs avec Dieu et avec le reste des créatures ; tandis que l'homme
devient, dans l'éthique, l'objet d'une étude psychologique et

analytique. L'une considère l'humanité dans l'homme, l'autre y
considère l'individu. De même l'étude dogmatique du péché opposera
ce fait comme événement historique au plan universel et primitif
du royaume de Dieu; l'éthique en étudiera les effets subjectifs, en

i Tome II, Neuchâtel, 1899. Voir, sur le premier volume, Revue de théologie et

de philosophie, janvier 1899. (32e année, p. 85 et suiv.)



84 BULLETIN

suivra les ramifications internes dans l'individu. » Nous n'insisterons

pas sur les objections très graves que soulève cette manière
de concevoir et de traiter le problème. Ch. Bois me semble avoir
montré, avec autant de vigueur que de clarté tous les inconvénients

de cette méthode. Il est regrettable que, dans d'autres
chapitres de son ouvrage, Gretillat n'ait pas plus nettement distingué
les attributions de la morale et le rôle de la dogmatique
chrétienne : qu'on relise, par exemple, une série de développements de

la troisième partie, et l'on se convaincra facilement que ce que
l'auteur appelle « la tâche morale de l'homme » relève, dans une

large mesure, du problème religieux, matière propre de la dogmatique.

Cette réserve faite, il convient de rendre hommage à la
richesse d'informations et à la sagacité psychologique que l'auteur
apporte à l'étude du péché. Sans doute, il ne s'affranchit pas assez

de sa prédilection pour les classifications scolastiques et il est loin
d'épuiser le contenu de l'enseignement scripturaire, mais la
discussion critique de quelques-unes des solutions erronées ou
incomplètes (conception dualiste, socialiste, pessimiste) renferme
des passages excellents et mérite d'être prise en sérieuse
considération.

La troisième partie (p. 112-555) a pour titre: De la tâche morale
de l'homme dans l'état actuel ou éthologie. Elle renferme des

éléments fort divers et des plus complexes : 1° Je l'œuvre morale
dans son unité principielle ou de la foi (p. 113 213); 2° de la vie
nouvelle dans sa réalisation subjective par l'opération de la grâce de

Dieu en Jésus-Christ (p. 214-346); 3° de la vie nouvelle dans ses

manifestations particulières, ou de l'amour chrétien envers les

créatures (p. 346-554); 4» achèvement de l'œuvre morale par le

triomphe définitif de la vie nouvelle chez le régénéré et la glorification

de la nature humaine rendue à sa destination primitive
{p. 554-555).

Il suffit de jeter un coup d'œil sur ce groupement des matières

pour constater un fait que confirme l'étude plus attentive de

chacune des questions traitées. Sans parler de la confusion relevée
tout à l'heure entre les problèmes dogmatiques et les problèmes
éthiques, ce qui caractérise la méthode et le point de vue de l'ancien

professeur de Neuchâtel, c'est la synthèse de deux courants
d'idées que nous désignerons le plus clairement par deux noms
bien connus dans l'histoire de la théologie protestante : Gretillat
essaie de combiner le biblicisme de Beck et l'individualisme de



THEOLOGIE 85

Vinet. Il doit à Beck sa notion de l'inspiration et du canon, ses

procédés d'herméneutique, son usage de la preuve scripturaire en

dogmatique et en morale, le caractère fragmentaire et atomistique
de son argumentation biblique ; il doit à Vinet sa conception de

la morale chrétienne comme l'histoire du principe chrétien s'épa-
nouissant dans l'individu, son idée de la subordination du
développement collectif au développement personnel, sa théorie de la
suprématie de l'individu dans le domaine de l'Etat et de l'Eglise.
C'est à cette double influence qu'il faut attribuer aussi le manque
de proportion qui règne dans les différentes parties du livre de

Gretillat. liest incontestable que la morale sociale, objet préféré,
sinon exclusif des préoccupations et des études actuelles, n'occupe
pas, dans l'ouvrage de Gretillat, la place qui lui revient au gré de

nos contemporains. Le chapitre III, qui traite de la famille, de

l'Etat et de l'Eglise, est singulièrement écourté ; les problèmes y
sont à peine esquissés, et nulle part les solutions proposées ne

s'appuient sur un exposé de motifs assez ample et assez solide.
D'autre part, les pages consacrées à la naissance et au développement

de la vie nouvelle dans l'individu forment le centre du
présent volume et abondent en observations judicieuses et fécondes.

L'analyse des expériences morales et religieuses du chrétien est le

plus souvent heureuse, et il serait facile de recueillir, dans cette
riche moisson, des gerbes d'une sérieuse et réelle valeur. « Déjà
sous l'ancienne économie, ce n'est pas la loi seule, ce sont aussi
les témoignages de la bonté de Dieu qui convient à la repentance.
(Rom. II, 4.) De même, et à plus forte raison, la révélation de

Christ, de sa sainteté, de son amour, et surtout le spectacle de sa

croix, dans laquelle la grâce et lajustice de Dieu se sont
réconciliées, sont les moyens les plus puissants dont Dieu se soit servi

pour produire dans le cœur de l'homme cette repentance décisive

qui conduit au salut éternel à travers l'humiliation et la mort. »

(p. 188).... « Le vice principal de la doctrine du pur amour, qui
prétend à une spiritualité quintessenciée et eminente, est de séparer

arbitrairement et artificiellement des notions qui, dans la
réalité, ne se séparent jamais, de les dénaturer par là même en les
rendant fausses et contradictoires, de faire des suppositions
irréalisables et blasphématoires. C'est une de ces suppositions fausses
et blasphématoires que de séparer la communion avec Dieu de la
félicité, et de rattacher en revanche un état de sainteté au sort des

réprouvés, comme s'il n'était pas une révolte éternelle contre Dieu



86 BULLETIN

en même temps qu'une rejection éternelle de la part de Dieu. »

(p. 334.) « La grâce, dans le Nouveau Testament, n'est pas un pur
enseignement de doctrines, ni même la simple manifestation d'un
pardon ; elle est une puissance et une vie. Or, la grâce ne se divise

pas; c'est elle tout ensemble qui enseigne, pardonne et sanctifie;
elle ne saurait vouloir pardonner sans vouloir sanctifier
incontinent. » (p. 159). « La conversion est déjà une consécration,
initiale sans doute et qui doit se continuer toute la vie, mais déjà
sérieuse et réelle,ou bien elle n'est pas, et toute sanctification ne saurait

être qu'une répétition constante de cette consécration initiale
qui décide en principe de la vie tout entière. » (p. 207.) « Le danger
des conversions subites est de prêter à l'illusion, d'être parfois plus
frappantes que profondes, plus extérieures que morales, de tenir
d'avantage d'une vibration violente du sentiment que d'une
détermination du cœur et de la volonté. D'ailleurs plusieurs de ces

conversions censées subites n'ont pas laissé d'être secrètement et

mystérieusement préparées à leur manière. » (p. 210). « La foi
intellectuelle (c'est-à-dire la croyance substituée àia foi) est une cause
active et presque inévitable du doute, soit chez les individus, soit
chez les générations, par le fait que, la vérité n'ayant qu'un genre
d'évidence tout moral, l'insuffisance de toute croyance fondée sur
des raisons d'ordre purement intellectuel ne saurait tarder à se

révéler à la raison ou à la conscience du sujet. » (p. 140.)

Faut-il maintenant entrer dans des discussions de détail? Il y
aurait certes matière à bien des controverses intéressantes.
Gretillat se livre à un examen minutieux des notions de justification
et de régénération. Le résultat auquel il aboutit ne nous semble

pas satisfaisant. « Justification et régénération sont toutes deux
des actes suivis d'états dont l'un est continu, l'autre progressif. »

(p. 265.) — Est-il conforme à la pensée évangélique et au principe
de nos réformateurs de faire du travail une des formes de « l'amour
chrétien dans ses rapports au sujet lui-même? » (p. 352, 374.) Le
travail ne doit-il pas plutôt être considéré comme une manifestation

de l'amour du prochain? — Que faut-il penser surtout de la
disjonction formulée par l'auteur sous le titre « De la jouissance
chrétienne, ou de l'usage chrétien des forces et des biens possédés

par le moi»? (p. 374.) Gretillat y distingue l'activité productive
ou le travail, et l'activité improductive ou la récréation. Cette
construction n'est-elle pas aussi fragile qu'artificielle Le luxe des

divisions et des sous-divisions, parfois très arbitraires, s'étale



THÉOLOGIE 87

peut-être avec moins de complaisance dans la Morale de Gretillat
que clans sa Dogmatique, mais l'ouvrage gagnerait à être allégé
de la notation multipliée des paragraphes et des majuscules :

l'ordonnance intime et la cohésion organique sont plutôt compromises

que servies par ces procédés tout extérieurs de classification.

Après la lecture de ce volume nous ne pouvons que répéter le

jugement que nous avait suggéré la première partie de la Morale
de Gretillat. En dépit des lacunes et des imperfections que l'auteur
aurait sans doute fait disparaître en partie s'il lui avait été donné
de mettre la dernière main à son ouvrage, malgré les réserves

que nous avons dû faire, il convient de remercier sincèrement les
amis de Gretillat qui, en publiant ces deux derniers volumes de

l'Exposé de théologie systématique, ont préservé de l'oubli ce qui
fut peut-être la meilleure partie de l'œuvre théologique du
regretté professeur de Neuchâtel. Le dirai-je? Ce livre, qui formule
avec vigueur et clarté les principes essentiels de la morale, est

autre chose encore qu'un manuel utile et intéressant ; il est la
révélation d'une âme vraiment chrétienne, il s'en dégage l'impression

à la fois fortifiante et sereine que produisait sur ceux qui
l'ont connu et aimé le caractère si simple et si élevé, le cœur si

loyal et si vaillant d'Augustin Gretillat.
P. Lobstein.

J. Hocart. — La question juive L

Dans ce petit volume, dédié à son vénéré père (retiré depuis
lors de ce monde), le pasteur protestant libéral de Bruxelles a

réuni une série de conférences contre l'antisémitisme qu'il a

prononcées vers la fin de 1898. Ce qui l'a décidé à les publier, c'est
« l'ardent désir de prendre part, quelque humblement que ce fût,
au grand combat actuel de la liberté, de la justice, de la fraternité
contre l'esprit d'intolérance, de haine et de persécution. »

Prenant pour point de départ la symbolique légende du Juif
errant, il constate qu'aujourd'hui encore les Juifs n'ont pas trouvé

1 La question juive. Cinq conférences avec un appendice sur la charité juive,
par James Hocart, pasteur protestant libéral à Bruxelles. Paris, Fischbacher, 1899.
242 pages.



88 BULLETIN

le repos malgré l'émancipation dont le libéral Joseph II donna le
signal par son édit de 1781. Il retrace l'Origine, la nature et le
but de l'antisémitisme actuel (Marr en 1862, Stœcker, Treitschke,
Drumont, etc.), et, avant d'aborder la discussion des griefs
articulés par les antisémites, spécialement en France par E. Drumont,
il combat l'argument préjudiciel tiré du « consentement des siècles
dans la haine du Juif; » argument qui a le double tort, dit-il,
d'altérer l'histoire et de supposer l'humanité incapable d'erreurs
prolongées, et ne saurait, en conséquence, dispenser l'ami de la vérité
et de la iustice du devoir de reviser les verdicts du passé. Tel est

le sujet de la première conférence.
Dans la deuxième et la troisième, l'auteur examine et réfute ce

qu'il appelle le grief ethnographique, savoir les arguments tirés
du sémitisme des Juifs, de leur particularisme national, de leur
portrait au physique et au moral (physiologie et psychologie). La
quatrième est consacrée au grief religieux, c'est-à-dire aux
raisons fondées sur le Talmud et la Kabbale, aux accusations de

« meurtre rituel, » de « déicide, » de « déchristianisation » de la
société moderne, etc. La cinquième s'attache à démontrer l'inanité
du grief économique, lequel consiste à représenter les Juifs comme
les auteurs responsables du déplorable état de la société actuelle,
du mercantilisme dominant, de l'injuste répartition de la richesse,
etc. Une sixième conférence, ajoutée en appendice, a pour sujet
les manifestations de la charité juive à partir de l'Ancien Testament

jusqu'à nos jours.
En abordant cette étude, M. Hocart « s'était promis de la faire

sans aucune prévention, ni pour ni contre les Juifs. » (p. 108.) Il
s'était dit (p. 205) : « Tu combattras l'antisémitisme, mais tu seras

impartial, et comme il y a des vérités sévères à dire aux Juifs, tu
les diras sans ménagement et sans peur. » Mais à mesure que vous
avancez dans la lecture de ces pages, vous voyez le juge se
transformer en avocat, et l'avocat, à force de plaider les circonstances
atténuantes, en arriver presque, — lui-même en convient de la
meilleure grâce du monde, — « à faire un panégyrique des Juifs,
de leur intelligence, de leur énergie, de leur vitalité et même de

leur moralité. » « Les Juifs ne sont pas sans défauts.... Mais j'ai
reconnu qu'une partie des reproches qu'on leur fait sont faux;
que les reproches vrais sont souvent exagérés, et qu'il n'en est

aucun qui ne puisse se retourner avec autant et quelquefois plus
de force contre les chrétiens. Des mesures d'exception ne se justi-



THÉOLOGIE 89

fient que par des crimes exceptionnels; et où est chez les Juifs
cette culpabilité exceptionnelle méritant une proscription
exceptionnelle? » (Ibid.)

Le plaidoyer de M. Hocart, puisque plaidoyer il y a, offre une
lecture vraiment intéressante, instructive, parfois émouvante. Il
est bien ordonné, dénote une respectable érudition historique, est

animé d'un souffle généreux et laisse une impression éminemment
sympathique. Non pas qu'il ne donne lieu à des objections de plus
d'une sorte. Pour notre compte, nous aurions d'expresses réserves à

faire sur plusieurs points. Pas n'est besoin, par exemple, d'être un
farouche orthodoxe pour s'étonner de la répugnance qu'éprouve
M. Hocart à admettre une « prérogative» des Juifs au point de vue
religieux. 11 veut bien reconnaître qu'ils ont « certainement eu une
grande mission providentielle dans l'humanité » (p. 60), que le

judaïsme a eu « la gloire » de donner au monde le monothéisme
(p. 13i), que ce n'est à personne, sinon aux Juifs, que nous devons
« cet idéal de progrès, de justice et de fraternité qui est entré si

avant dans notre sang et dans notre âme et qui n'en sortira plus
jamais que par la destruction de notre race » (p. 105), que la
préparation du christianisme a été « plus directe et plus frappante »¦

dans le judaïsme que dans le paganisme gréco-romain, (p. 213.)

Néanmoins il dira aux Juifs qu'ils se sont trompés en se croyant
le peuple élu de Dieu. (p. 60.) Pourquoi cela? Est-ce au nom de

l'histoire? Non, puisqu'il faut bien reconnaître à ce peuple une
mission providentielle en vertu de laquelle s'est accomplie dans

son sein une préparation plus directe au christianisme. C'est

uniquement au nom d'une théorie philosophique à priori, à savoir

que « la puissance divine qui gouverne par des lois universelles
ne connaît ni faveurs ni privilèges. » (Ibid.) Jusqu'à nouvel ordre,
nous nous permettrons, quant à nous, d'être plutôt de l'avis de

l'universaliste Paul de Tarse, selon lequel la prérogative des Juifs
est grande à tous égards, et d'abord parce que les oracles de Dieu
leur ont été confiés. (Rom. III, 1, 2.) Mais nous nous rappellerons
en même temps que le premier prophète, par ordre de dates, qui
ait affirmé cette « préférence » donnée aux Israélites « entre toutes
les familles de la terre, » Amos de Tekoa, a eu soin d'ajouter
aussitôt au nom de son Dieu: « C'est pour cela que je vous châtierai

aussi d'une façon exemplaire. » (III, 2.) Tant il est vrai que
« noblesse oblige, » et que, plus la prérogative est grande, plus est

lourde la responsabilité. Mais ce châtiment même, au dire des



90 BULLETIN

prophètes subséquents, était dans les plans du Très-Haut un
moyen de répandre sa lumière parmi les Gentils et de faire
parvenir son salut jusqu'aux extrémités de la terre. Cette philosophie
de l'histoire en vaut certes bien une autre.

Autre point: apropos du portrait du Juif au moral,M.Hocart vient
à parler du penchant à la ruse, à la duplicité, de l'esprit d'intrigue,
de « l'habileté excessive» qu'on s'accorde assez généralement — et
cela de l'aveu même de certains auteurs israélites— à considérer,
malgré de très honorables exceptions individuelles, comme un des

caractères distinctifs de ce peuple, (p. 106 et suiv.) Ici l'auteur se

dit embarrassé de savoir que penser. Il conclut par une suspension
de jugement, tout en donnant à entendre que son expérience
personnelle ne confirme pas l'accusation et que, à supposer que les
défauts en question soient chez les Juifs plus fréquents qu'ailleurs,
il faudrait y voir une « déformation causée par la compression
des siècles, » un mauvais pli que leur aurait fait prendre l'exercice
des professions mercantiles dans des circonstances particulièrement

difficiles, et qu'un régime de liberté et d'équité mettra
quelques générations à effacer. — Sans vouloir jeter la pierre aux
fils de Jacob, et sans méconnaître qu'il n'y a que trop de chrétiens
de nom qui, en fait de ruse et d'àpreté au gain, sont « plus Juifs
que les plus mauvais des Juifs, » comment oublier à ce propos le

portrait que la tradition nationale elle-même a tracé, longtemps
avant toute « compression, » de celui des trois patriarches qui est

comme l'incarnation du caractère israélite, non seulement dans

ce qu'il a de noble et d'infiniment respectable, mais encore dans

ses faiblesses et ses travers?
Dans l'intérêt même de la cause humanitaire que M. Hocart avait

à cœur de défendre, on ne peut s'empêcher ensuite de regretter qu'il
se soit presque exclusivement attaché à combattre les élucubra-
tions de M. Drumont. C'était faire par trop d'honneur à ce judéo-
phage, mais c'était aussi, peut-être, se rendre la tâche un peu trop
facile; c'était surtout — à cause de la « violente indignation »

qu'ont soulevée en lui, comme il le dit dans l'avant-propos, «

l'évidente mauvaise foi et la passion fielleuse » de l'auteur de la

France juive, de la Fin d'un monde, du Testament d'un antisémite

— s'exposer dès l'abord au risque de tomber dans l'excès

contraire et d'idéaliser le Juif, du moins le Juif d'aujourd'hui,
pour le mieux venger de son dénigreur. « Rien pour eux n'est

changé, avait écrit Drumont; ils haïssent le Christ en 1886, comme



THÉOLOGIE 91

ils le haïssaient du temps de Tibère Auguste. » — « Mensonge I

s'écrie M. Hocart, calomnie Certes, vos ancêtres spirituels, les

antisémites ou antijuifs d'antan, n'ont rien fait pour le leur faire
aimer, eux qui les ont honnis, parqués, massacrés au nom du
Christ. Mais de quelque nuage sanglant qu'ils aient voilé sa face

auguste, les Juifs ont su en apercevoir la limpide et rayonnante
beauté; ils rendent hommage à Jésus; je vous dis qu'ils l'aiment.»
(p. 147.) Y compris les Juifs de la presse antichrétienne?...
Généralisation pour généralisation, il est permis de se demander
laquelle des deux est le plus près de la vérité.

Voici encore, pour en finir avec nos réserves, un point fort discutable.

Pour M. Hocart la « question juive» semble être essentiellement

une question de liberté religieuse, ou plutôt, peu lui importe
que les Juifs se regardent comme une nation dispersée ou comme
une simple confession religieuse, (p. 52.) Nous avions cru, au
contraire, jusqu'ici que la question de savoir si les Juifs forment une
nation ou non n'était rien moins qu'indifférente; que s'ils n'étaient
réellement plus qu'une confession religieuse, ce qu'on appelle la
question juive serait bien simplifié ; qu'elle ne se poserait même

plus de nos jours, si ce n'est peut-être en Russie; que ce qui en

fait l'acuité, c'est précisément qu'elle se complique toujours plus
ou moins d'une question de nationalité, le plus grand nombre des

Juifs naturalisés, de ceux-là même dont le judaïsme en tant que
croyance religieuse se réduit à un minimum, restantde fait des ghê-

rîm dans leur pays adoptif. Nous devons confesser que M. Hocart
n'a pas réussi à nous convertir à son indifférentisme à cet égard.
Le mouvement sioniste, dont il se débarrasse un peu trop lestement
à notre sens, n'est certes pas fait pour modifier notre manière de

voir. Quoi qu'il en soit, la « question juive » subsiste, et il faudra

sans doute pour la résoudre autre chose encore que « cette
vaste » et vague « fraternité » que M. Hocart appelle de ses vœux
à la fin de sa quatrième conférence.

Et pourtant, en dépit de toutes les divergences de vues et

d'appréciation, c'est, nous nous plaisons à le redire, sous une impression

sympathique que nous a laissé la lecture de ce petit volume.
Comment, en effet, refuser sa sympathie, surtout au temps actuel,
à un homme qui met autant de vaillance et de chaleur à se constituer

le défenseur de ceux qu'il aime à appeler ses frères israélites?

H. V.



92 bulletin

Une nouvelle revue de théologie.

Le principe de la division du travail continue, dans le domaine
de la littérature théologique allemande, à produire ses fruits sous
la forme de périodiques consacrés à telle ou telle spécialité. Nous
avions déjà des revues spéciales pour l'histoire des religions, pour
les études relatives à l'Ancien Testament, pour l'histoire
ecclésiastique, pour la théologie pratique, et la Zeitschrift für Theologie

und Kirche n'est guère autre chose, en fait, qu'une revue de

théologie systématique. Il ne manquait plus qu'une publication
analogue pour la spécialité du Nouveau Testament. Le besoin,
paraît-il, s'en est fait sentir à son tour, et il faut que ce besoin
soit bien constaté pour que la maison J. Ricker, de Giessen, qui
édite déjà la Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft
du Dr B. Stade, ne craigne pas de courir les risques de cette
nouvelle entreprise.

Le nouveau périodique paraîtra à partir de février 1900, en

cjuatre livraisons de cinq à six feuilles d'impression, au prix
annuel de 10 marks, sous le titre :

Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft
und die Kunde des Urchrislenthums.

Comme ce titre l'indique, la revue en question ne s'occupera

pas exclusivement des livres canoniques du Nouveau Testament.
Elle embrassera tout ce qui concerne les origines et la plus
ancienne histoire du christianisme. Son champ de travail sera la
vie chrétienne naissante sous toutes ses formes individuelles et
sociales: littérature et constitution, foi, morale et coutume,
jusqu'au moment où l'Eglise se présente comme un organisme régi

par une constitution arrêtée et lié à une norme doctrinale
déterminée. L'esprit dont s'inspireront les auteurs des travaux à

publier sera celui « d'une absolue véracité et d'un immuable respect
de la réalité historique. » Il ne sera pas publié de « recensions »

proprement dites. En revanche, chaque 2e et 4e livraison renfermera

une bibliographie.
La Zeitschrift sera dirigée par le Dr Erwin Preuschen, de

Darmstadt, un homme jeune encore, qui s'est fait avantageusement

connaître depuis tantôt dix ans par diverses publications
relatives, la plupart, à la littérature chrétienne des premiers siècles.
On lui doit entre autres des travaux sur quelques traités de Ter-



théologie 93

tullien et, sous le titre d'Analecta, un choix de textes destiné à

faciliter aux étudiants l'étude des sources mêmes de l'histoire du
canon et de l'ancienne Eglise. C'est lui aussi, sous les auspices
du professeur Ad. Harnack, qui a traduit d'anglais en allemand
les conférences bien connues de Hatch sur Hellénisme et
christianisme, et qui a collaboré avec l'éminent théologien de Berlin
à la première partie de son Histoire de l'ancienne littérature
chrétienne jusqu'à Eusèbe (1893). En dernier lieu, il s'est signalé
à l'attention du monde savant par un volume intitulé Palladius
und Rufinus (1897) qui a trait à l'histoire du monachisme naissant.

Parmi les écrivains qui ont promis leur concours on voit
figurer la plupart des théologiens protestants d'Allemagne et de

la Suisse allemande qui s'occupent spécialement du Nouveau
Testament et de l'histoire des origines du christianisme.
Mentionnons, pour ne citer que les noms les plus connus, MM.
Baldensperger (Giessen), Bousset (Göttingen), Harnack (Berlin),
H. Holtzmann (Strasbourg), Jülicher (Marbourg), Schmiedel
(Zurich), Schürer (Göttingen). Un pareil état-major permet de bien

augurer de la valeur du nouvel organe.
A qui serait tenté de regretter cette spécialisation progressive

àes recueils théologiques et l'excessive dissémination des travaux
qui en résulte, nous nous permettrons de faire observer que si ce

luxe est un mal, il pourrait bien, dans la phase actuelle de la
science, être un mal nécessaire. Ce qui est certain, c'est qu'on ne

peut qu'envier à la studieuse Allemagne et cette riche productivité

scientifique, et le nombre toujours suffisant, parait-il, de

lecteurs non seulement capables d'en jouir et d'en faire leur profit,

mais disposés à lui prêter un appui qui ne se borne pas à être
moral ou platonique. H. V.

Otto Pautz. — La révélation selon Mohammed1.

Notre siècle, qui a remis tant de choses au point, remis à leur
-place tant de réputations usurpées, retiré de l'oubli tant d'hommes

méconnus, a le mérite d'avoir rendu une juste gloire à

1 Muhammeds Lehre von der Offenbarung, quellenmässig uniersucht, von Dr

Otto Pautz. Leipzig, J.-C. Hinrichs'sche Buchhandlung, 1898. 302 pages, grand
in-8». Prix : 8 marcs.



94 BULLETIN

l'homme que plus de deux cent millions de nos contemporains
reconnaissent comme l'envoyé de Dieu et le fondateur de leur
religion.

L'ouvrage que nous annonçons en est une nouvelle preuve. Avec
raison l'auteur insiste déjà dans la préface sur la nécessité de

s'occuper de l'Islam, mouvement religieux des plus considérables

qui se soit présenté dans le courant des siècles. En étudiant
l'Islam et le livre qui lui sert de base, on ne saurait manquer
d'arriver à des idées plus équitables sur la personne de Mohammed et
on cesserait enfin de l'appeler un faux prophète, un imposteur et

un menteur, comme il était de mode dans les siècles passés, et

comme malheureusement en ont encore coutume beaucoup de

gens qui aiment mieux condamner qu'étudier, approfondir et

juger.
M. Pautz a Mohammed en grande estime et en grand honneur;

il le vénère et il l'aime comme doit l'aimer et le vénérer quiconque
prend la peine de connaître cet homme si pieux, si vaillant, à la
conscience si délicate, aux convictions si fermes, au dévouement
si ardent, à l'abnégation si complète. Il est vrai de dire que dans

son livre M. Pautz ne donne rien de nouveau, tout ce qu'il expose
était connu, mais connu seulement des orientalistes. Aussi n'est-
ce pas pour des orientalistes qu'il a écrit. Son livre, fortement
documenté, rédigé dans un style vivant et attrayant, s'adresse à

tous ceux qui, las des vieux clichés et de préjugés surannés, veulent

connaître et savoir. On peut ne pas être toujours d'accord
avec lui, mais dans son travail on ne saurait méconnaître celui
d'un homme qui a usé d'une saine et consciencieuse critique dans
l'étude et dans l'emploi de ses sources.

Quand on regarde l'œuvre accomplie par Mohammed on ne saurait

faire autrement, selon l'auteur, que d'y voir l'œuvre de Dieu.
Il se présente à nous comme un véritable prophète, poussé par
une force intérieure à prêcher ce qu'il avait reconnu comme vérité
divine. Mohammed a cru à sa mission, et c'est pour y avoir cru
qu'au moment de mourir, en jetant un regard sur l'œuvre qu'il a

accomplie, il prononce cette grave parole: « Aujourd'hui j'ai rendu
parfaite votre religion et mis le comble à mes bienfaits pour
vous en vous donnant l'Islam pour religion. Tenez donc ferme au
livre de Dieu; quiconque le prend pour guide ne s'égarera point. »

«Je ne puis autrement.» Voilà sa devise. « Malheur à moi, est-il
dit dans le Koran, si je cache la révélation de Dieu. » Et, fort de ces



THÉOLOGIE 95

convictions, il n'a cessé de continuer son œuvre, malgré toutes les

persécutions et toutes les contradictions, certain qu'il était que
Dieu l'avait appelé à travailler à la régénération et au salut de

son peuple en mettant une meilleure religion à la place de la
religion désolante de ses contemporains.

Si Mohammed n'avait pas été sincère, s'il n'avait pas cru à la
vérité de la révélation qu'il avait reçue, comment aurait-il pu
menacer des plus grands châtiments les menteurs et les
hypocrites? comment surtout aurait-il eu le courage de se condamner
lui-même en déclarant qu'il serait coupable s'il ne prêchait pas
toute la révélation divine?« O prophète! est-il dit (Soura V,v.71),
fais connaître tout ce qui t'a été révélé de la part de Dieu, car
si tu ne le fais pas, tu ne t'acquittes pas de ton message;» et

(Soura VI, v. 15) : « Je crains, en ne prêchant pas, d'encourir la
peine du grand jour. »

Si Mohammed avait été un imposteur, comment des hommes
aux sentiments et au caractère si élevés comme Abou Bekr,
comme Ali, comme Omar se seraient-ils attachés à lui? Appartenant

aux familles les plus nobles des Arabes, ils n'hésitent pas à

sacrifier tout par amour pour Mohammed dès qu'ils ont reconnu
en lui l'envoyé de Dieu. Ils laissent leurs familles, leurs préjugés
et leurs privilèges et se font les ardents et humbles champions
d'une religion qui à ce moment n'était encore que celle de quelques

petits: des pauvres, des esclaves et des affranchis.
Plus on étudie, avec M. Pautz, la vie et l'œuvre de Mohammed,

non pas dans les ouvrages de ses détracteurs ignorants, mais
dans les sources, dans les ouvrages de ses contemporains et
surtout dans le Koran, plus on comprend l'amour et l'enthousiasme
qu'il a su inspirer et qu'il inspire encore à l'heure qu'il est à des

millions d'êtres humains.
L'auteur ne s'arrête pas à ces idées générales; d'une manière

souvent dramatique et palpitante d'intérêt il développe son sujet
et démontre que Mohammed était de bonne foi quand il croyait
recevoir des révélations divines. Ces révélations il ne les analyse

pas froidement, il ne les discute pas; il croit, il accepte. La foi qui
analyse et cherche à se rendre compte est une foi stérile. Aussi
Mohammed ne démontre pas, il ne prouve pas ; il jure que ce

qu'il proclame est la vérité même. Après avoir passé de longues
années dans la solitude, pratiquant le plus austère ascétisme,
Mohammed voit un ange lui apparaître qui lui dit: « PrêcheI (c'est



96 BULLETIN

ainsi qu'avec raison l'auteur traduit l'impératif 'iqraa), prêche
aux hommes ce Dieu unique qui s'est révélé à toi. • Mais il hésite

encore. D'un naturel plutôt craintif et timide, il lutte, il n'est pas
encore entièrement certain si c'est bien Dieu qui l'a appelé pour
être le prophète de son peuple. Il continue à vivre dans la
solitude, choisissant les endroits les plus sauvages et les plus reculés
des montagnes et tente souvent de se précipiter dans l'abîme.
Mais dans un de ces moments d'angoisse, l'ange Gabriel, dit la
tradition, sa conscience religieuse, dirons-nous, lui crie: « O

Mohammed tu es en vérité l'envoyé de Dieu. »

M. Pautz examine ensuite les causes qui ont déterminé la
révélation. Avant tout la chute de l'homme. Créé heureux, l'homme
s'est laissé séduire et a perdu le bonheur auquel il était destiné.
Mais malgré son péché Dieu n'a pas abandonné l'homme, il a

continué àie conduire. Bien que tous les hommes soient pécheurs
et que le péché soit un phénomène universel, provenant d'une
concupiscence latente mise en activité par la tentation, Mohammed
ignore cependant le dogme du péché originel. L'homme est
capable de lutter contre le péché et de se défendre contre la tentation

en suivant la direction que Dieu lui offre. Cette direction est
renfermée dans la révélation par laquelle Dieu fait connaître à

l'homme sa volonté et lui donne la possibilité de recouvrer le
bonheur perdu, d'obtenir la récompense éternelle. Mohammed
envisage ainsi la révélation, le Koran, comme les livres révélés

antérieurement, comme un guide qui conduit à Dieu et une
lumière qui éclaire les hommes.

A cette occasion l'auteur cherche à expliquer étymologiquement
le mot Koran et à tort y voit un mot arabe. Comme tant d'autres
termes techniques renfermés dans le livre sacré, Mohammed l'a
emprunté à la terminologie rabbinique. Koran est l'équivalent
de Miqra et c'est pour cette raison qu'il appelle son livre un qorân
arabiyy par opposition à la Thora, le Miqra hébreu. Pour le sens,
cela n'a aucune importance; les deux mots viennent d'une même
racine.

Mais le Koran n'est que le véhicule de l'inspiration, al-ouahy.
La différence entre la révélation (al-qorân) et l'inspiration (al-
ouahy) ressort clairement de Soura XX, v. 113: «Que Dieu, le
roi de la vérité soit exalté! Ne te hâte pas de publier la révélation
(al-qorân) avant que l'inspiration (al-ouahy) qui t'est adressée ne
soit achevée, et dis : O Dieu augmente-moi la connaissance. » Le



THÉOLOGIE 97

contenu de l'inspiration est tantôt de nature dogmatique comme
la confession de l'unité divine, tantôt de nature morale, comme
Soura XXI, v. 73; parfois elle est sous forme d'un récit se

rapportant à des révélations antérieures, parfois elle fait entendre
une prophétie.

Cette révélation divine est destinée à tous les hommes. Sans

doute, de même que Jésus ne s'adressait tout d'abord qu'aux Juifs,
ses compatriotes, Mohammed, lui aussi, s'adresse en premier lieu
aux Qoraychites. Mais de même encore que le refus des Juifs
d'accepter l'Evangile en a motivé la prédication aux païens, ainsi
le refus des Qoraychites de voir dans l'œuvre de Mohammed
l'œuvre de Dieu a empêché l'Islam de demeurer la religion d'une
tribu. Mohammed s'adresse tout d'abord aux Qoraychites, puis, à

tout le peuple arabe, et enfin à l'humanité entière. Je suis
entièrement d'accord avec l'auteur que le mot nds dans les nombreux
versets qu'il cite (p. 105) se rapporte aux hommes en général
et non pas seulement aux compatriotes arabes du prophète.

Mais, il n'en demeure pas moins vrai que tous les hommes ne
seront pas sauvés. Cette objection amène l'auteur à parler du

dogme de la prédestination. M. Pautz examine et analyse tous les

passages qui de près ou de loin se rapportent à ce dogme et
arrive à la conclusion assez inattendue que le Koran, bien loin
d'enseigner la prédestination, proclame au contraire la liberté
humaine.

Ne voulant pas dépasser les limites d'un simple article
bibliographique, je ne suivrai l'auteur ni dans son exégèse un peu
fantaisiste, ni dans ses conclusions paradoxales. Chacun, sans doute,
a le droit de croire à la liberté humaine, mais pour démontrer

que le Koran l'enseigne, il faut de plus fortes raisons que celles

qu'allègue M. Pautz.
Le Koran prétend enseigner la prédestination absolue et nie la

liberté humaine. Jamais les musulmans ne s'y sont trompés.
Depuis les premiers siècles jusqu'à nos jours, à part quelques
sectes hétérodoxes et motazilites, tous les théologiens ont trouvé
le dogme de la prédestination écrit dans les pages du Koran.

Si, selon Mohammed, le Koran est une direction pour tous les

hommes et l'Islam destiné à devenir la religion universelle, le

prophète admet cependant l'autorité des livres révélés avant lui
et notamment la Thora et l'Evangile. Pour Mohammed la Thora
et l'Evangile ont la même origine divine et la même autorité re-

THÉOL. ET PHIL. 1900 7



98 BULLETIN

ligieuse que le Koran, qui n'en fait qu'attester la vérité et y met
le sceau.

Il est vrai que ces livres antérieurs n'existent plus dans leur
intégrité, les Juifs comme les chrétiens les ont falsifiés pour les

adapter à leurs croyances erronées.
Nous ne pousserons pas plus loin notre analyse du livre de

M. Pautz. Relevons cependant encore un détail. En parlant de la
conception de Dieu, selon la révélation de Mohammed, M. Pautz
ne trouve pas clairement enseigné, dans le Koran, l'amour de

Dieu. Sans doute, ce qui dans l'Islam prédomine, dans les

rapports de Dieu avec l'homme, c'est la crainte, l'obéissance. Nous
connaissons cependant bien des passages soit dans le Koran, soit
dans les hadits, qui parlent de l'amour pour Dieu. Et qu'est-ce,
l'Islam, sinon la manifestation la plus touchante de cet amour?
L'Islam n'est pas la soumission de l'esclave, c'est l'abandon
confiant de l'homme faible et impuissant à son Dieu tout-puissant et

tout miséricordieux.
Jean Spiro, professeur.

PHILOSOPHIE

Morale sociale1.

Nous ne nous proposons pas de faire ici la critique de cet

ouvrage. Nous n'analyserons pas non plus les quatorze conférences
dont il est composé, ce qui serait proprement mâcher la besogne
à nos lecteurs de la Revue. Besogne agréable du reste autant
qu'intéressante, puisque ces leçons professées au Collège libre des

sciences sociales, devant un public qui n'était point exclusivement

universitaire, revêtent par là même un caractère d'aimable
vulgarisation. Ce qui fait la valeur du recueil, c'est moins peut-
être la profondeur de chaque étude particulière, que les mobiles
auxquels ont obéi les conférenciers et leur accord sur plusieurs
points de la plus haute importance.

L'entreprise était significative d'inviter les représentants des

1 Un vol. in-8» de la Bibliothèque générale des sciences sociales. (Paris, Alcan.)


	Théologie

