
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: La dialectique de Schleiermacher [suite]

Autor: Tissot, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER

D. TISSOT1

B. Juger. Nous avons souvent insisté sur la part de l'organisme

et sur celle des facultés intellectuelles dans notre
développement. Fidèle à notre thèse, en arrivant à un degré supérieur

au savoir, nous étudierons le sujet d'un peu plus près.
Les sens livrent le monde en objets isolés, c'est-à-dire sous

forme chaotique. Ils ne sauraient y répandre la lumière, a) La
raison dissipe cette obscurité en y portant l'ordre, qui est la

clarté : des éléments épars, elle laisse le spectacle d'un monde.

3) Son activité ne se borne pas là : elle organise chaque partie,
qui devient un tout, par ce qu'elle y rattache et par ce qu'elle
en sépare. Elle généralise le résultat obtenu et l'applique à tout
ce qui est semblable. C'est une petite nature dans la grande.
S'élevantplus haut encore, cette petite nature devient l'univers.
La raison peut suivre la marche inverse : redescendre du général

au particulier. Dans ces opérations, la raison révèle son

essence; mais elle ne pourrait la déployer, en d'autres termes
faire son œuvre, si les sens ne lui avaient fourni les matériaux
sur lesquels elle travaille. « Der erste feste Punkt vor aller
Begrift'sbildung ist die Gegenwart der Vernunft als Trieb und
das Erfülltsein der Sinne als Einwirckung. »

Comment le juger s'affermit progressivement. Nous avons les
éléments du jugement ; nous ne savons comment ils le pro-

1 Revue de théol. et de philos., mars 1900, p. 150-167, et juillet, p. 294-301.



522 D. TISSOT

duisent. Pour nous en rendre compte, partons de l'homme au
début. 11 vit de la vie des sens, il a bien la possibilité de la raison

et de ce qu'elle renferme, mais sans conscience aucune. Il
devra parcourir tous les degrés pour arriver au terme
supérieur. C'est l'histoire du jugement parallèle à celle de notre
développement. L'instinct est le grand ouvrier, dont l'analyse ne
réussit pas à expliquer complètement les effets. Essayons d'en
discerner quelques-uns :

1. Première différence. Laquelle faut-il signaler d'abord, si

l'on veut aboutir au jugement? Dans le chaos, tout est chose ou
action. La chose est en repos et conserve son caractère en se
conservant elle-même ; l'action est en mouvement. Si l'univers
se composait uniquement de choses, il serait une masse inerte ;

d'actions, une transformation incessante. La distinction est
souvent presque imperceptible, les deux se réunissant dans le

même fait : considérez l'œil, il est à la fois un point lumineux
(Lichtpunkt) et un mouvement lumineux (Bewegungspunkt).
Pour prononcer s'il s'agit d'une chose ou d'une action, il faut
la constance (Beharrlichkeit) dans le phénomène. Sans elle,
nous restons dans l'incertitude. Apercevant l'éclair et l'étoile
filante, vous êtes enclin à dire : le premier est une action ; la

seconde, une chose. Cette opinion vous est suggérée par une
raison étrangère au spectacle, mais, abstraction faite de cet
élément, il reste que le temps, dans lequel ce spectacle se

présente, est trop court pour que nous puissions préciser ce qui
ne l'est pas à nos regards. Pour affirmer davantage, il faut la

répétition du fait. L'intelligence décidera alors quel est le sujet
et quel est l'objet : « Alle Bestimmung des Unbestimmten kann

nur ausgehen von der intellektuellen Function, welche dabei

in jedem Augenblick nach beiden Richtungen, der Subjekts
und Pradikatsbegriffe, thätig ist. »

2. Le scheme1. Le monde agit sur nous et nous laisse l'image
des objets qu'il présente. Viennent-ils à disparaître, l'image
s'efface, nos sens n'ayant pas le secret de la conserver. Per-

1 Ce terme est devenu usuel depuis que Kant l'introduisit pour exprimer une
chose qui n'avait pas encore de nom dans le langage philosophique. La langue

française l'a reçu dans son dictionnaire classique (Littré).



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 52o

siste-t-elle Un autre facteur en est la cause. Cet autre facteur
est la raison, l'activité intellectuelle. Elle est partout où
l'élément général s'annonce: l'introduire est sa mission. On peut
dire avec autant de justesse : la raison pénètre dans les sens ou
les sens pénètrent dans la raison. Celle-ci fait subir, à l'image,
une transformation : elle devient générale de particulière qu'elle
était. Cette forme, nous l'appelons scheme. Il est le milieu entre
deux extrêmes : l'organisme et l'intelligence ont contribué à le

préparer. La nature de l'idée n'en a pas été altérée : « Das
allgemeine Bild ist das einzelne Bild selbst, aber in der Verschiebbarkeit

gedacht, d. h. so dass es sich verändern kann, ohne aus
seiner Art herauszugehen. » J'ai vu plusieurs bâtiments, mais

point encore de tour ; dès que j'en aperçois une, je l'appelle,
sans hésiter, un bâtiment. — L'étude du jugement nous a conduit

au scheme. Bésumons : le jugement est le scheme; le

scheme est le jugement. Est-il davantage? Nous n'en savons
rien encore.

3. L'induction. En arrivant au scheme, nous avons accompli
un grand progrès. Nous pouvons nous comparer à l'enfant sortant

du clair-obscur de sa première vie, pour entrer dans la

phase de la conscience. — Ce progrès n'est pas le dernier. Les

rapports entre les schemes n'ont pas été déterminés ; c'est un
reste de confusion. Il faut le faire disparaître. La raison s'en

charge: selon son instinct, elle s'élève du général au plus
général et ne s'arrête que lorsqu'il est impossible d'admettre
deux principes premiers. L'un doit céder. Alors, le but est

atteint, parce que l'unité est trouvée. Ce travail est ce qu'on
appelle, en terme d'école, l'induction. Il consiste à passer du

particulier au général, et du général au plus général, jusqu'à ce

qu'il arrive à la limite suprême. Mais un jugement n'est pas
isolé : il se rapporte à d'autres. C'est la raison qui rassemble le
tout et impose la liaison des parties. Elle n'émane pas d'en bas

mais d'en haut. Nous pouvons vérifier cette marche du
raisonnement en la reprenant en sens inverse.

4. La déduction. Nous partons, en ce cas, de l'élément le

plus général et nous n'en saurions trouver qui le soit davantage

que le monde. De là, nous redescendrons ; nous ne le



524 D. TISSOT

pouvons qu'en détachant et en séparant les éléments d'opposition

latents dans la thèse principale, jusqu'à ce que nous
aboutissions à l'élément le plus simple.

Le monde, disons-nous, est la thèse d'où part la déduction.
S'il y a un axiome plus général, nous ne saurions nous en servir,

car il ne serait qu'une abstraction qui ne fournirait aucune
substance à nos raisonnements.

L'induction procédait également du monde, mais en sens
inverse. Nous venons de remarquer quel rôle l'opposition joue
dans cette analyse ; reste à savoir comment on peut constater
l'opposition. C'est le moi en face des choses ; l'unité en face de
la multiplicité ; le sujet en face de l'objet; l'idéal, du réel.

L'opposition se comprendrait mieux encore si nous la rapprochions

de la formation du scheme et de celle de l'image. En

résumé, le facteur dominant dans la déduction est l'activité du

moi; dans l'induction, celle des choses, mais, dans l'une et
dans l'autre, le facteur secondaire se retrouve encore.

Ajoutons que si l'opération est telle, la plus grave, dans les
formes de raisonnement qui nous occupent, est la perception
de l'opposition. En tout cas, elle est toujours quantitative,
jamais qualitative, — c'est un plus ou un moins. Comment en
serait-il autrement? Si elle était quantitativeres deux membres
ne seraient pas sortis de la même unité, pas plus qu'ils ne
pourraient reconstituer un monde.

5. L'opposition. La déduction descend du principe suprême
indiqué. Quelle opposition faut-il admettre? Schleiermacher
écarte celle dont les termes se réduiraient à l'affirmation et à

la négation. Il admet celle où les deux termes ont un caractère

positif; mais, en ce cas, le rapport présentera des diversités. Ce

rapport est-il tel que le positif soit assez accentué d'un côté

pour qu'il n'en puisse rien subsister de l'autre, la différence est

qualitative. Le rapport permet-il, au contraire, d'apercevoir
dans la divergence un élément d'identité qui permettra de

ramener à l'unité les deux facteurs, la différence est quantitative.
Le premier cas est simple : il n'y a que deux idées en

présence, mais le second peut prêter à des subdivisions, et mettre
en ligne trois ou quatre hypothèses. Sans traiter ces questions,



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 525

nous préférons en faire sentir la valeur en mentionnant quelques

exemples. Ils illustreront cette analyse qui, sans eux,
serait purement scolastique.

Exemples : «) Le sujet et l'objet, l'esprit et la nature, ne
forment pas une simple opposition, activité et passivité. Le sujet
est actif quand il s'ouvre à l'objet pour le laisser pénétrer en

lui; passif quand il reçoit l'impression du dehors. L'objet est

actif quand il imprime une trace dans le sujet ; passif, quand
saisi par lui, il est transformé en pensée. Nous appellerons
l'élément d'activité de l'objet, le réel ; de passivité, l'idéal ;

l'élément d'activité du sujet, l'idéal; de passivité, le réel. C'est la
dualité capitale, puisqu'elle est prise au sein de l'idée de

l'être.
S) L'homme est composé d'un corps et d'une âme.

Transportons cette opposition dans la science; l'homme n'est plus
une créature portant le sceau de l'unité, le corps agissant de

son côté, et l'âme, du sien. Mais si nous disons : l'homme est

un tout dans lequel la force spirituelle et la force corporelle
dominent l'une ici, et l'autre là, alors nous conservons un être et

nous en formulons une idée conforme au fait. De la même

manière, on pourrait insister sur la différence entre les nerfs et
les muscles.

7) L'idée et le mot. Dira-t-on que le mot exprime l'être ou la
liaison entre nos pensées? On s'engage également dans une
voie fausse, car le mot est un élément matériel du discours et

exprime, en même temps, un phénomène de l'être. Il remplit
les deux rôles; selon les cas, l'un ou l'autre prédomine.

S) L'erreur devient plus manifeste avec une opposition négative.

Veut-on établir une division entre les instruments On

les classera en instruments à vent et en instruments non à

vent. On oublie, d'abord, les instruments à cordes, dont la
théorie est insuffisamment connue ; ensuite, il eût mieux valu
remonter à l'idée même d'instrument, se rendre compte de

l'action que l'air exerce sur le mécanisme et de la manière dont
celui-ci la subit.

On voit, par ces exemples, combien il est nécessaire de

distinguer avec justesse le point où, dans chaque sujet, se trouve



526 D. TISSOT

l'opposition. Une erreur au début en entraîne dans toute ia suite
de l'étude.

6) Le jugement produit de l'induction et de la déduction ou
du scheme et de la formule. Le point de départ de la déduction
est l'unité du monde ; le premier acte de la déduction est l'analyse

de ce point de départ; le résultat la séparation de l'idéal
et du réel, type des divisions subséquentes. L'idéal devient, par
l'analyse, une unité, le réel aussi ; de là, un nouveau contraste.
Ainsi de suite. La déduction renferme un grand nombre
d'idées; chacune se rapporte, d'abord, à l'origine; ensuite, aux
pensées extraites de l'unité; enfin, aux conséquences qui, à

mesure qu'on poursuivait, se sont détachées. C'est ce que
Schleiermacher appelle la Formule : « Unter der Formel ist
jeder Begriff zu verstehen, sofern er in Deduktionsform durch
doppelte Entgegensetzung erzeugt ist. » L'union de la formule
et du scheme a donné l'action de l'être; la Formule, celle de

l'esprit. Le jugement est ainsi le produit de l'induction et de la
déduction ou du scheme et de la formule. Chacune de ces
opérations contribue à établir, entre les éléments de la pensée, une
corrélation analogue à celle qui existe entre les éléments du

monde. L'induction s'appuie sur un objet particulier et généralise

son observation ; elle a un caractère essentiellement
empirique. La déduction descend du général au particulier; elle a

un caractère essentiellement scientifique. La perfection est que
les résultats des deux formes se pénètrent et que chacune

donne, à l'autre, ce qui lui manque. Schleiermacher cherche
continuellement à bannir de la logique toute conception uniquement

formelle.
Les limites du jugement. Si l'empire du jugement est vaste,

il a ses limites en haut et en bas. En bas, ce qui ne peut pas
s'exprimer ; en haut, ce qui ne peut plus s'exprimer. L'un est

trop inférieur ; l'autre, trop supérieur.
Trop inférieur est le chaos. Dans sa confusion, il n'y a prise

à aucun jugement. L'indétermination ne cesserait que lorsque
la fonction intellectuelle commencerait à distinguer : plus elle

travaillerait, plus le chaos disparaîtrait. Plus il disparaîtrait,
plus le monde se présenterait organisé. L'organisation s'étend



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 527

à l'être dans son universalité et dans sa précision. L'idéal et le
réel ont alors obtenu leur place, une place identique à celle

qu'ils ont dans les faits. C'est la limite du jugement. Il n'est
plus possible qu'il aille plus loin : plus loin, il n'y a que l'idée
de Dieu, rebelle à toute analyse. Entre le chaos et Dieu, le
jugement est dans son domaine, mais il s'arrête à ces deux
frontières.

Nous avons suivi pas à pas la formation du jugement ; nous
connaissons le terrain qui lui appartient et duquel il ne saurait
sortir. Nous y maintenant, nous demanderons si, dans la série
des jugements, ily a des degrés On les aperçoit si l'on part du

plus simple pour s'élever au plus complet. Le plus simple,
appelons-le :

1° Le jugement primitif. Tout jugement renferme l'idée
d'action ou de souffrance, et le verbe, sans lequel il n'y a

pas de jugement, le prouve. Mais il ne peut formuler l'agir ou
le souffrir, il faut un sujet dont ce soit le mode, sujet qui peut
rester indéterminé. Dans ces conditions, le sujet exprime l'état:
« Mit der blossen Zuständlichkeit also muss das Urtheil
beginnen.» Le chaos est la forme normale de ce jugement. Sa

formule serait : « Cela arrive, s Les verbes unipersonnels : il grêle, il
neige, il tonne, etc., sont dans cette catégorie. C'est le langage
de l'homme encore enfant ou de l'enfant avant qu'il ait
conscience de sa personnalité. Toutefois, l'homme cultivé emploie
encore, en certain cas, cette manière de parler, car tout l'être
ne nous est pas connu: où notre ignorance subsiste, cette
forme est inévitable.

2° Le jugement incomplet. Le jugement primitif reste dans

l'indécision. Le moyen de l'en sortir est de préciser le sujet.
L'affirmation commencera, mais si l'objet n'est pas désigné,

nous demeurons encore indécis : « A aime.... » Le vague
persiste; on ne s'en délivrera qu'en déterminant l'objet. Les
jugements qui affirment ce qui, dans le sujet, n'est que possibilité,
Schleiermacher les appelle jugements au sens propre (die
eigentlichen); ceux qui expriment ce qui, dans le sujet, se trouve
déjà, il les nomme jugements au sens impropre (die uneigentlichen).

La distinction souvent citée entre les jugements analy-



528 D. TISSOT

tiques et les jugements synthétiques revient à la sienne, bien

que faite à un autre point de vue. Dans le jugement analytique,
l'idée du sujet renferme implicitement toute celle de l'objet;
dans le jugement synthétique, elle n'en contient qu'une partie.
C'est aussi la pensée de Schleiermacher, seulement il a laissé
de côté le rapport de l'idée à l'objet, parce qu'il estime qu'aucune

idée ne saurait être, à cet égard, déclarée parfaite.
On remarquera : a) que le jugement incomplet a plus d'analogie

avec la déduction, le complet avec l'induction ; Ö) que l'étendue
du sujet fait la quantité du jugement : le sujet unique donne une
affirmation unique; le particulier, une particulière, et l'universel,

une universelle.
3° Le jugement complet. Comme nous l'avons vu, cette forme

exprime non seulement l'être, mais le rapport entre des

éléments de l'être. Au jugement incomplet, elle ajoute une idée, et
la grammaire nous prouve que cette idée se fixe dans un
substantif. Divers cas peuvent se présenter :

a.) Le second substantif ajoute une idée accessoire : « La

neige fond au soleil. »

ß) Le second substantif est l'objet; mais il reçoit l'action du

sujet ou y coopère; s'il la reçoit, ce n'est que d'une manière relative.

« A aime B. » Cette relation n'existe pas, sans que B n'ait
mérité l'affection de A, par conséquent, sans qu'il n'ait agi sur
lui. La cause de cette affection variera selon les cas. Si le second

coopère, sa part d'action est reconnue: «A apprend de B. »

Ces formes donnent l'extension du jugement : « Das Urlheil
selbst kann keine Erweiterung mehr erfahren. »

4° Le jugement absolu. Il faut entendre, par cette formule,
les contextes de tous les jugements. Il renfermerait la totalité
des sujets et la totalité des objets: la première est l'être; la
seconde, l'action. L'être est le monde, l'action est ce qui en

émane. Ce jugement, préparé par tous les autres, les absorberait

et donnerait l'ensemble de l'univers et de la vie. L'identité

du sujet et de l'objet permet d'égaler l'un des termes à

l'autre.
Nous avons répondu à la question : dans la série des

jugements, y a-t-il des degrés? Nous avons marqué ces degrés, ce



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 529

qui nous a montré qu'ils commencent par l'indéterminé pour
s'élever de plus en plus au déterminé et s'arrêter à l'absolu-
ment déterminé.

Avant de quitter l'idée et le jugement, considérons, un
instant, leur rapport avec le savoir et avec l'être.

1. Rapport de l'idée et du jugement avec le savoir : a) L'idée.
Elle peut être vraie ou fausse. Nous avons déjà remarqué que
deux critères prouvent sa vérité : d'abord, qu'elle soit obtenue
de la même manière et affirmée par tous ceux qui sont capables
de penser ; ensuite, qu'elle corresponde à l'être. Développons
ces deux critères.

Les idées doivent être obtenues de la même manière et affirmées

par tous ceux qui sont capables dépenser. Sur quoi baser

cette règle? Sur le fait que les hommes ont une même raison;
ils diffèrent par l'activité de l'organisme. La raison donne

l'identité. Si l'activité organique permet la diversité, c'est que
les phénomènes qu'elle constate varient selon les temps ; si la

raison présente l'unité, c'est qu'elle conclut en dehors du

temps : « Die Begriffe sind in der Vernunft in derselben Weise
zeitlos gegründet, wie im Saamen die ganze Pflanze, die eine
räumliche Erscheinung bildet, auf eine unräumliche Weise

gegeben ist. »

Toutes les idées sont en puissance dans la raison : on ne saurait

établir, entre elles, de différence à cet égard. Il n'y en a

pas quelques-unes innées et d'autres qui ne le soient pas : les

notions du bien ou du beau ne le sont pas davantage que celles
du genre ou de l'espèce. La philosophie s'est beaucoup occupée
autrefois des idées innées. Cette conception renferme quelque
chose de juste et quelque chose de faux; quelque chose de

juste, si l'on entend que la raison renferme toutes les idées ;

quelque chose de faux, si l'on entend qu'elles s'y trouvent
formées déjà, puisque le germe, qui est dans la raison, ne se développe

qu'au contact de l'expérience. Du reste, nous avons souvent

indiqué, dans la production de l'idée, le rôle de l'esprit et
des sens : « Im Gebiet des Wissens, gibt es kein Verhältniss
wie zwischen Erfinden und Nachahmen, sondern alles wahrhaft
Erfundene kann nur ausserhalb des Wissens im Gebiet des un-

THÉOL. ET PHIL. 1900 35



530 D. TISSOT

bestimmten Denkens liegen : im Wissen ist jeder nur primus
inter pares. »

Les idées doivent correspondre à l'être. Au premier abord,
cette exigence semble impossible, car l'être est particulier,
l'idée générale; comment trouver une correspondance? n'y
a-t-il pas plutôt désaccord? De plus, les idées apparaissent
comme inférieures en présence de quelque chose de

supérieur.

Schleiermacher trouve la solution de ces difficultés dans la

force (Kraft) et dans le phénomène (Erscheinung) : la première
est le supérieur et le général; le second, l'inférieur et le

particulier. Comme l'idée générale peut devenir particulière, et
l'inverse, la force se présentera comme phénomène et le phénomène

comme force. Cette transformation est manifeste dans

quelques exemples : l'homme est un phénomène à l'égard de la

race, qui est la force ; l'homme est une force à l'égard des actes

qu'il produit.
Nous avons marqué la limite de l'idée, en haut et en bas ;

nous la constaterons pour la force et pour le phénomène. La
force supérieure doit être celle qui ne peutjamais se réduire en

phénomène; si elle le pouvait,elle ne serait plus la supérieure.
Or cette force ne saurait être que celle qui forme le monde

(die weltbildende Kraft).
On dira, peut-être: mais c'est alors la divinité. Schleiermacher

condamne de la manière la plus catégorique cette
assertion. La Divinité n'est soumise à aucune condition, elle les

domine toutes; il n'en est point ainsi de la force qui forme le
monde. Cela est facile à concevoir : la force ne se donne à

connaître que par ses manifestations ; sans elles nous l'ignorons.
Mais la Divinité ne saurait se comprendre, soumise à de telles
conditions.

L'assertion que nous condamnerons est celle du panthéisme.
Sa thèse suppose l'absolu comme conditionné, et non en-dehors
de toute condition. Il la développe sans confondre l'absolu avec
le monde, mais il ne l'en sépare pas, et se refuse à le reconnaître

comme transcendant ; or, la Divinité est transcendante.
Schleiermacher « bezeichnet es in seinem Verhältnisse zur



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 531

Welt als ein Transcendentes. » Dieu est ainsi la limite de la

force et du phénomène1.
En bas, la limite est le chaos. Tout y est indéterminé jusqu'à la

confusion : il est impossible d'y tracer le cercle d'une existence.
La raison n'est pas intervenue, répandant l'ordre dans le
désordre. Dès lors, aucune distinction n'est possible. Sur quoi
porterait-elle?

S) Le jugement. Il en est des jugements comme des idées :

tous ne sont pas justes. Ceux-là seuls le sont qui respectent
les deux critères indiqués pour les idées : être produits par tous
ceux qui sont capables de penser ; correspondre à l'être dont
le jugement donne la substance.

Reprenons: 1° La première exigence se justifie parle fait
qu'il n'y a pas de jugement sans l'intermédiaire de la raison, et

que cette faculté est identique dans l'humanité. La fonction
organique, jouant aussi son rôle, est mise à contribution par la

force intellectuelle qui imprime son cachet au résultat qu'elle
lui fournit. Lorsque le fait extérieur est le même et que les

mêmes organes le perçoivent, l'identité existe dans l'impression
de tous. Si l'un d'entre eux manque de tel ou tel organe et qu'il
ne fonctionne pas, chez lui, à l'état normal, il est clair qu'il
affirmera différemment ; mais c'est un cas maladif.

1 On sait que le panthéisme de Schleiermacher a été souvent discuté : les uns

se sont prononcés pour la négative ; les autres, pour l'affirmative. Les passages que

nous venons de transcrire terminent le débat, lis judicata est. L'accusation

s'explique par deux causes ; d'abord, la notion peu scientifique que des hommes,

même cultivés, ont du panthéisme ; ensuite, le fameux passage des Reden über die

Religion (21"6 discours, p. 52. Kritische Ausgabe. G. Ch. Bernhard Pûnjer.
Braunschweig, 1879), « Opfert mit mir ehrerbietig eine Locke den Manen des heiligen
verstossenen Spinoza Ihn durchdrang der hohe Weltgeist, das Unendliche war
sein Anfang und Ende, das Universum seine einzige und ewige Liebe, in heiliger
Unschuld und tiefer Demuth spiegelte er sich in der ewigen Welt und sah zu, wie

auch Er ihr liebenswürsdigster Spiegel war ; voller Religion war Er und voll
heiligen Geistes ; und darum steht Er auch da, allein und unerreicht Meister in seiner

Kunst, aber erhaben über die profane Zunft ohne Jünger und ohne Bürgerrecht. »

Ces paroles parurent décisives parce qu'une critique inintelligente ne Comprit pas

qu'elles étaient lancées dans un de ces élans d'enthousiasme qui ne formulent pas
de doctrines, mais enlèvent les âmes sur les ailes de la poésie. Nos exégètes

n'ont-ils jamais commis d'erreur analogue



532 D. TISSOT

2° Correspondre à l'être, que faut-il entendre par là? Le
rapport entre l'être dans le jugement et l'être extérieur. Le jugement

est le type de cette forme de la pensée. Il a un double

sujet, l'un primaire, l'autre secondaire, et ils sont liés par le

prédicat, qui est le verbe.
Les termes du rapport agissant l'un sur l'autre, sont, à la fois,

cause et effet. L'action est coordonnée et s'exerce sans subir la

suprématie de celui-ci ou de celui-là.
L'être du jugement qui correspond à l'être extérieur doit

pouvoir s'appuyer sur d'autres éléments que ceux qui, par
exemple, pour l'espèce, dérivent du genre auquel elle appartient.

Nous avons cherché les limites des formes des raisonnements,

reprenons la question.
a) L'être le plus élevé se compose de la totalité des rapports

entre les causes, ce qui implique la totalité de l'être. La
formule qui le traduit n'exprime pas des relations, car, si cela

était, il y aurait au-dessus d'elles quelque chose de supérieur.
Il ne faudrait pas supposer que l'idée de la Divinité fût ce

quelque chose de supérieur, car alors la Divinité ne serait plus
en dehors de toutes les conditions. A la rigueur, elle pourrait
être l'équivalent du destin et de la prévision des choses, mais
ni le destin, ni la prévision des choses n'égalent la Divinité.

De ce qui précède, ressort que le jugement supérieur peut
atteindre la causalité absolue, mais non la Divinité, car celle-ci
reste transcendante : elle domine toute organisation inflexiblement

composée de rapports entre causes et effets.

P) En bas, la limite est le chaos. Il est superflu de répéter les

raisons qui justifient l'assertion. Une seule pensée à signaler :

en présentant cette considération, Schleiermacher avait insisté
seulement sur la matière: ici, il appuie sur le tempsK La
matière et le temps sont correlata. Si nous enlevons de la matière
les formes qui la représentent, que reste-t-il? L'étendue. Si

nous faisons de même pour le temps, il reste l'intensité. Par
l'une, nous mesurons l'espace; par l'autre, la durée. Mais cette

1 « Unter Materie ist nicht hier das Raumerfüllende, sondern auch das nur
Zeiterfüllende zu verstehen. » Jonas : Op. cit. § 267.



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 533

distinction appliquée au chaos en enlèverait déjà la confusion

qui est son caractère.
2. Identité de l'être qui correspond à l'idée et au jugement.

Cet être est le monde. L'idée et le jugement sont équivalents,
mais leur point de vue n'est pas le même: l'idée tient compte
des forces et du phénomène ; le jugement, des causes et des

effets.
L'être du monde est identique, mais il se manifeste sous une

double forme: 1° par les forces et par les phénomènes ; 2° par
les choses et par les actions. Cette différence s'affaiblit sans

cesse et l'un des termes se transforme dans l'autre.
Nous avons vu que la force s'accuse dans ses manifestations ;

mais ces manifestations deviennent des actions. Elles révèlent
la force. Aussi longtemps qu'il n'y en a pas, celle-ci est inconnue.

Nous avons montré que les actions forment, dans les choses,

un ensemble. Il en est autrement de la force. Elle affirme,
avant tout, son énergie. Cependant elle agit autour d'elle et
réunit aussi un ensemble. Cet ensemble devient force à son

tour. Ainsi les actions se transforment en forces et les forces
en ensemble de choses.

L'être, sous la forme de la force, Schleiermacher le nomme
la substance. En opposition est l'être qui change continuellement.

Celui qui se rapporte à l'idée, il le qualifie d'être libre ;
celui qui concerne le jugement, d'être nécessaire.

La liberté existe où se trouve la force qui provoque ses
manifestations ; la nécessité est imposée par tel ou tel élément. La
force, au contraire, ne subit aucune contrainte : elle puise en

elle-même ce qu'elle produit. La liberté, Schleiermacher ne la
décerne pas seulement à l'esprit, mais à toutes les sphères de

la vie. Même les animaux, même les plantes jouissent de cet
attribut ; le leur refuser, ce serait les priver de la vie. Dès que
l'être est collectif, il est soumis à l'échange des causes et des

effets ; la liberté cesse alors. Les causes sont la source de la

détermination, car elles sont produites par des raisons
antérieures et forment un enchaînement continu. « Notwendig ist
alles insofern es in das System des Zusammenseins verflochten,

als eine Succession von Zuständen erscheint. »



534 D. TISSOT

Du reste, la liberté et la nécessité ne sont pas idées

absolues, mais relatives. De là, elles ne sont point opposées, mais

présentent plutôt un contraste, le contraste de l'accidentel.
3. Savoir spéculatif et savoir empirique. Schleiermacher

nomme spéculatif le savoir sous la forme de l'idée; empirique,
sous celle du jugement. Pourquoi? Le jugement ne peut se

construire sans idée ; elle le précède, tandis que l'idée n'est

pas sous cette dépendance ; elle n'exprime que l'objet qui l'a
suscitée. D'ailleurs, nous l'avons établi, l'idée renferme
toujours le général; par cela déjà, elle est spéculative; le
jugement, au contraire, se rapporte à l'être isolé, et si plusieurs
forment un ensemble, ce n'est qu'une coordination. Le savoir

empirique du monde se montre changeant et variable; car le
savoir empirique reste conforme aux éléments qui le constituent.

La distinction que nous venons de mentionner s'applique à

toutes les sciences : dans celles qui sont dites positives, nous
avons indiqué la physique et la théorie de la nature. Il en est
de même pour la relation entre l'éthique (riQoç) et la morale.

On pourrait supposer que le savoir spéculatif et le savoir
empirique se complètent. Ce serait une erreur1. Il est certain

que si nous possédions la totalité des connaissances, le savoir

spéculatif et le savoir empirique seraient le même. Mais ce n'est

pas le cas et, en l'état actuel, nous ne saurions prétendre à

l'équivalence. La philosophie consiste à comprendre que l'idée
de la science, malgré ses efforts, est ioin d'être atomiste. C'est

ici que la critique vient à notre aide : « Die Kritik ist die Ver-
gleichung des Wissens wie es ist mit der höchsten Idee des

Wissens, welche auf dem wissenschaftlichen Gebiet dasselbe

ist, was Gewissen auf dem Gehiet des sittlichen Lebens. ».

C. Vouloir. —Tout notre travail constate que la Dialectique
est née de la raison. Savoir et juger sont les actes qui en

expliquent la méthode et la forme. Elle ne se développe qu'en
supposant que notre pensée n'est pas une illusion et qu'elle

1 « Anstatt einer Durchdringung des speculativen und empirischen ist aus nur
eine begleitende Beziehung des einen auf das andere möglich oder eine

Wissenschaftliche Kritik. » Jonas : Op. dt. § 210.



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 535

correspond à l'être. Le moindre doute, à cet égard, suffirait
à détourner de cette discipline et du désir d'en rédiger un
essai. L'esprit se présente ici comme passif; l'être, comme
actif, puisque c'est lui qui fournit la matière. Toutefois, l'esprit

a une certaine activité, car ce qu'il reçoit, il le saisit,
s'en empare et lui donne une valeur générale. D'autre part,
l'être aussi devient passif quand apparaît la volonté, car elle
ne se repose pas avant de s'être réalisée. Son essence est
l'activité. Par elle, le contenu de l'esprit passe dans la nature et

en fait, dès lors, partie. Schleiermacher remarque qu'entre
savoir et vouloir, comme entre penser et être, les échanges
sont continuels, que les rôles s'intervertissent et il ajoute :

« Im Wissen ist das Sein die active, im Wollen die passive
Seite; im Wissen das Denken die passive, im Wollen die active
Seite. » Il y a l'être qui provient de notre pensée et de notre
savoir et dans lequel ces deux facultés se manifestent, et l'être
qui, par l'intermédiaire de la volonté, réalise ce que nous
avons acquis. Le premier est physique; le deuxième, éthique ;

le premier appartient à la nature ; le deuxième, à la morale.
Il n'y a pas, entre eux, de différence quantitative, mais
seulement qualitative. Il est des cas où l'un a le caractère de

l'autre : l'idéal, à son point le plus élevé, devient réel ; le

réel, complètement formé, devient idéal. Entre eux, des

degrés font la transition. L'ensemble de l'être est, d'après notre
point de vue, idéal ou réel, réel ou idéal : l'idéal est incarné
dans l'homme, tout ce qui est au-dessous s'élève progressivement

à lui ; en sens inverse, tout descend en s'éloignant de

lui, jusqu'au degré inférieur. Le premier est l'être moral ; le

deuxième, l'être physique. Mais de même qu'entre l'idéal et
le réel, la transposition peut se faire, elle peut avoir lieu
entre l'éthique et le physique. « Der Mensch ist das höchste
wollende Sein ; ein geringerer Grad des Wollens ist in den

Thieren; im vegetabilischen Sein verbirgt sich das Wollen
schon ganz, und gehen wir ins Anorganische, so hat das Sein
Leben in der Vergangenheit und man findet das Wollen nur,
wenn man wieder auf das Ganze zurückgeht. So kann man
die ganze Natur ansehen als eine verminderte Ethik. » L'es-



536 D. TISSOT

prit de l'homme se rattache ainsi, par une ligne ininterrompue,

à l'ensemble de l'être. Celle-ci se marque par des degrés
progressifs, l'organique-animal, l'organique-végétal et l'esprit
inorganique. Mais d'un sujet à l'autre, l'enchaînement se
continue : l'homme en est le point culminant. De lui, montent
et descendent toutes les formes de l'activité. Quant à leurs
rapports, nous n'aurions qu'à répéter ce que nous avons dit.
Considérons de plus près la volonté.

1. La volonté identique chez tous. L'individu a conscience
de lui-même ; appartenant à l'humanité, il a conscience de

l'espèce. Si elle inspire une pensée commune, elle communique

aussi une volonté commune. Pour la partager, chacun
doit s'affranchir de sa nature qui rapporte tout à soi. Il n'est

pas homme, au sens moral, avant d'avoir identifié sa volonté

propre avec la volonté générale et avant de l'avoir manifesté

par ses actes. Alors il arrive à la loi morale. « Es ist schon
eine alte Erklärung, dass das Gesetz nichts anders sei als der
Ausdruck eines allgemeinen Willens d. h. ein allgemein
aufgestellter Zweckbegriff. » Elle est chez tous la loi de

nature. Il y a, pourtant, une différence entre ces deux lois. La
loi morale ne dépend pas de la nature, mais de notre esprit
qui a remis à la volonté le résultat de ses observations et de

ses recherches. Cette loi trouve sa forme dans la volonté.
L'individu ne saurait la réaliser entièrement, parce qu'il
l'adapte à ses forces, ce qui constitue sa moralité. Elle
renferme ainsi, avec l'élément général, un élément particulier.
Schleiermacher distingue, de la règle, ce que l'individu se

permet en son particulier (Dürfen). «Das Dürfen ist die
gewordene Ruhe, wenn der Zweckbegriff vom Einzelnen als
solches ausgegangen ist und angenommen wird, es sei kein
allgemeiner Wille dagegen. » La foi en Dieu dépend, avant

tout, de la conscience; sa certitude vient d'elle beaucoup
plus que de la raison ; cependant c'est être exclusif de la
faire reposer, comme Kant, uniquement sur la morale ou,
comme d'autres, sur la nature.

2. Identité du vouloir et de l'être. Comme le savoir, la
volonté renferme la pensée et l'être. Le vouloir ne reste pas



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 537

inactif: il n'a du repos qu'en franchissant les limites de la

subjectivité et en transformant, en un fait, le but qu'il
poursuivait. Mais comment le vouloir, qui relève du monde
subjectif de la pensée, peut-il se fixer en un résultat objectif?
La pensée et l'être, quoique présentant le même caractère,
concourent pourtant à l'unité. Schleiermacher trouve l'explication

du phénomène, comme il l'a exposée pour la raison et

l'être, non dans une propriété des facultés, mais en Dieu.
« Transcendentale Identität ist Gott. » L'unité de la pensée et
de l'être, dans la volonté, est analogue à cette unité dans le

savoir. De même, chaque volition résulte d'une pensée, et

chaque pensée aspirant à se produire, il y a deux facteurs
dans la volonté. L'explication est conforme à celle du cas

précédent. Par toutes ces voies, et non par une seule, nous
remontons à l'absolu. Cette marche nous y conduisant, nous
avons à en considérer l'idée de plus près.

3. L'idée de l'absolu. Notre étude portera sur trois points:
Comment parvient-on à l'absolu? Qu'est-il? L'indifférence de
la pensée et de l'être exprime-t-elle son essence?

A. Comment parvient-on à l'absolu? Le développement de
la Dialectique exige que l'esprit ne s'arrête pas avant de l'avoir
atteint. Le savoir et le vouloir présentent une opposition qui
ne se concilie que dans l'absolu. La vie, la pensée et l'être,
l'esprit et la nature, le sujet et l'objet apaisent leur conflit et
se reposent dans l'unité. Mais peut-il y en avoir une entre la

pensée et l'être? La différence qui existe entre eux, ne l'em-
pêche-t-elle pas? La logique l'affirmerait. Schleiermacher
soutient que le problème est insoluble, si, en définitive, l'on
n'admet pas l'absolu ou Dieu, où ces antithèses n'existent
plus. C'est la supposition inévitable. Cette solution ne peut
se prouver, puisque c'est elle qui prouve. L'hypothèse ne
naît pas de l'étude des faits : elle est au-dessus et les explique.
L'absolu est donc une nécessité à laquelle notre esprit
n'échappe pas; sans elle, ses efforts ne trouveraient aucune
issue.

B. L'essence de l'absolu? Partons de l'idée qu'il est l'unité
de la pensée et de l'être, du sujet et de l'objet, de l'idéal et



538 D. TISSOT

du réel. Comment se représenter cette unité? Non comme une
formule précise, mais comme une notion générale (Die Idee
des Absoluten ist schlechthin allgemeinen Wesens), dont
la pensée et l'être sont les facteurs. Comment comprendre
l'être dans cette unité? A lui seul, il semble former la totalité.
Si nous avons ajouté la pensée, ce n'est point que nous
songions à introduire une différence, car il n'y en a pas ; mais,
pense Schleiermacher, tous les éléments du monde ne suffisent

pas à constituer l'absolu. Il ne l'est pas davantage ou

par l'idée qui domine les autres ou par la force supérieure.
Dans les deux cas, il serait soumis à une condition et, par-

conséquent, perdrait son caractère. L'unité de l'être et de la
pensée qui forme l'absolu, n'implique aucune différence. Si

peu que toute distinction entre l'être et la pensée disparaît :

l'être est la pensée, la pensée est l'être. Voulons-nous trouver
un terme qui dise exactement la nature de l'absolu? C'est

indifférence où toutes les antithèses cessent, où toutes les

antinomies n'ont pas plus de sens que de nom.
C. Preuve que l'indifférence est l'absolu? L'être de Dieu ne

peut renfermer aucune différence, qu'elle provienne du monde
extérieur ou du monde intérieur. Sinon, il serait assujetti à

une condition. Omnis determinatio est negatio. Mais l'être
fini n'est pas la totalité : c'est un cercle tracé dans la totalité.
A tout prendre, la causalité absolue laisserait, pour divinité,
la Providence et le destin. Mais Dieu n'est simplement ni
l'un ni l'autre de ces attributs. U descendrait alors dans la

sphère des limites; ce serait un Dieu incomplet. Il en serait
de même s'il avait dû faire sortir le (monde de la matière, car
il aurait été dépendant d'elle, or, toute condition, comme
toute unité, est incompatible avec l'idée de Dieu. U n'y a plus,
en Lui, aucune différence. S'il renfermait des perfections
diverses ou des oppositions internes, il ne serait pas le Dieu

que la conscience réclame. Il ne serait qu'un composé de

parties, chacune jouant son rôle, nécessairement en opposition

aux autres; ce composé, nous ne pourrions l'appeler
Dieu. Nous avons là un argument pour établir que Dieu ne

peut être ni la causalité absolue, ni la force absolue. Ces



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 539

deux notions présentent à l'analyse des diversités, et les

diversités contiennent des oppositions dont aucune ne saurait
subsister en Dieu.

Nous venons de caractériser l'absolu et d'établir qu'on ne

peut employer ce terme comme l'équivalent de Dieu. Examinons

Dieu et son rapport avec le monde.

Dieu et le monde.

La formule qui convient à Dieu affirme qu'il renferme la
pensée et l'être. Mais le monde les contenant aussi, serait-il
identique au monde? En aucune manière; car la pensée et
l'être, dans le monde, accusent leur différence, tandis qu'en
Dieu, on n'en peut signaler aucune. Schleiermacher résume

son idée : « Gott Einheit mit Ausschluss aller Gegensätze ;

Welt Einheit mit Einschluss aller Gegensätze. » Dieu n'est

pas identique au monde ; ils coexistent et l'on s'est demandé
comment expliquer le rapport. Indiquons quelques-unes des

hypothèses : 1. La matière existait sans forme et Dieu l'a
organisée. Mais Dieu n'est plus alors le créateur, il a trouvé
une matière antérieure à son action. U y a eu, entre Lui et

elle, action et réaction. « Gott ist so im Grunde nur die Totalität

unserer intellecktuellen Funktion, aber abstrahirt von
Allem, was durch die organische Funktion entsteht und
durch die intellektuelle Funktion entsteht.» 2. L'être est Dieu,
et la matière émane de Lui. C'est le système d'Aristote et des

Epicuriens. Ici, le dualisme est inséré dans le principe
premier; de là, il envahit toute la conception. 3. Un point de vue
supérieur expose que Dieu a créé de rien ; le chaos est la
première phase de l'œuvre. Quelle que soit l'intention, la divinité

n'est plus transcendante : elle est conçue dans la pensée

éthique et dans la pensée physique. En elle, elles font un. Ce

système que Spinoza réfute est, pourtant, le sien. « Die Spino-
zische Gottheit ist nichts als höchste Kraft. » 4. L'ancienne
théologie rationaliste soutient que Dieu a créé le monde par
un acte libre. Elle transporte en Lui la liberté et la nécessité.
C'est de l'anthropomorphisme : ces deux forces agissent dans

l'homme, être inférieur; on ne saurait les supposer dans



540 D. TISSOT

l'Etre suprême. 5. De nouvelles philosophies (Schelling)
enseignent que l'univers est une chute de l'absolu (Emanations
System). Dieu ne. saurait être conçu sans une série de chutes.
S'il en est ainsi, le mal a une réalité, car la chute provient
de son existence. On affirme alors un principe qui fait
antithèse avec l'idée de Dieu. On poursuivrait ces expositions et

l'on constaterait toujours mieux qu'aucune n'est satisfaisante.
Dieu n'est pas, pour nous, sans le monde, car c'est par le

monde que nous nous élevons à Lui; le monde n'est pas sans

Dieu, car notre raison cherche toujours une cause. Si Dieu

planait au-dessus du monde, Il ne l'eût pas formé ; si le
monde existait sans Dieu, il en serait indépendant et il y
aurait en lui des éléments en-dehors de l'activité divine. Il faut
donc rapprocher Dieu et le monde, représenter l'Un comme
le principe actif; l'autre, comme le principe passif. Nous ne

pouvons les identifier; nous ne pouvons les séparer complément.

Il faut en revenir, si l'on veut échapper à la création
de rien, au Dieu natura naturans (Weltbildende Kraft).

L'idée de Dieu et l'idée du monde,

pour le savoir et pour le vouloir de l'homme.

1. Le rapport. — L'absolu ne saurait être ni pensé, ni
voulu. L'assertion ressort, d'une part, de l'absolu et, de

l'autre, du savoir et du vouloir. L'idée de Dieu reste, dans

l'infini, en dehors de toute formule; le caractère du savoir et
du vouloir est, au contraire, de s'y laisser enfermer. Il y a,
dès lors, entre les deux notions, une différence telle que la
seconde ne convient pas à la première. Comment le savoir
et le vouloir sont-ils précisés?

a) Us le sont par leur nature même. On ne sait que ce qui
exprime quelque chose ; l'idée ne reste pas indécise. Les
objets sont dans notre intelligence, comme ils le sont en dehors
dans l'espace et dans le temps. La pensée les recueille dans
notre for intérieur. Ils y arrivent par l'induction. Nous avons
vu que, partant du particulier, elle généralise de plus en plus
et s'élève à la conception la plus vaste, le monde. L'univers
peut être conçu comme un ensemble de forces. Chaque force



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 541

est particulière, mais ce caractère disparaît, quand elle
s'absorbe dans la force générale qui forme le monde. Elle est
différente de l'absolu qui n'est limité par rien d'extérieur, ni
par rien d'intérieur. Supposer qu'il puisse l'être serait une
contradiction in adjecto. L'absolu échappe au savoir et au
vouloir. Le vouloir poursuit une fin; c'est son essence : on
veut quelque chose. Il en est autrement du savoir : la raison
ne prend ce caractère qu'en engendrant des idées spéciales,
les devoirs, les vertus par exemple. Bien que ces idées
spéciales puissent être plus ou moins générales, s'étendre à

l'infini, leur universalité n'est pas celle ;de l'absolu qui, en soi,
ne laisse supposer aucune différence, parce qu'il est au-dessus

de toutes.
b) En outre, le savoir et le vouloir ne peuvent être comparés

à l'absolu: chaque savoir et chaque vouloir comprend des

différences. Le savoir renferme le sujet et l'objet; de même,
le vouloir. Cette distinction est inévitable: le savoir et le vouloir

ne seraient pas ce qu'ils sont s'ils ne la présentaient pas.
En cela, ils se séparent de notre organisme sensible. En
celui-ci, on distingue bien le sujet et l'objet; mais, à notre
point de vue, cela n'importe pas. L'animal aussi perçoit
l'extérieur ; il ne peut s'en dégager. S'en dégager est le privilège
d'une créature qui se possède et parvient à la personnalité.
On le voit, l'absolu ne saurait être rapproché ni du savoir, ni
du vouloir. Supposerait-on qu'en s'élevant à une hauteur
toujours plus grande, le savoir et le vouloir tendraient à y
devenir conformes? Erreur, parce que les différences tiennent
à la nature des facultés et de l'idée.

c) Il nous reste à présenter une troisième considération. Le

savoir est différent du vouloir. Si Dieu renfermait l'un et

l'autre, il renfermerait aussi leur divergence et leur contraste.
L'idée de Dieu perdrait alors son unité. Dieu ne saurait être
classé dans la catégorie du savoir ou du vouloir. Il faut plutôt

soutenir que si le savoir et le vouloir se laissent ramener
à l'unité, c'est sous l'influence de l'idée de Dieu, car, en Lui,
ils ne se distinguent pas ; de là, ce caractère s'es-t transmis à

l'ensemble des choses. Dieu est l'unité de la pensée et de l'être;



542 D. TISSOT

Il est partout où elle se réalise, et n'est pas où elle est absente.
Dès lors, ce n'est point réellement, mais formellement qu'il
est dans le savoir et dans le vouloir. Chaque acte du savoir
et du vouloir est différent d'un autre; d'autre part, au point
de vue métaphysique, tous renferment la pensée et l'être.
L'absolu apparaît dans l'identité; on ne l'atteint pas, en ajoutant

des actes à des actes. « Sie ist in vielen Acten nicht mehr
als in Einem. » Le principe transcendental demeure toujours
l'idée de Dieu. Si le savoir se distingue du vouloir, ils
renferment la pensée et l'être et, par conséquent, ont une unité
au-dessus de leur diversité. L'absolu est dans l'un comme
dans l'autre, sans qu'on puisse l'affirmer plus ici que là.
L'homme étant doué du savoir et du vouloir, porte en soi

l'image de l'absolu. Sans cet attribut, il serait incompréhensible.

Mais il ne s'y manifeste pas dans sa pureté, car il s'y
mélange avec d'autres éléments. Toute tentative d'analyser
l'absolu en soi est vaine ; nous ne pouvons le saisir que dans

une forme, qui donne nécessairement une idée relative. L'être
des idées en nous est l'idée de Dieu, non pas comme s'il
inspirait un moment de notre conscience, mais comme réalisant
l'identité de l'idéal et du réel que n'accusent ni l'individu, ni
l'espèce. Dieu est dans l'homme en tant que le vouloir de
celui-ci s'accorde avec les lois du monde extérieur et du monde
intérieur et manifeste, par conséquent, l'identité. Il constitue
l'essence de notre être, pénétrant nos idées et notre conscience,

car, sans elles, nous retomberions au rang de l'animal. Nous

ne pouvons atteindre l'absolu par la pensée ; nous pouvons
nous élever à Dieu par l'étude des choses qui sont son œuvre.
L'idée que nous avons de Dieu est ainsi liée à celle que nous
avons de ces choses. Dieu est en nous non dans son objectivité,

mais d'une manière formelle ; de même en est-il de sa

présence dans le monde. L'identité de l'idéal et du réel, de la

pensée et de l'être, constitue l'absolu, mais ne révèle pas l'idée
de Dieu.

2. Le rapport avec l'idée du monde. — Le rapport du
savoir et du vouloir au monde est différent de leur rapport à

l'absolu. Le monde peut être connu et voulu; chaque objet



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 543

en est déterminé. Dieu et le monde sont le principe du
savoir, mais dans un sens opposé. Dieu est le principe de la

forme du savoir ; le monde, de son contenu. Ces deux
influences rendent le savoir possible. La connaissance du monde
n'est pas épuisée par une recherche du savoir, mais par une
série de recherches. Elle se complète donc, tandis qu'il n'en
est point ainsi de nos efforts pour saisir l'absolu. Ce qui
revient à dire que le monde peut être connu, et que l'absolu ne

peut l'être. Quand nous affirmons que le monde peut être

connu, nous n'entendons point qu'il le soit complètement. Il
n'y aurait à cela aucune impossibilité, mais l'infini des choses

qu'il renferme empêche d'arriver à ce résultat1. Ajoutons
que notre savoir ne comprend que les choses qui tombent
sous notre observation. La divinité, au contraire, nous
sommes incapables de l'analyser et de la définir, car il n'y a

en Elle aucune diversité. L'idée que nous pouvons en avoir
n'est donc qu'une image. Dieu demeure transcendant. A certain

égard, le monde l'est aussi, puisqu'il n'est pas connu
complètement; mais la transcendance est, dans les deux cas,
différente. Quelle que soit l'idée du monde à laquelle nous
arrivons, elle ne nous donne pas celle de Dieu2. Les deux

sont, selon l'expression de Schleiermacher : « Treibende Prin-
cipien, die als solche nicht im Einzelnen im Gleichgewicht
stehen können. Das Uebergewicht der einen ist Theosophie,
das der andern ist Weltweisheit. » Chacune a sa sphère
d'influence. Elles ne doivent pas être séparées ; l'humanité les a

toujours unies et c'est par cette union qu'elle arrive à la
science.

Nous avons, dans cette partie du travail, étudié la volonté,
son rôle dans l'ensemble de notre être, ses rapports avec le
monde et avec l'absolu. Elle ne parvient pas à le saisir. La
question se pose donc : avons-nous une faculté qui puisse
nous laisser de l'absolu une impression satisfaisante?

'L. Jonas: Op. cit., §218.
ä L. Jonas : Op. cit., §§ 220, 221.

(A suivre.)


	La dialectique de Schleiermacher [suite]

