Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 33 (1900)

Artikel: La dialectique de Schleiermacher [suite]
Autor: Tissot, D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379697

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER

PAR

D. TISSOT!

B. Juger. Nous avons souvent insisté sur la part de 'orga-
nisme et sur celle des facultés intellectuelles dans notre déve-
loppement. Fidéle a notre thése, en arrivant & un degré supe-
rieur au savoir, nous étudierons le sujet d’un peu plus prés.
Les sens livrent le monde en objets isolés, c’est-a-dire sous
forme chaotique. Ils ne sauraient y répandre la lumiére. «) La
raison dissipe cette obscurité en y portant 'ordre, qui est la
clarté : des éléments épars, elle laisse le spectacle d’un monde.
8) Son activité ne se borne pas la : elle organise chaque partie,
qui devient un tout, par ce qu’elle y rattache et par ce qu’elle
en separe. Elle généralise le résultat obtenu et I'applique a tout
cc qui est semblable. C’est une petite nature dans la grande.
S’élevant plus haut encore, cette petite nature devient I'univers.
La raison peut suivre la marche inverse : redescendre du géné-
ral au particalier. Dans ces opérations, la raison révele son
essence; mais elle ne pourrait la déployer, en d’autres termes
faire son ceuvre, si les sens ne lui avaient fourni les matériaux
sur lesquels elle travaille. « Der erste feste Punkt vor aller
Begriffsbildung ist die Gegenwart der Vernunft als Trieb und
das Erfilltsein der Sinne als Einwirckung. »

Comment le juger s’affermit progressivement. Nous avons les
éléments du jugement; nous ne savons comment ils le pro-

! Revue de theol. et de philos., mars 1900, p. 156-167, et juillet, p. 294-301.



522 D. TISSOT

duisent. Pour nous en rendre compte, partons de ’homme au
début. 1l vit de la vie des sens, il a4 bien la possibilité de la rai-
son et de ce qu’elle renferme, mais sans conscience aucune. Il
devra parcourir tous les degrés pour arriver au terme supé-
rieur. C'est 'histoire du jugement paralléle & celle de notre dé-
veloppement. L’instinct est le grand ouvrier, dont I’analyse ne
réussit pas & expliquer complétement les effets. Essayons d’en
discerner quelques-uns :

1. Premaére différence. Laquelle faut-il signaler d’abord, si
I’on veut aboutir au jugement ? Dans le chaos, tout est chose ou
action. La chose est en repos et conserve son caractére en se
conservant elle-méme ; 'action est en mouvement. Si 'univers
se composait uniquement de choses, il serait une masse inerte ;
d’actions, une transformation incessanie. La distinction est sou-
vent presque imperceptible, les deux se réunissant dans le
méme fait : considérez I’eeil, il est & la fois un point lumineux
(Lichtpunkt) et un mouvement lumineux (Bewegungspunkt).
Pour prononcer s’il s’agit d'une chose ou d’une action, il faut
la constance (Beharrlichkeit) dans le phénomeéne. Sans elle,
nous restons dans l'incertitude. Apercevant I'éclair et I'étorle
filante, vous étes enclin a dire: le premier est une action; la
seconde, une chose. Cette opinion vous est suggérée par une
raison étrangére au spectacle, mais, abstraction faite de cet
élément, il reste que le temps, dans lequel ce spectacle se pre-
sente, est trop court pour que nous puissions préciser ce qui
ne I'est pas a nos regards. Pour affirmer davantage, il faut la
répétition du fait. L’intelligence décidera alors quel est le sujet
et quel est I’objet : « Alle Bestimmung des Unbestimmten kann
nur ausgehen von der intellektuellen Function, welche dabei
in jedem Augenblick nach beiden Richtungen, der Subjekts
und Pridikatsbegriffe, thiitig ist. »

2. Le schéme!. Le monde agit sur nous et nous laisse I’image
des objets qu’il présente. Viennent-ils & disparaitre, 'image
s’efface, nos sens n’ayant pas le secret de la conserver. Per-

1 Ce terme est devenu usucl depuis que Kant l'introduisit pour exprimer une

chose qui n’avait pas encore de nom dans le langage philosophique. La langue
francaise I'a regu dans son dictionnaire classique (Littré).



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 523

siste-t-elle? Un autre facteur en est la cause. Cet autre facteur
est la raison, 'activité intellectuelle. Elle est partout ou I'élé-
ment général s’annonce: 'introduire est sa mission. On peut
dire avec autant de justesse: la raison pénétre dans les sens ou
les sens pénétrent dans la raison. Celle-ci fait subir, & 'image,
une transformation: elle devient générale de particuliére qu’elle
était. Cette forme, nous ’appelons schéme. Il est le milieu entre
deux extrémes : ’organisme et 'intelligence ont contribué a le
préparer. La nature de I'idée n’en a pas été altérée: « Das allge-
meine Bild ist das einzelne Bild selbst, aber in der Verschiebbar-
keit gedacht, d. h. so dass es sich verindern kann, ohne aus
seiner Art herauszugehen. » J’ai vu plusieurs batiments, mais
point encore de tour; dés que j’en apercois une, je l'appelle,
sans hésiter, un batiment. — L’étude du jugement nous a con-
duit au schéme. Résumons : le jugement est le schéme; le
schéme est le jugement. Est-il davantage ? Nous n’en savons
rien encore.

3. L’induction. En arrivant au schéme, nous avons accompli
un grand progrés. Nous pouvons nous comparer a ’enfant sor-
tant du clair-obscur de sa premiere vie, pour entrer dans la
phase de la conscience. — Ce progrés n’est pas le dernier. Les
rapports entre les schéemes n’ont pas été déterminés; c’est un
reste de confusion. Il faut le faire disparaitre. La raison s’en
charge : selon son instinct, elle s’éleve du général au plus gé-
néral et ne s’arréte que lorsqu’il est impossible d’admettre
deux principes premiers. L’un doit céder. Alors, le but est
atteint, parce que l'unité est trouvée. Ce travail est ce qu’on
appelle, en terme d’école, I'induction. Il consiste 4 passer du
particulier au général, et du général au plus général, jusqu’a ce
qu’il arrive 4 la limite supréme. Mais un jugement n’est pas
isolé : il se rapporte & d’autres. C’est la raison qui rassemble le
tout et impose la liaison des parties. Elle n’émane pas d’en bas
mais d’en haut. Nous pouvons vérifier cetle marche du raison-
nement en la reprenant en sens inverse.

4. La déduction. Nous partons, en ce cas, de I'élément le
plus général et nous n’en saurions trouver qui le soit davan-
tage que le monde. De 13, nous redescendrons; nous ne le



224 D. TISSOT

pouvons qu’en détachant et en séparant les éléments d’oppo-
sition latents dans la thése principale, jusqu’a ce que nous
aboutissions 4 I’élément le plus simple.

Le monde, disons-nous, est la thése d’ou part la déduction.
S1l y 4 un axiome plus général, nous ne saurions nous en ser-
vir, car il ne serait qu’'une abstraction qui ne fournirait aucune
substance & nos raisonnements.

L’induction procédait également du monde, mais en sens in-
verse. Nous venons de remarquer quel role 'opposition joue
dans cette analyse ; reste & savoir comment on peut constater
I'opposition. C’est le moi en face des choses ; I'unité en face de
la multiplicité ; le sujet en face de I'objet; I'idéal, du réel.

L’opposition se comprendrait mieux encore si nous la rappro-
chions de la formation du scheme et de celle de 'image. En ré-
sumé, le facteur dominant dans la déduction est l'activité du
moi; dans l'induction, celle des choses, mais, dans 'une et
dans 'autre, le facteur secondaire se retrouve encore.

Ajoutons que si 'opération est telle, la plus grave, dans les
formes de raisonnement qui nous occupent, est la perception
de 'opposition. En tout cas, elle est toujours quantitative, ja-
mais qualitative, — c’est un plus ou un moins. Comment en
serait-il autrement ? Si elle était quantitative, les deux membres
ne seraient pas sortis de la méme unité, pas plus qu’ils ne pour-
raient reconstituer un monde.

5. L’opposition. La déduction descend du principe supréme
indiqué. Quelle opposition faut-il admeltre ? Schleiermacher
écarte celle dont les termes se réduiraient & 'affirmation et a
la négation.Il admet celle ol les deux termes ont un caractere
positif; mais, en ce cas, le rapport présentera des diversités. Ce
rapport est-il tel que le positif soit assez accentué d’un coté
pour qu’il n’en puisse rien subsister de 'autre, la différence est
qualitative. Le rapport permet-il, au contraire, d’apercevoir
dans la divergence un élément d’identité qui permettra de ra-
mener 4 'unité les deux facteurs, la différence est quantitative.

Le premier cas est simple : il n’y a que deux idées en pré-
sence, mais le second peut préter a des subdivisions, et mettre
en ligne trois ou quatre hypothéses. Sans traiter ces questions,



LA DIALECTIQUE DL SCHLEIERMACHER 525

nous préférons en faire sentir la valeur en mentionnant quel-
ques exemples. Ils illustreront cette analyse qui, sans eux, se-
rait purement scolastique.

Exemples : «) Le sujet et 'objet, 'esprit et la nature, ne for-
menl pas une simple opposition, activité et passivité. Le sujet
est actif quand il s’ouvre & 'objet pour le laisser pénétrer en
lui; passif quand il recoit I'impression du dehors. L’objet est
actif quand il imprime une trace dans le sujet; passif, quand
saisi par lui, il est transformé en pensée. Nous appellerons 1'élé-
ment d’activité de 'objet, le réel; de passivité, I'idéal ; I’élé-
ment d’activité du sujet, 'idéal; de passivité, le réel. C'est la
dualité capitale, puisqu’elle est prise au sein de l'idee de
I’étre.

B) L’homme est composé d’'un corps et d’'une 4dme. Trans-
portons cette opposition dans la science; I’homme n’est plus
une créature portant le sceau de I'unité, le corps agissant de
son cOté, et I’ame, du sien. Mais si nous disons: 'homme est
un tout dans lequel la force spirituelle et la force corporelle do-
minent 'une ici, et 'autre 13, alors nous conservons un étre et
nous en formulons une idée conforme au fait. De la méme ma-
niére, on pourrait insister sur la différence entre les nerfs et
les muscles.

v) L’idée et le mot. Dira-t-on que le mot exprime I’étre ou la
liaison entre nos pensées? On s’engage également dans une
voie fausse, car le mot est un élément matériel du discours et
exprime, en méme temps, un phénomene de I’étre. Il remplit
les deux roles; selon les cas, 'un ou l'autre prédomine.

3) L’erreur devient plus manifeste avec une opposition néga-
tive. Veut-on établir une division entre les instruments? On
les classera en instruments & vent et en instruments non a
vent. On oublie, d’abord, les instruments & cordes, dont la
théorie est insuffisamment connue ; ensuite, 1l edt mieux valu
remonter & I'idée méme d’instrument, se rendre compte de
Paction que I'air exerce sur le mécanisme et de la maniére dont
celui-ci la subit.

On voit, par ces exemples, combien il est nécessaire de dis-
tinguer avec justesse le point olu, dans chaque sujet, se trouve



026 D. TISSOT

I’opposition. Une erreur au début en entraine dans toute la suite
de I’étude.

6) Le jugement produit de Uinduction et de la déduction ow
du schéme et de la formule. Le point de départ de la déduction
est I'unité du monde ; le premier acte de la déduction est I’ana-
lyse de ce point de départ; le résultat la séparation de I’idéal
et du réel, type des divisions subséquentes. L’idéal devient, par
I’anaiyse, une unité, le réel aussi; de 13, un nouveau contraste.
Ainsi de suite. La déduction renferme un grand nombre d’i-
dées; chacune se rapporte, d’abord, & l’origine; ensuite, aux
pensées extraites de 'unité; enfin, aux conséquences qui, &
mesure qu’'on poursuivait, se sont détachées. C’est ce que
Schleiermacher appelle la Formule : « Unter der Formel ist
jeder Begriff zu verstehen, sofern er in Deduktionsform durch
doppelte Entgegensetzung erzeugt ist. » L’union de la formule
et du schéme a donné I'action de I'étre; la Formule, celle de
I'esprit. Le jugement est ainsi le produit de I'induction et de la
déduction ou du schéme et de la formule. Chacune de ces opé-
rations contribue a établir, entre les éléments de la pensée, une
corrélation analogue a celle qui existe entre les éléments du
monde. L’induction s’appuie sur un objet particulier et généra-
lise son observation ; elle a un caractére essentiellement empi-
rique. La déduction descend du général au particulier; elle a
un caractére essentiellement scientifique. La perfection est que
les résultats des deux formes se pénétrent et que chacune
doune, a l'autre, ce qui lui manque. Schleiermacher cherche
continuellement a bannir de la logique toute conception unique-
ment formelle.

Les limites du jugement. Si 'empire du jugement est vaste,
il a ses limites en haut et en bas. En bas, ce qui ne peut pas
s’exprimer ; en haut, ce qui ne peut plus s’exprimer. L’un est
trop inférieur ; ’autre, trop supérieur.

Trop inférieur est le chaos. Dans sa confusion, il n’y a prise
a aucun jugement. L'indétermination ne cesserait que lorsque
la fonction intellectuelle commencerait & distinguer: plus elle
travaillerait, plus le chaos disparaitrait. Plus il disparaitrait,
plus le monde se présenterait organisé. L’organisation s’étend



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 927

a ’étre dans son universalité et dans sa précision. L’idéal et le
réel ont alors obtenu leur place, une place identique a celle
qu’ils ont dans les faits. C’est la limite du jugement. Il n’est
plus possible qu’il aille plus loin: plus loin, il n’y a que l'idée
de Dieu, rebelle & toute analyse. Entre le chaos et Dieu, le juge-
ment est dans son domaine, mais il s’arréte & ces deux fron-
tiéres.

Nous avons suivi pas 4 pas la formation du jugement ; nous
connaissons le terrain qui luil appartient et duquel il ne saurait
sortir. Nous y maintenant, nous demanderons si, dans la série
des jugements, ily a des degrés ? On les apercoit si 'on part du
plus simple pour s’élever au plus complet. Le plus simple, ap-
pelons-le :

1o Le jugement primitif. Tout jugement renferme l'idée
d’action on de souffrance, et le verbe, sans lequel il n’y a
pas de jugement, le prouve. Mais il ne peut formuler I’agir ou
le souffrir, il faut un sujet dont ce soit le mode, sujet qui peut
rester indéterminé. Dans ces conditions, le sujet exprime 1'état :
« Mit der blossen Zustdndlichkeit also muss das Urtheil be-
ginnen. » Le chaos est la forme normale de ce jugement. Sa for-
mule serait: « Cela arrive. » Les verbes unipersonnels: il gréle, il
neige, il tonne, etc., sont dans cette catégorie. C’est le langage
de 'homme encore enfant ou de I’enfant avant qu’il ait con-
science de sa personnalité. Toutefois, I’nomme cultivé emploie
encore, en certain cas, cette maniére de parler, car tout I’étre
ne nous est pas connu: ou notre ignorance subsiste, cette
forme est inévitable.

20 Le jugement incomplet. Le jugement primitif reste dans
I'indécision. Le moyen de I’en sortir est de préciser le sujet.
L’affirmation commencera, mais si 'objet n’est pas désigné,
nous demeurons encore indécis: « A aime.... » Le vague per-
siste; on ne s’en délivrera qu'en déterminant I'objet. Les juge-
ments qui affirment ce qui, dans le sujet, n’est que possibilite,
Schleiermacher les appelle jugements au sens propre (die eigent-
lichen); ceux qui expriment ce qui, dans le sujet, se trouve
déja, il les nomme jugements au sens impropre (die uneigent-
lichen). La distinction souvent citée entre les jugements analy-



b28 D. TISSOT

tiques et les jugements synthétiques revient & la sienne, bien
que faite & un autre point de vue. Dans le jugement analytique,
I’'idée du sujet renferme 1mplicitement toute celle de l'objet;
dans le jugement synthétique, elle n’en contient qu’une partie.
C’est aussi la pensée de Schleiermacher, seulement il a laissé
de coté le rapport de 'idée a I’objet, parce qu’il estime qu’au-
cune idée ne saurait étre, a cet égard, déclarée parfaite.

Onremarquera: «) que le jugement incomplet a plus d’analogie
avec la déduction, le complet avec I'induction ; g) que I'étendue
du sujet fzit la quantité du jugement : le sujet unique donne une
affirmation unique; le particulier, une particuliére, et 'univer-
sel, une universelle.

3¢ Le jugement complet. Comme nous ’avons vu, cette forme
exprime non seulement I'étre, mais le rapport entre des élé-
ments de ’étre. Au jugement incomplet, elle ajoute une idée, et
la grammaire nous prouve que cette idée se fixe dans un sub-
stantif. Divers cas peuvent se présenter:

«) Le second substantlif ajoute une idée accessoire: « La
neige fond au soleil. »

B) Le second substantif est 'objet; mais il recoit I'action du
sujet ou y coopere; s'il la recoit, ce n’est que d’une maniére rela-
tive. « A aime B. » Cette relation n’existe pas, sans que B n’ait
meérité 'affection de A, par conséquent, sans qu’il n’ait agi sur
lui. La cause de cette affection variera selon les cas. Si le second
coopere, sa part d’action est reconnue: « A apprend de B.»
Ces formes donnent 'extension du jugementi: « Das Urlheil
selbst kann keine Erweiterung mehr erfahren. »

4o Le jugement absolu. Il faut entendre, par cette formule,
les contextes de tous les jugements. Il renfermerait la totalité
des sujets et la totalité des objets: la premiére est 'étre; la
seconde, l'action. L’étre est le monde, 'action est ce qui en
émane. Ce jugement, préparé par tous les autres, les absorbe-
rait et donnerait ’ensemble de I'univers et de la vie. L'iden-
tité du sujet et de I'objet permet d’égaler 'un des termes &
Pautre.

Nous avons répondu a la question: dans la série des juge-
ments, y a-t-il des degrés? Nous avons marqué ces degrés, ce



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 529

qui nous a montré qu’ils commencent par 'indéterminé pour
s’élever de plus en plus au déterminé et s’arréter a I’absolu-
ment déterminé.

Avant de quitter I'idée et le jugement, considérons, un
instant, leur rapport avec le savoir et avec I'étre.

1. Rapport de U'ridée et du jugement avec le savoir: «) L'idée.
Elle peut étre vraie ou fausse. Nous avons déja remarqué que
deux critéres prouvent sa vérité: d’abord, qu’elle soit obtenue
de la méme maniére et affirmée par tous ceux qui sont capables
de penser; ensuite, qu’elle corresponde & I’étre. Développons
ces deux critéeres.

Les idées doivent étre obtenues de la méme maniére et affir-
mées par tous ccux qui sont capables de penser. Sur quoi baser
cette regle? Sur le fait que les hommes ont une méme raison ;
ils different par 'activité de l'organisme. La raison donne
V"identité. Si 'activité organique permet la diversité, c’est que
les phénomeénes qu’elle constate varient selon les temps; sila
raison présente l'unité, c’est qu’elle conclut en dehors du
temps : « Die Begriffe sind in der Vernunft in derselben Weise
zeitlos gegrindet, wie im Saamen die ganze Pflanze, die eine
rdumliche Erscheinung bildet, auf eine unridumliche Weise
gegeben ist. »

Toutes les idées sont en puissance dans la raison: on ne sau-
rait établir, entre elles, de différence a cet égard. Il n’y en a
pas quelques-unes innées et d’autres qui ne le soient pas: les
notions du bien ou du beau ne le sont pas davantage que celles
du genre ou de l'espéce. La philosophie s’est beaucoup occupée
autrefois des 1dées innées. Cette conception renferme quelque
chose de juste et quelque chose de faux; quelque chose de
juste, si 'on entend que la raison renferme toutes les idées;
quelque chose de faux, si I'on entend qu’elles s’y trouvent for-
mées déja, puisque le germe, qui est dans la raison, ne se déve-
loppe qu’au contact de I'’expérience. Du reste, nous avons sou-
vent indiqué, dans la production de I'idée, le role de 'esprit et
des sens: « Im Gebiet des Wissens, gibt es kein Verhéltniss
wie zwischen Erfinden und Nachahmen, sondern alles wahrhaft
Erfundene kann nur ausserhalb des Wissens im Gebiet des un-

THEOL. ET pHIL. 1900 35



530 D. TISSOT

bestimmten Denkens liegen : im Wissen ist jeder nur primusin-
ter pares. »

Les idées dowent correspondre a Uétre. Au premier abord,
cette exigence semble impossible, car I’éire est particulier,
I'idée générale; comment trouver une correspondance? n’y
a-t-1l pas plutot désaccord? De plus, les idées apparaissent
comme inférieures en présence de quelque chose de supé-
rieur.

Schleiermacher trouve la solution de ces difficultés dans la
force (Kraft) et dans le phénomeéne (Erscheinung) : la premiére
est le supérieur et le général; le second, l'inférieur et le parti-
culier. Comme I’'idée générale peut devenir particuliére, et I'in-
verse, la force se présentera comme phénoméne et le phéno-
meéne comme force. Cette transformation est manifeste dans
quelques exemples : 'homme est un phénomeéne a 1'égard de la
race, qui est la force; I’homme est une force a4 ’égard des actes
qu’il produit.

Nous avons marqué la limite de l'idée, en haut et en bas;
nous la constaterons pour la force et pour le phénoméne. La
force supérieure doit étre celle qui ne peut jamais se réduire en
phénomeéne; si elle le pouvait, elle ne serait plus la supérieure.
Or cette force ne saurait étre que celle qui forme le monde
(die weltbildende Kraft).

On dira, peut-étre: mais c’est alors la divinité. Schleier-
macher condamne de la maniére la plus catégorique cette as-
sertion. La Divinité n’est soumise & aucune condition, elle les
domine toutes; il n’en est point ainsi de la force qui forme le
monde. Cela est facile & concevoir: la force ne se donne & con-
naitre que par ses manifestations; sans elles nous I’ignorons.
Mais la Divinité ne saurait se comprendre, soumise a de telles
conditions.

L’assertion que nous condamnerons est celle du panthéisme.
Sa thése suppose 'absolu comme conditionné, et non en-dehors
de toute condition. Il la développe sans confondre I’absolu avec
le monde, mais 1l ne I'en sépare pas, et se refuse 4 le recon-
naitre comme transcendant ; or, la Divinité est transcendante.
Schleiermacher « bezeichnet es in seinem Verhdltnisse zur



LA DIALECTIQUE DE SGCHLEIERMACHER 531

Welt als ein Transcendentes. » Dieu est ainsi la limite de la
force et du phénomeéne !.

En bas, la limite est le chaos. Tout y est indéterminé jusqu’a la
confusion : il est impossible d’'y tracer le cercle d’une existence.
La raison n’est pas intervenue, répandant I'ordre dans le dé-
sordre. Dés lors, aucune distinction n’est possible. Sur quoi
porterait-elle?

B) Le jugement. Il en est des jugements comme des idées:
tous ne sont pas justes. Ceux-ld seuls le sont qui respectent
les deux critéres indiqués pour les idées: étre produits par tous
ceux qui sont capables de penser; correspondre a I’étre dont
le jugement donne la substance.

Reprenons: 1° La premiére exigence se justifie par le fait
qu’il n’y a pas de jugement sans 'intermédiaire de la raison, et
que cette faculté est identique dans ’humanité. La fonction or-
ganique, jouant aussi son role, est mise & contribution par la
force intellectuelle qui imprime son cachet au résultat qu’elle
luai fournit. Lorsque le fait extérieur est le méme et que les
mémes organes le percoivent, I'identité existe dans I'impression
de tous. Si I’'un d’entre eux manque de tel ou tel organe et qu’il
ne fonctionne pas, chez lui, & ’état normal, il est clair qu’il
affirmera différemment ; mais c’est un cas maladif.

1 On sait que le panthéisme de Schleiermacher a été souvent discuté : les uns
se sont prononcés pour la négative ; les autres, pour I'affirmative, Les passages que
nous venons de transcrire terminent le débat, lis judicata est. L’accusation s’ex-
plique par deux causes; d’abord, la nolion peu scientifique que des hommes,
méme cultivés, ont du panthéisme ; ensuite, le fameux passage des Reden iber die
Religion (2= discours, p. 52. Kritische Ausgabe. G. Ch. Bernhard Piinjer. Braun-
schweig, 1879), « Opfert mit mir ehrerbietig eine Locke den Manen des heiligen
verstossenen Spinoza! Thn durchdrang der hohe Weltgeist, das Unendliche war
sein Anfang und Ende, das Universum seine einzige und ewige Liebe, in heiliger
Unschuld und tiefer Demuth spiegelte er sich in der ewigen Welt und sah zu, wie
auch Er ihr liebenswiirsdigster Spiegel war ; voller Religion war Er und voll hei-
ligen Geistes ; und darum steht Er auch da, allein und unerreicht Meister in seiner
Kunst, aber erhaben iiber die profane Zunft ohne Jinger und ohne Biirgerrecht. »
Ces paroles parurent décisives parce qu’une critique inintelligente ne ‘tomprit pas
qu’elles étaient lancées dans un de ces élans d’enthousiasme qui ne formulent pas
de doctrines, mais enlévent les ames sur les ailes de la poésie. Nos exégétes
n'ont-ils jamais commis d’erreur analogue ?



232 D. TISSOT

20 Correspondre & I'étre, que faut-il entendre par 12 ? Le rap-
port entre I’étre dans le jugement et I’étre extérieur. Le juge-
ment est le type de cette forme de la pensée. Il a un double
sujet, 'un primaire, l'autre secondaire, et ils sont liés par le
prédicat, qui est le verbe.

Les termes du rapport agissant ’'un sur l'autre, sont, 4 la fois,
cause et effet. L’action est coordonnée et s’exerce sans subir la
suprématie de celui-ci ou de celui-la.

L’étre du jugement qui correspond a l’étre extérieur doit
pouvoir s’appuyer sur d’autres éléments que ceux qui, par
exemple, pour I’espéce, dérivent du genre auquel elle appar-
tient.

Nous avons cherché les limites des formes des raisonnements,
reprenons la question.

«) L’étre le plus éleve se compose de la totalité des rapports
entre les causes, ce qui implique la totalité de I'étre. La for-
mule qui le traduit n’exprime pas des relations, car, si cela
était, il y aurait au-dessus d’elles quelque chose de supérieur,
Il ne faudrait pas supposer que l'idée de la Divinité fuat ce
quelque chose de supérieur, car alors la Divinité ne serait plus
en dehors de toutes les conditions. A la rigueur, elle pourrait
étre I’équivalent du destin et de la prévision des choses, mais
ni le destin, ni la prévision des choses n’'égalent la Divinité.

De ce qui précéde, ressort que le jugement supérieur peut
atteindre la causalité absolue, mais non la Divinité, car celle-ct
reste iranscendante : elie domine toute organisaiion inflexibie-
ment composée de rapports entre causes et effets.

B) En bas, la limite est le chaos. Il est superflu de répéter les
raisons qui justifient 'assertion. Une seule pensée a signaler :
en présentant cette considération, Schleiermacher avait insisté
seulement sur la matiére: ici, il appuie sur le temps!. La ma-
tiere et le temps sont correlata. Si nous enlevons de la matiére
les formes qui la représentent, que reste-t-il? L’étendue. Si
nous faisons de méme pour le temps, il reste l'intensité. Par
I'une, nous mesurons ’espace ; par 'autre, la durée. Mais cette

1 « Unter Materie ist nicht hier das Raumerfiillende, sondern auch das nur Zeiter-
fiilllende zu verstehen. » Jonas : Op. eit. § 267.



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 533

distinction appliquée au chaos en enléverait déja la confusion
qui est son caractére.

2. Identité de Uétre qui correspond a l'idée et au jugement.
Cet étre est le monde. L’'idée et le jugement sont équivalents,
mais leur point de vue n’est pas le méme: l'idée tient compte
des forces et du phénoméne ; le jugement, des causes et des
effets.

L’étre du monde est identique, mais il se manifeste sous une
double forme: 1° par les forces et par les phénoménes ; 2° par
les choses et par les actions. Cette différence s’affaiblit sans
cesse et 'un des termes se transforme dans ’autre.

Nous avons vu que la force s’accuse dans ses manifestations ;
mais ces manifestations deviennent des actions. Elles réveélent
la force. Aussilongtemps qu’iln’y en a pas, celle-ci est inconnue.

Nous avons montré que les actions forment, dans les choses,
un ensemble. Il en est autrement de la force. Elle affirme,
avant tout, son énergie. Cependant elle agit autour d’elle et
réunit aussi un ensemble. Cet ensemble devient force a son
tour. Ainsi les actions se transforment en forces et les forces
en ensemble de choses.

L’étre, sous la forme de la force, Schleiermacher le nomme
la substance. En opposition est I’étre qui change continuelle-
ment. Celui qui se rapporte a 'idée, il le qualifie d’étre libre;
celul qui concerne le jugement, d’étre nécessaire.

La liberté existe ol se trouve la force qui provoque ses ma-
nifestations ; la nécessité est imposée par tel ou tel élément. La
force, au contraire, ne subit aucune contrainte : elle puise en
elle-méme ce qu’elle produit. La liberté, Schleiermacher ne la
decerne pas seulement & I’esprit, mais 4 toutes les spheéres de
la vie. Méme les animaux, méme les plantes jouissent de cet
attribut ; le leur refuser, ce serait les priver de la vie. Dés que
I’étre est collectif, il est soumis & I'échange des causes et des
effets ; la liberté cesse alors. Les causes sont la source de la
détermination, car elles sont produites par des raisons anté-
rieures et forment un enchainement continu. « Notwendig ist
alles insofern es in das System des Zusammenseins verfloch-
ten, als eine Succession von Zustidnden erscheint. »



934 D. TISSOT

Du reste, la liberté et la nécessité ne sont pas idées ab-
solues, mais relatives. De 14, elles ne sont point opposées, mais
présentent plutdt un contraste, le contraste de 'accidentel.

3. Savoir spéculatif et savoir empirigque. Schleiermacher
nomme spéculatif le savoir sous la forme de 1'idée; empirique,
sous celle du jugement. Pourquoi? Le jugement ne peut se
construire sans idée ; elle le précéde, tandis que I'idée n’est
pas sous cette dépendance ; elle n’exprime que 'objet qui 'a
suscitée. D’ailleurs, nous l'avons établi, 'idée renferme tou-
jours le général ; par cela déja, elle est spéculative; le juge-
ment, au contraire, se rapporte a 'étre isolé, et si plusieurs
forment un ensemble, ce n’est qu’une coordination. Le savoir
empirique du monde se montre changeant et variable; car le
savoir empirique reste conforme aux €léments qui le consti-
tuent.

La distinction que nous venons de mentionner s’applique a
toutes les sciences : dans celles qui sont dites positives, nous
avons indiqué la physique et la théorie de la nature. Il en est
de méme pour la relation entre I’éthique (%805) et la morale.

On pourrait supposer que le savoir spéculatif et le savoir
empirique se complétent. Ce serait une erreur!. Il est certain
que si nous possédions la totalité des connaissances, le savoir
spéculatif et le savoir empirique seraient le méme. Mais ce n’est
pas le cas et, en I’état actuel, nous ne saurions prétendre a
I’équivalence. La philosophie consiste & comprendre que 'idée
de la science, maigre ses efforts, est ioin d’étre atomiste. C’est
ici que la critique vient 4 notre aide : « Die Kritik ist die Ver-
gleichung des Wissens wie es ist mit der hochsten Idee des
Wissens, welche auf dem wissenschaftlichen Gebiet dasselbe
1st, was Gewissen auf dem Gebiet des sittlichen Lebens. ».

C. Vouloir. — Tout notre travail constate que la Dialectique
est née de la raison. Savoir et juger sont les actes qui en ex-
pliquent la méthode et la forme. Elle ne se développe qu’en
supposant que notre pensée n’est pas une illusion et qu’elle

! « Anstatt einer Durchdringung des speculativen und empirischen ist aus nur
eine begleitende Beziehung des einen auf das andere moglieh oder eine Wissen-
schaftliche Kritik. » Jonas : Op. cit. § 210.



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 935

correspond a I’étre. Le moindre doute, & cet égard, suffirait
A détourner de cette discipline et du désir d’en rédiger un
essal. L’esprit se présente ici comme passif; 'étre, comme
actif, puisque c’est lui qui fournit la matiére. Toutefois, I’es-
prit a une certaine activité, car ce qu’il recoit, il le saisit,
s’en empare et lul donne une valeur générale. D’autre part,
I'étre aussi devient passif quand apparait la volonté, car elle
ne se repose pas avant de s’étre réalisée. Son essence est 1’ac-
tivité. Par elle, le contenu de ’esprit passe dans la nature et
en fait, dés lors, partie. Schleiermacher remarque qu’entre
savoir et vouloir, comme entre penser et étre, les échanges
sont continuels, que les roles s’intervertissent et il ajoute :
« Im Wissen ist das Sein die active, im Wollen die passive
Seite; im Wissen das Denken die passive, im Wollen die active
Seite. » Il y a I’étre qui provient de notre pensée et de notre
savolr et dans lequel ces deux facultés se manifestent, et ’étre
qui, par l'intermédiaire de la volonté, réalise ce que nous
avons acquis. Le premier est physique ; le deuxiéme, éthique;
le premier appartient a la nature; le deuxiéme, & la morale.
Il n’y a pas, entre eux, de différence quantitative, mais seu-
lement qualitative. Il est des cas ou I'un a le caractére de
Pautre : I'idéal, & son point le plus élevé, devient réel; le
réel, complétement formé, devient idéal. Entre eux, des de-
grés font la transition. L’ensemble de I’étre est, d’aprés notre
point de vue, idéal ou réel, réel ou idéal : I’idéal est incarné
dans I'homme, tout ce qui est au-dessous s’éleve progressive-
ment & lui; en sens inverse, tout descend en s’éloignant de
lui, jusqu’au degré inférieur. Le premier est I’étre moral; le
deuxiéeme, 1’étre physique. Mais de méme qu’entre I'idéal et
le réel, la transposition peut se faire, elle peut avoir lieu
entre I'éthique et le physique. « Der Mensch ist das hochste
wollende Sein; ein geringerer Grad des Wollens ist in den
Thieren; im vegetabilischen Sein verbirgt sich das Wollen
schon ganz, und gehen wir ins Anorganische, so hat das Sein
Leben in der Vergangenheit und man findet das Wollen nur,
wenn man wieder auf das Ganze zuriickgeht. So kann man
die ganze Natur ansehen als eine verminderte Ethik.» L’es-



536 D. TISSOT

prit de ’homme se rattache ainsi, par une ligne ininterroin-
pue, & 'ensemble de I’étre. Celle-ci se marque par des degrés
progressifs, ’'organique-animal, I'organique-végétal et I'esprit
inorganique. Mais d’un sujet a I'autre, 'enchainement se con-
tinue : 'homme en est le point culminant. De lui, montent
et descendent toutes les formes de l'activité. Quant a leurs
rapports, nous n’aurions qu’a répéter ce que nous avons dit.
Considérons de plus pres la volonté.

1. La volonté identique chez tous. L’individu a conscience
de lui-méme; appartenant & 'humanité, il a conscience de
Pespéce. Si elle inspire une pensée commune, elle commu-
nique aussi une volonté commune. Pour la partager, chacun
doit s’affranchir de sa nature qui rapporte tout a soi. Il n’est
pas homme, au sens moral, avant d’avoir identifié sa volonté
propre avec la volonté générale et avant de 'avoir manifesté
par ses actes. Alors il arrive 4 la loi morale. « Es ist schon
eine alte Erklirung, dass das Gesetz nichts anders sel als der
Ausdruck eines allgemeinen Willens d. h. ein allgemein
aufgesteilter Zweckbegriff. » Elle est chez tous la loi de na-
ture. Il y a, pourtant, une différence entre ces deux lois. La
loi morale ne dépend pas de la nature, mais de notre esprit
qui a remis a la volonté le résultat de ses observations et de
ses recherches. Cette loi trouve sa forme dans la volonté.
L’individu ne saurait la réaliser entiérement, parce qu’il
I'adapte & ses forces, ce qui constitue sa moralité. Elle ren-
ferme ainsi, avec 1’élément général, un €lément particulier.
Schleiermacher distingue, de la régle, ce que l'individu se
permet en son particulier (Diirfen). « Das Durfen ist die ge-
wordene Ruhe, wenn der Zweckbegriff vom Einzelnen als
solches ausgegangen ist und angenommen wird, es sei kein
allgemeiner Wille dagegen.» La foi en Dieu dépend, avant
tout, de la conscience; sa certitude vient d’elle beaucoup
plus que de la raison; cependant c'est étre exclusif de la
faire reposer, comme Kant, uniquement sur la morale ou,
comme d’autres, sur la nature.

2. Identité du vouloir et de Uétre. Comme le savoir, la vo-
lonté renferme la pensée et I’étre. Le vouloir ne reste pas



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 037

inactif : il n’a du repos qu’en franchissant les limites de la
subjectivité et en transformant, en un fait, le but qu’il pour-
suivait. Mais comment le vouloir, qui reléve du monde sub-
jectif de la pensée, peut-il se fixer en un résultat objectif?
La pensée et I’étre, quoique présentant le méme caractére,
concourent pourtant & I’'unité. Schleiermacher trouve 'expli-
cation du phénoméne, comme il I’a exposée pour la raison et
’étre, non dans une propriété des facultés, mais en Dieu.
« Transcendentale Identitit ist Gott. » L’unité de la pensée et
de D’étre, dans la volonté, est analogue & cette unité dans le
savoir. De méme, chaque volition résulte d’une pensée, et
chaque pensée aspirant & se produire, il vy a deux facteurs
dans la volonté. L’explication est conforme a celle du cas
précédent. Par toutes ces voies, et non par une seule, nous
remontons & 'absolu. Cette marche nous y conduisant, nous
avons a en considérer I'idée de plus prés.

3. L'idée de U'absolu. Notre étude portera sur trois points:
Comment parvient-on al’absolu? Qu’est-il? L’indifférence de
la pensée et de I’étre exprime-t-elle son essence?

A. Comment parvient-on a 'absolu? Le développement de
la Dialectique exige que ’esprit ne s’arréte pas avant de I’avoir
atteint. Le savoir et le vouloir présentent une opposition qui
ne se concilie que dans l'absolu. La vie, la pensée et I'étre,
’esprit et la nature, le sujet et I’objet apaisent leur conflit et
se reposent dans I'unité. Mais peut-il y en avoir une entre la
pensée et I'étre? La différence qui existe entre eux, ne I’em-
péche-t-elle pas? La logique laffirmerait. Schleiermacher
soutient que le probléme est insoluble, si, en définitive, 'on
n’admet pas l'absolu ou Dieu, oii ces antithéses n’existent
plus. C’est la supposition inévitable. Cette solution ne peut
se prouver, puisque c’est elle qui prouve. L’hypothése ne
nait pas de I’étude des faits : elle est au-dessus et les explique.
L’absolu est donc une nécessité a laquelle notre esprit n’é-
chappe pas; sans elle, ses efforts ne trouveraient aucune
1ssue.

B. L’essence de Uabsolu? Partons de I'idée qu’il est 'unité
de la pensée et de I'étre, du sujet et de I’objet, de 'idéal et



538 D. TISSOT

du réel. Comment se représenter cette unité? Non comme une
formule précise, mais comme une notion générale (Die Idee
des Absoluten ist schlechthin allgemeinen Wesens), dont
la pensée et I’étre sont les facteurs. Comment comprendre
I’étre dans cette unité ? A lui seul, il semble former la totalité.
Si nous avons ajouté la pensée, ce n’est point que nous son-
gions a introduire une différence, car il n’y en a pas; mais,
pense Schleiermacher, tous les éléments du monde ne suffi-
sent pas a constituer I’absolu. Il ne l’est pas davantage ou
par I'idée qui domine les autres ou par la force supérieure.
Dans les deux cas, il serait soumis 4 une condition et, par
conséquent, perdrait son caractére. L’unité de I’étre et de la
pensée qui forme I’absolu, n'implique aucune différence. Si
peu que toute distinction entre I'étre et la pensée disparait :
I’étre est la pensée, la pensée est I’étre. Voulons-nous trouver
un terme qui dise exactement la nature de l’absolu? Clest
mdifférence ol toutes les antitheses cessent, ou toutes les an-
tinomies n’ont pas plus de sens que de nom.

C. Preuve que Uindifférence est U'absolu? L’étre de Dieu ne
peut renfermer aucune différence, qu’elle provienne du monde
extérieur ou du monde intérieur. Sinon, il serait assujetti a
une condition. Omnis determinatio est negatio. Mais I'étre
fini n’est pas la totalité : c’est un cercle tracé dans la totalité.
A tout prendre, la causalité absolue laisserait, pour divinité,
la Providence et le destin. Mais Dieu n’est simplement ni
I'un ni Vavtre de ces attributs. Il descendrait alors dans la
sphére des limites; ce serait un Dieu incomplet. Il en serait
de méme s’il avait du faire sortir le jmonde de la matiere, car
il aurait été dépendant d’elle, or, toute condition, comme
toute unité, est incompatible avec I'idée de Dieu. Il n’y a plus,
en Lui, aucune différence. S’il renfermait des perfections di-
verses ou des oppositions internes, il ne serait pas le Dieu
que la conscience réclame. Il ne serait qu'un composé de
parties, chacune jouant son role, nécessairement en opposi-
tion aux autres; ce composé, nous ne pourrions l'appeler
Dieu. Nous avons 1& un argument pour établir que Dieu ne
peut étre ni la causalité absolue, ni la force absolue. Ces



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 539

deux notions présentent & ’analyse des diversités, et les di-
versités contiennent des oppositions dont aucune ne saurait
subsister en Dieu.

Nous venons de caractériser ’absolu et d’établir qu’on ne
peut employer ce terme comme 'équivalent de Dieu. Exami-
nons Dieu et son rapport avec le monde.

Dieu et le monde.

La formule qui convient & Dieu affirme qu’il renferme la
pensée et I’étre. Mais le monde les contenant aussi, serait-il
identique au monde? En aucune maniere; car la pensée et
'étre, dans le monde, accusent leur différence, tandis qu’en
Dieu, on n’en peut signaler aucune. Schleiermacher résume
son idée: « Gott Einheit mit Ausschluss aller Gegensiitze;
Welt Einheit mit Einschluss aller Gegensitze. » Dieu n’est
pas identique au monde; ils coexistent et I’on s’est demandé
comment expliquer le rapport. Indiquons quelques-unes des
hypotheses : 1. La matiére existait sans forme et Dieu I’a or-
ganisée. Mais Dieu n’est plus alors le créateur, il a trouvé
une matiére antérieure a son action. Il y a eu, entre Lui et
elle, action et réaction. « Gott ist so im Grunde nur die Tota-
litit unserer intellecktuellen Funktion, aber abstrahirt von
Allem, was durch die organische Funktion entsteht und
durch die intellektuelle Funktion entsteht.» 2. L’étre est Dieu,
et 1a matiere émane de Lui. C’est le systéme d’Aristote et des
Epicuriens. Ici, le dualisme est inséré dans le principe pre-
mier; de la, il envahit toute la conception. 3. Un point de vue
supérieur expose que Dieu a créé de rien; le chaos est la pre-
miére phase de ’ceuvre. Quelle que soit I'intention, la divi-
nité n’est plus transcendante : elle est concue dans la pensée
éthique et dans la pensée physique. En elle, elles font un. Ce
systeme que Spinoza réfute est, pourtant, le sien. « Die Spino-
zische Gottheit ist nichts als hochste Kraft. » 4. L’ancienne
théologie rationaliste soutient que Dieu a créé le monde par
un acte libre. Elle transporte en Lui la liberté et la nécessité.
C’est de I'anthropomorphisme : ces deux forces agissent dans
I’homme, étre inférieur; on ne saurait les supposer dans



540 D. TISSOT

I’Etre supréme. 5. De nouvelles philosophies (Schelling) en-
seignent que l'univers est une chute de I’absolu (Emanations
System). Dieu ne saurait étre con¢u sans une série de chutes.
S’il en est ainsi, le mal a une réalité, car la chute provient
de son existence. On affirme alors un principe qui fait anti-
these avec I'idée de Dieu. On poursuivrait ces expositions et
I'on constaterait toujours mieux qu’aucune n’est satisfaisante.
Dieu n’est pas, pour nous, sans le monde, car c’est par le
monde que nous nous élevons a Lui; le monde n’est pas sans
Dieu, car notre raison cherche toujours une cause. Si Dieu
planait au-dessus du monde, Il ne ’etit pas formé; si le
monde existait sans Dieu, il en serait indépendant et il y au-
rait en lui des éléments en-dehors de ’activité divine. Il faut
donc rapprocher Dieu et le monde, représenter ’'Un comme
le principe actif; ’autre, comme le principe passif. Nous ne
pouvons les identifier; nous ne pouvons les séparer comple-
ment. Il faut en revenir, si 'on veut échapper a la création
de rien, au Dieu natura naturans (Weltbildende Kraft).

L'idée de Dieu et 'idée du monde,
pour le savoir et pour le vouloir de I'homme.

1. Le rapport. — L’absolu ne saurait étre ni pensé, ni
voulu. L’assertion ressort, d'une part, de l'absolu et, de
I'autre, du savoir et du vouloir. L’idée de Dieu reste, dans
Pinfini, en dehors de toute formule; le caractére du savoir et
du vouloir est, au contraire, de s’y laisser enfermer. Il vy a,
dés lors, entre les deux notions, une différence telle que la
seconde ne convient pas a la premiere. Comment le savoir
et le vouloir sont-ils précisés?

a) Ils le sont par leur nature méme. On ne sait que ce qui
exprime quelque chose; I'idée ne reste pas indécise. Les ob-
Jets sont dans notre intelligence, comme ils le sont en dehors
dans l'espace et dans le temps. La pensée les recueille dans
notre for intérieur. Ils y arrivent par I'induction. Nous avons
vu que, partant du particulier, elle généralise de plus en plus
et s’éléve 4 la conception la plus vaste, le monde. L'univers
peut étre con¢cu comme un ensemble de forces. Chaque force



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER D41

est particuliére, mais ce caractére disparait, quand elle s’ab-
sorbe dans la force générale qui forme le monde. Elle est dif-
térente de I’absolu qui n’est limité par rien d’extérieur, ni
par rien d’intérieur. Supposer qu’il puisse I'étre serait une
contradiction in adjecto. L’absolu échappe au savoir et au
vouloir. Le vouloir poursuit une fin; c’est son essence : on
veut quelque chose. Il en est autrement du savoir : la raison
ne prend ce caractére qu'en engendrant des idées spéciales,
les devoirs, les vertus par exemple. Bien que ces idées spé-
ciales puissent étre plus ou moins générales, s’étendre a I'in-
fini, leur universalité n’est pas celle ‘de ’absolu qui, en soi,
ne laisse supposer aucune différence, parce qu’il est au-des-
sus de toutes.

b) En outre, le savoir et le vouloir ne peuvent étre compa-
res a ’absolu: chaque savoir et chaque vouloir comprend des
différences. Le savoir renferme le sujet et I'objet; de méme,
le vouloir. Cette distinction est inévitable: le savoir et le vou-
loir ne seraient pas ce qu’ils sont s’ils ne la présentaient pas.
En cela, ils se séparent de notre organisme sensible. En ce-
lui-ci, on distingue bien le sujet et I'objet; mais, 4 notre
point de vue, cela n’importe pas. L’animal aussi percoit 1’ex-
térieur; il ne peut s’en dégager. S’en dégager est le privilége
d’une créature qui se posséde et parvient a la personnalité.
On le voit, ’'absolu ne saurait étre rapproché ni du savoir, ni
du vouloir. Supposerait-on qu’en s’élevant a4 une hauteur
toujours plus grande, le savoir et le vouloir tendraient ay
devenir conformes? Erreur, parce que les différences tiennent
a la nature des facultés et de l'idée.

¢)Il nous reste & présenter une troisiéme considération. Le
savoir est différent du vouloir. Si Dieu renfermait I'un et
I’autre, il renfermerait aussi leur divergence et leur contraste.
L’idée de Dieu perdrait alors son unité. Dieu ne saurait étre
classé dans la catégorie du savoir ou du vouloir. I1 faut plu-
tot soutenir que si le savoir et le vouloir se laissent ramener
a 'unité, c’est sous I'influence de I'idée de Dieu, car, en Lui,
ils ne se distinguent pas; de 14, ce caractére s’est transmis a
I’ensemble des choses. Dieu est I’'unité de la pensée et de I’étre;



542 D. TISSOT

Il est partout ou elle se réalise, et n’est pas ou elle est absente.
Dés lors, ce n’est point réellement, mais formellement qu’il
est dans le savoir et dans le vouloir. Chaque acte du savoir
et du vouloir est différent d'un autre; d’autre part, au point
de vue métaphysique, tous renferment la pensée et l'étre.
L’absolu apparait dans I'identité; on ne ’atteint pas, en ajou-
tant des actes & des actes. « Sie ist in vielen Acten nicht mehr
als in Einem. » Le principe transcendental demeure toujours
I'idée de Dieu. Si le savoir se distingue du vouloir, ils ren-
ferment la pensée et I’étre et, par conséquent, ont une unité
au-dessus de leur diversité. L’absolu est dans 'un comme
dans l'autre, sans qu’on puisse l'affirmer plus ici que la.
L’homme étant doué du savoir et du vouloir, porte en soi
I'image de ’absolu. Sans cet attribut, il serait incompréhen-
sible. Mais il ne s’y manifeste pas dans sa pureté, car il s’y
meélange avec d’autres éléments. Toute tentative d’analyser
I’absolu en soi est vaine ; nous ne pouvons le saisir que dans
une forme, qui donne nécessairement une idée relative. L’étre
des idées en nous est 1'idée de Dieu, non pas comme s’il ins-
pirait un moment de notre conscience, mais comme réalisant
Pidentité de I'idéal et du réel que n’accusent ni I'individu, ni
I’espece. Dieu est dans 'homme en tant que le vouloir de ce-
lui-ci s’accorde avec les lois du monde extérieur et du monde
intérieur et manifeste, par conséquent, 'identité. Il constitue
I'essence de notre étre, pénétrant nos idées et notre conscience,
car, sans elles, nous retomberions au rang de 'animal. Nous
ne pouvons atteindre 'absolu par la pensée; nous pouvons
nous élever a Dieu par ’étude des choses qui sont son ceuvre.
L’idée que nous avons de Dieu est ainsi liée a celle que nous
avons de ces choses. Dieu est en nous non dans son objecti-
vité, mais d’'une maniére formelle; de méme en est-il de sa
présence dans le monde. L’identité de 1'idéal et du réel, de la
pensée et de I’étre, constitue ’absolu, mais ne révéle pas 'idée
de Dieu.

2. Le rapport avec l'idée du monde. — Le rapport du sa-
voir et du vouloir au monde est différent de leur rapport a
I’absolu. Le monde peut étre connu et voulu; chaque objet



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 543

en est déterminé. Dieu et le monde sont le principe du sa-
voir, mais dans un sens opposé. Dieu est le principe de la
forme du savoir; le monde, de son contenu. Ces deux in-
fluences rendent le savoir possible. La connaissance du monde
n’est pas épuisée par une recherche du savoir, mais par une
série de recherches. Elle se compléte donc, tandis qu’il n’en
est point ainsi de nos efforts pour saisir ’absolu. Ce qui re-
vient a dire que le monde peut étre connu, et que I’absolu ne
peut I’étre. Quand nous affirmons que le monde peut étre
connu, nous n’entendons point qu’il le soit complétement. Il
n’y aurait & cela aucune impossibilité, mais 'infini des choses
qu’il renferme empéche d’arriver a ce résultat!. Ajoutons
que notre savoir ne comprend que les choses qui tombent
sous notre observation. La divinité, au contraire, nous
sommes incapables de 'analyser et de la définir, car il n’y a
en Elle aucune diversité. L’idée que nous pouvons en avoir
n’est donc qu’une image. Dieu demeure transcendant. A cer-
tain égard, le monde l'est aussi, puisqu’il n’est pas connu
complétement ; mais la transcendance est, dans les deux cas,
différente. Quelle que soit I'idée du monde & laquelle nous
arrivons, elle ne nous donne pas celle de Dieu?. Les deux
sont, selon I’expression de Schleiermacher : « Treibende Prin-
cipien, die als solche nicht im Einzelnen im Gleichgewicht
stehen konnen. Das Uebergewicht der einen ist Theosophie,
das der andern ist Weltweisheit. » Chacune a sa sphére d’in-
fluence. Elles ne doivent pas étre séparées; ’humanité les a
toujours unies et c’est par cette union qu’elle arrive a la
s¢ience.

Nous avons, dans cette partie du travail, étudié la volonté,
son rdle dans 'ensemble de notre étre, ses rapports avec le
monde et avec 'absolu. Elle ne parvient pas & le saisir. La
question se pose donec: avons-nous une faculté qui puisse
nous laisser de 'absolu une impression satisfaisante?

1L. Jonas: Op. cit., §218.
2 L. Jonas : Op. cit., §§ 220, 221.
(A suivre.)




	La dialectique de Schleiermacher [suite]

