Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: Joseph de Maistre théoricien de 'ultramontanisme. Partie 2, De Maistre
et la constitution du catholicisme

Autor: Lombard, Emile

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379696

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L’ULTRAMONTANISME '

PAR

EMILE LOMBARD

CHAPITRE DEUXIEME
De Maistre et la constitution du catholicisme.

Dans le temps ou de Maistre composait son ouvrage Lu
nape, 'Eglise romaine éetait encore sous le coup des humilia-
tions qui l'avaient frappée en la personne de son chef. Pour-
tant un esprit perspicace et bien au courant des choses du
catholicisme pouvait déja prévoir que la papauté se reléve-
rait plus grande et plus forte de ses malheurs. Pie VII, que
de Maistre, au lendemain du sacre, était allé jusqu’a traiter
d’apostat, — Pie VII s’était acquis la sympathie de I'Europe
par l'attitude noblement résignée qu’il avait su garder en
présence des emportements du despote impérial. Rien n’était
plus propre a rehausser le prestige du saint-pére que de
ceindre son front de 'auréole du martyre. Il vit dans le sou-
venir des générations, ce pontife chargé d’ans et accable
d’outrages, tel que Vigny P'a dépeint, appuyant d'un geste
lassé sur les bras de son fauteuil ses fines mains sacerdotales,
et subjuguant la fureur de son adversaire par ces mots dou-
cement murmures : « Comediante !... Tragediante !...» On
comprend que de Maistre, tout comme Napoléon, ait subi

! Yoir Revue de théologie et de philosophie, livraison de septcmbre, p. 385.



492 EMILE LOMBARD

I’ascendant d’un tel caractere, et soit revenu du jugement sé-
vére que 'indignation lui avait arrachéi.

Pas plus que l'autorité personnelle de Pie VII, I'idée ponti-
ficale ne sortit diminuée des démélés du pape avec l'empe-
reur. Le régime napoléonien avait en somme favorisé les
progrés de l'ultramontanisme. Le Concordat mettait le sou-
verain pontife sous la dépendance de !'empereur, mais du
méme coup 1l 6tait aux évéques toute indépendance a ’égard
du scuverain pontife. Et c¢’était pour celui-ci une compensa-
tion suffisante. La formule proposée par Consalvi: « La reli-
gion catholique est la religion dominante de la France,»
avait été écartée et remplacée par cette autre, que Rome n’ac-
cepta pas sans regimber: « La religion catholique est celle de
la majorité des Francais. » Rien ne pouvait étre plus désa-
gréable au saint-pére que de se voir obligé de souscrire au
principe de 'égalité religieuse. Mais larticle 3, lui donnant
plein pouvoir de déposer les évéques récalcitrants, contribua
sans doute a le faire passer sur la déclaration du préambule.
La publication des Articles organiques (1802), qui asservis-
saient purement et simplement le spirituel au temporel, mon-
tra bien & quoi devait tendre, dans la pensée de Napoléon, la
signature du Concordat. Il n’en est pas moins vrai que ce
pacte comblait les veeux du parti ultramontain, puisque, dans
les limites du spirituel, il consacrait la suprématie romaine.
Pour étre siir, en tenant le pape, de tenir en son pouvoir
I’Eglise entiére, Napoléon avait voulu rendre le troupeau ab-
solument dépendant du pasteur. Son triomphe fut court, et
bientot le pape reconquit sa liberté. Mais, vis-a4-vis du pape,
I’Eglise de France ne recouvra pas la sienne. Un pas décisif
avait été fait dans le sens du romanisme. Tout retour en ar-
riere était désormais impossible.

A cet égard, un symptome significatif fut la reconstitution
officielle de la Société de Jésus. Clément XIV, cédant aux ins-

! Yoici ce qu’il écrivait en aotit 1809 : « Il (Pie VII) me choqua étrangement par
ce sacre ; mais quand il aurait en quelque tort de s’y préter, sa conduite dans ces
derniers temps a été si pure et si intrépide que personne n’aurait le droit de rap-
peler I’époque du sacre.»



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 493

tances de plusieurs princes, I'avait supprimée en 1773. (Vétait
de sa part une lourde faute, comme de Maistre ne se géne
pas pour le dire. La bulle Sollicitudo omnium (1814) répondit
au désir unanime de tous les amis éclairés du saint-siége.
Elle rétablissait ’ordre proscrit en motivant cette mesure
par les services qu’il avait rendus & la cause romaine, et par
la nécessité ou se trouvait le pape, en des temps difficiles,
de ne pas se priver des auxiliaires que la Providence divine
lui offrait.

La restauration catholique allait commencer. Plus prudente
que la restauration monarchique, elle devait étre moins fra-
gile. Le livre Du pape 'inaugura avec éclat.

I

Le livre « Du pape» et I'infaillibilité pontificale.

Le dessein de Joseph de Maistre, en écrivant cet ouvrage,
peut se définir ainsi : montrer que la seule mesure propre a
assurer le salut et & préparer le triomphe de 1'Eglise, con-
siste a4 la débarrasser de tout ce qui est resté en elle d’étran-
ger a son principe.

Or, qu’y a-t-il, dans le catholicisme, d’anti-catholique?
Tout ce qui est compatible en une certaine mesure avec la
méthode de libre examen ; tout ce qui diminue l'autorité de
I’Eglise, en la divisant ou en la livrant & la discussion ; tout
ce qui affaiblit la hiérarchie en la décentralisant.

Il faut donc qu’il existe, dans I’Eglise, un pouvoir sur les
décisions duquel il soit interdit de revenir.

Ce pouvoir, & qui appartiendra-t-i1? Aux conciles? Mais ils
ne se réunissent qu’a des intervalles qui deviennent de plus
en plus rares, & mesure que s’étend '’empire de I’Eglise et que
s’accroit la difficulté de rassembler en un méme lieu tous les
évéques de la chrétienté. Il est matériellement impossible de
recourir a ces solennelles consultations du corps épiscopal
toutes les fois qu’ll s’agit de prendre une mesure d’intérét
général ou de trancher un débat concernant le dogme. On
est donc obligé de chercher ailleurs le magistére supréme



494 EMILE LOMBARD

garantissant 'unité de I'Eglise. Il est de toute nécessité qu’il
siége en permanence, condition que 'autorité conciliaire ne
saurait remplir. En outre, pour que les décrets d’une assem-
blée délibérante acquiérent force de loi, il faut qu’ils soient
ratifiés par le pouvoir & qui appartient le droit de la convo-
quer, de la présider, et par conséquent aussi de la dissoudre.
De méme que dans une monarchie, les parlements ne sont
rien sans le souverain, de méme, dans I’Eglise, les conciles
ne sont rien, ne peuvent rien sans le pape, qui, dans l’état
normal, les assemble et les congédie & son gre.

La constitution de I’Eglise est monarchique. Tous les ca-
tholiques le confessent, puisqu’ils reconnaissent pour leur
chef visible I’évéque de Rome. Mais certains se contredisent
étrangement, en niant qu’il soit infaillible. Qu’est-ce que
I'infatllibilité, sinon le droit de prononcer sans appel? « La
forme monarchique une fois établie, I'infaillibilité n’est plus
qu’une conséquence nécessaire de la suprématie, ou plutot,
c’est la méme chose absolument sous deux noms différents. »
(C’est ainsi qu’il faut entendre la prérogative du souverain
pontife. Elle résulte naturellement de la position qu’il occupe
dans I’Eglise. « Quand méme on demeurerait d’accord qu’au-
cune promesse divine n’eut été faite au pape, il ne serait pas
moins infaillible, ou censé tel, comme dernier tribunal.... Il
ne s’agit pas seulement de savoir si le souverain pontife est,
mais s’il doit étre infaillible. » En ces matieres, la question
de droit prime la question de fait. « C’est absolument la
méme chose dans la pratique, de n’étre pas sujet & 'erreur
ou de ne pouvoir en étre accusél. »

Selon de Maistre, comme on le voit, 'infaillibilite est avant
tout un postulat obligatoire. Tel est bien aujourd’hui le sen-
timent des catholiques éclairés. Le pape peut-il, ou ne peut-
il pas se tromper en matiére de foi? La pour eux n’est pas la
question. Ils pensent seulement qu’il est dans l'intérét de
I’Eglise de le supposer infaillible, et de ne jamais discuter ce
qui a été décidé par lui. Fiction si ’on veut, mais fiction né-
cessaire.

1 Yoir Du pape, p. 6-7.



JOSEPH DZ MAISTRE THEORICIEN DE L’ULTRAMONTANISME 495

Les théoriciens de 1'absolutisme papal pourraient a la ri-
gueur s’en tenir la. Leur but logique est atteint quand ils
ont posé le principe de 'infaillibilité comme la condition, en
méme temps que comme la conséquence de la suprématie du
siege romain. Mais la conscience répugne a saluer une pré-
rogative surnaturelle, 14 ol ne se manifeste pas une surnatu-
relle vertu. Force donc est d’en revenir, du sens catholique,
au sens étymologique du mot infaillibilité, qui signifie, d’aprés
le dictionnaire, impossibilité de faillir. Force est donc de re-
connaitre, du moins pour la forme, que linfaillibilité ne
constitue un droit qu’a la condition d’étre un fait. De Maistre,
abandonnant I'analogie des souverainetés temporelles, ou I'in-
faillibilité n’existe qu’a 1'état fictif, se flatte d’établir que ce
priviléege appartient réellement & la papauté. « D’un coté, dit-
il, il est humainement supposé, et de lautre divinement
promisi. »

On sait que les prétendues promesses divines auxquelles
De Maistre fait ici allusion sont au nombre de trois. D’abord,
il y a la fameuse parole: «Tu es Pierre et sur cette pierre
j’édifierai mon Eglise 2. » Les théologiens ultramontains sou-
tiennent qu’elle confére au fils de Jonas le pouvoir de gou-
verner la chrétienté, ce qui, — en vertu du postulat que cer-
tains d’entre eux ont reproché & de Maistre d’avoir emprunté
a la politique et & la philosophie profane3 — équivaut a le
déclarer infaillible. Or, que signifie ce texte, si tant est qu’il
soit authentique *? — Simon, ayant confessé la messianité de
Jésus, recoit du Maitre, par allusion a I’énergique conviction
qu’il vient d’exprimer, un titre honorifique impliquant 'aver-
tissement d’avoir & s’en montrer digne. Pas trace d’ailleurs

! Du pape, p. 157.

2 Matth. XVI, 18,

3 Du pape, préface de la 2¢ édition, p. IX.

4 Rappelons briévement les trés fortes présomptions d'inauthenticité qu’on a re-
levées contre Matth. XVI, 18. Ce passage, ot le mot ékx2zncia est pris au sens dog-
matique, détonne élrangement dans le premier évangile. 1l ne s’harmonise guére
avec l'apostrophe: « Arriére de moi, Satan! » que I'on trouve cinq versets plus

loin; et enfin, — cette objection est la plus grave, — il est absolument étranger
aux rédactions paralléles de Marc et de Luc.



496 EMILE LOMBARD

d’une autorité qui lui serait conférée sur les autres apotres.
« Ne vous faites pas appeler maitre; car un seul est votre
Maitre, et pour vous, vous étes tous fréresi.» Cette parole
suffit & renverser l'interprétation romaine du Tu es Petrus.
Le pouvoir des clés, c’est-a-dire la faculté d’ouvrir et de
fermer 'accés du Royaume des cieux, ne differe en rien du
pouvoir de lier et de délier, qui est commun & tous les dis-
ciples, et qui consiste a propager ’Evangile par la prédica-
tion; carde la maniére dont les hommes accueillent la bonne
nouvelle, dépend leur entrée dans la maison du Pere ou leur
rejection dans les ténébres du dehors. Rien n’autorise donc
a croire que Jésus a institué Pierre prince des apotres, rien
surtout ne donne & penser qu’il I'a investi d’'une primatie
pouvant se transmettre & d’autres par voie de succession
officielle.

Quant & la parole : « Moi, cependant, j’ai prié pour toi,
afin que ta foi ne défaille pas 2, » nous ne la citons que pour
mémoire. Il faut décidément trop de parti-pris pour v trouver
autre chose qu'une preuve de la sollicitude de Jésus pour un
disciple qu’il savait aussi prompt au découragement qu’a
I’enthousiame, et qui avait grand besoin d’étre affermi lui-
méme avant de pouvoir « affermir ses fréres. » De méme on
veut voir, dans les mots trois fois répétés : « Pais mes bre-
bis 3, » 'intention expresse, de la part de Jésus, d’élever Pierre
a la dignité de pasteur universel, quand 1l ne s’agit 1a que
du rétablissement de 'apotre dans sa charge, aprés la chute
lamentable qui I'avait momentanément disqualifié.

Ces textes n’ont la valeur que 'ultramontanisme leur attri-
bue que si 'on prend pour critére d’interprétation 'autorité
gu’ils sont censés légitimer. De Maistre n’en use pas autre-
ment & ’égard de I’histoire. Voulant prouver qu’en vertu des
promesses divines, les papes ont possédé le privilége d'iner-
rance, il se réserve de prendre, pour norme de la vérité histo-
rique, le jugement des papes; ce qui diminue singuliérement
la valeur de sa démonstration. Autant d’ailleurs son argu-

! Matth. XXIII, 8. — 2 Luc XXII, 32. — 3 Jean XX\I, 15-17.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 497

mentation est claire, concise el serrée aussi longtemps qu’il
raisonne in abstracto. autant elle devient confuse, entortillée
et contradictoire, des qu’il ne s’agit plus pour lui que de
tirer des faits le meilleur parti possible.

La these a défendre, c’est donc que « jamais depuis dix-
huit siécles les papes ne se sont trompés incontestablementi. »
Ce dernier mot, souligné & dessein par l'auteur, lui ménage
une échappatoire fort utile. Il est malaisé en effet, de trouver
un pape en faute, s’il suffit, pour I'innocenter, d’'un seul
témoignage favorable entre mille. Et quant aux deux con-
ditions d’infaillibilité indiquées par de Maistre, elles ont
visiblement été imaginées apres coup et pour les besoins de
la cause.

Pour que la parole du pape fasse loi dans I'’Eglise, il faut
qu’il parle librement, et qu’il parle ex cathedra. Dés lors quoi
de plus facile, lorsqu’un pontife s’est exprimé dans un sens
contraire a 'orthodoxie, que de mettre cet écart passager sur
le compte d’un vice de forme?

« Par ce mot librement, dit de Maistre, jentends que ni les
tourments, ni la persécution, ni la violence enfin, sous toutes
les formes, n’aura pu priver le souverain pontife de la liberté
d’esprit qui doit présider a ses décisions. »

On devine le parti que tire I'ultramontanisme d’une défi-
tion aussi élastique. Comme, & vrai dire, il n’y a gueére de
moment dans la vie d’'un homme, ou 'on ne puisse, en vy
mettant un peu de bonne volonté, le soupconner d’avoir agi
sous 'empire de quelque influence extérieure, la tache des
défenseurs de l'infaillibilité papale se trouve par la singu-
lierement facilitée. Mais en recourant a de pareils expédients,
ils courent grand risque d’affaiblir le prestige pontifical. Quoi!
Le souverain conducteur de I'Eglise est capable de céder a
la violence? Son jugement est a4 la merct des caprices du
sort? Si le pilote défaille, que deviendront les passagers? Si
le pasteur s'égare, comment les ouailles retrouveront-elles la
route du bercail? Un dilemme se pose ici : ou bien le pape

1 Du pape, p. 112.
THEOL. ET PHIL. 19)0 33



498 EMILE LOMBARD

n’a recu de Dieu aucune faculté surnaturelle, ou bien il doit
conserver au sein des pires vicissitudes sa pleine indépen-
dance d’esprit. C’est aux époques de troubles et de persécu-
tions que I'’Eglise peut le moins se passer d’un chef divine-
ment préserve de ’erreur.

Tout porte & croire qu’on n’aurait jamais songé a res-
treindre de la sorte ’exercice de I'infaillibilité, si 'on n’avait
vu, dans cette restriction, le moyen de mettre la papauté a
’abri de tout reproche d’hérésie. Le cas de Libére, que sou-
vent I'on oppose a la these des ultramontains, perd ainsi tout
ce qu’il a pour eux d’embarrassant. De Maistre, n’osant pas
formellement nier que ce pape soit tombé dans I'arianisme,
est bien aise de pouvoir affirmer, en s’appuvant sur le
témoignage d’Athanase, que ¢’il souscrivit a I'hérésie, ce
fut par crainte du supplice et dans le désir de mettre fin a
son exil 1.

Pour que le pape soit infaillible, avons-nous dit, il faut en
outre qu’il parle ex cathedra. Cette seconde condition est
aussi arbitraire que la premiére. Quand est-elle remplie, et
quand ne P'est-elle pas? Les auteurs catholiques ne sont pas
d’accord la-dessus. Certains fixent des formes canoniques a
observer, comme la consultation préalable des cardinaux.
D’autres pensent que le caractere pontifical du jugement
rendu se reconnait a 'importance de la cause jugée. D’autres
enfin déclarent que les paroles du pape prennent la valeur
d’oracies dogmatiques, dés gu’il annonce son intention de
parler ex cathedra & ’Eglise universelle, en fulminant I’ana-
théme contre ceux qui s’écarteraient de sa décision 2.

D’apres ce dernier point de vue, qui est celui des ultra-
montains stricts, le pape se confére & lui-méme son infailli-
bilité. Dés lors la distinction qu’il s’agissait d’établir devient
en fait inutile. Le pape, seul juge des conditions requises
pour I'exercice de sa prérogative, « est infaillible dans tous
les cas, ou ne l'est dans aucun?. » Cela n’empéche pas de

! Du pape, p. 116 et suiv.
2 Voyez De la monarchie pontificale, par Dom Prosper Guéranger, p. 250, 251.
% Bordas Demoulin, Les pouvoirs constitulifs de UEglise, p. 396.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 499

Maistre de soutenir contre toute logique, aprés avoir qualifié
d’illusoire toute restriction apportée a l'infaillibilité pontifi-
cale, que tel ou tel pontife a pu se tromper sans aucun pré-
judice pour sa qualité de docteur cecumeénique, parce que, a
tel ou tel moment, il ne se trouvait pas en situation de par-
ler ex cathedra.

Outre le cas de Libeére, dont il se débarrasse nous avons vu
comment, celui d’Honorius I'oblige & déployer les ressources
de son ingéniosité. On sait que ce pape a été condamné en
termes formels par le sixiéme concile universel (680-681) :
« Notre résolution commune est d’exclure de I’Eglise, et de
déclarer anatheme Honorius, ci-devant pape de la vieille
Rome, parce que nous avons trouve, dans sa lettre a Sergius,
qu’il suivait en tout les opinions de celui-ci, et sanctionnait
ses dogmes impies. » Cette condamnation, confirmée par
Léon II1, se trouve reproduite dans le Liber diurnus, qui
exige de chaque nouvel elu a la charge pontificale qu’il s’as-
socie 4 I'anathéme prononceé contre le pape monothélite.

De Maistre, en présence de ce fait si souvent invoqueé par
les adversaires de l’infaillibilité, tiche d’abord d’en affaiblir
la signification en rappelant dans quelles circonstances fut
émise 'opinion incriminée. Honorius, consulté sur une ques-
tion épineuse qu’il n’était nullement préparé a résoudre, ne
se rendit pas compte de ce qu’il y avait d’hérétique dans
sa réponse. La-dessus tout le monde est d’accord. Mais si
I’évéque de Rome est exposé, comme le premier prétre venu,

! Voici comment il s’exprime, dans sa lettre confirmatoire adressée a Constan-
tin : « Pariter anathematizamus novi erroris inventores, id est, Theodorum
Pharanitarum episcopum, Cyrum Alexandrinum, etc., etc.... nec non et Honorium
qui hanc apostolicam ecclesiam non apostolicae traditionis doctrina lustravit, sed
profana proditione immaculatam fidem subvertere conatus est. » (Il est probable
que ce dernier mot de la traduction latine rend mal le texte grec, qui devait
porter : mapeyopnoe = subverti permisit). — Dom Prosper Guéranger fait re-
marquer que Léon II sépare Honorius des hérétiques dogmatisants, et le flétrit
seulement « comme un gardien infidéle du dépot de la foi » (Défense de I'Eglise
romaine, I, p. 18). A supposer que cette interprétation tienne debout devant le

texte, qu'est-ce que cela change & la question? Laisser, par négligence, I’erreur

se répandre, est aussi contraire a l'infaillibilité que d’en faire explicitement pro-
fession.



500 EMILE LOMBARD

a se perdre dans les subtilités d'une controverse théologique,
a quoi lui sert son privilege? De Maistre, prévoyant cette
objection, change de tactique et se met & élever des doutes
sur la validité de la condamnation dont Honorius a été
frappé. Ce n’est plus Honorius qui s’est trompé en définissant
le dogme, ce sont les Péres du Concile qui n’ont rien com-
pris 4 sa définition. D’ailleurs, excommunier quelqu’'un qua-
rante-deux ans apres sa mort, quand il n’est plus 1a pour se
défendre, est-ce un procédé digne d’'une assemblée qui se res-
pecte? Plus loin de Maistre rappelle que les actes du sixiéme
concile ont été regardés comme inauthentiques par certains
auteurs, et s’aventure dans une longue digression sur la faci-
lité des falsifications documentaires chez les Anciens !.

Mais on aurait tort de prendre trop au sérieux des argu-
ments qu’il semble accumuler par pur acquit de conscience,
pour ne rien négliger de ce qu’il y a & dire en faveur de sa
theése. Le seul qui soit décisif a ses yeux, c’est qu’un concile
ne saurait avoir raison contre un pape. Qu’on juge si tel n’est
pas le fond de sa pensée. « Si Honorius avait vécu a ’époque
du sixiéme concile, on l'aurait cité, il aurait comparu, il
aurait exposé en sa faveur les raisons que nous employons
aujourd’hui, et bien d’autres encore que la malice du temps
et celle des hommes ont supprimées.... Mais, que dis-je? il
serait venu lui-méme présider le concile; il eut dit aux
évéques si désireux de venger sur un pontife romain les
taches hideuses du siege patriarcal de Constantinople : « Mes
» fréeres, Dieu vous abandonne sans doute, puisque vous osez
» juger le chef de I’Eglise, qui est établi pour vous juger
» vous-mémes. Je n’al pas besoin de votre assemblée pour
» condamner le monothélisme. Que pourrez-vous dire que je
» n’aie pas dit? Mes décisions suffisent 4 I’Eglise. Je dissous
» le concile en me retirant. »

(Vest toujours le méme sophisme : on prétend fournir la
démonstration historique de l'inerrance papale, et 1'on rai-
sonne comme si elle n’avait pas besoin d’étre prouvée.

1 Toute cette discussion, aussi longue qu’embarrassée, sur I'affaire d’'Honorius,
se trouve dans Du pape, p. 120-139.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 501

Reste une difficulté. La décision conciliaire frappant Ho-
norius recut confirmation de Léon II et de plusieurs autres
évéques romains. En présence de deux pontifes dont le pre-
mier a été solennellement excommunié par le second, com-
ment soutenir que 'un et 'autre ont eu en partage l'infailli-
bilité! De Maistre passe la-dessus comme chat sur braise. Il
se contente de louer la « bonne foi, » la modestie et surtout
la « prudence » des papes qui ont « paru » prendre parti
contre leur infortuné prédécesseur. « Mais, ajoute-t-il, tout
ce qu’ils ont pu dire dans ce sens n’a rien de dogmatique, et
les faits demeurent ce qu’ils sont. » De quels faits veut-il
parler? Il en est un qui demeure, c’est que Léon I a employé
contre Honorius l'expression anathematizamus, qui est le
signe par excellence des jugements ex cathedra. D’on il suit
qu’il a parlé on ne peut plus dogmatiquement.

Mais il suffit 4 de Maistre d’avoir sauvegardé la suprématie
du saint-siége sur les conciles. Tout le reste est affaire de
famille entre les pontifes qui ont occupé la chaire de Pierre.
Il n’entend pas, qu'on le remarque bien, nier 'infaillibilité
des évéques réunis en corps et parlant au nom de I’Eglise
universelle; il veut seulement établir qu’ils la possédent en
vertu de l'assentiment papal et qu’il leur est impossible, par
conséquent, de prendre des décisions valables contre le gré
du saint-siege.

Qu’on ne lui cite pas l'exemple du concile de Constance,
qui s’est proclamé supérieur au pape. Une telle déclaration
porte en elle-méme la marque de sa nullité. « L'assemblée
déraisonna... comme toutes les assemblées imaginables, nom-
breuses et non présidées. »

Par contre, toutes les fois qu’il lui est possible d’invoquer,
en faveur d’un pape accusé d’erreur, l'opinion de I’Eglise
representée par les évéques, il ne manque pas de le faire.
Malheureusement, ce témoignage perd de sa force dans un
ouvrage destiné & montrer que I’Eglise n’est en droit de se
dire infaillible qu’a la condition de ne pas discuter les faits
et gestes de son chef.

De méme il a recours & une ingénieuse combinaison d’ar-



502 EMILE LOMBARD

guments contradictoires pour écarter les objections anti-
ultramontaines qu’on peut tirer des désordres qui ont dés-
honoré la papauté au moyen-age, ou des fautes qu’elle a
commises dans ses rapports avec les souverainetés tempo-
relles. Ainsi, lorsqu’il se voit contraint de s'occuper de
« monstres de licence et de scéleratesse, » qui se sont suc-
cédé au dixiéeme siecle sur le trone pontifical, c’est pour
déclarer péremptoirement que « ces hommes n’étaient pas
des papes. » Il est vrai que des théologiens lui ayant fait des
objections sur cette étrange maniére de traiter I’histoire, il
renonce dans une édition subséquente a maintenir cette pro-
positioni. Ailleurs, il veut bien reconnaitre que tel succes-
seur de saint Pierre n’a pas été irréprochable; mais encore
demande-t-11 qu’on distingue en lui le prince spirituel et le
prince temporel 2. Parfois méme il se contente d’'une affirma-
tion aussi modeste que celle-ci : « La conduite de ce pontife
fut celle que tout homme d’un caractére ferme et éclairé au-
rait tenue dans les mémes circonstances3. » Quel contraste
avec les passages ou il représente les papes comme directe-
ment inspirés d’en-haut !

11

Autres théories catholiques sur la constitution de I'Eglise.

Les contradictions ou s’enfonce, comme a plaisir, ce ter-
rible logicien, ne prouvent qu'une chose : ¢’est que l'infailli-
bilité ne se prouve pas. Elle s’impose a I'espril de tout catho-
lique désireux de ne pas I’étre seulement & moitié. Les illustres
défenseurs du régime épiscopal qui jusqu’a nos jours se sont
élevés contre une prétention qu’ils jugeaient irrationnelle et
exorbitante, ont eu raison au point de vue scripturaire, au
point de vue historique, au point de vue humain, au point
de vue chrétien, 4 tous les points de vue, sauf au point de
vue catholique. Sans s’en apercevoir, en croyant attaquer une
adjonction inutile et dangereuse au dogme de I'Eglise, ils sa-
pent le fondement méme du catholicisme.

t Du pape, p. 226 et note. — 2 [bid., p. 211. — 3 [bhid., p. 237.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 0U3

Nous venons de dire qu'ils ont eu raison historiquement.
Encore faut-il s’entendre. Ils ont pu dénoncer telle altération
volontaire des faits, réfuter telle interprétation erronée des
textes, réduire a de justes limites la portée de telle citation
tronquée ou isolée arbitrairement de son contexte, mais non
point effacer de I'histoire la trace du long développement qui
commence des les temps apostoliques et aboutit irrésistible-
ment a la proclamation du dogme de l'irréformabilité des juge-
ments pontificaux. Le papisme est en germe dans le catho-
licisme, qui, avant méme de prendre la forme d'une insti-
tution, existait dans I'Eglise a I’état de tendance. Si nous
voulions retracer ici la genése de l'idée papale, c’est plus
haut qu’lrénée qu’il nous faudrait remonter, c’est plus haut
qu’lgnace d’Antioche, c’est jusqu'aux Epitres pastorales, ou
I'Eglise est caractérisée comme « la colonne et 'appui de la
veérité 1 » (doctrinale), ou, sans doute, n'apparait pas encore
la notion monarchique de I'épiscopat, mais deja le souci qui
I'a engendrée, celui de garantir officiellement la transmission
du bon dépot de la foi.

On reproche au dogme promulgué en 1870 d’étre nouveau.
Oul, 1l 'est, en ce sens qu’il n'a été formulé que tardivement.
Mais n'est-il pas en parfaite harmonie avec 'ensemble de
I'institution catholique, ne 'acheve-t-il pas de la maniere la
plus heureuse et la plus correcte? —Vouloir, par une pieuse
inconséquence, qu’'il soit rejeté comme anti-chrétien, n’est-ce
pas mutiler le catholicisme, n’est-ce pas couper le nerf de sa
doctrine? On invoque la coutume antique, et 'on montre
sans trop de peine que dans l'origine les conciles avaient la
haute main dans 'Eglise. Mais toute tradition est de sa na-
ture tlottante et incertaine, et n’a en soi aucune valeur obli-
gatoire, aussi longtemps qu'une autorité souveraine n’est pas
intervenue pour la fixer. Le traditionalisme des vieux-catho-
liques n’est pas sans rapport avec le biblicisme des protes-
tants. Que, pour battre en bréche 'organisation actuelle de
I’Eglise, I'on s’arme de textes scriptuaires ou de citations des

11 Tim. UL, 15.



204 EMILE LOMBARD

anciens Péres, c’est toujours le méme procédé de démolition,
c’est toujours le libre examen opposé a la foi d’autorité.

Rien n’est plus instructif & cet égard que de voir combien
varient, dans leurs définitions du pouvoir constitutif de
I’Eglise, les auteurs qui s’accordent a rejeter l'infaillibilité
personnelle du souverain pontife. Deux d’entre eux méritent
sous ce rapport d’attirer notre attention: c’est Bossuet, et
c’est I'original et profond philosophe Bordas-Demoulin, re-
présentant, I’'un 'extréme droite, 'autre 'extréme gauche du
parti gallican. Le contraste frappant qu’ils offrent au double
point de vue des idées politiques et des convictions reli-
gieuses, et d’'un autre coté la conformité partielle de leurs
vues sur le sujet qui nous occupe, suffiraient a justifier le
rapprochement que nous faisons de leurs deux noms. Mais
ce qui rend pour nous cetie comparaison particuliérement
intéressante, c’est que de Maistre, qui a réfuté Bossuet, a été
lul-méme combattu par Bordas-Demoulin.

De Maistre est un parent intellectuel trés rapproché de I'il-
lustre évéque de Meaux. Il est animé du méme esprit théo-
cratique, et du méme désir de prouver la Providence par
I’histoire. Mais entre eux, il y a la question de I'infaillibilite.
Il est curieux de voir l'auteur de Du pape aux prises avec un
adversaire de cette taille. Il lui tient téte avec un mélange
d’exaspération contenue et de maligne satisfaction : exaspé-
ration de voir se ranger du coté de I'hérésie gallicane un
homme dont I'Egiise a tant de motifs d’étre fiere, satisfaction
de pouvoir le prendre en flagrant délit de contradiction avec
lui-méme. _

Car il est de fait que Bossuet s’est contredit. « L'Eglise ro-
maine est toujours vierge, » s’écrie-t-11 dans son magnifique
Sermon sur Uunilé; « la foi romaine est toujours la foi de
I’Eglise,... et Pierre demeure dans ses successeurs le fonde-
ment des fideles.... Par cette constitution, tout est fort dans
I’Eglise, parce que tout y est divin et que tout y est uni; et
comme chaque partie est divine, le lien aussi est divin, et
Passemblage est tel que chaque partie agit avec la force du
tout. » Or, c’est en 1682 que ces paroles remarquables ont été



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 505

prononceées, a 'ouverture de 'assemblée ou devait s’élaborer
la Déclaration du clergé gallican. Que dis-je ? Elles font partie
d'un discours qui peut passer pour le commenlaire anticipé
des Quatre articles.

Apres avoir reconnu la chaire romaine nette d’héresie,
Bossuet s’efforce d’établir que le pape, qui y siége, n’est in-
faillible qu’a la condition d’agir avec I'assentiment de 'Eglise
universelle. Ainsi, 'unité catholique exige que toutes les
églises particuliéres acceptent la suprématie romaine ; et ce-
pendant ces communautés forment ensemble un pouvoir su-
périeur a celui de I'évéque de Rome. Bossuet essaie d’échap-
per & cette contradiction en distinguant entre I'indéfectibilité
du siege et 'infaillibilité de la personne. Mais, comme le re-
marque de Maistre, cette distinction ne repose sur rien. On
ne peut concevoir que le privilege de ne point faillir soit at-
taché a la chaire principale sans appartenir au pontife qui
y est assis. Si de la parole : Tu es Petrus, etc., on se croit en
droit de conclure a4 la suprématie de I’Eglise dont Pierre a
été, dit-on, le premier évéque, si 'on fonde la principauté de
la chaire romaine sur le fait que « tous les pontifes romains
ensemble doivent étre considérés comme la seule personne
de saint Pierre,» comment ne pas voir que la dignité de la
charge est inséparable de celle de la personne?

Bossuet, sentant bien que si personnellernent le pape est
sujet a I'erreur, la chaire principale ne mérite plus I'épithete
d’'indéfectible, insiste sur I'insignifiance des fautes que 1'on
peut reprocher aux papes. « Ces faits particuliers, dit-il, n’ont
pu faire aucune impression sur la chaire de saint Pierre. »
N’est-ce pas convenir que I'indéfectibilité du siege pontifical
est réelle seulement dans la mesure ot le pontife est infail-
lible?

Quant & dire que le pape, dans l'exercice de sa puissance,
doit se régler sur les canons, de Maistre observe que c’est,
catholiquement parlant, un non-sens. Sans 'autorité qui les
interpréte souverainement, les canons ne signifient rien.

Malgre la supériorité du génie de Bossuet sur celul de de
Maistre, ce dernier s’est montré plus logique dans son catho-



506 EMILE LOMBARD

licisme. Lorsque, & la maxime de I'évéque de Meaux: «La
puissance qu’il faut reconnaitre dans le saint-siége est si
haute... qu’il n’y a rien au-dessus que toute I'Eglise en-
semble, » il oppose cette déclaration : « Ce mot d’Eglise sépa-
rée de son chef n’a point de sens, » — il est impossible & un
bon catholique de ne pas lui donner raison.

Pour comprendre I’état d’esprit de Bossuet, il faut se sou-
venir que le but de son activité fut double. Il se proposait
de défendre contre ’hérésie protestante 'autorité de I’Eglise,
et contre les empietements de Rome celle de la royauté. Ces
deux desseins ne laissent pas d’étre en opposition 'un avec
I’autre. De la, le dualisme qui régne dans son ceuvre. Ame
profondément catholique, il lui arrivait de formuler, dans le
désir de sauvegarder 'unité de la foi, des propositions presque
ultramontaines qui démentaient sa théorie toute gallicane
des rapports du temporel avec le spirituel. L’bhistorien des
Variations des Eglises protestantes réfutait d’avance le défen-
seur de la Déclaration de 1682.

Si Bossuet, dans sa polémique anti-protestante, se montre
trop fidéle au principe du catholicisme pour pouvoir ensuite,
sans contradiction, s’opposer a l'ultramontanisme, Bordas-
Demoulin 1, par contre, a une maniére si peu catholique de
comprendre la religion, qu'on se demande pourquoi il ne
s'est pas fait protestant.

Dans son ouvrage Les pouvoirs conslitutifs de U'Eglise, il
consacre un long et remarguable chapitre a réfuter de Maistre.
Il perce a jour ses sophismes et dénonce tout ce qu’il y a
dans sa méthode de contraire & I'esprit de ’Evangile. Mais il
ne se rend pas compte que c’est tout le catholicisme qui suc-
combe a une pareille critique. Aussi longtemps qu’il ne s’agit
que de discuter les faits au moyen desquels de Maistre s’éver-
tue & démontrer concréetement l'infaillibilité apres 'avoir éta-
blie in abstracto, Bordas triomphe et I'on jouit de le voir
poursuivre son adversaire de contradiction en contradic-

UNé a Montagnac (Dordogne) en 1798, mort & Paris en 1859. Qutre I'ouvrage
dont nous nous occupons, il a laissé des Etudes de philosophie cartesienne et un
Eloge de Pascal.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L’'ULTRAMONTANISME 9507

tion. Mais sur la question de principe l'avantage reste a de
Maistre. Etant donné la nature et les conditions d’existence
de I’Eglise catholique, quelle est la constitution qui lui con-
vient le mieux? Ici Bordas faiblit; et ce n’est point étonnant,
si I’on songe aux difficultés particuliéres que présentait pour
lul ce grave probleme. Il s’agissait, pour cet homme & l'es-
prit cartésien, a la piété ardente et personnelle, de faire la
théorie du droit ecclésiastique sans toucher a 'organisation
hiérarchique de I’Eglise, et pourtant sans rien sacrifier des
exigences de son esprit et de son cceur. C’est dire qu’il régne
dans son systeme une antinomie non moins irréductible que
celle que nous avons signalée chez Bossuet.

Nous avons vu que I'évéque de Meaux, qui tient beaucoup
a maintenir I'indéfectibilité du saint-siege, ne s’associe point
a ceux qui, logiquement, en inferent l'infaillibilité papale.
Bordas-Demoulin fait intervenir ici une nouvelle distinction
qui, a la vérité, complique la question sans la résoudre. On
a tort, selon lui, de confondre la chaire de Rome et la chaire
centrale de I’Eglise, a savoir la chaire de Pierre. Celle-ci, en
vertu des promesses de Christ, est impérissable et indéfec-
tible. Celle-la peut ne pas ’étre. « Entre le pape faillible et
son siege indéfectible, il n’existe aucune incompatibilité, non
qu’il soit certain, comme Bossuet et Nicole le disent, que le
pape reviendra toujours de I'erreur sur les réclamations de
I'Eglise universelle, mais parce que s’il persistait, elle le dé-
poserait, et lui en substituerait un autre.» Et cet autre, il
n’y aurait rien d’impossible & ce qu’il résidat ailleurs qu’a
Rome. Car rien ne prouve que Rome ne puisse se trouver un
jour en dehors de 'orthodoxie.

Malheureusement pour la théorie de Bordas, le catholi-
cisme, en tant qu'kEglise une, a pour berceau la commu-
nauté de Rome, et vit de 'assurance que la vérité siegera a
Rome jusqu’a la consommation des siécles. Admettre I’hypo-
these d’'une séparation entre le siége romain et le saint-
siége, voire méme d’une déposition éventuelle du pape par
I’Eglise, c’est priver toute la catholicité catholique de la
norme de sa foi. Car cette norme, des lors, ou la trou-



908 EMILE LOMBARD

vera-t-on ? A qui appartiendra le pouvoir de prononcer sans
appel?

Préoccupé de relever les droits des laiques foulés aux pieds
par le sacerdoce, ceux des simples prétres méconnus par le
haut clergé, et ceux des évéques confisqués au profit de la
curie romaine, Bordas pose en principe que l'infaillibilité,
partant 'autorité supréme, «se trouve dans le consentement
des évéques, des prétres et des laiques. » « L’Eglise, dit-il, ne
connait qu’une opinion obligatoire, celle qui est définitive,
et par 14 méme commune & tous les fidéles. » Or, cette regle
de l'assentiment universel a beau avoir été préconisée par
saint Vincent de Lérins; elle ne trouve son application nor-
male que dans un démocratisme religieux incompatible avec
Iexistence d’une Eglise infaiilible.

Si lautorité se répartit entre tous les fidéles, le droit de
libre examen se trouve reconnu. Bordas ne recule point de-
vant cette conséquence. Seulement il croit pouvoir maintenir
a la fois le libre examen de chacun et la décision souveraine
de tous. « Chacun, dit-il, exerce une autorité, et chacun se
rend a 'aulorité des autres. »

Cela se concoit dans le domaine politique. Lorsqu’une loi
est soumise au suffrage universel, les électeurs, en allant dé-
poser leur bulletin dans I'urne, consentent d’avance a se ran-
ger a la décision de la majorité. Mais en matiére de foi il n’en
est pas de méme. On ne peut, sans attenter & la conscience,
exiger des minorités religieuses qu’elles fassent le sacrifice
de leurs croyances. Ainsi 'on est logiquement conduit a ac-
cepter le régime protestant de I’association libre.

Bordas-Demoulin n’entend point franchir ce pas. A ses
yeux la suprématie papale a bien été instituée divinement
dans le but de faire régner 'unité dans I'Eglise. Mais elle se
réduit sous sa plume & quelque chose d’assez vague. Le pape,
d’apres lui, est le représentant de I’Eglise universelle, en sa
qualité de pouvoir exécutif. « Discuter implique une plura-
lité de personnes, de droits : voila la fonction de tous. Faire
exécuter convient & I'unité : voila la fonction du pape.» On
voit combien Bordas, tout en reprochant a de Maistre sa con-



JOSEPH DE MAISTRE THEORIGCIEN DE L'ULTKAMONTANISME 509

tinuelle confusion du temporel et du spirituel, est porté a
identifier ces deux domaines. Lui qul montre ailleurs en si
bons termes que le christianisme est avant tout un principe
de régéneération intérieure, il n’en est pas moins involontai-
rement amené, par le fait qu’il prétend rester sur le terrain
du catholicisme, & se représenter I’Eglise comme un systéme
de gouvernement. Au lieu d’en faire une monarchie absolue,
il essaie de I'accommoder au régime représentatif et constitu-
tionnel. Et ainsi, tout en retenant le vice essentiel de la mé-
thode ultramontaine, il en perd le principal avantage. Car du
moins elle a celui de réaliser admirablement 'unité extérieure
a laquelle aspire le catholicisme. Mais de quel droit vient-on
parler d’unité, si 'on rejette de parti pris la notion protes-
tante d’une Eglise invisible, d’un lieu de communion spiri-
tuelle ot se rencontrent, quels que soient leur confession et
leur culte, tous les enfants du Pere, et si d’autre part on re-
fuse de recourir au seul moven par lequel puisse s’obtenir
une cohésion visible et concrete ?

Les difficultés insurmontables auxquelles se heurte Bordas-
Demoulin nous montrent a quel point s’illusionnent ceux
qui, tout en professant I'infaillibilité de '’Eglise, persistent a
nier l'infaillibilité du pape, chef de I’Eglise. Et quant & accu-
ser de Maistre d’avoir le premier identifié la souveraineté,
qui est une notion de droit, et 'infaillibilité, qui est ou de-
vrait étre une notion de fait, c’est, selon nous, une erreur.
L’originalité de de Maistre a consisté non pas a inventer ce
mode d’argumentation, commun & tous les ultramontains,
mais a le présenter sous sa forme la plus simple, sans le sur-
charger de considérations théologiques qui n’ajoutent rien a
sa force. Au point de vue catholique, jamais 'on ne pourra
trouver quelque chose de plus concluant en faveur de ’infail-
libilité que ce raisonnement dont la précision ne laisse rien
a désirer : il faut a I’Eglise un chef supréme; or la supréma-
tie n’est qu'un vain mot si elle n’exclut pas la possibilité
d’étre accusé d’erreur : donc déclarons le pape infaillible.



510 EMILE LOMBARD

11

L’infaillibilité et les schismatiques.

Une fois admis ce dogme supréme, ot de Maistre voulail
qu’on absorbat tous les dogmes chrétiens, on voit tout s’éclai-
rer, tout se simplifier, tout s’équilibrer harmonieusement
dans le catholicisme. Anticipant sur le vote du concile du
Vatican, 'auteur de Du pape parle constamment au présent
d’un régime qui n’était pas encore officieilement entré en vi-
cgueur. Le souverain pontife lui apparait comme la conscience
vivante de I’Eglise, comme la personnification de la vérité.
Sa conviction est qu'on s’éloigne du christianisme dans la
mesure out 'on prétend se passer du pape. Muni de ce cri-
tere, 11 n’hésite jamais quand il s’agit de tracer une ligne de
démarcation entre la vérité et I'erreur. A premiére vue il dis-
cerne ce qui fait partie intégrante de I'organisme catholique,
et ce qui s’v méle encore d’éléments hétéroclites condamnés
a une élimination plus ou moins prompte.

Ainsi, d’aprés lui, les défenseurs des libertés gallicanes ont
beau reconnaitre pour base de leur foi les mémes symboles
que I’Eglise romaine. Ils n’en représentent pas moins une
tendance hostile au principe catholique; ils compromettent
I'unité en affaiblissant I'idée de hiérarchie. Ces prétendues
libertés ne sont qu’une conjuration contre les droils impres-
criptibles des papes et un asservissement du clergé de France
au pouvoir temporel. De Maistre vénére Louis XIV comme le
plus catholique des rois; mais il lui reproche de s’étre enivré
de sa propre puissance et d’en avoir abusé pour mortifier le
saint-siege. Quant & Bossuet, il va jusqu’a dire que «s’il ne
s’est pas repenti, il est mort hérétique. » Quoi de plus con-
damnable, en effet, qu'une doctrine qui faillit provoquer une
véritable scission entre la France et Rome? Pour empécher
la plus belle portion de I’Eglise universelle de se constituer
en communauté séparée, ce qui eut été une irréparable cala-
mité, il a fallu la providentielle combinaison de ces trois fac-
teurs : la modération paternelle du saint-siége, 'esprit roval



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME oi1

de la maison de Bourbon, esprit qui, malgré tout, la faisait
reculer devant les consequences de son opposition aux volon-
tés papales, et enfin la haute valeur morale et intellectuelle
du clergé francais. Cependant, la politique anti-romaine de
Louis XIV ne fut pas sans avoir des suites funestes. Favorisé
par l'influence du calvinisme, qui régnait dans les parle-
ments, et par celle, non moins pernicieuse, des idées jansé-
nistes, le gallicanisine continua son ceuvre dans le cours du
dix-huitiéme siecle et contribua pour une large part a prépa-
rer la Révolution. Aussi de Maistre, a la fin de son ouvrage
De U'Eglise gallicane, adresse-t-il un éloquent appel au clergé
francais, le suppliant de renoncer une fois pour toutes aux
Quatre articles de 16821,

Il veut qu’il n’y ait plus dans I'Eglise que des ultramon-
tains. Tout le reste & ses yeux est digne de rejoindre, hors de
’enceinte romaine, le troupeau confus des négateurs. Entre
schismatiques et hérétiques, il n’admet aucune différence.
Le schisme est un refus d’obéir a la hiérarchie ; I'hérésie
une croyance opposée au dogme de I'Eglise. Mais s’il est
vrai que la suprématie pontificale sert de fondement & tout
ce que l'Eglise enseigne, cette distinction s’efface. I1 n’y
a plus en présence que ceux qui professent la vérité catho-
lique, et ceux qui la nient. « Qu’importe qu’'un homme pro-
teste contre un ou plusieurs dogmes, contre celui-ci ou
contre celui-la? Il peut étre plus ou moins protestant, mais
toujours il proteste.... Toute Eglise qui n'est pas catholigue
est protestante. »

Par la de Maistre rabat les prétentions de I’Eglise grecque,
qui n’a aucun droit, selon lui, au titre d’orthodoxe qu’elle
s'octroie pompeusement, et qui ne se distingue de toutes les
autres sectes que par le nombre de ses adhérents. Ce terme
d’Eglise grecque, d’ailleurs, n’a aucun sens si on 'applique
a la religion de 'empire russe. Les diverses Eglises d’Orient

! Le plus hostile aux prétentions de Rome est le quatriéme : « Quoique le pape
ait la principale part dans les questions de foi, et que ses décrets regardent loutes
les Eglises et chaque Eglise en particulier, son jugement n’est pourtant pas irré-
formable, & moins que le consentement de I'Eglise intervieune. »



212 EMILE LOMBARD

peuvent, si I'on veut, porter le nom commun et générique de
photiennes, puisque toutes elles sont issues du schisme de
Photius. Mais elles ne forment pas ensemble un tout uni. Ce
sont des communautés séparées, qui ne s’accordent que pour
hair le pape, centre vivant de I'unité qui les écrase. « Il n’y
a plus d'Eglise grecque, hors de la Grece. I’Eglise russe n’est
pas plus grecque que syriaque ou armeénienne; c’est une
Eglise isolée, sous une suprématie civile, précisément comrine
celle d’Angleterre. »

Pendant son séjour en Russie, de Maistre étudia beaucoup
la religion de ce pays. Il la vit dans un trés mauvais état, ra-
vagée par deux pestes, «le rascolnisme, qui est I'illuminisme
des campagnes, et U'illuminisme, qui est le rascolnisme des
zalons. » A maintes reprises, dans ses livres, dans sa corres-
pondance, et dans les mémoires qu’il eut 'occasion d’adres-
ser a 'empereur Alexandre, il revient sur ce sujet, qui lui
tenait particulierement & cceur. Il reproche respectueusement
au gouvernement impérial de contribuer & aggraver le mal,
en laissant la philosophie allemande s'implanter dans les sé-
minaires, et en encourageant la propagande de la Société hi-
blique. Favoriser en Russie I'importation de U'Aufkldirung,
produit pernicieux du philosophisme grefl¢ sur le protestan-
tisme, tolérer, mieux que cela, soutenir « une entreprise so-
cinienne » ayant pour but d’anéantir dans le peuple toute foi
positive en lui mettant entre les mains I’Ecriture sainte, la-
quelle «Ine sans notes et sans explications, est un véritable
poison, » n'est-ce pas précipiter la ruine d’une Eglise moins
capable que toute autre de résister & une pareille épreuve?

La science moderne, corrosif dangereux dont le catholi-
cisme seul est capable de braver impunément le contact,
aura promptement raison de la religion russe. Celle-ci ne
saurait tarder de donner au monde le spectacle d’'une rapide
et irrémédiable dissolution. Ce phénoméne s’annonce par des
symptomes non équivoques. Dans les écrits des théologiens
schismatiques, I'influence calviniste perce déja visiblement1.

! Yoir Reflexions critiques sur Uowvrage de Méthode, archevéque de Twer,
T. VIIL, des OEuvres, p. 563 et suiv



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L’ULTRAMONTANISME 513

C’est le signal de la débacle. Le photianisme s’appréte a glis-
ser sur la pente fatale qui conduit au protestantisme. On doit
méme souhaiter qu’il franchisse aussi rapidement que pos-
sible la distance qui I’en sépare. Car les Eglises protestantes,
qui ont parcouru tout le cycle de 'erreur, ne sont pas loin
de revenir a 'unité.

De Maistre s’attend fermement & ce retour. Tout en ne
perdant pas une occasion d’exhorter les princes chrétiens a
extirper de force I’hérésie de leurs Etats, ce qui semble sup-
poser que c’est 14 le seul moyen d’en avoir raison, il n’en
prédit pas moins avec assurance, sans s’apercevoir de la
contradiction, que la religion de Luther et de Calvin périra
d’elle-méme. Le néant ne peut engendrer que le néant. Donc
le protestantisme est condamné a se consumer dans la rage
de son impuissance. Il n’y a d’indestructible dans les com-
munautes séparées que ce qu’elles ont gardé de la vérité
catholique, c’est-a-dire un certain instinct les portant a dé-
plorer leurs divisions intestines et autres tristes résultats de
leur apostasie. Lorsqu’elles auront vu s’écrouler sous les
coups de la science tous les dogmes qu’elles se flattent de
conserver, comme 8’1l était possible, en dehors de I'unité, de
s’attacher & quoi que ce soit de stable, elles se tourneront
du coté de Rome et renonceront solennellement aux néga-
tions sur lesquelles les révoltés du seiziéme siécle ont eu la
coupable folie de vouloir édifier une religion nouvelle.

A cet égard, de Maistre fonde de grandes espérances sur
I’Angleterre. « Les Anglais semblent destinés, dit-il, 4 don-
ner le branle au grand mouvement religieux qui se prépare. »
Ce qui le fait croire, c’est que leur religion se trouve « et la
plus évidemment fausse, et la plus évidemment preés de la
vérité. » La plus fausse, parce que la hiérarchie sur laquelle
elle repose est isolée dans le christianisme, et par conséquent
nulle; la plus pres de la vérité, parce qu’elle ne prétend pas
pouvoir se passer d’une hiérarchie. Il est de toute impossi-
hilité que le sentiment de cette contradiction ne ramene pas
un jour ou l'autre les Anglais dans le giron de I’Eglise; d’au-
tant plus que beaucoup de prétres chassés de France par la

THEOL. ET PHIL. 1000 34



514 EMILE LOMBARD

Révolution ont séjourné en Angleterre, ce qui a permis aux
habitants de ce pays de reconnaitre l'inanité des préjugés
qu’ils avaient conservés contre le clergé catholique. Le plus
sérieux obstacle & la conversion de la Grande-Bretagne, c’est
que I’Etat se croit intéressé au maintien du culte national.
Mais quel avenir peut avoir une religion qui ne subsiste que
grace a sa dépendance de 'autorité civile? La disparition de
I’Eglise anglicane en tant que communauté dissidente n’est
plus qu'une affaire de temps. Et ce sera le prélude du rap-
prochement général qui raménera sous la houlette pontifi-
cale les brebis trop longtemps privées de pasteur.

Sans s’en douter, la Société biblique elle-méme contribue
a préparer cet heureux événement. Traduire I’Ecriture sainte
en langue vulgaire, c’est obéir & la plus diabolique des ins-
pirations, c¢’est provoquer l'apparition d’une nuée de sectes
malfaisantes. Cependant le méchant fait une ceuvre qui le
trompe. En répandant & profusion les exemplaires du texte
sacre, les conspirateurs qui ont juré la ruine du christia-
nisme facilitent d’avance la tiche aux interpretes autorisés
qui bientot parcourront ’Europe, préchant au nom du pape
I’Evangile ultramontain 1.

Il nous est facile de déméler la part d’erreur et la grande
part de vérité que renfermaient ces mirobolantes prophéties.
De Maistre s’est trompé en prédisant la mort du protes-
tantisme, car il le considérait & tort comme une puissance
purement negative. Il a été mieux inspiré en ce qui con-
cerne I'Eglise russe et I’Eglise anglicane, églises hybrides
dont la premiére se contente d’un catholicisme décapite, et
dont la seconde ne sait étre ni catholique ni protestante.

Le dix-neuviéme siécle n’a point assisté a I'effondrement de
la religion du grand empire slave. Mais malgré diverses me-
sures persécutrices qu’aurait réprouvées le prince tolérant a
qui de Maistre reprochait ses tendances mystico-humanitaires,
des sectes innombrables ne cessent de la miner. Et n’est-il pas
de plus en plus vrai de dire qu’elle ne se maintient que grace

1 Soirées de Saint-Pétersbourg, vol. 11, p. 245-247.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME D15

a Iappui du pouvoir civil, qu’elle est a la merci d’'un change-
ment de régime, et risque fort, si jamais la liberté de con-
science est proclamée en Russie, de se trouver en mauvaise
posture, entre le protestantisme venant d’Allemagne et les
missionnaires jésuites arrivés de Rome? L’énorme majorité
du peuple russe est fanatiquement attachée a son culte, a ses
traditions religieuses, a ses superstitions. Mais il faut attri-
buer ce phénoméne moins & l'autorité du clergé orthodoxe
qu’au prestige de l'idée nationale. Tandis que le moujik est
avant tout sujet du tsar, le catholique romain, quelle que
soit sa patrie temporelle, est avant tout sujet du pape.

Quant & 'anglicanisme, nous n’avons nullement 'intention
de le mettre en paralléle avec le catholicisme gréco-slave.
Toutefols, si le génie protestant de la race britannique parait
avoir été le principal facteur de sa prospérité industrielle et
de sa puissance d’expansion coloniale, ce n’est pas dans la
constitution particuliére de I’Eglise anglicane qu'’il faut cher-
cher les causes de ce que M. Demolins appelle « la supério-
rité des Anglo-Saxpons. »

De Maistre annoncait un retour en masse du peuple an-
glais au romanisme. Cette prédiction ne s’est pas realisée
dans de si grandes proportions, mais dans une mesure suffi-
sante pour qu’on puisse dire qu’elle lui avait été inspirée
par un instinct vraiment prophétique. La haute Eglise, par
sa tendance hiérarchique et cultuelle, se rapproche tellement
de ’Eglise romaine, que passer de I'une a ’autre, n’est pas
sortir du protestantisme, mais préférer le catholicisme inte-
gral & une contrefacon du catholicisme. Le mouvement pu-
séyste, qui se produisit en Angleterre & partir de 1830, aurait
vivement excité l'intérét de Joseph de Maistre. 11 se serait
réjoui de voir ’événement lui donner raison. Car il était bien
évident qu’en dépit des efforts de certains docteurs pour
prouver que cette tendance romanisante pouvait se concilier
avec la doctrine des trente-neuf articles, elle devait amener
aux pleds du pape tous les anglo-catholiques épris de logique
et, il faut bien le dire, de loyauté. Si la majorité du parti
s’arréta & mi-chemin de Rome, plusieurs centaines de cler-



016 EMILE LOMBARD

gvmen accomplirent ce pélerinage jusqu’au bout, parmi les-
quels Newman et le futur cardinal Manning, dont M. Francis
de Pressensé! a raconté la vie avec une sympathie non dissi-
mulée.

Nous avons rappelé ces faits si connus, parce que, s’ils ne
répondent pas exactement aux prévisions de de Maistre, ils
prouvent combien 1l avait raison de proclamer la supériorité
du romanisme, en tant que religion d’autorité, sur un sys-
teme batard, combinaison maladroite de deux éléments inas-
similables. Il avait compris que plus I'Eglise romaine se
montrerait intraitable sur la question de hiérarchie et hos-
tile & 'esprit de la Réforme, mieux elle serait & méme d’atti-
rer a elles les ames inquiétes qui, au sein méme de la dissi-
dence, soupirent apres 'unité catholique.

IV
Triomphe des idées de J. de Maistre dans I'Eglise.

Toute I’évolution du catholicisthe & partir de la chute de
Napoléon est 1a pour nous prouver que la grande vérité ex-
primée dans le livre Du pape ne tarda pas a se faire jour
dans les hautes spheéres de la hiérarchie, et que ’Eglise n’eut
garde de s’arréter dans la voie ou de Maistre avait émis le
veeu de la voir résolument marcher. La papauté, comme
nous l'avons dit, se montra d’abord peu disposée a approu-
ver un livre lui attribuant de si hautes prérogatives. C’était
assez pour Pie VII d’avoir a réorganiser tant bien que mal,
sur la base du Motu proprio, les états de I'Eglise, sans songer
a etendre au dela ses ambitions théocratiques. Rien n’était
plus sage, a cette époque de restauration pénible et de lente
transition, que de laisser a de Maistre toute la responsabilité
de ses assertions.

Le saint-siege se flatte de travailler non pour le temps,
mais pour I’éternité. De Maistre le savait mieux que personne.
Cependant il était loin de s’attendre a un accueil aussi froid.

1 On sait a la suite de quels événements il est revenu de ses velléités catholi-
cisantes.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 517

En dépit de son cléricalisme, il avait I’ame encore trop laique
pour ne pas étre froissé d’une attitude dictée par des raisons
de tact sacerdotal qui lui échappaient. « Je suis étonné, lui
écrivait Lamennais en 1821, que Rome ait eu tant de peine
a comprendre vos magnifiques idées sur le pouvoir pontifi-
cal.... §’1l m’était permis de juger les Romains par les livres
gui nous viennent de leur pays, j'aurais quelque penchant
a croire qu’ils sont un peu en arriere de la société.... Ils
défendent la religion comme ils 'auraient défendue 1l v a
quarante ans....» Sans nul doute, de Maistre partageait cette
impression. Il devait se sentir sur ce point en communion
d’idées avec cet abbé trop emporté et trop bouillant dans son
ultramontanisme pour faire entrer en ligne de compte des
considérations d’opportunité.

Et cependant Rome avait tres bien compris 'auteur du
Pape, — trop bien pour commettre la faute de souscrire sur
I’heure a ses opinions. — Enoncer, si prés de la Révolution,
et en termes si peu équivoques, 'idée que toule souverainete,
— et & plus forte raison une souveraineté spirituelle, — doit
étre considérée comme infaillible, c’était bon de la part d'un
philosophe dépourvu de tout mandat officiel; mais de la
part du saint-siege c’euit été une bévue propre a soulever
des tempétes. Il fallait donc qu’on put avec quelque vraisem-
blance accuser de Maistre de se montrer plus papiste que le
pape. Et Dieu sait qu’on ne s’en fit pas faute. Mais l'avenir
devait & ce reproche opposer un éclatant démenti.

Il n’entre pas dans notre dessein de retracer toute I'histoire
des conquétes de 'ultramontanisme au dix-neuviéme siecle.
Rappelons seulement par quels actes officiels fut préparé le
concile du Vatican.

Nous devons citer d’abord I'encyclique de Grégoire XVI
contre la liberté de conscience!, puis l'encvclique Quanta
cura et le Syllabus?, quoique nous nous réservions de reve-
nir sur ce sujet dans notre chapitre traitant de la notion
ultramontaine de I'Etat. De pareils défis & la conscience mo-

1 Encyclique Mirari vos, 15 aout 1832.
2 8 décembre 1864.



o138 EMILE LOMBARD

derne ne pouvaient émaner que d’une autorité stre d’étre
prochainement déifiée. Mais en ce qui concerne le gouverne-
ment intérieur de I'Eglise, le véritable préambule de la défi-
nition de 1870 fut la proclamation du dogme de I'immaculée
conception, qui eut lieu le 8 décembre 1854. En le promul-
guant de sa propre autorité, Pie IX montra bien qu’il enten-
dait n’avoir & répondre a personne de ses décisions dogma-
tiques. Cela créait un précédent grave. Car tel est le bizarre
fonctionnement du systéme catholique : un décret, rendu au
meépris des formes canoniques, devient a son tour canon de
I’Eglise et a ce titre justifie la récidive en lui otant tout ca-
ractéere d'illégalité. Un factum intitulé Avant le Concile et
affiché sur les murs de Rome en 1869 le donne a entendre
assez clairement : « Apres cette proclamation d’un dogme
non défini encore, faite par le pape seul, sans concile, quoi-
que aux applaudissements de I’épiscopat, qui voudrait, sé-
rieusement et sans offenser sa propre conscience, soutenir
aujourd’hui les idées, dites gallicanes, sur l'infaillibilité du
pape et du concile?... L’infaillibilité du souverain pontife
n’a-t-elle pas été, en 1854, plus que proclamée, puisqu’elle a
eté pratiquée publiquement et unanimement?!? »

Nous avons vu de Maistre passer du droit au fait pour
établir que les jugements pontificaux sont irréformables.
Voila maintenant la cour de Rome qui légitime ses préten-
tions en passant du fait au droit avec la méme désinvol-
ture.

(’est un phénoméne curieux, mais au fond bien naturel,
que cette corrélation entre la promulgation d'un dogme nou-
veau, nul par conséquent aux yeux du pur traditionalisme,
et 'entrée en vigueur d’'une constitution attribuant au pape
la qualité d’'unique interprete de la tradition. Il fallait s’at-
tendre & voir se suivre de prés I'exaltation de la Vierge dans
le ciel et la déification du pape sur la terre. Au moment de
se donner un chef omnipotent en la personne du souverain
pontife, 'Eglise catholique a jugé bon de compléter la trinité

! Cité d’aprés E. de Pressensé, Le concile du Vatican.



JOSEPH DE MAISTRE THEORICIEN DE L’ULTRAMONTANISME 519

en y adjoignant une déesse. Le méme esprit a inspiré ces
deux mesures. Cest la double réponse du sacerdoce romain
a ce vceu idolatrique : Fais-nous des dieux qui marchent
devant nous.

Dés lors, la cause de 'absolutisme pontifical était virtuelle-
ment gagnée. Il est & remarquer que dans le camp des ultra-
montains, & quelques exceptions prés, ne figuraient pas les
principales illustrations de la science et de la piété catho-
liques. Il suffit de citer les noms de Mgr Maret, de Mgr Du-
panloup, du Pére Gratry, du Pére Hyacinthe, de Dcellinger,
de Strossmaver, de Haynald, pour prouver la supériorite
intellectuelle de la minorité libérale. Mais les papistes avaient
pour eux, outre le nombre, la partialité du saint-pere, et
cette confiance irrésistible en l'avenir qui appartient aux
foules, parce qu’elles ont le sens instinctif des évolutions
neécessaires.

Quand Pie IX eut lancé le 19 juin 1868 sa bulle d’indiction,
des voix s’élevérent pour contester I'opportunité de la ques-
tion qui allait étre posée au concile. Statuer d’une maniere
définitive et irrévocable sur un sujet si délicat et si discuté,
n’était-ce pas une mesure pour le moins prématurée ?

A celte objection, de Maistre, le grand adversaire des cons-
titutions écrites et de toute loi issue d’une délibération, eut
certainement répondu comme le fit Manning, comme le fit
Dom Prosper Guéranger, en établissant que si la définition
d'un dogme est inutile, aussi longtemps qu’elle n’est point
contestée, elle s'impose par contre, du moment ou elle a
donnné lieu & un débat contradictoire. Lui qul 1insiste, en
certains passages, sur l'indétermination voulue et nécessaire
des droits du saint-siége, il n’aurait cependant pas manque
de justifier & peu pres en ces termes la convocation du con-
cile du Vatican : c’est précisément parce que l'infaillibilité
est attaquée, qu’il est urgent de fixer sur ce point la foi de
I'Eglise.

Le vote du 18 juillet 1870, en investissant le pape d’un
magistere infaillible, a fait de 'idéal catholique une réalité.
I’épiscopalisme est mort; le curialisme I’a définitivement



220 EMILE LOMLARD

emporté. L'institution imparfaite et transitoire des conciles
cecumeéniques a vécu. L’Eglise se trouve enfin en possession
d’'un gouvernement permanent, suffisamment concrétisé et
centralisé pour qu’elle n’ait plus besoin de recourir a ces
grandes assises de I’épiscopat. Grace au dogme de l'infailli-
bilité, le catholicisme est devenu un systéme harmonique et
complet, n’ayant plus a attendre aucun perfectionnement
nouveau. Moins d’'un demi-siécle apres la mort de de Maistre,
ses théories ecclésiastiques ont été canonisces.

(4 suwtvre.)




	Joseph de Maistre théoricien de l'ultramontanisme. Partie 2, De Maistre et la constitution du catholicisme

