
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: Joseph de Maistre théoricien de l'ultramontanisme. Partie 2, De Maistre
et la constitution du catholicisme

Autor: Lombard, Emile

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTAHISME1

EMILE LOMBARD

CHAPITRE DEUXIEME

De Maistre et la constitution du catholicisme.

Dans le temps où de Maistre composait son ouvrage Du

pape, l'Eglise romaine était encore sous le coup des humiliations

qui l'avaient frappée en la personne de son chef. Pourtant

un esprit perspicace et bien au courant des choses du
catholicisme pouvait déjà prévoir que la papauté se relèverait

plus grande et plus forte de ses malheurs. Pie VII, que
de Maistre, au lendemain du sacre, était allé jusqu'à traiter
d'apostat, — Pie VII s'était acquis la sympathie de l'Europe
par l'attitude noblement résignée qu'il avait su garder en

présence des emportements du despote impérial. Rien n'était
plus propre à rehausser le prestige du saint-père que de

ceindre son front de l'auréole du martyre. Il vit dans le
souvenir des générations, ce pontife chargé d'ans et accablé

d'outrages, tel que Vigny l'a dépeint, appuyant d'un geste
lassé sur les bras de son fauteuil ses fines mains sacerdotales,
et subjuguant la fureur de son adversaire par ces mots
doucement murmurés: « Comediante Tragediante!...» On

comprend que de Maistre, tout comme Napoléon, ait subi

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de septembre, p. 385.



492 EMILE LOMBARD

l'ascendant d'un tel caractère, et soit revenu du jugement
sévère que l'indignation lui avait arraché1.

Pas plus que l'autorité personnelle de Pie VII, l'idée pontificale

ne sortit diminuée des démêlés du pape avec l'empereur.

Le régime napoléonien avait en somme favorisé les

progrès de l'ultramontanisme. Le Concordat mettait le
souverain pontife sous la dépendance de l'empereur, mais du
même coup il ôtait aux évêques toute indépendance à l'égard
du souverain pontife. Et c'était pour celui-ci une compensation

suffisante. La formule proposée par Consalvi : « La
religion catholique est la religion dominante de la France, »

avait été écartée et remplacée par cette autre, que Rome
n'accepta pas sans regimber : « La religion catholique est celle de

la majorité des Français. y> Rien ne pouvait être plus
désagréable au saint-père que de se voir obligé de souscrire au
principe de l'égalité religieuse. Mais l'article 3, lui donnant
plein pouvoir de déposer les évêques récalcitrants, contribua
sans doute à le faire passer sur la déclaration du préambule.
La publication des Articles organiques (1802), qui asservis-
saient purement et simplement le spirituel au temporel, montra

bien à quoi devait tendre, dans la pensée de Napoléon, la
signature du Concordat. Il n'en est pas moins vrai que ce

pacte comblait les vœux du parti ultramontain, puisque, dans
les limites du spirituel, il consacrait la suprématie romaine.
Pour être sûr, en tenant le pape, de tenir en son pouvoir
l'Eglise entière, Napoléon avait voulu rendre le troupeau
absolument dépendant du pasteur. Son triomphe fut court, et
bientôt le pape reconquit sa liberté. Mais, vis-à-vis du pape,
l'Eglise de France ne recouvra pas la sienne. Un pas décisif
avait été fait dans le sens du romanisme. Tout retour en
arrière était désormais impossible.

A cet égard, un symptôme significatif fut la reconstitution
officielle de la Société de Jésus. Clément XIV, cédant aux ins-

1 Voici ce qu'il écrivait en août 1809 : « Il (Pie VII) me choqua étrangement par
ce sacre ; mais quand il aurait eu quelque tort de s'y prêter, sa conduite dans ces

derniers temps a été si pure et si intrépide que personne n'aurait le droit de

rappeler l'époque du sacre. »



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 493

tances de plusieurs princes, l'avait supprimée en 1773. C'était
de sa part une lourde faute, comme de Maistre ne se gène

pas pour le dire. La bulle Sollicitudo omnium (1814) répondit
au désir unanime de tous les amis éclairés du saint-siège.
Elle rétablissait l'ordre proscrit en motivant cette mesure

par les services qu'il avait rendus à la cause romaine, et par
la nécessité où se trouvait le pape, en des temps difficiles,
de ne pas se priver des auxiliaires que la Providence divine
lui offrait.

La restauration catholique allait commencer. Plus prudente
que la restauration monarchique, elle devait être moins
fragile. Le livre Du pape l'inaugura avec éclat.

I

Le livre « Du pape » et l'infaillibilité pontificale.

Le dessein de Joseph de Maistre, en écrivant cet ouvrage,
peut se définir ainsi : montrer que la seule mesure propre à

assurer le salut et à préparer le triomphe de l'Eglise,
consiste à la débarrasser de tout ce qui est resté en elle d'étranger

à son principe.
Or, qu'y a-t-il, dans le catholicisme, d'anti-catholique?

Tout ce qui est compatible en une certaine mesure avec la
méthode de libre examen ; tout ce qui diminue l'autorité de

l'Eglise, en la divisant ou en la livrant à la discussion ; tout
ce qui affaiblit la hiérarchie en la décentralisant.

Il faut donc qu'il existe, dans l'Eglise, un pouvoir sur les

décisions duquel il soit interdit de revenir.
Ce pouvoir, à qui appartiendra-t-il? Aux conciles? Mais ils

ne se réunissent qu'à des intervalles qui deviennent de plus
en plus rares, à mesure que s'étend l'empire de l'Eglise et que
s'accroît la difficulté de rassembler en un même lieu tous les

évêques de la chrétienté. Il est matériellement impossible de

recourir à ces solennelles consultations du corps episcopal
toutes les fois qu'il s'agit de prendre une mesure d'intérêt
général ou de trancher un débat concernant le dogme. On
est donc obligé de chercher ailleurs le magistère suprême



494 EMILE LOMBARD

garantissant l'unité de l'Eglise. Il est de toute nécessité qu'il
siège en permanence, condition que l'autorité conciliaire ne
saurait remplir. En outre, pour que les décrets d'une assemblée

délibérante acquièrent force de loi, il faut qu'ils soient
ratifiés par le pouvoir à qui appartient le droit de la convoquer,

de la présider, et par conséquent aussi de la dissoudre.
De même que dans une monarchie, les parlements ne sont
rien sans le souverain, de même, dans l'Eglise, les conciles
ne sont rien, ne peuvent rien sans le pape, qui, dans l'état
normal, les assemble et les congédie à son gré.

La constitution de l'Eglise est monarchique. Tous les

catholiques le confessent, puisqu'ils reconnaissent pour leur
chef visible l'évêque de Rome. Mais certains se contredisent
étrangement, en niant qu'il soit infaillible. Qu'est-ce que
l'infaillibilité, sinon le droit de prononcer sans appel? «La
forme monarchique une fois établie, l'infaillibilité n'est plus
qu'une conséquence nécessaire de la suprématie, ou plutôt,
c'est la même chose absolument sous deux noms différents. »

C'est ainsi qu'il faut entendre la prérogative du souverain
pontife. Elle résulte naturellement de la position qu'il occupe
dans l'Eglise. « Quand même on demeurerait d'accord qu'aucune

promesse divine n'eût été faite au pape, il ne serait pas
moins infaillible, ou censé tel, comme dernier tribunal.... Il
ne s'agit pas seulement de savoir si le souverain pontife esf,
mais s'il doit être infaillible. » En ces matières, la question
de droit prime la question de fait. « C'est absolument la
même chose dans la pratique, de n'être pas sujet à l'erreur
ou de ne pouvoir en être accusé1. »

Selon de Maistre, comme on le voit, l'infaillibilité est avant
tout un postulat obligatoire. Tel est bien aujourd'hui le
sentiment des catholiques éclairés. Le pape peut-il, ou ne peut-
il pas se tromper en matière de foi? Là pour eux n'est pas la

question. Us pensent seulement qu'il est dans l'intérêt de

l'Eglise de le supposer infaillible, et de ne jamais discuter ce

qui a été décidé par lui. Fiction si l'on veut, mais fiction
nécessaire.

1 Voir Du pape, p. 6-7.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE l'OLTRAMONTANISME 495

Les théoriciens de l'absolutisme papal pourraient à la

rigueur s'en tenir là. Leur but logique est atteint quand ils
ont posé le principe de l'infaillibilité comme la condition, en
même temps que comme la conséquence de la suprématie du
siège romain. Mais la conscience répugne à saluer une
prérogative surnaturelle, là où ne se manifeste pas une surnaturelle

vertu. Force donc est d'en revenir, du sens catholique,
au sens étymologique du mot infaillibilité,qui signifie, d'après
le dictionnaire, impossibilité de faillir. Force est donc de

reconnaître, du moins pour la forme, que l'infaillibilité ne
constitue un droit qu'à la condition d'être un fait. De Maistre,
abandonnant l'analogie des souverainetés temporelles, où
l'infaillibilité n'existe qu'à l'état fictif, se flatte d'établir que ce

privilège appartient réellement k la papauté. « D'un côté, dit-
il, il est humainement supposé, et de l'autre divinement
promis l. »

On sait que les prétendues promesses divines auxquelles
De Maistre fait ici allusion sont au nombre de trois. D'abord,
il y a la fameuse parole : « Tu es Pierre et sur cette pierre
j'édifierai mon Eglise2. » Les théologiens ultramontains
soutiennent qu'elle confère au fils de Jonas le pouvoir de

gouverner la chrétienté, ce qui, — en vertu du postulat que
certains d'entre eux ont reproché à de Maistre d'avoir emprunté
à la politique et à la philosophie profane3 — équivaut à le
déclarer infaillible. Or, que signifie ce texte, si tant est qu'il
soit authentique 4?— Simon, ayant confessé la messianité de

Jésus, reçoit du Maître, par allusion à l'énergique conviction
qu'il vient d'exprimer, un titre honorifique impliquant
l'avertissement d'avoir à s'en montrer digne. Pas trace d'ailleurs

1 Du pape, p. 157.
2 Matth. XVI, 18.

3Du pape, préface de la 2e édition, p. IX.
4 Rappelons brièvement les très fortes présomptions d'inauthenticité qu'on a

relevées contre Matth. XVI, 18. Ce passage, où le mot iKiOcnala est pris au sens

dogmatique, détonne étrangement dans le premier évangile. Il ne s'harmonise guère

avec l'apostrophe : « Arrière de moi, Satan » que l'on trouve cinq versets plus
loin ; et enfin, — cette objection est la plus grave, — il est absolument étranger
aux rédactions parallèles de Marc et de Luc.



496 EMILE LOMBARD

d'une autorité qui lui serait conférée sur les autres apôtres.
« Ne vous faites pas appeler maître; car un seul est votre
Maître, et pour vous, vous êtes tous frères1. » Cette parole
suffit à renverser l'interprétation romaine du Tu es Petrus.
Le pouvoir des clés, c'est-à-dire la faculté d'ouvrir et de

fermer l'accès du Royaume des cieux, ne diffère en rien du

pouvoir de lier et de délier, qui est commun à tous les

disciples, et qui consiste à propager l'Evangile par la prédication

; carde la manière dont les hommes accueillent la bonne

nouvelle, dépend leur entrée dans la maison du Père ou leur
rejection dans les ténèbres du dehors. Rien n'autorise donc
à croire que Jésus a institué Pierre prince des apôtres, rien
surtout ne donne à penser qu'il l'a investi d'une primatie
pouvant se transmettre à d'autres par vote de succession
officielle.

Quant à la parole : « Moi, cependant, j'ai prié pour toi,
afin que ta foi ne défaille pas2, » nous ne la citons que pour
mémoire. Il faut décidément trop de parti-pris pour y trouver
autre chose qu'une preuve de la sollicitude de Jésus pour un
disciple qu'il savait aussi prompt au découragement qu'à
l'enthousiame, et qui avait grand besoin d'être affermi lui-
même avant de pouvoir « affermir ses frères. » De même on
veut voir, dans les mots trois fois répétés : « Pais mes
brebis3, » l'intention expresse, de la part de Jésus, d'élever Pierre
à la dignité de pasteur universel, quand il ne s'agit là que
du rétablissement de l'apôtre dans sa charge, après la chute
lamentable qui l'avait momentanément disqualifié.

Ces textes n'ont la valeur que l'ultramontanisme leur attribue

que si l'on prend pour critère d'interprétation l'autorité
qu'ils sont censés légitimer. De Maistre n'en use pas autrement

à l'égard de l'histoire. Voulant prouver qu'en vertu des

promesses divines, les papes ont possédé le privilège d'iner-
rance, il se réserve de prendre, pour norme de la vérité
historique, le jugement des papes; ce qui diminue singulièrement
la valeur de sa démonstration. Autant d'ailleurs son argu-

1 Matth. XXIII, 8. — 2 Luc XXII, 32. — 3 Jean XXI, 15-17.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 497

mentation est claire, concise et serrée aussi longtemps qu'il
raisonne in abstracto, autant elle devient confuse, entortillée
et contradictoire, dès qu'il ne s'agit plus pour lui que de

tirer des faits le meilleur parti possible.
La thèse à défendre, c'est donc que « jamais depuis dix-

huit siècles les papes ne se sont trompés incontestablement1. »

Ce dernier mot, souligné à dessein par l'auteur, lui ménage
une échappatoire fort utile. Il est malaisé en effet, de trouver
un pape en faute, s'il suffit, pour l'innocenter, d'un seul
témoignage favorable entre mille. Et quant aux deux
conditions d'infaillibilité indiquées par de Maistre, elles ont
visiblement été imaginées après coup et pour les besoins de

la cause.
Pour que la parole du pape fasse loi dans l'Eglise, il faut

qu'il parle librement, et qu'il parle ex cathedra. Dès lors quoi
de plus facile, lorsqu'un pontife s'est exprimé dans un sens
contraire à l'orthodoxie, que de mettre cet écart passager sur
le compte d'un vice de forme?

« Par ce mot librement, dit de Maistre, j'entends que ni les

tourments, ni la persécution, ni la violence enfin, sous toutes
les formes, n'aura pu priver le souverain pontife de la liberté
d'esprit qui doit présider à ses décisions. »

On devine le parti que tire l'ultramontanisme d'une défi-
tion aussi élastique. Comme, à vrai dire, il n'y a guère de

moment dans la vie d'un homine, où l'on ne puisse, en y
mettant un peu de bonne volonté, le soupçonner d'avoir agi
sous l'empire de quelque influence extérieure, la tâche des

défenseurs de l'infaillibilité papale se trouve par là
singulièrement facilitée. Mais en recourant à de pareils expédients,
ils courent grand risque d'affaiblir le prestige pontifical. Quoi
Le souverain conducteur de l'Eglise est capable de céder à

la violence? Son jugement est à la merci des caprices du
sort? Si le pilote défaille, que deviendront les passagers? Si
le pasteur s'égare, comment les ouailles retrouveront-elles la
route du bercail? Un dilemme se pose ici : ou bien le pape

1 Du pape, p. 112.

TlltOL. et phil. 19)0 33



498 EMILE LOMBARD

n'a reçu de Dieu aucune faculté surnaturelle, ou bien il doit
conserver au sein des pires vicissitudes sa pleine indépendance

d'esprit. C'est aux époques de troubles et de persécutions

que l'Eglise peut le moins se passer d'un chef divinement

préservé de l'erreur.
Tout porte à croire qu'on n'aurait jamais songé à

restreindre de la sorte l'exercice de l'infaillibilité, si l'on n'avait
vu, dans cette restriction, le moyen de mettre la papauté à

l'abri de tout reproche d'hérésie. Le cas de Libère, que souvent

l'on oppose à la thèse des ultramontains, perd ainsi tout
ce qu'il a pour eux d'embarrassant. De Maistre, n'osant pas
formellement nier que ce pape soit tombé dans l'arianisme,
est bien aise de pouvoir affirmer, en s'appuyant sur le

témoignage d'Athanase, que s'il souscrivit à l'hérésie, ce
fut par crainte du supplice et dans le désir de mettre fin à

son exil '.
Pour que le pape soit infaillible, avons-nous dit, il faut en

outre qu'il parle ex cathedra. Cette seconde condition est

aussi arbitraire que la première. Quand est-elle remplie, et

quand ne l'est-elle pas? Les auteurs catholiques ne sont pas
d'accord là-dessus. Certains fixent des formes canoniques à

observer, comme la consultation préalable des cardinaux.
D'autres pensent que le caractère pontifical du jugement
rendu se reconnaît à l'importance de la cause jugée. D'autres
enfin déclarent que les paroles du pape prennent la valeur
d'oracles dogmatiques, dès qu'il annonce son intention de

parler ex cathedra à l'Eglise universelle, en fulminant l'ana-
thème contre ceux qui s'écarteraient de sa décision2.

D'après ce dernier point de vue, qui est celui des

ultramontains stricts, le pape se confère à lui-même son infaillibilité.

Dès lors la distinction qu'il s'agissait d'établir devient
en fait inutile. Le pape, seul juge des conditions requises

pour l'exercice de sa prérogative, « est infaillible dans tous
les cas, ou ne l'est dans aucun3. » Cela n'empêche pas de

1 Du pape, p. 116 et suiv.
2 Voyez De la monarchie pontificale, par Dom Prosper Guéranger, p. 250,251.
:: llordas Demoulin, Les pouvoirs constitutifs de l'Eglise, p. 396.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'üLTRAMONTANISME 499

Maistre de soutenir contre toute logique, après avoir qualifié
d'illusoire toute restriction apportée à l'infaillibilité pontificale,

que tel ou tel pontife a pu se tromper sans aucun
préjudice pour sa qualité de docteur œcuménique, parce que, à

tel ou tel moment, il ne se trouvait pas en situation de parler

ex cathedra.
Outre le cas de Libère, dont il se débarrasse nous avons vu

comment, celui d'Honorius l'oblige à déployer les ressources
de son ingéniosité. On sait que ce pape a été condamné en

termes formels par le sixième concile universel (680-681) :

« Notre résolution commune est d'exclure de l'Eglise, et de

déclarer anatheme Honorius, ci-devant pape de la vieille
Rome, parce que nous avons trouvé, dans sa lettre à Sergius,
qu'il suivait en tout les opinions de celui-ci, et sanctionnait
ses dogmes impies. » Cette condamnation, confirmée par
Léon II1, se trouve reproduite dans le Liber diurnus, qui
exige de chaque nouvel élu à la charge pontificale qu'il
s'associe à l'anathème prononcé contre le pape monothélite.

De Maistre, en présence de ce fait si souvent invoqué par
les adversaires de l'infaillibilité, tâche d'abord d'en affaiblir
la signification en rappelant dans quelles circonstances fut
émise l'opinion incriminée. Honorius, consulté sur une question

épineuse qu'il n'était nullement préparé à résoudre, ne
se rendit pas compte de ce qu'il y avait d'hérétique dans
sa réponse. Là-dessus tout le monde est d'accord. Mais si

l'évêque de Rome est exposé, comme le premier prêtre venu,
1 Voici comment il s'exprime, dans sa lettre confirmatoire adressée à Constantin

: « Pariter anathematizamus novi erroris inventores, id est, Theodorum

Pharanitarum episcopum, Cyrum Alexandrinum, etc., etc nec non et Honorium

qui hanc apostolicam ecclesiam non apostolica- traditionis doctrina lustravit, sed

profana proditione immaculalam fidem subvertere conatus est. » (U est probable

que ce dernier mot de la traduction latine rend mal le texte grec, qui devait

porter : Trape^wp^ffc subverti permisit). — Dom Prosper Guéranger fait

remarquer que Léon II sépare Honorius des hérétiques dogmatisants, et le flétrit
seulement « comme un gardien infidèle du dépôt de la foi » (Défense de l'Eglise
romaine, I, p. 18). A supposer que cette interprétation tienne debout devant le

texte, qu'est-ce que cela change à la question Laisser, par négligence, l'erreur
se répandre, est aussi contraire à l'infaillibilité que d'en faire explicitement
profession.



500 EMILE LOMBARD

à se perdre dans les subtilités d'une controverse théologique,
à quoi lui sert son privilège? De Maistre, prévoyant cette

objection, change de tactique et se met à élever des doutes

sur la validité de la condamnation dont Honorius a été

frappé. Ce n'est plus Honorius qui s'est trompé en définissant
le dogme, ce sont les Pères du Concile qui n'ont rien compris

à sa définition. D'ailleurs, excommunier quelqu'un
quarante-deux ans après sa mort, quand il n'est plus là pour se

défendre, est-ce un procédé cligne d'une assemblée qui se

respecte? Plus loin de Maistre rappelle que les actes du sixième
concile ont été regardés comme inauthentiques par certains
auteurs, et s'aventure dans une longue digression sur la facilité

des falsifications documentaires chez les Anciens L
Mais on aurait tort de prendre trop au sérieux des

arguments qu'il semble accumuler par pur acquit de conscience,

pour ne rien négliger de ce qu'il y a à dire en faveur de sa

thèse. Le seul qui soit décisif à ses yeux, c'est qu'un concile
ne saurait avoir raison contre un pape. Qu'on juge si tel n'est

pas le fond de sa pensée. « Si Llonorius avait vécu à l'époque
du sixième concile, on l'aurait cité, il aurait comparu, il
aurait exposé en sa faveur les raisons que nous employons
aujourd'hui, et bien d'autres encore que la malice du temps
et celle des hommes ont supprimées.... Mais, que dis-je? il
serait venu lui-même présider le concile; il eût dit aux
évêques si désireux de venger sur un pontife romain les
taches hideuses du siège patriarcal de Constantinople : « Mes

» frères, Dieu vous abandonne sans doute, puisque vous osez

» juger le chef de l'Eglise, qui est établi pour vous juger
» vous-mêmes. Je n'ai pas besoin de votre assemblée pour
» condamner le monothélisme. Que pourrez-vous dire que je
» n'aie pas dit? Mes décisions suffisent à l'Eglise. Je dissous
» le concile en me retirant. »

C'est toujours le même sophisme : on prétend fournir la
démonstration historique de l'inerrance papale, et l'on
raisonne comme si elle n'avait pas besoin d'être prouvée.

1 Toute cette discussion, aussi longue qu'embarrassée, sur l'affaire d'Honorius,
se trouve dans Du pape, p. 120-139.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE l'ULTRAMONTANISMK 501

Reste une difficulté. La décision conciliaire frappant
Honorius reçut confirmation de Léon II et de plusieurs autres
évêques romains. En présence de deux pontifes dont le
premier a été solennellement excommunié par le second,
comment soutenir que l'un et l'autre ont eu en partage l'infaillibilité!

De Maistre passe là-dessus comme chat sur braise. Il
se contente de louer la « bonne foi, » la modestie et surtout
la « prudence » des papes qui ont « paru » prendre parti
contre leur infortuné prédécesseur. « Mais, ajoute-t-il, tout
ce qu'ils ont pu dire dans ce sens n'a rien de dogmatique, et
les faits demeurent ce qu'ils sont, s De quels faits veut-il
parler? Il en est un qui demeure, c'est que Léon II a employé
contre Honorius l'expression anathematizamus, qui est le

signe par excellence des jugements ea; cathedra. D'où il suit
qu'il a parlé on ne peut plus dogmatiquement.

Mais il suffit à de Maistre d'avoir sauvegardé la suprématie
du saint-siège sur les conciles. Tout le reste est affaire de

famille entre les pontifes qui ont occupé la chaire de Pierre.
Il n'entend pas, qu'on le remarque bien, nier l'infaillibilité
des évêques réunis en corps et parlant au nom de l'Eglise
universelle; il veut seulement établir qu'ils la possèdent en
vertu de l'assentiment papal et qu'il leur est impossible, par
conséquent, de prendre des décisions valables contre le gré
du saint-siège.

Qu'on ne lui cite pas l'exemple du concile de Constance,
qui s'est proclamé supérieur au pape. Une telle déclaration
porte en elle-même la marque de sa nullité. « L'assemblée
déraisonna... comme toutes les assemblées imaginables,
nombreuses et non présidées. »

Par contre, toutes les fois qu'il lui est possible d'invoquer,
en faveur d'un pape accusé d'erreur, l'opinion de l'Eglise
représentée par les évêques, il ne manque pas de le faire.
Malheureusement, ce témoignage perd de sa force dans un
ouvrage destiné à montrer que l'Eglise n'est en droit de se

dire infaillible qu'à la condition de ne pas discuter les faits
et gestes de son chef.

De même il a recours à une ingénieuse combinaison d'ar-



502 EMILE LOMBARD

guments contradictoires pour écarter les objections anti-
ultramontaines qu'on peut tirer des désordres qui ont
déshonoré la papauté au moyen-âge, ou des fautes qu'elle a

commises dans ses rapports avec les souverainetés temporelles.

Ainsi, lorsqu'il se voit contraint de s'occuper de

« monstres de licence et de scélératesse, » qui se sont
succédé au dixième siècle sur le trône pontifical, c'est pour
déclarer péremptoirement que « ces hommes n'étaient pas
des papes. » Il est vrai que des théologiens lui ayant fait des

objections sur cette étrange manière de traiter l'histoire, il
renonce dans une édition subséquente à maintenir cette
proposition1. Ailleurs, il veut bien reconnaître que tel successeur

de saint Pierre n'a pas été irréprochable; mais encore
demande-t-il qu'on distingue en lui le prince spirituel et le

prince temporel2. Parfois même il se contente d'une affirmation

aussi modeste que. celle-ci : « La conduite de ce pontife
fut celle que tout homme d'un caractère ferme et éclairé
aurait tenue dans les mêmes circonstances3. » Quel contraste
avec les passages où il représente les papes comme directement

inspirés d'en-haut

11

Autres théories catholiques sur la constitution de l'Eglise.

Les contradictions où s'enfonce, comme à plaisir, ce
terrible logicien, ne prouvent qu'une chose : c'est que l'infaillibilité

ne se prouve pas. Elle s'impose à l'esprit de tout catholique

désireux de ne pas l'être seulement à moitié. Les illustres
défenseurs du régime episcopal qui jusqu'à nos jours se sont
élevés contre une prétention qu'ils jugeaient irrationnelle et

exorbitante, ont eu raison au point de vue scripturaire, au

point de vue historique, au point de vue humain, au point
de vue chrétien, à tous les points de vue, sauf au point de

vue catholique. Sans s'en apercevoir, en croyant attaquer une
adjonction inutile et dangereuse au dogme de l'Eglise, ils
sapent le fondement même du catholicisme.

• Du pape, p. 226 et note. — 2 Ibid., p. 211. — 3 Ibid., p. 237.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 503

Nous venons de dire qu'ils ont eu raison historiquement.
Encore faut-il s'entendre. Ils ont pu dénoncer telle altération
volontaire des faits, réfuter telle interprétation erronée des

textes, réduire à de justes limites la portée de telle citation
tronquée ou isolée arbitrairement de son contexte, mais non
point effacer de l'histoire la trace du long développement qui
commence dès les temps apostoliques et aboutit irrésistiblement

à la proclamation du dogme de l'irréformabilité des

jugements pontificaux. Le papisme est en germe dans le
catholicisme, qui, avant même de prendre la forme d'une
institution, existait dans l'Eglise à l'état de tendance. Si nous
voulions retracer ici la genèse de l'idée papale, c'est plus
haut qu'Irénée qu'il nous faudrait remonter, c'est plus haut
qu'Ignace d'Antioche, c'est jusqu'aux Epîtres pastorales, où

l'Eglise est caractérisée comme « la colonne et l'appui de la
vérité1» (doctrinale), où, sans doute, n'apparaît pas encore
la notion monarchique de l'épiscopat, mais déjà le souci qui
l'a engendrée, celui de garantir officiellement la transmission
du bon dépôt de la foi.

On reproche au dogme promulgué en 1870 d'être nouveau.
Oui, il l'est, en ce sens qu'il n'a été formulé que tardivement.
Mais n'est-il pas en parfaite harmonie avec l'ensemble de

l'institution catholique, ne l'achève-t-il pas de la manière la

plus heureuse et la plus correcte? —Vouloir, par une pieuse
inconséquence, qu'il soit rejeté comme anti-chrétien, n'est-ce

pas mutiler le catholicisme, n'est-ce pas couper le nerf de sa

doctrine? On invoque la coutume antique, et l'on montre
sans trop de peine que dans l'origine les conciles avaient la
haute main dans l'Eglise. Mais toute tradition est de sa
nature flottante et incertaine, et n'a en soi aucune valeur
obligatoire, aussi longtemps qu'une autorité souveraine n'est pas
intervenue pour la fixer. Le traditionalisme des vieux-catholiques

n'est pas sans rapport avec le biblicisme des protestants.

Que, pour battre en brèche l'organisation actuelle de

l'Eglise, l'on s'arme de textes scriptuaires ou de citations des

1 1 Tim. Ill, 15.



504 EMILE LOMBARD

anciens Pères, c'est toujours le même procédé de démolition,
c'est toujours le libre examen opposé à la foi d'autorité.

Rien n'est plus instructif à cet égard que de voir combien

varient, dans leurs définitions du pouvoir constitutif de

l'Eglise, les auteurs qui s'accordent à rejeter l'infaillibilité
personnelle du souverain pontife. Deux d'entre eux méritent
sous ce rapport d'attirer notre attention : c'est Bossuet, et
c'est l'original et profond philosophe Bordas-Demoulin,
représentant, l'un l'extrême droite, l'autre l'extrême gauche du
parti gallican. Le contraste frappant qu'ils offrent au double
point de vue des idées politiques et des convictions
religieuses, et d'un autre côté la conformité partielle de leurs
vues sur le sujet qui nous occupe, suffiraient à justifier le

rapprochement que nous faisons de leurs deux noms. Mais

ce qui rend pour nous cette comparaison particulièrement
intéressante, c'est que de Maistre, qui a réfuté Bossuet, a été

lui-même combattu par Bordas-Demoulin.
De Maistre est un parent intellectuel très rapproché de

l'illustre évêque de Meaux. Il est animé du même esprit
théocratique, et du même désir de prouver la Providence par
l'histoire. Mais entre eux, il y a la question de l'infaillibilité.
Il est curieux de voir l'auteur de Du pape aux prises avec un
adversaire de cette taille. U lui tient tète avec un mélange
d'exaspération contenue et de maligne satisfaction : exaspération

de voir se ranger du côté de l'hérésie gallicane un
homme dont l'Eglise a tant de motifs d'être fière, satisfaction
de pouvoir le prendre en flagrant délit de contradiction avec
lui-même.

Car il est de fait que Bossuet s'est contredit. « L'Eglise
romaine est toujours vierge, » s'écrie-t-il dans son magnifique
Sermon sur l'unité; «la foi romaine est toujours la foi de

l'Eglise,... et Pierre demeure dans ses successeurs le fondement

des fidèles.... Par cette constitution, tout est fort dans

l'Eglise, parce que tout y est divin et que tout y est uni ; et

comme chaque partie est divine, Je lien aussi est divin, et

l'assemblage est tel que chaque partie agit avec la force du

lout. » Or, c'est en 1682 que ces paroles remarquables ont été



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIBIN DE L'ULTRAMONTANISME 505

prononcées, à l'ouverture de l'assemblée où devait s'élaborer
la Déclaration du clergé gallican. Que dis-je? Elles font partie
d'un discours qui peut passer pour le commentaire anticipé
des Quatre articles.

Après avoir reconnu la chaire romaine nette d'hérésie,
Bossuet s'efforce d'établir que le pape, qui y siège, n'est
infaillible qu'à la condition d'agir avec l'assentiment de l'Eglise
universelle. Ainsi, l'unité catholique exige que toutes les

églises particulières acceptent la suprématie romaine ; et

cependant ces communautés forment ensemble un pouvoir
supérieur à celui de l'évêque de Rome. Bossuet essaie d'échapper

à cette contradiction en distinguant entre l'indéfectibilité
du siège et l'infaillibilité de la personne. Mais, comme le

remarque de Maistre, cette distinction ne repose sur rien. On

ne peut concevoir que le privilège de ne point faillir soit
attaché à la chaire principale sans appartenir au pontife qui
y est assis. Si de la parole : Tu es Petrus, etc., on se croit en

droit de conclure à la suprématie de l'Eglise dont Pierre a

été, dit-on, le premier évêque, si l'on fonde la principauté de

la chaire romaine sur le fait que « tous les pontifes romains
ensemble doivent être considérés comme la seule personne
de saint Pierre,» comment ne pas voir que la dignité de la

charge est inséparable de celle de la personne?
Bossuet, sentant bien que si personnellement le pape est

sujet à l'erreur, la chaire principale ne mérite plus l'épithète
d'indéfectible, insiste sur l'insignifiance des fautes que l'on
peut reprocher aux papes. «Ces faits particuliers, dit-il, n'ont

pu faire aucune impression sur la chaire de saint Pierre. »

N'est-ce pas convenir que l'indéfectibilité du siège pontifical
est réelle seulement dans la mesure où le pontife est infaillible?

Quant à dire que le pape, dans l'exercice de sa puissance,
doit se régler sur les canons, de Maistre observe que c'est,
catholiquement parlant, un non-sens. Sans l'autorité qui les

interprète souverainement, les canons ne signifient rien.
Malgré la supériorité du génie de Bossuet sur celui de de

Maistre, ce dernier s'est montré plus logique dans son catho-



506 EMILE LOMBARD

lictsme. Lorsque, à la maxime de l'évêque de Meaux: «La
puissance qu'il faut reconnaître dans le saint-siège est si
haute... qu'il n'y a rien au-dessus que toute l'Eglise
ensemble, » il oppose cette déclaration : « Ce mot d'Eglise séparée

de son chef n'a point de sens, » — il est impossible à un
bon catholique de ne pas lui donner raison.

Pour comprendre l'état d'esprit de Bossuet, il faut se
souvenir que le but de son activité fut double. U se proposait
de défendre contre l'hérésie protestante l'autorité de l'Eglise,
et contre les empiétements de Borne celle de la royauté. Ces

deux desseins ne laissent pas d'être en opposition l'un avec
l'autre. De là, le dualisme qui règne dans son œuvre. Ame
profondément catholique, il lui arrivait de formuler, dans le

désir de sauvegarder l'unité de la foi, des propositions presque
ultramontaines qui démentaient sa théorie toute gallicane
des rapports du temporel avec le spirituel. L'historien des

Variations des Eglises protestantes réfutait d'avance le défenseur

de la Déclaration de 1682.

Si Bossuet, dans sa polémique anti-protestante, se montre
trop fidèle au principe du catholicisme pour pouvoir ensuite,
sans contradiction, s'opposer à l'ultramontanisme, Bordas-

Demoulin1, par contre, a une manière si peu catholique de

comprendre la religion, qu'on se demande pourquoi il ne
s'est pas fait protestant.

Dans son ouvrage Les pouvoirs constitutifs de l'Eglise, il
consacre un long et remarquable chapitre à réfuter de Maistre.
Il perce à jour ses sophismes et dénonce tout ce qu'il y a

dans sa méthode de contraire à l'esprit de l'Evangile. Mais il

ne se rend pas compte que c'est tout le catholicisme qui
succombe à une pareille critique. Aussi longtemps qu'il ne s'agit
que de discuter les faits au moyen desquels de Maistre s'évertue

à démontrer concrètement l'infaillibilité après l'avoir
établie in abstracto, Bordas triomphe et l'on jouit de le voir
poursuivre son adversaire de contradiction en contradic-

'Né à Montagnac (Dordogne) en 1798, mort à Paris en 1859. Outre l'ouvrage
dont nous nous occupons, il a laissé des Etudes de philosophie cartésienne et un

Eloge de Pascal.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 507

tion. Mais sur la question de principe l'avantage reste à de

Maistre. Etant donné la nature et les conditions d'existence
de l'Eglise catholique, quelle est la constitution qui lui
convient le mieux? Ici Bordas faiblit; et ce n'est point étonnant,
si l'on songe aux difficultés particulières que présentait pour
lui ce grave problème. Il s'agissait, pour cet homme à l'esprit

cartésien, à la piété ardente et personnelle, de faire la

théorie du droit ecclésiastique sans toucher à l'organisation
hiérarchique de l'Eglise, et pourtant sans rien sacrifier des

exigences de son esprit et de son cœur. C'est dire qu'il règne
dans son système une antinomie non moins irréductible que
celle que nous avons signalée chez Bossuet.

Nous avons vu que l'évêque de Meaux, qui tient beaucoup
à maintenir l'indéfectibilité du saint-siège, ne s'associe point
à ceux qui, logiquement, en infèrent l'infaillibilité papale.
Bordas-Demoulin fait intervenir ici une nouvelle distinction
qui, à la vérité, complique la question sans la résoudre. On

a tort, selon lui, de confondre la chaire de Rome et la chaire
centrale de l'Eglise, à savoir la chaire de Pierre. Celle-ci, en

vertu des promesses de Christ, est impérissable et indéfectible.

Celle-là peut ne pas l'être. « Entre le pape faillible et

son siège indéfectible, il n'existe aucune incompatibilité, non

qu'il soit certain, comme Bossuet et Nicole le disent, que le

pape reviendra toujours de l'erreur sur les réclamations de

l'Eglise universelle, mais parce que s'il persistait, elle le

déposerait, et lui en substituerait un autre. » Et cet autre, il
n'y aurait rien d'impossible à ce qu'il résidât ailleurs qu'à
Rome. Car rien ne prouve que Rome ne puisse se trouver un
jour en dehors de l'orthodoxie.

Malheureusement pour la théorie de Bordas, le catholicisme,

en tant qu'Eglise une, a pour berceau la communauté

de Rome, et vit de l'assurance que la vérité siégera à

Rome jusqu'à la consommation des siècles. Admettre l'hypothèse

d'une séparation entre le siège romain et le saint-

siège, voire même d'une déposition éventuelle du pape par
l'Eglise, c'est priver toute la catholicité catholique de la

norme de sa foi. Car cette norme, dès lors, où la trou-



508 EMILE LOMBARD

vera-t-on A qui appartiendra le pouvoir de prononcer sans

appel?
Préoccupé de relever les droits des laïques foulés aux pieds

par le sacerdoce, ceux des simples prêtres méconnus par le

haut clergé, et ceux des évêques confisqués au profit de la
curie romaine, Bordas pose en principe que l'infaillibilité,
partant l'autorité suprême, « se trouve dans le consentement
des évêques, des prêtres et des laïques. » « L'Eglise, dit-il, ne
connaît qu'une opinion obligatoire, celle qui est. définitive,
et par là même commune à tous les fidèles. » Or, cette règle
de l'assentiment universel a beau avoir été préconisée par
saint Vincent de Lérins; elle ne trouve son application
normale que dans un démocratisme religieux incompatible avec
l'existence d'une Eglise infaillible.

Si l'autorité se répartit entre tous les fidèles, le droit de

libre examen se trouve reconnu. Bordas ne recule point
devant cette conséquence. Seulement il croit pouvoir maintenir
à la fois le libre examen de chacun et la décision souveraine
de tous. « Chacun, dit-il, exerce une autorité, et chacun se
rend à l'autorité des autres. »

Cela se conçoit dans le domaine politique. Lorsqu'une loi
est soumise au suffrage universel, les électeurs, en allant
déposer leur bulletin dans l'urne, consentent d'avance à se ranger

à la décision de la majorité. Mais en matière de foi il n'en
est pas de même. On ne peut, sans attenter à la conscience,
exiger des minorités religieuses qu'elles fassent le sacrifice
de leurs croyances. Ainsi l'on est logiquement conduit à

accepter le régime protestant de l'association libre.
Bordas-Demoulin n'entend point franchir ce pas. A ses

yeux la suprématie papale a bien été instituée divinement
dans le but de faire régner l'unité dans l'Eglise. Mais elle se

réduit sous sa plume à quelque chose d'assez vague. Le pape,
d'après lui, est le représentant de l'Eglise universelle, en sa

qualité de pouvoir exécutif. « Discuter implique une pluralité
de personnes, de droits : voilà la fonction de tous. Faire

exécuter convient à l'unité : voilà la fonction du pape. » On
voit combien Bordas, tout en reprochant à de Maistre sa con-



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 509

tinuelle confusion du temporel et du spirituel, est porté à

identifier ces deux domaines. Lui qui montre ailleurs en si
bons termes que le christianisme est avant tout un principe
de régénération intérieure, il n'en est pas moins involontairement

amené, par le fait qu'il prétend rester sur le terrain
du catholicisme, à se représenter l'Eglise comme un système
de gouvernement. Au lieu d'en faire une monarchie absolue,
il essaie de l'accommoder au régime représentatif et constitutionnel.

Et ainsi, tout en retenant le vice essentiel de la
méthode ultramontaine, il en perd le principal avantage. Car du
moins elle a celui de réaliser admirablement l'unité extérieure
à laquelle aspire le catholicisme. Mais de quel droit vient-on
parler d'unité, si l'on rejette de parti pris la notion protestante

d'une Eglise invisible, d'un lieu de communion
spirituelle où se rencontrent, quels que soient leur confession et
leur culte, tous les enfants du Père, et si d'autre part on
refuse de recourir au seul moyen par lequel puisse s'obtenir
une cohésion visible et concrète

Les difficultés insurmontables auxquelles se heurte Bordas-
Demoulin nous montrent à quel point s'illusionnent ceux
qui, tout en professant l'infaillibilité de l'Eglise, persistent à

nier l'infaillibilité du pape, chef de l'Eglise. Et quant à accuser

de Maistre d'avoir le premier identifié la souveraineté,
qui est une notion de droit, et l'infaillibilité, qui est ou
devrait être une notion de fait, c'est, selon nous, une erreur.
L'originalité de de Maistre a consisté non pas à inventer ce
mode d'argumentation, commun à tous les ultramontains,
mais à le présenter sous sa forme la plus simple, sans le
surcharger de considérations théologiques qui n'ajoutent rien à

sa force. Au point de vue catholique, jamais l'on ne pourra
trouver quelque chose de plus concluant en faveur de l'infaillibilité

que ce raisonnement dont la précision ne laisse rien
à désirer : il faut à l'Eglise un chef suprême; or la suprématie

n'est qu'un vain mot si elle n'exclut pas la possibilité
d'être accusé d'erreur : donc déclarons le pape infaillible.



510 EMILE LOMBARD

111

L'Infaillibilité et les schismaliques.

Une fois admis ce dogme suprême, où de Maistre voulait
qu'on absorbât tous les dogmes chrétiens, on voit tout s'éclairer,

tout se simplifier, tout s'équilibrer harmonieusement
dans le catholicisme. Anticipant sur le vote du concile du
Vatican, l'auteur de Du pape parle constamment au présent
d'un régime qui n'était pas encore officiellement entré en

vigueur. Le souverain pontife lui apparaît comme la conscience
vivante de l'Eglise, comme la personnification de la vérité.
Sa conviction est qu'on s'éloigne du christianisme dans la
mesure où l'on prétend se passer du pape. Muni de ce

critère, il n'hésite jamais quand il s'agit de tracer une ligne de
démarcation entre la vérité et l'erreur. A première vue il
discerne ce qui fait partie intégrante de l'organisme catholique,
et ce qui s'y mêle encore d'éléments hétéroclites condamnés
à une élimination plus ou moins prompte.

Ainsi, d'après lui, les défenseurs des libertés gallicanes ont
beau reconnaître pour base de leur foi les mêmes symboles
que l'Eglise romaine. Ils n'en représentent pas moins une
tendance hostile au principe catholique; ils compromettent
l'unité en affaiblissant l'idée de hiérarchie. Ces prétendues
libertés ne sont qu'une conjuration contre les droits
imprescriptibles des papes et un asservissement du clergé de France
au pouvoir temporel. De Maistre vénère Louis XIV comme le

plus catholique des rois; mais il lui reproche de s'être enivré
de sa propre puissance et d'en avoir abusé pour mortifier le

saint-siège. Quant à Bossuet, il va jusqu'à dire que «s'il ne
s'est pas repenti, il est mort hérétique. » Quoi de plus
condamnable, en effet, qu'une doctrine qui faillit provoquer une
véritable scission entre la France et Rome? Pour empêcher
la plus belle portion de l'Eglise universelle de se constituer
en communauté séparée, ce qui eût été une irréparable
calamité, il a fallu la providentielle combinaison de ces trois
facteurs : la modération paternelle du saint-siège, l'esprit royal



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 511

de la maison de Bourbon, esprit qui, malgré tout, la faisait
reculer devant les conséquences de son opposition aux volontés

papales, et enfin la haute valeur morale et intellectuelle
du clergé français. Cependant, la politique anti-romaine de

Louis XIV ne fut pas sans avoir des suites funestes. Favorisé

par l'influence du calvinisme, qui régnait dans les

parlements, et par celle, non moins pernicieuse, des idées
jansénistes, le gallicanisme continua son œuvre dans le cours du
dix-huitième siècle et contribua pour une large part à préparer

la Bévolution. Aussi de Maistre, à la fin de son ouvrage
De l'Eglise gallicane, adresse-t-il un éloquent appel au clergé
français, le suppliant de renoncer une fois pour toutes aux
Quatre articles de 1682 L

Il veut qu'il n'y ait plus dans l'Eglise que des ultramontains.

Tout le reste à ses yeux est digne de rejoindre, hors de

l'enceinte romaine, le troupeau confus des négateurs. Entre
schismatiques et hérétiques, il n'admet aucune différence.
Le schisme est un refus d'obéir à la hiérarchie ; l'hérésie
une croyance opposée au dogme de l'Eglise. Mais s'il est
vrai que la suprématie pontificale sert de fondement à tout
ce que l'Eglise enseigne, cette distinction s'efface. Il n'y
a plus en présence que ceux qui professent la vérité catholique,

et ceux qui la nient. « Qu'importe qu'un homme
proteste contre un ou plusieurs dogmes, contre celui-ci ou
contre celui-là? Il peut être plus ou moins protestant, mais

toujours il proteste.... Toute Eglise qui n'est pas catholique
est prolestante. »

Par là de Maistre rabat les prétentions de l'Eglise grecque,
qui n'a aucun droit, selon lui, au titre d'orthodoxe qu'elle
s'octroie pompeusement, et qui ne se distingue de toutes les

autres sectes que par le nombre de ses adhérents. Ce terme
d'Eglise grecque, d'ailleurs, n'a aucun sens si on l'applique
à la religion de l'empire russe. Les diverses Eglises d'Orient

1 Le plus hostile aux prétentions de Rome est le quatrième : « Quoique le pape
ait la principale part dans les questions de foi, et que ses décrets regardent toutes

les Eglises et chaque Eglise en particulier, son jugement n'est pourtant pas irré-
l'ormable, à moins que le consentement de l'Eglise intervieune. »



512 EMILE LOMBARD

peuvent, si l'on veut, porter le nom commun et générique de

pho/iennes, puisque toutes elles sont issues du schisme de

Photius. Mais elles ne forment pas ensemble un tout uni. Ce

sont des communautés séparées, qui ne s'accordent que pour
haïr le pape, centre vivant de l'unité qui les écrase. « Il n'y
a plus d'Eglise grecque, hors de la Grèce. L'Eglise russe n'est

pas plus grecque que syriaque ou arménienne; c'est une
Eglise isolée, sous une suprématie civile, précisément comme
celle d'Angleterre. »

Pendant son séjour en Russie, de Maistre étudia beaucoup
la religion de ce pays. Il la vit dans un très mauvais état,
ravagée par deux pestes, « le rascolnisme, qui est l'illuminisme
des campagnes, et l'illuminisme, qui est le rascolnisme des

salons. » A maintes reprises, dans ses livres, dans sa

correspondance, et dans les mémoires qu'il eut l'occasion d'adresser

à l'empereur Alexandre, il revient sur ce sujet, qui lui
tenait particulièrement à cœur. Il reproche respectueusement
au gouvernement impérial de contribuer à aggraver le mal,
en laissant la philosophie allemande s'implanter dans les

séminaires, et en encourageant la propagande de la Société

biblique. Favoriser en Russie l'importation de {'Aufklärung,
produit pernicieux du philosophisme grelle sur le protestantisme,

tolérer, mieux que cela, soutenir « une entreprise
socinienne » ayant pour but d'anéantir dans le peuple toute foi
positive en lui mettant entre les mains l'Ecriture sainte,
laquelle « lue sans notes et sans explications, est un véritable
poison, » n'est-ce pas précipiter la ruine d'une Eglise moins
capable que toute autre de résister à une pareille épreuve?

La science moderne, corrosif dangereux dont le catholicisme

seul est capable de braver impunément le contact,
aura promptement raison de la religion russe. Celle-ci ne
saurait tarder de donner au monde le spectacle d'une rapide
et irrémédiable dissolution. Ce phénomène s'annonce par des

symptômes non équivoques. Dans les écrits des théologiens
schismatiques, l'influence calviniste perce déjà visiblement1.

1 Voir Réflexions critiques sur l'ouvrage de Méthode, archevêque de Twer,
T. VIII, des Œuvres, p. 563 et suiv



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 513

C'est le signal de la débâcle. Le photianisme s'apprête à glisser

sur la pente fatale qui conduit au protestantisme. On doit
même souhaiter qu'il franchisse aussi rapidement que
possible la distance qui l'en sépare. Car les Eglises protestantes,
qui ont parcouru tout le cycle de l'erreur, ne sont pas loin
de revenir à l'unité.

De Maistre s'attend fermement à ce retour. Tout en ne
perdant pas une occasion d'exhorter les princes chrétiens à

extirper de force l'hérésie de leurs Etats, ce qui semble
supposer que c'est là le seul moyen d'en avoir raison, il n'en
prédit pas moins avec assurance, sans s'apercevoir de la
contradiction, que la religion de Luther et de Calvin périra
d'elle-même. Le néant ne peut engendrer que le néant. Donc
le protestantisme est condamné à se consumer dans la rage
de son impuissance. Il n'y a d'indestructible dans les
communautés séparées que ce qu'elles ont gardé de la vérité
catholique, c'est-à-dire un certain instinct les portant à

déplorer leurs divisions intestines et autres tristes résultats de

leur apostasie. Lorsqu'elles auront vu s'écrouler sous les

coups de la science tous les dogmes qu'elles se flattent de

conserver, comme s'il était possible, en dehors de l'unité, de
s'attacher à quoi que ce soit de stable, elles se tourneront
du côté de Rome et renonceront solennellement aux négations

sur lesquelles les révoltés du seizième siècle ont eu la
coupable folie de vouloir édifier une religion nouvelle.

A cet égard, de Maistre fonde de grandes espérances sur
l'Angleterre. « Les Anglais semblent destinés, dit-il, à donner

le branle au grand mouvement religieux qui se prépare. »

Ce qui le fait croire, c'est que leur religion se trouve « et la
plus évidemment fausse, et la plus évidemment près de la
vérité. » La plus fausse, parce que la hiérarchie sur laquelle
elle repose est isolée dans le christianisme, et par conséquent
nulle; la plus près de la vérité, parce qu'elle ne prétend pas
pouvoir se passer d'une hiérarchie. Il est de toute impossibilité

que le sentiment de cette contradiction ne ramène pas
un jour ou l'autre les Anglais clans le giron de l'Eglise; d'autant

plus que beaucoup de prêtres chassés de France par la
THÉOL. ET PHIL. 1000 31



514 EMILE LOMBARD

Révolution ont séjourné en Angleterre, ce qui a permis aux
habitants de ce pays de reconnaître l'inanité des préjugés
qu'ils avaient conservés contre le clergé catholique. Le plus
sérieux obstacle à la conversion de la Grande-Bretagne, c'est

que l'Etat se croit intéressé au maintien du culte national.
Mais quel avenir peut avoir une religion qui ne subsiste que
grâce à sa dépendance de l'autorité civile? La disparition de

l'Eglise anglicane en tant que communauté dissidente n'est

plus qu'une affaire de temps. Et ce sera le prélude du
rapprochement général qui ramènera sous la houlette pontificale

les brebis trop longtemps privées de pasteur.
Sans s'en douter, la Société biblique elle-même contribue

à préparer cet heureux événement. Traduire l'Ecriture sainte
en langue vulgaire, c'est obéir à la plus diabolique des

inspirations, c'est provoquer l'apparition d'une nuée de sectes
malfaisantes. Cependant le méchant fait une œuvre qui le

trompe. En répandant à profusion les exemplaires du texte
sacré, les conspirateurs qui ont juré la ruine du christianisme

facilitent d'avance la tâche aux interprètes autorisés

qui bientôt parcourront l'Europe, prêchant au nom du pape
l'Evangile ultramontain L

Il nous est facile de démêler la part d'erreur et la grande
part de vérité que renfermaient ces mirobolantes prophéties.
De Maistre s'est trompé en prédisant la mort du
protestantisme, car il le considérait à tort comme une puissance

purement négative. I! a été mieux inspiré en ce qui
concerne l'Eglise russe et l'Eglise anglicane, églises hybrides
dont la première se contente d'un catholicisme décapité, et

dont la seconde ne sait être ni catholique ni protestante.
Le dix-neuvième siècle n'a point assisté à l'effondrement de

la religion du grand empire slave. Mais malgré diverses
mesures persécutrices qu'aurait réprouvées le prince tolérant à

qui de Maistre reprochait ses tendances mystico-humanitaires,
des sectes innombrables ne cessent de la miner. Et n'est-il pas
de plus en plus vrai de dire qu'elle ne se maintient que grâce

1 Soirées de Saint-Pétersbourg, vol. II, p. 245-2Ì7.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 015

à l'appui du pouvoir civil, qu'elle est à la merci d'un changement

de régime, et risque fort, si jamais la liberté de
conscience est proclamée en Russie, de se trouver en mauvaise
posture, entre le protestantisme venant d'Allemagne et les

missionnaires jésuites arrivés de Rome? L'énorme majorité
du peuple russe est fanatiquement attachée à son culte, à ses

traditions religieuses, à ses superstitions. Mais il faut attribuer

ce phénomène moins à l'autorité du clergé orthodoxe
qu'au prestige de l'idée nationale. Tandis que le moujik est
avant tout sujet du tsar, le catholique romain, quelle que
soit sa patrie temporelle, est avant tout sujet du pape.

Quant à l'anglicanisme, nous n'avons nullement l'intention
de le mettre en parallèle avec le catholicisme gréco-slave.
Toutefois, si le génie protestant de la race britannique paraît
avoir été le principal facteur de sa prospérité industrielle et
de sa puissance d'expansion coloniale, ce n'est pas dans la
constitution particulière de l'Eglise anglicane qu'il faut chercher

les causes de ce que M. Demolins appelle « la supériorité

des Anglo-Saxpns. »

De Maistre annonçait un retour en masse du peuple
anglais au romanisme. Cette prédiction ne s'est pas réalisée
dans de si grandes proportions, mais dans une mesure suffisante

pour qu'on puisse dire qu'elle lui avait été inspirée
par un instinct vraiment prophétique. La haute Eglise, par
sa tendance hiérarchique et cultuelle, se rapproche tellement
de l'Eglise romaine, que passer de l'une à l'autre, n'est pas
sortir du protestantisme, mais préférer le catholicisme intégral

à une contrefaçon du catholicisme. Le mouvement pu-
séyste, qui se produisit en Angleterre à partir de 1830, aurait
vivement excité l'intérêt de Joseph de Maistre. Il se serait
réjoui de voir l'événement lui donner raison. Car il était bien
évident qu'en dépit des efforts de certains docteurs pour
prouver que cette tendance romanisante pouvait se concilier
avec la doctrine des trente-neuf articles, elle devait amener
aux pieds du pape tous les anglo-catholiques épris de logique
et, il faut bien le dire, de loyauté. Si la majorité du parti
s'arrêta à mi-chemin de Rome, plusieurs centaines de cler-



516 EMILE LOMBARD

gymen accomplirent ce pèlerinage jusqu'au bout, parmi
lesquels Newman et le futur cardinal Manning, dont M. Francis
de Pressensé ' a raconté la vie avec une sympathie non
dissimulée.

Nous avons rappelé ces faits si connus, parce que, s'ils ne

répondent pas exactement aux prévisions de de Maistre, ils
prouvent combien il avait raison de proclamer la supériorité
du romanisme, en tant que religion d'autorité, sur un
système bâtard, combinaison maladroite de deux éléments
inassimilables. U avait compris que plus l'Eglise romaine se

montrerait intraitable sur la question de hiérarchie et hostile

à l'esprit de la Réforme, mieux elle serait à même d'attirer

à elles les âmes inquiètes qui, au sein même de la
dissidence, soupirent après l'unité catholique.

IV

Triomphe des idées de J. de Maistre dans l'Eglise.

Toute l'évolution du catholicisme à partir de la chute de

Napoléon est là pour nous prouver que la grande vérité
exprimée dans le livre Du pape ne tarda pas à se faire jour
clans les hautes sphères de la hiérarchie, et que l'Eglise n'eut
garde de s'arrêter dans la voie où de Maistre avait émis le
vœu de la voir résolument marcher. La papauté, comme
nous l'avons dit, se montra d'abord peu disposée à approuver

un livre lui attribuant de si hautes prérogatives. C'était
assez pour Pie VU d'avoir à réorganiser tant bien que mal,
sur la base du Motu proprio, les états de l'Eglise, sans songer
à étendre au delà ses ambitions théocratiques. Rien n'était
plus sage, à cette époque de restauration pénible et de lente
transition, que de laisser à de Maistre toute la responsabilité
de ses assertions.

Le saint-siège se flatte de travailler non pour le temps,
mais pour l'éternité. De Maistre le savait mieux que personne.
Cependant il était loin de s'attendre à un accueil aussi froid.

1 On sait à la suite de quels événements il est revenu de ses velléités catholi-
cisantes.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 517

En dépit de son cléricalisme, il avait l'âme encore trop laïque

pour ne pas être froissé d'une attitude dictée par des raisons
de tact sacerdotal qui lui échappaient. « Je suis étonné, lui
écrivait Lamennais en 1821, que Rome ait eu tant de peine
à comprendre vos magnifiques idées sur le pouvoir pontifical....

S'il m'était permis déjuger les Romains par les livres
qui nous viennent de leur pays, j'aurais quelque penchant
à croire qu'ils sont un peu en arrière de la société— Ils
défendent la religion comme ils l'auraient défendue il y a

quarante ans.... »Sans nul doute, de Maistre partageait cette
impression. Il devait se sentir sur ce point en communion
d'idées avec cet abbé trop emporté et trop bouillant clans son
ultramontanisme pour faire entrer en ligne de compte des

considérations d'opportunité.
Et cependant Rome avait très bien compris l'auteur du

Pape, — trop bien pour commettre la faute de souscrire sur
l'heure à ses opinions. — Enoncer, si près de la Révolution,
et en termes si peu équivoques, l'idée que toute souveraineté,
— et à plus forte raison une souveraineté spirituelle, — doit
être considérée comme infaillible, c'était bon de la part d'un
philosophe dépourvu de tout mandat officie! ; mais de la

part du saint-siège c'eût été une bévue propre à soulever
des tempêtes. Il fallait donc qu'on pût avec quelque vraisemblance

accuser de Maistre de se montrer plus papiste que le

pape. Et Dieu sait qu'on ne s'en fit pas faute. Mais l'avenir
devait à ce reproche opposer un éclatant démenti.

Il n'entre pas dans notre dessein de retracer toute l'histoire
des conquêtes de l'ultramontanisme au dix-neuvième siècle.

Rappelons seulement par quels actes officiels fut préparé le
concile du Vatican.

Nous devons citer d'abord l'encyclique de Grégoire XVI
contre la liberté de conscience1, puis l'encyclique Quanta
cura et le Syllabus-, quoique nous nous réservions de revenir

sur ce sujet dans notre chapitre traitant de la notion
ultramontaine de l'Etat. De pareils défis à la conscience mo-

1 Encyclique Miravi vos, 15 août 1832.
2 8 décembre 1864.



ol8 EMILE LOMBARD

derne ne pouvaient émaner que d'une autorité sûre d'être
prochainement déifiée. Mais en ce qui concerne le gouvernement

intérieur de l'Eglise, le véritable préambule de la
définition de 1870 fut la proclamation du dogme de l'immaculée
conception, qui eut lieu le 8 décembre 1854. En le promulguant

de sa propre autorité, Pie IX montra bien qu'il entendait

n'avoir à répondre à personne de ses décisions dogmatiques.

Cela créait un précédent grave. Car tel est le bizarre
fonctionnement du système catholique : un décret, rendu au

mépris des formes canoniques, devient à son tour canon de

l'Eglise et à ce titre justifie la récidive en lui ôtant tout
caractère d'illégalité. Un factum intitulé Avant le Concile et
affiché sur les murs de Rome en 1869 le donne à entendre
assez clairement : « Après cette proclamation d'un dogme
non défini encore, faite par le pape seul, sans concile, quoique

aux applaudissements de l'épiscopat, qui voudrait,
sérieusement et sans offenser sa propre conscience, soutenir
aujourd'hui les idées, dites gallicanes, sur l'infaillibilité du

pape et du concile?... L'infaillibilité du souverain pontife
n'a-t-elle pas été, en 1854, plus que proclamée, puisqu'elle a
été pratiquée publiquement et unanimement1? »

Nous avons vu de Maistre passer du droit au fait pour
établir que les jugements pontificaux sont irréformables.
Voilà maintenant la cour de Rome qui légitime ses prétentions

en passant du fait au droit avec la même désinvolture.

C'est un phénomène curieux, mais au fond bien naturel,
que cette corrélation entre la promulgation d'un dogme
nouveau, nul par conséquent aux yeux du pur traditionalisme,
et l'entrée en vigueur d'une constitution attribuant au pape
la qualité d'unique interprète de la tradition. Il fallait
s'attendre à voir se suivre de près l'exaltation de la Vierge dans
le ciel et la déification du pape sur la terre. Au moment de

se donner un chef omnipotent en la personne du souverain
pontife, l'Eglise catholique a jugé bon de compléter la trinité

1 Cité d'après E. de Pressensé, Le concile du Vatican.



JOSEPH DE MAISTRE THÉORICIEN DE L'ULTRAMONTANISME 519

€n y adjoignant une déesse. Le même esprit a inspiré ces

deux mesures. C'est la double réponse du sacerdoce romain
à ce vœu idolâtrique : Fais-nous des dieux qui marchent
devant nous.

Dès lors, la cause de l'absolutisme pontifical était virtuellement

gagnée. Il est à remarquer que dans le camp des

ultramontains, à quelques exceptions près, ne figuraient pas les

principales illustrations de la science et de la piété
catholiques. Il suffit de citer les noms de Mgr Maret, de Mgr
Dupanloup, du Père Gratry, du Père Hyacinthe, de Dœllinger,
de Strossmayer, de Haynald, pour prouver la supériorité
intellectuelle de la minorité libérale. Mais les papistes avaient

pour eux, outre le nombre, la partialité du saint-père, et

cette confiance irrésistible en l'avenir qui appartient aux
foules, parce qu'elles ont le sens instinctif des évolutions
nécessaires.

Quand Pie IX eut lancé le 19 juin 1868 sa bulle d'indiction,
des voix s'élevèrent pour contester l'opportunité de la question

qui allait être posée au concile. Statuer d'une manière
définitive et irrévocable sur un sujet si délicat et si discuté,
n'était-ce pas une mesure pour le moins prématurée?

A cette objection, de Maistre, le grand adversaire des
constitutions écrites et de toute loi issue d'une délibération, eût
certainement répondu comme le fit Manning, comme le fit
Dom Prosper Guéranger, en établissant que si la définition
d'un dogme est inutile, aussi longtemps qu'elle n'est point
contestée, elle s'impose par contre, du moment où elle a

donnné lieu à un débat contradictoire. Lui qui insiste, en

certains passages, sur l'indétermination voulue et nécessaire

des droits du saint-siège, il n'aurait cependant pas manqué
de justifier à peu près en ces termes la convocation du concile

du Vatican : c'est précisément parce que l'infaillibilité
est attaquée, qu'il est urgent de fixer sur ce point la foi de

l'Eglise.
Le vote du 18 juillet 1870, en investissant Je pape d'un

magistère infaillible, a fait de l'idéal catholique une réalité.
L'épiscopalisme est mort; le curialisme l'a définitivement



520 ÉMILE LOMLARD

emporté. L'institution imparfaite et transitoire des conciles
œcuméniques a vécu. L'Eglise se trouve enfin en possession
d'un gouvernement permanent, suffisamment concrétisé et
centralisé pour qu'elle n'ait plus besoin de recourir à ces

grandes assises de l'épiscopat. Grâce au dogme de l'infaillibilité,

le catholicisme est devenu un système harmonique et

complet, n'ayant plus à attendre aucun perfectionnement
nouveau. Moins d'un demi-siècle après la mort de de Maistre,
ses théories ecclésiastiques ont été canonisées.

(A suivre.)


	Joseph de Maistre théoricien de l'ultramontanisme. Partie 2, De Maistre et la constitution du catholicisme

