Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: Le Christ historique : d'aprés W. Herrmann [suite]
Autor: Favre, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379695

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CHRIST HISTORIQUE

DIAPRES W. HERRMANN

PAR

ROBERT FAVRE!

IV. La personne de Jésus et le dogme christologique.

Nous avons une peine extréme & nous affranchir de l'idée
suivant laquelle Jésus serait simplement la condition préalable,
la présupposition, dont notre rapport avec Dieu pourrait en-
suite étre déduit par voie de conclusion logique. Il est plus
commode de laisser de coté l'intuition du fait lui-méme, pour
chercher dans des idées sur Jésus des garanties au moyen des-
quelles nous pensons nous assurer la grdce de Dieu. Les mémes
idées sur Christ et sur son ceuvre qui peuvent étre pour
d’autres « un signa de leur rédemption, » nous deviennent un
piége fatal lorsque nous nous figurons tenus de nous les appro-
prier pour parvenir au salut; elles nous empéchent d’arriver
a lintuition du fait que nous devons éprouver nous-méme
comme une intervention de Dieu dans notre vie personnelle,
par conséquent comme le fondement de notre foi en un Dieu
vivant. A défaut de celte expérience, nous en venons, « au
milieu d’une grande abondance d’idées chrétiennes, & ne plus
rechercher Dieu lui-méme, mais simplement & nous mettre en
streté vis-a-vis de lui. »

1 Yoir Revue de théologie et de philosophie, livraison de septembre, p. 454.
THEOL. ET PHIL. 1900 32



482 ROBERT FAVRE

Ce danger est manifeste dans la doctrine de la divinité du
Christ telle qu’elle est généralement preésentée dans les Eglises
chrétiennes. On insiste avec raison sur le fait que Jésus est
'unique médiateur par lequel nous ayons accés aupreés du
Pére, mais ce qu’on ajoute a cette affirmation en détruit aussi-
tot la portée. Avant de trouver en lui le chemin qui méne &
Dieu, il est indispensable, nous dit-on, de confesser sa divinité.
Cette prétention, qui éloigne du Christ un grand nombre
d’hommes sinceéres, et qui étend comme un voile sur la foi de
beaucoup de chrétiens sérieux, ne peut plus guere dissimuler ce
qu’elle a d’arbitraire et de factice. Confesser la divinité du Christ,
cela veut dire, apparemment, confesser que Jésus est Dieu. Mais
pour s’assimiler une telle idée, pour étre en mesure d’attribuer &
ces mots un sens intelligible, il faut que Jésus nous ait préala-
blement amenés & rompre avec notre passeé, et nous ait intro-
duits dans une existence nouvelle. Pour comprendre la propo-
sition : Jésus est Dieu, nous devons d’abord connaitre Jésus
lui-méme ; sinon, cette proposition ne renferme pour nous que
I'idée générale de l'incarnation de Dieu. Le premier venu, &
condition de n’étre pas entierement dépourvu d’imagination,
pourra s’emparer de cette idée, et en tirer une conception du
monde a I’égard de laquelle il jouera lui-méme le role de spec-
tateur, mais tout cela est sans valeur aucune en ce qui con-
cerne la vie intérieure, personnelle, de l'individu. La seule
utilité que peut avoir une telle doctrine, ainsi présentée, c’est
de diriger touie notire alieniion sur ceite personnaliié, qui a
agi sur d’autres hommes avec tant de puissance qu’ils ont
salué en elle Dieu devenu homme. Nous pourrons alors & notre
tour et pour notre propre compte arriver a la conviction que
Dieu ne peut pas étre autre chose que « ’Esprit personnel qui
agit sur nous par l'intermédiaire de Jésus. » L’expérience que
nous faisons au contact de la personne du Christ peut seule
donner un contenu intelligible et déterminé & la confession de
sa divinité. Une puissance rédemptrice ne peut émaner pour
nous que d’un fait qui agit directement sur nous. La doctrine
de la divinité du Christ, prise en elle-méme, ne peut venir en
aide a personne. Quelqu'un qui connait cette doctrine et le



LE CHRIST HISTORIQUE 483

nom de Jésus, et qui manque assez de caractére pour répéter
aprés d’autres les formules apprises, ne devient pas par ce
fait un chrétien. Il est donc absurde de dire: « Si vous voulez
étre sauvés par Christ, vous devez croire d’abord & sa divi-
nité. » — « Si vous voulez étre sauvés par Christ, dirons-nous
bien plutét, il faut que le fait de sa personne vous améne d’abord
a l'expérience que Dieu entre effectivement en rapport avec
vous. » C’est cette expérience qui constitue la rédemption.

En second lieu, pour attribuer un sens précis a la doctrine
dont nous parlons, il faut non seulement connaitre Christ,
mais aussi connaitre Dieu. L’expression: divinité, ne nous
devient intelligible que lorsque Christ nous a sauvé. En dehors
de lui, nous n’avons de Dieu que des représentations inexactes.

Les doctrines courantes, dans le camp orthodoxe d’une part
et dans le camp libéral de I'autre, sur la personne et I’ceuvre
de Jésus, sont également inadéquates, par leur contenu, &
I’expérience religieuse; la premiére, 4 cause de son caractére
juridique; la seconde, parce qu’elle présente le pardon comme
« quelque chose de tout naturel, » comme un simple corollaire
de la notion de la paternité divine révélée par Jésus!. Herr-
mann, aprés un exposé critique de ces deux doctrines oppo-
sées, résume son point de vue, — qui le sépare aussi bien du
rationalisme que de l'orthodoxie traditionnelle, — dans la
formule suivante : D'aprés la doctrine socinienne et rationa-
liste, Christ s’est borné a proclamer le pardon divin ; d’ aprés
la doctrine orthodoxe, il U'a rendu possible; en vérité, il l'a
réalisé, a notre égard (in Warheit hat er sie an uns voll-
zogen). Dans le premier systéme, on se contente de voir en
Jésus '’homme qui proclame une vérité divine: dans le second,
il suffit de se représenter, comme uni & Jésus, un étre divin
différent de lui-méme ; quant au troisiéme point de vue, il se
résout en un fait d’expérience pour celuli qui a rencontré le
Dieu vivant dans le Christ historique. Lorsque Jésus s’approche

! Cette derniére maniére de voir a été également imputée a Ritschl. « C'est, dit
Herrmann, la déformation la plus audacieuse que l'on ait fait subir a sa théo-
logie. » — Voir la remarquable critique, par Herrmann, des doctrines ecclésias-
tique et socinienne de la Rédemption : Der Verkehr.... 3me édit., p. 104 sq., 117 sq.



484 ROBERT KFAVRE

intérieurement de nous par la prédication de I’Evangile et par
nos relations avec d’autres chrétiens, son dessein d’arracher
tous les hommes & leur misére morale s’accomplit envers
nous. Nous entrons par la dans l'orbite de sa personne; nous
comprenons que le Dieu qui 'a enveyé dans le monde et I'a
mis en contact avec nous, connait notre péché et le condamne,
mais ne veut pas, malgré cela, nous abandonner 4 la mort.

Cette conviction n’est pas le résultat d’une réflexion dogma-
tigue longuement élaborée, d’'une doctrine sur la divinité du
Christ ; elle est simplement I’expression d’un fait: « Jésus — le-
quel appartient & notre propre existence, — est si puissant et si
riche, que chez quiconque s’approche réellement de lui il fonde
une confiance en Dieu qui dissipe 'anxiété de ’homme natu-
rel, et qui absorbe dans la certitude du pardon divin le juge-
ment par lequel le pécheur se condamne lui-méme.» C’est
déja s’écarter de l'essentiel que se demander « ce qui était
caché en lui» pour donner 4 sa personne une telle importance
pour 'humanité.

Ainsi prend naissance une représentation de la personne du
Christ qui ne peut étre exactement exprimée que par la con-
fession de la divinité. Lorsque nous saisissons en lui 'acte
divin du pardon des péchés, la manifestation par laquelle Dieu
entre en rapport avec nous, nous saluons, dans Papparition
humaine de Jésus, Dieu lui-méme qui nous attire a lui.

Telle est 'idée essentielle contenue dans le dogme de la divi-
nité du Christ: en Jésus, c’est avec Dieu lui-méme que nous
avons a faire. Nous n’arrivons pas a cette idée au moyen d’'une
conclusion, en partant de notre expérience de la personne de
Jésus; cette expérience est de telle nature que nouslui donnons
simplement son vrai nom quand nous déclarons croire & la divi-
nité du Christ. Telle est la forme sous laquelle '’homme récon-
cilié avec Dieu par Christ confesse nécessairement la divinité du
Sauveur, alors méme qu’il serait contraint d’en repousser la
formule traditionnelle. De cette fagcon, il nous est possible d’em-
brasser simultanément Dieu et Christ dans I’expérience reli-
gieuse du croyant. En revanche, « nous renoncons a construire
Punité de Christ et de Dieu au moyen de représentations de



LE CHRIST HISTORIQUE 485

I’étre humain et de I’étre divin que nous aurions possédées deéja
auparavant. »

Ce serait ici le lieu de signaler, dans I’exposé de Herrmann,
une lacune qui lui a été souvent reprochée, dans sa maniére
de concevoir le rapport entre Dieu et le croyant. Ce rapport
s'établit et se maintient exclusivement, & ses yeux, par l'inter-
médiaire permanent de la personne historique du Christ, en
sorte qu’il n’existe pas de contact direct, immédiat, entre ’dme
chrétienne et Dieu. Dans la maniére de voir de Herrmann sur
ce point, nous trouvons un écho de la célebre polémique de
Ritschl contre le dogme de 'unio mystica, dont ce théologien
répudie non seulement la forme scolastique, mais encore le
contenu religieux, au nom des prémisses psychologiques ex-
posées dans sa théorie de la connaissance!. Herrmann concéde
cependant qu’il y a « quelque chose de légitime dans Daffir-
mation que Dieu se tourne vers chaque dme en particulier,
alors méme qu’il s’approche de tous par un seul et méme fait»:
I'apparition de Dieu en Christ atteint chacun de nous dans
des circonstances particuliéres, en sorte que les faits et les
événements qui nous ouvrent lintelligence du Christ ont
nécessairement un caractere individuel. Comme toutes les re-
lations de notre vie dans lesquelles I'influence de Jésus se fait
sentir font partie de l'acte par lequel Dieu entre en rapport
avec nous, il est exact de dire, — mais dans ce sens seulement,
— que Dieu entretient avec chaque individu un rapport spécial.

1 8i nous marquons en passant cette lacune, c’est qu’elle nous semble une des
plus graves, dans I’école de Ritschl en général, et chez Herrmann en particulier.
Nous n'y insistons pas, parce que nous avons voulu simplement exposer le point
de vue de Herrmann, et non pas en entreprendre la critique. Il nous parait essen-
tiel de désolidariser une saine mystique, qui correspond & l'expérience intime
du croyant et se dérobe forcément a toute analyse, de la mystique au sens histo-
rique du mot, et des élucubrations de la sentimentalité religieuse. Voir a ce sujet:
Lipsius, Dogmatik, 3¢ édit., p. 72 sq.; Usteri, die Bedeutung und Berechtigung
des mystischen Elements in der christl. Religion ; Zurich, 1889. Reischle, Ein Wort
zur Controverse iiber die Mystik in der Theologie ; Freiburg i. B., 1886.



486 ROBERT FAVRE

V. La personne de Jésus et I'Eglise. Le Christ glorifié.

Parmi les relations dans lesquelles le chrétien éprouve I'action
rédemptrice de son Dieu. se trouvent en premiére ligne celles
qui le rattachent a ' Eglise. « Dieu ne saurait se communiquer
a tous les hommes indistinctement. Bien qu’il tienne dans ses
mains les destinées de tous, il ne révéle son étre intime qu’a
ceux qui se trouvent dans la sphere d’influence de la commu-
nauté chrétienne. » Celle-ci sert d’intermédiaire entre individu
et le Dieu manifesté en Christ, mais cette médiation est d’ordre
psychologique et moral, non métaphysique ainsi que ’enseigne
’Eglise romaine. Au point de vue catholique, 'Eglise est I'ins-
titution « qui détient les puissances anonymes et magiques de
la Rédemption, » puissances dont I'action passivement subie est
censée conférer le salut. Herrmann défend Ritschl et se défend
lui-méme avec énergie contre les allégations des théologiens qui
leur attribuent une conception analogue. L’Eglise est pour eux,
comme pour les réformateurs et pour Luther en particulier, la
« mere des croyants, » en ce sens que c’est dans son atmo-
sphére que s’éveille le sens des choses religieuses et que, plus
tard, s’alimente la vie nouvelle.

« A ses premiers débuts comme dans tout le cours de son
développement ultérieur, la foi chrétienne n’est pas autre chose
que la confiance en des personnes et en des puissances de vie
personnelle. » Comme enfants, nous entendons parler de Jésus
par d’autres chrétiens ; par ce moyen Dieu se révele a nous,
car nous ne sommes pas encore capables de remonter par
nous-mémes jusqu’a la source: la vie intérieure de Jésus. Cette
révélation de Dieu nous parvient encore sous une autre forme:
parmi ceux qui nous entretiennent de Dieu, quelques uns, —
dans des conditions normales, nos parents, — nous donnent
Yimpression qu’ils voient réellement ce dont ils parlent; leur
amour, leur loyauté, leur empire sur eux-mémes, leur vie per-
sonnelle plus forte et plus riche, tout cela est pour nous une
révélation du Dieu qu’ils invoquent. Ce qui nous rapproche
de Dieu, ce n’est pas avant tout 'enseignement chrétien que
nous recevons, mais la vie sanctifiée qui s’exprime dans cet



LE CHRIST HISTORIQUE 487

enseignement. De cette maniere I'Eglise, c’est-a-dire la commu-
nauté des croyants, est bien notre meére, et nous ouvre le
royaume de Dieu.

Plus tard, quand s’éveille le sentiment de notre responsabi-
lité morale, nous prenons possession de nous-méme, nNous
nous détachons intérieurement de notre entourage, en sorte
que « la foi d’autrui cesse de nous suffire comme témoignage
décisif de la présence de Dieu. » L’Eglise chrétienne, aprés
avoir élevé I’enfant jusqu’a elle, renvoie I'adolescent au-dela
d’elle-méme et le place directement en présence du fait qui est
la raison d’étre de ’existence de ’Eglise : la vie personnelle de
Jésus.

Lorsque nous avons trouvé Dieu, nous demeurons liés a la
communauté des croyants, non seulement par la joie que nous
en éprouvons, mais par la vie qu’elle nous communique. Les
chrétiens sont vis-a-vis de leurs freres des « organes de
Dieu. » « Pour maintenir notre relalion avec Dieu 1l est
indispensable que nous demeurions en contact avec des chré-
tiens, car, par leur moyen, Christ s’approche de nous. »
Dans 'atmosphére de I’Eglise, la vie nouvelle est incessam-
ment entretenue soit par la prédication directe de I'Evangile,
— dont le centre est la personne de Christ, — soit par la vie
des croyants qui doit étre un commentaire vivant de celle du
Sauveur.

Dés le moment ol, par l'intermédiaire de I'Eglise, « 'acte
révélateur de Dieu, le Christ historique, est devenu un élément
de notre existence actuelle, » tous les événements qui compo-
sent notre destinée se mettent & parler le langage de Dieu.
Non seulement il se donne i connaitre, comme dit Luther,
« par sa Parole, par le baptéme, par le maitre d’école, par nos
parents, par le pasteur..., » mais la lumiére répandue dans
notre dme projetle sa clarté sur toutes les circonstances de
notre vie, qui nous apparaissent dés lors comme autant de
témoignages de I'amour divin.

Ce qui nous sépare de la Mystique, déclare encore Herrmann,
ce n’est pas le fait méme de la communion entre le fidéle et
Dieu, comme si les mystiques en avaient le monopole, mais la



488 ROBERT FAVRE

maniére dont nous prenons conscience de cette communion. Le
mystique pense éprouver la présence de Dieu en s’absorbant
dans la contemplation de I'infini; « de telles expériences ne nous
sont pas étrangéres... ; elles nous donnent un pressentiment
de la majesté incompréhensible de Dieu. » Mais ce n’est pas
dans cette direction qu’il faut chercher la communion authen-
tique avec le Dieu de I’Evangile, celle « dont tout le reste dé-
pend. » Nous prenons conscience de notre rapport avec Dieu
par I'’ensemble des relations concretes de notre vie.

Il nous reste & dire quelques mots de la maniére dont
Herrmann concoit l'attitude du croyant vis-a-vis du Christ
glorifié. « Tout chrétien qui a trouvé en Jésus le salut, se re-
présente sa personne d’une certaine maniére, et cette image
atteint parfois une sorte de netteté sensibie. Mais il faut se
garder de détacher cette représentation de l'original dont elle
est 1ssue, pour lui attribuer des manifestations spéciales de vie
divine.... Ce n’est pas dans cette image qu’est la vie, mais dans
le Christ historique. » S’il ne peut étre question d’'une com-
munion « directe » avec le Christ actuellement vivant, faudrait-
il assimiler son action dans I'Eglise, au degré prés, a celle de
n’importe quelle autre personnalité marquante du passé, d’'un
Augustin ou d’un Luther par exemple? « Je puis dire, il est
vrai, répond Herrmann, de mon pére défunt, que Dieu m’a
cherché et abondamment béni par son moyen. Mais certaine-
ment je n’aurais pas vu 1a la main de Dieu si, par I’éducation
chrétienne que j'ai recue, il ne s’était révéié a moi dans le Christ
historique, et n’avait opéré T'affranchissement de ma vie inté-
rieure. De ce Christ qui nous est transmis par la tradition nous
pouvons dire: A ta lumiére nous voyons la lumiére, car son
apparition est le fait qui transforme pour nous ce monde en un
monde de Dieu. Nous ne pouvons affirmer cela d’aucun autre.
En lui seul le Dieu vient au devant de nous, dont la connais-
sance donne un sens divin i tous les événements de notre
vie. » Au moment ou, par Christ, nous parvenons a l'intuition
du Dieu vivant, les siécles qui nous séparent de son existence
terrestre disparaissent. En revanche, chercher Dieu ou Christ
dans le domaine de l'imagination, c’est « sortir de la réalité



LE CHRIST HISTORIQUE 489

dans laquelle seule Dieu veut se rencontrer avec nous. »

Lorsqu’on aborde, du point de vue théologique, des ques-
tions de ce genre (ui se prétent malaisément aux définitions
précises, 1l importe, pour éviter autant que possible les malen-
tendus, de s’expliquer sur la portée des termes que 'on em-
ploie. Par un « rapport avec le Christ glorifié » Herrmann en-
tend « une impression pareille & celle que nous fait éprouver
la proximité d’'une personne humaine... une expérience s’im-
posant avec le caractére de I’évidence sensible. » Or quiconque
ne peut pas, comme saint Paul, s’appuyer sur des visions, ne
doit pas affirmer que la communion avec le Sauveur glorifié
est pour lui une affaire « d’expérience. » En revanche, le
Christ vivant est pour le croyant un objet de foi, et le con-
tenu de son espérance chrétienne.

Les pages dans lesquelles Herrmann développe cette double
pensée sont parmi les plus belles de son livre: Der Verkehr des
Christen mit Gott. « Je ne concois pas, dit-il dans sa préface,
comment un homme qui a rencontré Dieu dans la personne de
I'homme Jésus peut supporter la pensée que Jésus a disparu
dans la mort. Ce que nous avons rec¢u de lui a pour couron-
nement la conviction qu’il est vivant. Nous croyons que lui,
notre Rédempteur et notre Maitre, agit sur nous et qu’il est
prés de nous. Tous ceux qui pensent ainsi invoquent sans hé-
siter le Seigneur glorifié. Malgré cela nous ne pouvons parler
d’un « rapport avec lui » aussi longtemps que nous manquons
des manifestations sensibles qui nous parviendraient comme
une réponse de sa parl. » Le Christ glorifié « sait si nous som-
mes prés de lui ou si nous sommes loin de lui.... Avec sa sym-
pathie humaine et sa puissance, il s’associe & nos combats...»
Lorsqu’on transporte ces choses du domaine de la foi dans
celui du sentiment, le sens de la véracité s’émousse; « on s’as-
socie aux phrases d’un culte pour lequel I'imagination se
trouve a court. »

Lorsque nous avons trouvé en Jésus la vie éternelle, la
pensée qu’il vit et qu’il réegne dans la gloire nous remplit de la
nostalgie de le voir un jour autrement que dans le ‘miroir de
Phistoire; la perspective d'une communion immédiate, sans



490 ROBERT FAVRE

voiles, de personne a personne avec lui, nous éléve au-dessus
des jouissances de la terre et nous délivre de ses fardeaux.
Telle est, dans sa plénitude, le contenu de I’espérance chré-
tienne. Gardons-nous d’introduire dans la théologie des déter-
minations plus précises sur le mode d’existence du Christ glo-
rifié. Ce qui importe, ce n’est pas d’environner l'insaisissable
de propositions négatives, mais de nous laisser porter jusqu’a
Dieu par I'intuition vivante de la personne du Christ historique.



	Le Christ historique : d'après W. Herrmann [suite]

