
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: Le Christ historique : d'après W. Herrmann [suite]

Autor: Favre, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CHRIST HISTORIQUE

D'APRÈS "W. HERRMANN
PAR

ROBERT FAVRE1

IV. La personne de Jésus et le dogme christologique.

Nous avons une peine extrême à nous affranchir de l'idée
suivant laquelle Jésus serait simplement la condition préalable,
la présupposition, dont notre rapport avec Dieu pourrait
ensuite être déduit par voie de conclusion logique. Il est plus
commode de laisser de côté l'intuition du fait lui-même, pour
chercher dans des idées sur Jésus des garanties au moyen
desquelles nous pensons nous assurer la grâce de Dieu. Les mêmes

idées sur Christ et sur son œuvre qui peuvent être pour
d'autres « un signe de leur rédemption, » nous deviennent un
piège fatal lorsque nous nous figurons tenus de nous les approprier

pour parvenir au salut; elles nous empêchent d'arriver
à l'intuition du fait que nous devons éprouver nous-même
comme une intervention de Dieu dans notre vie personnelle,

par conséquent comme le fondement de notre foi en un Dieu
vivant. A défaut de cette expérience, nous en venons, « au
milieu d'une grande abondance d'idées chrétiennes, à ne plus
rechercher Dieu lui-même, mais simplement à nous mettre en
sûreté vis-à-vis de lui. »

4 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de septembre, p. 454.

THÉOL. ET PHIL. 1900 32



482 ROBERT FAVRE

Ce danger est manifeste dans la doctrine de la divinité du

Christ telle qu'elle est généralement présentée dans les Eglises
chrétiennes. On insiste avec raison sur le fait que Jésus est

l'unique médiateur par lequel nous ayons accès auprès du

Père, mais ce qu'on ajoute à cette affirmation en détruit aussitôt

la portée. Avant de trouver en lui le chemin qui mène à

Dieu, il est indispensable, nous dit-on, de confesser sa divinité.
Cette prétention, qui éloigne du Christ un grand nombre
d'hommes sincères, et qui étend comme un voile sur la foi de

beaucoup de chrétiens sérieux, ne peut plus guère dissimuler ce

qu'elle a d'arbitraire et de factice. Confesser la divinité du Christ,
cela veut dire, apparemment, confesser que Jésus est Dieu. Mais

pour s'assimiler une telle idée, pour être en mesure d'attribuer à

ces mots un sens intelligible, il faut que Jésus nous ait
préalablement amenés à rompre avec notre passé, et nous ait introduits

dans une existence nouvelle. Pour comprendre la proposition

: Jésus est Dieu, nous devons d'abord connaître Jésus

lui-même; sinon, cette proposition ne renferme pour nous que
l'idée générale de l'incarnation de Dieu. Le premier venu, à

condition de n'être pas entièrement dépourvu d'imagination,

pourra s'emparer de cette idée, et en tirer une conception du
monde à l'égard de laquelle il jouera lui-même le rôle de

spectateur, mais tout cela est sans valeur aucune en ce qui
concerne la vie. intérieure, personnelle, de l'individu. La seule

utilité que peut avoir une telle doctrine, ainsi présentée, c'est
de diriger toute notre attention sur ceite personnalité, qui a

agi sur d'autres hommes avec tant de puissance qu'ils ont
salué en elle Dieu devenu homme. Nous pourrons alors à notre
tour et pour notre propre compte arriver à la conviction que
Dieu ne peut pas être autre chose que « l'Esprit personnel qui
agit sur nous par l'intermédiaire de Jésus. » L'expérience que
nous faisons au contact de la personne du Christ peut seule

donner un contenu intelligible et déterminé à la confession de

sa divinité. Une puissance rédemptrice ne peut émaner pour
nous que d'un fait qui agit directement sur nous. La doctrine
de la divinité du Christ, prise en elle-même, ne peut venir en

aide à personne. Quelqu'un qui connaît cette doctrine et le



LE CHRIST HISTORIQUE 483

nom de Jésus, et qui manque assez de caractère pour répéter
après d'autres les formules apprises, ne devient pas par ce
fait un chrétien. Il est donc absurde de dire : « Si vous voulez
être sauvés par Christ, vous devez croire d'abord à sa divinité.

» — « Si vous voulez être sauvés par Christ, dirons-nous
bien plutôt, il faut que le fait de sa personne vous amène d'abord
à l'expérience que Dieu entre effectivement en rapport avec

vous. » C'est cette expérience qui constitue la rédemption.
En second lieu, pour attribuer un sens précis à la doctrine

dont nous parlons, il faut non seulement connaître Christ,
mais aussi connaître Dieu. L'expression: divinité, ne nous
devient intelligible que lorsque Christ nous a sauvé. En dehors
de lui, nous n'avons de Dieu que des représentations inexactes.

Les doctrines courantes, dans le camp orthodoxe d'une part
et dans le camp libéral de l'autre, sur la personne et l'œuvre
de Jésus, sont également inadéquates, par leur contenu, à

l'expérience religieuse; la première, à cause de son caractère

juridique; la seconde, parce qu'elle présente le pardon comme
« quelque chose de tout naturel, » comme un simple corollaire
de la notion de la paternité divine révélée par Jésus L

Herrmann, après un exposé critique de ces deux doctrines opposées,

résume son point de vue, — qui le sépare aussi bien du

rationalisme que de l'orthodoxie traditionnelle, — dans la
formule suivante : D'après la doctrine socinienne et rationaliste,

Christ s'est borné à proclamer le pardon divin; d'après
la doctrine orthodoxe, il l'a rendu possible; en vérité, il l'a
réalisé, ci notre égard (in Warheit hat er sie an uns
vollzogen). Dans le premier système, on se contente de voir en
Jésus l'homme qui proclame une vérité divine: dans le second,
il suffit de se représenter, comme uni à Jésus, un être divin
différent de lui-même ; quant au troisième point de vue, il se

résout en un fait d'expérience pour celui qui a rencontré le
Dieu vivant dans le Christ historique. Lorsque Jésus s'approche

1 Cette dernière manière de voir a été également imputée à Ruschi. « C'est, dit

Herrmann, la déformation la plus audacieuse que l'on ait fait subir à sa

théologie. » — Voir la remarquable critique, par Herrmann, des doctrines ecclésiastique

et socinienne de la Rédemption : Der Verkehr.... 3me édit., p. 104 sq., 117 sq.



484 ROBERT FAVRE

intérieurement de nous par la prédication de l'Evangile et par
nos relations avec d'autres chrétiens, son dessein d'arracher
tous les hommes à leur misère morale s'accomplit envers
nous. Nous entrons par là dans l'orbite de sa personne; nous

comprenons que le Dieu qui l'a envoyé dans le monde et l'a
mis en contact avec nous, connaît notre péché et le condamne,
mais ne veut pas, malgré cela, nous abandonner à la mort.

Cette conviction n'est pas le résultat d'une réflexion dogma-
tigue longuement élaborée, d'une doctrine sur la divinité du

Christ ; elle est simplement l'expression d'un fait : « Jésus —
lequel appartient à notre propre existence, —est si puissant et si

riche, que chez quiconque s'approche réellement de lui il fonde

une confiance en Dieu qui dissipe l'anxiété de l'homme naturel,

et qui absorbe dans la certitude du pardon divin le jugement

par lequel le pécheur se condamne lui-même. » C'est

déjà s'écarter de l'essentiel que se demander « ce qui était
caché en lui » pour donner à sa personne une telle importance

pour l'humanité.
Ainsi prend naissance une représentation de la personne du

Christ qui ne peut être exactement exprimée que par la
confession de la divinité. Lorsque nous saisissons en lui l'acte
divin du pardon des péchés, la manifestation par laquelle Dieu
entre en rapport avec nous, nous saluons, dans l'apparition
humaine de Jésus, Dieu lui-même qui nous attire à lui.

Telle est l'idée essentielle contenue dans le dogme de la divinité

du Christ: en Jésus, c'est avec Dieu lui-même que nous
avons à faire. Nous n'arrivons pas à cette idée au moyen d'une

conclusion, en partant de notre expérience de la personne de

Jésus; cette expérience est de telle nature que nous lui donnons

simplement son vrai nom quand nous déclarons croire àia divinité

du Christ. Telle est la forme sous laquelle l'homme réconcilié

avec Dieu par Christ confesse nécessairement la divinité du

Sauveur, alors même qu'il serait contraint d'en repousser la

formule traditionnelle. De cette façon, il nous est possible
d'embrasser simultanément Dieu et Christ dans l'expérience
religieuse du croyant. En revanche, « nous renonçons à construire
l'unité de Christ et de Dieu au moyen de représentations de



LE CHRIST HISTORIQUE 485

l'être humain et de l'être divin que nous aurions possédées déjà

auparavant. »

Ce serait ici le lieu de signaler, dans l'exposé de Herrmann,
une lacune qui lui a été souvent reprochée, dans sa manière
de concevoir le rapport entre Dieu et le croyant. Ce rapport
s'établit et se maintient exclusivement, à ses yeux, par
l'intermédiaire permanent de la personne historique du Christ, en

sorte qu'il n'existe pas de contact direct, immédiat, entre l'âme
chrétienne et Dieu. Dans la manière de voir de Herrmann sur
ce point, nous trouvons un écho de la célèbre polémique de

Ritschl contre le dogme de l'unio mystica, dont ce théologien
répudie non seulement la forme scolastique, mais encore le

contenu religieux, au nom des prémisses psychologiques
exposées dans sa théorie de la connaissance1. Herrmann concède

cependant qu'il y a « quelque chose de légitime dans
l'affirmation que Dieu se tourne vers chaque âme en particulier,
alors même qu'il s'approche de tous par un seul et même fait» :

l'apparition de Dieu en Christ atteint chacun de nous dans

des circonstances particulières, en sorte que les faits et les

événements qui nous ouvrent l'intelligence du Christ ont
nécessairement un caractère individuel. Comme toutes les

relations de notre vie dans lesquelles l'influence de Jésus se fait
sentir font partie de l'acte par lequel Dieu entre en rapport
avec nous, il est exact de dire, — mais dans ce sens seulement,
— que Dieu entretient avec chaque individu un rapport spécial.

1 Si nous inarquons en passant cette lacune, c'est qu'elle nous semble une des

plus graves, dans l'école de Ritschl en général, et chez Herrmann en particulier.
Nous n'y insistons pas, parce que nous avons voulu simplement exposer le point
de vue de Herrmann, et non pas en entreprendre la critique. Il nous paraît essentiel

de désolidariser une saine mystique, qui correspond à l'expérience intime
du croyant et se dérobe forcément à toute analyse, de la mystique au sens historique

du mot, et des élucubrations de la sentimentalité religieuse. Voir à ce sujet:
Lipsius, Dogmatik, 3e édit., p. 72 sq.; Usteri, die Bedeutung und Berechtigung
des mystischen Elements in der christl. Religion ; Zurich, 1889. Reischle, Ein Wert

zur Controverse über die Mystik in der Theologie ; Freiburg i. B., 1886.



486 ROBERT FAVRE

V. La personne de Jésus et l'Eglise. Le Christ glorifié.

Parmi les relations dans lesquelles le chrétien éprouve l'action
rédemptrice de son Dieu, se trouvent en première ligne celles

qui le rattachent à l'Eglise. « Dieu ne saurait se communiquer
à tous les hommes indistinctement. Bien qu'il tienne dans ses

mains les destinées de tous, il ne révèle son être intime qu'à
ceux qui se trouvent dans la sphère d'influence de la communauté

chrétienne. » Celle-ci sert d'intermédiaire entre l'individu
et le Dieu manifesté en Christ, mais cette médiation est d'ordre
psychologique et moral, non métaphysique ainsi que l'enseigne
l'Eglise romaine. Au point de vue catholique, l'Eglise est
l'institution « qui détient les puissances anonymes et magiques de

la Rédemption, » puissances dont l'action passivement subie est
censée conférer le salut. Herrmann défend Ritschl et se défend
lui-même avec énergie contre les allégations des théologiens qui
leur attribuent une conception analogue. L'Eglise est pour eux,
comme pour les réformateurs et pour Luther en particulier, la

« mère des croyants, » en ce sens que c'est dans son
atmosphère que s'éveille le sens des choses religieuses et que, plus
tard, s'alimente la vie nouvelle.

« A ses premiers débuts comme dans tout le cours de son

développement ultérieur, la foi chrétienne n'est pas autre chose

que la confiance en des personnes et en des puissances de vie
personnelle. » Comme enfants, nous entendons parler de Jésus

par d'autres chrétiens ; par ce moyen Dieu se révèle à nous,
car nous ne sommes pas encore capables de remonter par
nous-mêmes jusqu'à la source: la vie intérieure de Jésus. Cette

révélation de Dieu nous parvient encore sous une autre forme :

parmi ceux qui nous entretiennent de Dieu, quelques uns, —
dans des conditions normales, nos parents, — nous donnent

l'impression qu'ils voient réellement ce dont ils parlent; leur

amour, leur loyauté, leur empire sur eux-mêmes, leur vie
personnelle plus forte et plus riche, tout cela est pour nous une
révélation du Dieu qu'ils invoquent. Ce qui nous rapproche
de Dieu, ce n'est pas avant tout l'enseignement chrétien que
nous recevons, mais la vie sanctifiée qui s'exprime dans cet



LE CHRIST HISTORIQUE 487

enseignement. De cette manière l'Eglise, c'est-à-dire la communauté

des croyants, est bien notre mère, et nous ouvre le

royaume de Dieu.
Plus tard, quand s'éveille le sentiment de notre responsabilité

morale, nous prenons possession de nous-même, nous
nous détachons intérieurement de notre entourage, en sorte

que « la foi d'autrui cesse de nous suffire comme témoignage
décisif de la présence de Dieu. » L'Eglise chrétienne, après
avoir élevé l'enfant jusqu'à elle, renvoie l'adolescent au-delà

d'elle-même et le place directement en présence du fait qui est
la raison d'être de l'existence de l'Eglise : la vie personnelle de

Jésus.

Lorsque nous avons trouvé Dieu, nous demeurons liés à la

communauté des croyants, non seulement par la joie que nous

en éprouvons, mais par la vie qu'elle nous communique. Les

chrétiens sont vis-à-vis de leurs frères des « organes de

Dieu. » « Pour maintenir notre relation avec Dieu il est

indispensable que nous demeurions en contact avec des chrétiens

car, par leur moyen Christ s'approche de nous. »

Dans l'atmosphère de l'Eglise, la vie nouvelle est incessamment

entretenue soit par la prédication directe de l'Evangile,
— dont le centre est la personne de Christ, — soit par la vie
des croyants qui doit être un commentaire vivant de celle du

Sauveur.
Dès le moment où, par l'intermédiaire de l'Eglise, « l'acte

révélateur de Dieu, le Christ historique, est devenu un élément
de notre existence actuelle, » tous les événements qui composent

notre destinée se mettent à parler le langage de Dieu.
Non seulement il se donne à connaître, comme dit Luther,
« par sa Parole, par le baptême, par le maître d'école, par nos

parents, par le pasteur..., » mais la lumière répandue dans

notre âme projette sa clarté sur toutes les circonstances de

notre vie, qui nous apparaissent dès lors comme autant de

témoignages de l'amour divin.
Ce qui nous sépare de la Mystique, déclare encore Herrmann,

ce n'est pas le fait même de la communion entre le fidèle et

Dieu, comme si les mystiques en avaient le monopole, mais la



488 ROBERT FAVRE

manière dont nous prenons conscience de cette communion. Le
mystique pense éprouver la présence de Dieu en s'absorbant
dans la contemplation de l'infini ; « de telles expériences ne nous
sont pas étrangères...; elles nous donnent un pressentiment
de la majesté incompréhensible de Dieu. » Mais ce n'est pas
dans cette direction qu'il faut chercher la communion authentique

avec le Dieu de l'Evangile, celle « dont tout le reste
dépend. » Nous prenons conscience de notre rapport avec Dieu

par l'ensemble des relations concrètes de notre vie.
Il nous reste à dire quelques mots de la manière dont

Herrmann conçoit l'attitude du croyant vis-à-vis du Christ
glorifié. « Tout chrétien qui a trouvé en Jésus le salut, se

représente sa personne d'une certaine manière, et cette image
atteint parfois une sorte de netteté sensible. Mais il faut se

garder de détacher cette représentation de l'original dont elle
est issue, pour lui attribuer des manifestations spéciales de vie
divine.... Ce n'est pas dans cette image qu'est la vie, mais dans

le Christ historique. » S'il ne peut être question d'une
communion « directe » avec le Christ actuellement vivant, faudrait-
il assimiler son action dans l'Eglise, au degré près, à celle de

n'importe quelle autre personnalité marquante du passé, d'un

Augustin ou d'un Luther par exemple? « Je puis dire, il est

vrai, répond Herrmann, de mon père défunt, que Dieu m'a
cherché et abondamment béni par son moyen. Mais certainement

je n'aurais pas vu là la main de Dieu si, par l'éducation
chrétienne que j'ai reçue, il ne s'était révélé à moi dans le Christ
historique, et n'avait opéré l'affranchissement de ma vie
intérieure. De ce Christ qui nous est transmis par la tradition nous

pouvons dire : A ta lumière nous voyons la lumière, car son

apparition est le fait qui transforme pour nous ce monde en un
monde de Dieu. Nous ne pouvons affirmer cela d'aucun autre.
En lui seul le Dieu vient au devant de nous, dont la connaissance

donne un sens divin à tous les événements de notre
vie. » Au moment où, par Christ, nous parvenons à l'intuition
du Dieu vivant, les siècles qui nous séparent de son existence

terrestre disparaissent. En revanche, chercher Dieu ou Christ
dans le domaine de l'imagination, c'est « sortir de la réalité



LE CHRIST HISTORIQUE 489

dans laquelle seule Dieu veut se rencontrer avec nous. »

Lorsqu'on aborde, du point de vue théologique, des questions

de ce genre qui se prêtent malaisément aux définitions
précises, il importe, pour éviter autant que possible les

malentendus, de s'expliquer sur la portée des termes que l'on
emploie. Par un « rapport avec le Christ glorifié » Herrmann
entend « une impression pareille à celle que nous fait éprouver
la proximité d'une personne humaine... une expérience s'im-
posant avec le caractère de l'évidence sensible. » Or quiconque
ne peut pas, comme saint Paul, s'appuyer sur des visions, ne

doit pas affirmer que la communion avec le Sauveur glorifié
est pour lui une affaire « d'expérience. » En revanche, le
Christ vivant est pour le croyant un objet de foi, et le
contenu de son espérance chrétienne.

Les pages dans lesquelles Herrmann développe cette double

pensée sont parmi les plus belles de son livre: Der Verkehr des

Christen mit Gott. « Je ne conçois pas, dit-il dans sa préface,
comment un homme qui a rencontré Dieu dans la personne de

l'homme Jésus peut supporter la pensée que Jésus a disparu
dans la mort. Ce que nous avons reçu de lui a pour couronnement

la conviction qu'il est vivant. Nous croyons que lui,
notre Rédempteur et notre Maître, agit sur nous et qu'il sst
près de nous. Tous ceux qui pensent ainsi invoquent sans
hésiter le Seigneur glorifié. Malgré cela nous ne pouvons parler
d'un « rapport avec lui » aussi longtemps que nous manquons
des manifestations sensibles qui nous parviendraient comme
une réponse de sa part. » Le Christ glorifié « sait si nous sommes

près de lui ou si nous sommes loin de lui.... Avec sa

sympathie humaine et sa puissance, il s'associe à nos combats...»
Lorsqu'on transporte ces choses du domaine de la foi dans

celui du sentiment, le sens de la véracité s'émousse: « on
s'associe aux phrases d'un culte pour lequel l'imagination se

trouve à court. »

Lorsque nous avons trouvé en Jésus la vie éternelle, la
pensée qu'il vit et qu'il règne dans la gloire nous remplit de la

nostalgie de le voir un jour autrement que dans le 'miroir de

l'histoire; la perspective d'une communion immédiate, sans



490 ROBERT FAVRE

voiles, de personne à personne avec lui, nous élève au-dessus
des jouissances de la terre et nous délivre de ses fardeaux.
Telle est, dans sa plénitude, le contenu de l'espérance
chrétienne. Gardons-nous d'introduire dans la théologie des
déterminations plus précises sur le mode d'existence du Christ
glorifié. Ce qui importe, ce n'est pas d'environner l'insaisissable
de propositions négatives, mais de nous laisser porter jusqu'à
Dieu par l'intuition vivante de la personne du Christ historique.


	Le Christ historique : d'après W. Herrmann [suite]

