
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: Le Christ historique : d'après W. Herrmann

Autor: Favre, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379694

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CHRIST HISTORIQUE

D'.A. F R, È S -W. HBK,R,I^IA.lSriSr

PAR

ROBERT FAVRE

La période des violentes polémiques suscitées par les travaux
de Ritschl semble toucher à sa fin. Ceux qui ont séjourné en

Allemagne il y a dix ou quinze ans se souviennent de l'incroyable

âpreté de cette controverse, de la tempête d'hostilité et de

protestations que soulevait à ce moment-là, dans l'Eglise et
dans certains milieux académiques, l'épithète de « ritschlien »,

appliquée, avec plus de passion que de discernement, à quiconque

était suspect de sympathies pour la « théologie de

Gœttingue ». Aujourd'hui le conflit a beaucoup perdu de son
acuité. La démarcation tranchée qui séparait violemment les
« écoles » en présence a fait place à des distinctions nuancées,
où s'atténuent les oppositions et où s'apaisent les colères de

jadis.
D'une part, beaucoup d'anciens adversaires de Ritschl prennent

à son égard une attitude plus loyale et plus digne, en

cherchant à dégager de son œuvre la part de vérité que
renferme tout labeur sincère; d'autre part ceux qu'on appelle

encore, malgré la divergence de leurs points de vue, les «

disciples de Ritschl » n'accueillent la succession du maître que
sous bénéfice d'inventaire, et cherchent à s'inspirer de sa

méthode plutôt qu'ils ne s'approprient ses conclusions.



LE CHRIST HISTORIQUE 455

Ce qu'il y a de surtout caractéristique et de fécond, dans

l'œuvre monumentale du professeur de Gœttingue, ce sont
moins, en effet, les résultats auxquels il est arrivé sur tel point
spécial, que l'orientation générale de sa pensée et la méthode
de ses travaux. En quoi consiste cette orientation, et comment
définir cette méthode? — « Plusieurs d'entre nous, dit le
professeur Reischle, de Halle, ont contracté à l'égard de Ritschl
une dette permanente de reconnaissance pour l'influence qu'il
a exercée sur leur développement théologique. Lorsque nous
nous demandons ce qui, clans sa théologie, nous a surtout saisis
et nous a délivrés de l'incertitude dogmatique régnante.... nous
constatons que c'est l'énergie avec laquelle il a mis l'accent sur
la personnalité de Jésus-Christ. »

La personnalité concrète de Jésus de Nazareth : tel est, aux

yeux de Ritschl, le fondement et la norme de la foi chrétienne,
en même temps que le centre organique de la théologie
évangélique. Sa méthode consiste à grouper autour de ce noyau
central tous les éléments essentiels du christianisme, dans

l'ordre de leur importance, et à éliminer ceux qui lui sont

hétérogènes. C'est par cette « concentration sur le Christ historique

» que Ritschl a imprimé une nouvelle impulsion à la

théologie moderne.
Cependant, bien que cette thèse forme la base de son

système dogmatique, Ritschl n'a pas jugé à propos de la justifier
explicitement. Nulle part il ne l'a soumise à un examen spécial
et approfondi, malgré les difficultés très graves qu'elle
soulève. Que faut-il faire rentrer dans cette notion du « Christ
historique », laquelle prête à de nombreux malentendus? De

quels moyens disposons-nous pour reconstituer l'image
authentique de Jésus? Quel rapport établir entre la connaissance

historique et la connaissance religieuse du Christ? Comment
définir l'attitude intérieure que doit prendre le croyant à

l'égard de la personne historique de Jésus? A ces diverses questions

Ritschl ne répond nulle part d'une façon précise, ou

plutôt la solution varie selon les éditions de son grand ouvrage,
et parfois même d'un passage à l'autre d'une même édition.

En présence de ces lacunes et de ces incohérences, Herr-



456 ROBERT FAVRE

mann a entrepris une étude serrée de la notion du Christ
historique, sous ses divers aspects; il a cherché à en préciser le

sens, à en déterminer la portée, en la soumettant à une analyse
aussi rigoureuse que le comporte la nature du sujet. Il ne s'est

pas borné, dans ce travail, à dessiner d'une main plus ferme
et à prolonger les lignes esquissées par Ritschl; il leur a fait
subir un remaniement original, et a imprimé à ses travaux le

sceau d'une individualité très marquée. En outre, on sent

percer dans l'exposé de Herrmann l'accent d'une émotion

religieuse et d'une conviction personnelle dont l'absence a été

souvent signalée dans les œuvres de Ritschl.
Nous nous sommes efforcé, dans les pages qui suivent,

d'exposer dans ses traits essentiels le point de vue de Herrmann
sur la question capitale du « Christ historique » et sur les
problèmes connexes. Pour plus de clarté nous avons groupé la

matière sous cinq chefs principaux.
Le premier paragraphe n'est guère que la traduction un peu

abrégée de la seconde partie d'un discours prononcé à

Marbourg le 22 mars 1884, à l'occasion de la fête de l'empereur,
et qui a paru sous ce titre : Pourquoi les faits historiques sont-
ils nécessaires à notre foi? Les paragraphes suivants contiennent

le résumé d'un important ouvrage, qui a fait en Allemagne

une impression profonde: La communion du chrétien avec

Dieu, et d'une brochure de circonstance destinée à réfuter les

attaques de Luthardt : La certitude de la foi et la liberté de la
théologie1. On voudra bien se souvenir que, dans les développements

qui suivent, les préoccupations de Herrmann sont
essentiellement apologétiques. Il ne se propose pas d'exposer le

contenu de la foi chrétienne, dans sa plénitude et sa richesse,
mais d'en rechercher le fondement, et d'analyser les conditions
de la certitude religieuse. Il serait injuste de lui reprocher
comme une lacune l'absence de développements qui ne rentrent

pas dans le but qu'il poursuit.

1 Warum bedarf unser Glaube geschichtlicher Thalsachen, 2« édition,

Halle, 189-2. — Der Verkehr des Christen mit Gott, 3" édition Stuttgart, 1896.

— Die Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der Theologie, 2e édition,

Fribourg en Brisgau, 1889.



LE CHRIST HISTORIQUE 457

I. La foi religieuse et l'histoire.

La foi chrétienne, comme on sait, ne prend pas naissance
clans l'esprit humain avec la même nécessité que la représentation

de l'espace. Elle ne se produit jamais que sous l'influence
d'une histoire, qui s'est passée, il y a plusieurs siècles, en
Judée. La question est de savoir quelle attitude elle doit

prendre à l'égard de ces faits dans lesquels plongent ses racines.
La foi chrétienne se compose-t-elle d'un certain nombre de

vérités qui, une fois acquises, se suffisent à elles-mêmes et se

légitiment en vertu de leur valeur intrinsèque, ou est-elle au

contraire liée de telle façon à certains faits historiques donnés,
qu'elle ne saurait en être détachée à aucun moment? En

d'autres termes, le rapport qui existe entre elle et les événements

d'autrefois dont elle est née est-il un rapport contingent,

ou un rapport nécessaire, organique et, par suite,
permanent?

Les grands émancipateurs de la pensée allemande se sont

prononcés pour la première alternative, et nous constatons

aujourd'hui, au sein de la culture contemporaine, la tième
opposition que Lessing et Kant ont statuée jadis entre foi
religieuse et histoire.

Lessing a abordé cette question avec autant de sincérité que
d'énergie. L'anxiété douloureuse qui rend si respectable et si

sympathique sa physionomie de penseur a sa source dans des

problèmes religieux irrésolus. Il étouffe, sous le pesant fardeau

historique de la religion « positive, » et il ne peut d'autre part
se soustraire à l'impression que dans le christianisme est
contenue la sève qui fait vivre l'humanité. Lorsqu'il voit des

théologiens occupés à faire l'apologie du christianisme, il éprouve
un vif désir de démolir leur misérable besogne ; mais quand la

populace de YAufklärung attaque brutalement les sanctuaires
de la foi, il prend la défense de ceux-ci avec une sympathie
passionnée. « Plus on prétendait me donner des preuves
convaincantes de la vérité du christianisme, plus j'étais porté au

doute; mais plus je le voyais foulé aux pieds avec des allures

triomphantes, plus je me sentais enclin à le conserver intact,



4o3 ROBERT FAVRE

au moins dans mon cœur. » Il raille impitoyablement les

théologiens-philosophes de son temps, parce que, dans leur
christianisme soi-disant rationnel, on ne sait « ni où est le

christianisme, ni où est la raison. » Mais il est plein, d'autre

part, de tendres ménagements pour les représentations naïves
dans lesquelles s'exprime la foi des humbles. L'accès du
christianisme lui est barré par un fatal obstacle. Il aspire à pénétrer
jusqu'aux vérités éternelles, mais les gardiens du sanctuaire
lui crient qu'il n'y parviendra qu'à la seule condition de

« croire » à certaines vérités historiques. Et lorsqu'il proteste
contre une telle notion de la foi, on lui répond que la crédibilité

des faits en question n'est point en si mauvaise posture ;

qu'ils sont — la résurrection de Jésus-Christ, par exemple, —
aussi solidement attestés que n'importe quels faits de l'histoire
profane. A quoi il réplique qu'il y consent volontiers, mais que,
ce qui l'embarrasse, c'est de savoir comment utiliser des

événements de cet ordre pour la foi en une vérité étemelle. Si

nous admettons un récit historique comme digne de confiance,
nous pouvons bien, sans doute, en tirer des « propositions
historiques, » mais il ne pourra en aucun cas servir de fondement
à la vérité éternelle, car la valeur de celle-ci « est indépendante

de ce qui se passe dans le monde. »

« Des vérités historiques contingentes ne peuvent jamais
fournir la preuve pour des vérités rationnelles nécessaires. »

Pourtant nous nous heurtons à cette exigence, que pour avoir
part aux biens éternels de la religion, il faut nous cramponner
aux faits de la tradition. « Voilà, s'écrie Lessing, le large et
affreux fossé que je ne puis franchir. Si quelqu'un peut m'y
aider, qu'il le fasse! Je l'en supplie! Je l'en conjure Il méritera
une récompense divine »

Nous trouvons chez Kant des pensées analogues, mais
professées avec l'assurance sereine et détachée du philosophe. Il
sépare, lui aussi, la foi religieuse de la « foi » historique, en
présentant la première comme un degré inférieur delà connaissance.
« Nous pouvons bien dire que nous « croyons » à la réalité de

faits qui nous sont attestés par autrui, seulement le contenu
d'une semblable tradition n'est pas une affaire de foi. En effet,



LE CHRIST HISTORIQUE 459

pour les hommes sur le témoignage desquels nous nous
appuyons, les événements en question n'étaient pas des objets
de foi, mais de connaissance. Or nous sommes à même, grâce
aux méthodes historiques, de contrôler la tradition, de

transformer par conséquent la foi historique en connaissance
d'événements historiques. Les événements qui appartiennent à l'histoire

sont donc, non des objets de foi, mais des faits, el
inversement les objets de la foi religieuse sont en dehors
du domaine de la connaissance. Envisager la fides historica
comme un devoir et comme une partie intégrante du salut
est, aux yeux de Kant, une « superstition.» Une fois acquises
les notions que nous tenons de l'histoire, la raison les
sanctionne et les détache de leur milieu primitif. Lorsque l'entendement

est arrivé à maturité, il n'est plus nécessaire de

regarder en arrière, vers les faits qui ont servi de véhicule aux
idées religieuses et morales.

Fichte partage cette manière de voir. « Au cas, dit-il, où

Jésus reviendrait sur la terre, il est à prévoir qu'il se tiendrait

pour entièrement satisfait s'il trouvait le christianisme régnant
en réalité dans le cœur des hommes; peu lui importerait que
son nom personnel fût exalté ou laissé dans l'ombre. C'est le

moins que l'on puisse attendre de la part d'un homme qui,
durant sa vie, ne cherchait pas sa propre gloire, mais la gloire
de celui qui l'avait envoyé.... Le fait de mettre l'accent sur la

personne de Jésus est tout à fait contraire au christianisme. »

Ce christianisme-là, observe Herrmann, n'est à coup sûr pas
le christianisme primitif. Mais la question est de savoir si nous,
dans nos circonstances et dans notre milieu modernes, nous

pouvons nous approprier avec une pleine sincérité intérieure
cet élément irrécusable du christianisme des origines : la foi en
la personne de Jésus. Si nous prenons une attitude différente
de celle des grands hommes de 1'Aufklärung, nous devons

être en état de justifier notre attitude, et d'opposer nos motifs
à ceux qui ont amené ces penseurs à prononcer le divorce entre
la foi religieuse et l'histoire.

L'opinion suivant laquelle la foi, pour parvenir aux réalités

éternelles, doit s'élever d'un vigoureux coup d'aile au-dessus



460 ROBERT FAVRE

des faits historiques, jusqu'à les perdre de vue, repose sur
une conception erronée de la religion. On part de l'idée que
la religion consiste à « saisir l'infini, et à se laisser saisir par
lui. » Cette façon d'envisager l'essence de la religion apparaît
dans toutes les religions supérieures, comme aussi au cours du

développement historique du christianisme; elle engendre un
type do piété qui, « neutre à l'égard des éléments particuliers
qui distinguent les confessions diverses, » présente essentiellement

les mêmes caractères dans l'Islam que dans la

philosophie antique de la décadence et dans le christianisme
ecclésiastique. Cette conception de l'essence de la religion a reçu le

nom de Mystique. La Mystique ne cherche pas à interpréter les

événements qui, du dehors, agissent sur la personnalité; elle

se borne à exprimer et à décrire la situation intérieure d'une
âme « en contact avec l'infini. » Sa voix possède pour toute
âme pieuse un charme fascinateur. C'est dans sa chaude
température que s'est épanouie, pour une grande part, la riche
floraison de notre vocabulaire religieux. Néanmoins, les
émotions de cet ordre n'expriment pas le contenu essentiel de la

religion. La Mystique est « une hypertrophie de l'élément que
la religion a en commun avec la science et la jouissance
artistique. » Le sentiment esthétique est sans rapport nécessaire

avec la valeur personnelle de l'individu. Il y a eu d'illustres
savants et d'éminents artistes auxquels il nous est impossible
d'accorder notre estime en tant qu'hommes. Dans le domaine

religieux, au contraire, il existe une relation indissoluble entre
les sentiments intimes et la vie morale; quelqu'un a beau

manier en virtuose le langage de la sensibilité religieuse, c'est
toujours par sa conduite que nous jugeons en dernier ressort
de l'authenticité de ses paroles. « Vous les reconnaîtrez à leurs
fruits. »

Il y a donc autre chose, dans la religion, que la « jouissance
de l'infini. » La religion — du moins la religion chrétienne —
prend naissance lorsque l'homme acquiert la conviction qu'il
est ici bas en vue de l'infini. C'est là ce qui trace la démarcation

entre le recueillement religieux et le recueillement esthétique,

celui, en particulier, que produit la musique. « Quel est le



LE CHRIST HISTORIQIE 461

but, quelle est la fin de ma propre existence? » — Voilà la question

suprême que la science ne pose ni ne résout, et qui signale
l'éveil de la personnalité morale. Cette intuition de la portée
et de la dignité de la vie humaine, cette conquête du respect
de soi-même, cette expérience intérieure d'une âme qui se

sent prise à partie par l'impératif d'une loi éternelle à laquelle
elle ne saurait refuser son assentiment sans se renier elle-
même, nous conduisent au seuil de l'Evangile. C'est sur ce
terrain qu'il faut se placer, c'est de l'obligation morale qu'il
faut partir, pour saisir la valeur des faits historiques pour la foi
chrétienne.

Cependant lorsque, après être rentrés en nous-mêmes et

avoir pris conscience de notre personnalité et de sa loi, nous
portons nos regards au dehors, l'expérience dont il vient d'être
question semble infirmée par des faits trop évidents. Notre
existence commence et s'achève dans un monde obscur, au
sein duquel nos destinées sont aussi rigoureusement déterminées,

aussi indifférentes que tout autre phénomène naturel.
Tout ce que nous savons de l'homme, tout ce que la science

peut apprendre à son sujet, nous apparaît comme intimement
incorporé dans la trame des événements nécessaires. Peu de

gens se rendent compte avec une netteté scientifique du véritable

caractère de nos rapports avec la nature, mais la
souffrance se charge d'enseigner à tous que notre vie est engagée
dans un réseau de phénomènes inéluctables qui ne témoignent
d'aucune sympathie, d'aucune compréhension pour les fins que
nous voudrions poursuivre. Patience et oubli tel serait dès

lors le dernier mot de la sagesse humaine, et celte sagesse
s'accorde aisément avec la piété mystique. Mais elle ne suffit
que là où l'appel de l'obligation morale n'a pas été compris.
Cette résignation et cet oubli nous deviennent impossibles dès

que nous saisissons la portée de ce fait, que dans le devoir le

plus élémentaire quelque chose de moralement nécessaire est

impliqué, comme un acte de notre volonté libre. Nous nous
disons alors que notre vie, bien que liée extérieurement au
monde, atteint cependant à une profondeur « que n'épuise
aucune expérience terrestre, » et que la clef de l'énigme de



402 ROBERT FAVRE

notre existence ne doit pas être cherchée dans l'ordre de la
nature.

La seule attitude digne de l'homme est de reconnaître la
béante contradiction qui existe entre la vocation morale et la
destinée naturelle des individualités humaines. Mais, dans la
foi chrétienne, il puise l'énergie nécessaire pour arriver à la
conviction que la destinée morale de l'individu a raison contre
le témoignage de l'expérience.

Nous croyons en un Dieu qui est le maître de la nature
incommensurable, dans laquelle se perdent, pour notre connaissance,

les conditions de notre existence et les causes des

événements de notre vie. Nous croyons qu'il ne laisse rien
arriver de contraire aux besoins véritables de l'homme. Les
mêmes faits qui apparaissent à l'homme naturel exclusivement
comme le résultat d'événements inévitables, sont pour nous en
même temps l'œuvre de notre Dieu, qui fait concourir à notre
bien tout ce qui est et tout ce qui arrive. Dans cette foi, nous
dominons l'impression d'écrasement que nous fait éprouver la

nature. Une telle foi n'empièle en aucune mesure sur le domaine
de la science, puisqu'elle ne le touche même pas; en revanche,
elle opère l'affranchissement de notre vie intérieure.

Dès lors le monde, vis-à-vis duquel le chrétien a pris
intérieurement position, lui apparaît sous un jour tout nouveau.
Bien loin de fuir la réalité en s'absorbant, à la façon des

mystiques, dans la contemplation de l'infini, il se plonge au contraire
dans cette réalité ; il prend au sérieux les événements de son

existence, il les met en œuvre, les envisage comme des stimulants

de sa vie morale, les surmonte en les interprétant comme
un message de Dieu.

Sur quoi basons-nous cette foi en Dieu qui fait que nous,
créatures infimes, « nous avons l'éternité dans le cœur tout en

nous sentant chez nous dans l'histoire? » Kant répondait: elle est

fondée sur le besoin que nous en avons, car c'est par elle seule

que nous pouvons subsister comme personnalités morales.
Autant vaudrait dire que l'affamé se rassasie par le fait qu'il a

l'estomac vide.
Nous croyons que notre vie humaine n'est pas une vaine



LE CHRIST HISTORIQUE 463

apparence, mais que, par elle, nous avons accès à ce qui est
éternel, impérissable. Or, le contenu d'une telle foi n'est nullement

une « vérité nécessaire; » c'est un fait, et pas autre
chose. Lessing a bien raison de dire qu'on ne peut pas fonder
des vérités rationnelles nécessaires sur des vérités historiques
contingentes. Seulement nous n'avons pas affaire ici avec une
vérité indépendante de l'histoire, mais avec le fait même de

notre affranchissement vis-à-vis du monde. Ce fait ne devient

pour nous une réalité que lorsque nous nous appuyons sur
d'autres faits, situés dans le même plan, et capables d'éveiller et

d'entretenir en nous la conviction que la sollicitude de Dieu

pénètre la sphère de notre vie terrestre, en sorte que nous n'y
sommes point abandunnés à notre propre sort.

Toutefois, c'est en vain que nous parcourons par la pensée
la série des événements de notre vie, à partir de l'éveil de notre
conscience jusqu'au moment actuel ; nulle part, dans cette
succession de souvenirs récents et lointains, nous ne rencontrons

de fait assez solide, de manifestation de Dieu assez
irrécusable, pour qu'il nous soit possible d'y asseoir notre foi.
Au lieu de borner nos investigations au domaine étroit de

nos expériences individuelles, il faut donc bien l'élargir,
en reculer les limites, prendre à nous le passé historique
« comme une partie intégrante de notre existence actuelle. »

C'est là, dans ce passé, que nous rencontrons enfin l'événement
seul capable, «parla richesse et la puissance de son contenu, »

de fournir le point d'appui qu'en vain nous cherchions ailleurs.
Cet événement, c'est l'apparition de Jésus-Christ, telle qu'elle
se dégage des écrits du Nouveau Testament. Le Dieu vivant se

donne à connaître par un fait, qui devient le fondement de

notre foi en lui, et par lequel il entre en communion avec nous.
La révélation ne consiste pas « dans une communication sur

Dieu,mais dans une communication de Dieu, en la personne du

Fils de l'homme. » Une communication sur Dieu, —c'est-à-dire
une doctrine, — présentée comme révélation divine, peut bien

nous suggérer une certaine représentation de Dieu. Mais cette

représentation supposée admise, il nous resterait à acquérir la

conviction que ce Dieu s'occupe de nous, entre effectivement



464 ROBERT FAVRE

en relation avec nous, et c'est là précisément ce qui nous
importe. Il faut prendre garde de se laisser détourner de la seule
chose nécessaire par les exigences habituelles: «Tu dois
croire que Dieu a créé le monde, que le genre humain descend
d'un seul couple, que le Fils de Dieu est devenu homme; que
Dieu, par la mort de son Fils, a obtenu la satisfaction exigée

par sa justice, etc. » La résolution de « croire » ces choses ne
saurait engendrer que la détresse intérieure. C'est une illusion
profonde de chercher dans de semblables doctrines — quelque
vraies qu'elles puissent, être d'autre part — la réalité qui
communique à la foi sa certitude. Nous n'échappons à ces

vaines tentatives qu'en nous en tenant à la question : A quoi
reconnaissons-nous qu'un Dieu vivant entre en relation avec
nous? Pour qu'une telle conviction s'empare de nous de
manière à entraîner une pleine certitude, il faut autre chose, et

plus qu'une doctrine ; il faut un fait, s'imposant à notre
conscience avec une évidence intuitive comme un acte libérateur
de Dieu.

Nous pouvons avoir entendu parler de Jésus pendant
longtemps avant qu'il se découvre à nous sous cet aspect.
Historiquement parlant, nous ne prétendrons guère que nos yeux ne
se soient ouverts aux réalités invisibles que par une intuition
directe de la personne de Jésus. Avant de nous trouver
directement en présence de cette personne, nous avons été en

contact avec des individualités chrétiennes dont nous avons

reçu l'impression d'une vie divine agissant en elles, et qui ont
été pour nous, d'une manière incomplète et fragmentaire, des

instruments de la révélation. Mais nous ne possédons cette
révélation dans sa plénitude que dès le moment où, par delà

ces individualités chrétiennes, nous discernons celui qui est la

source de leur vie, leur Seigneur, la personne même de Jésus.

Ici nous voyons surgir un problème très grave, un obstacle
dont les réformateurs ne sont jamais parvenus à se dégager

complètement. « Cette personne, objecte-t-on, ne nous est pas
directement accessible; nous ne la connaissons pas, et ne
pouvons pas la connaître telle que les premiers disciples l'ont
contemplée de leurs yeux et entendue de leurs oreilles; entre



LE CHRIST HISTORIQUE 465

le Christ historique et nous, s'interpose la tradilion, en sorte

que la foi chrétienne dépend nécessairement de l'autorité de

cette tradition. » — Nous ne possédons en effet l'image de
Jésus que réfractée dans la conscience des écrivains du Nouveau

Testament. Quelle garantie avons-nous que cette image
est fidèle et n'a subi aucune déformation? De quels moyens
disposons-nous pour comparer les deux notions du Christ
biblique et du Christ historique, le portrait conservé, dans les

Evangiles et la figure mystérieuse qui lui a servi d'original?

II. La personne de Jésus et la critique historique.

Le Christ historique ne nous est connu que par le témoignage

des auteurs de la tradition évangélique. Quels sont donc,
dans le domaine de l'histoire et, en particulier, de l'histoire
religieuse, le rôle et la valeur du témoignage? D'une manière

générale, répond Herrmann, les récits d'autrui entrent pour
une part considérable « dans l'image que nous nous faisons de

la réalité historique. » Par le témoignage rendu aux personnalités

marquantes du passé, nous sommes à même de constater
l'influence exercée par elles sur d'autres personnalités. C'est

de cette manière que se produisent, au sein de l'humanité, la

circulation et l'échange des trésors de l'esprit. Dans les matériaux

qui nous parviennent par cette voie, il y a lieu d'établir
une distinction entre les récits, comme tels, et leur contenu.
Ce dernier peut entrer comme partie intégrante dans notre
reconstitution du passé, « lorsque nous sommes en mesure de

le constater nous-même comme un fait. » Cela peut avoir lieu
de différentes manières.

La forme la plus élémentaire de ce procédé consiste à

reporter sur le récit la confiance que nous inspire le narrateur.
C'est ce que nous faisons constamment dans la vie ordinaire.
L'activité déployée par notre esprit est alors réduite au

minimum, aussi ne nous contentons-nous de cette attitude que
lorsqu'il s'agit de faits qui nous paraissent dépourvus d'importance.

Dès que le contenu de ce qui nous est rapporté touche à

des intérêts essentiels de notre vie, la confiance que nous ins—

THÉOL. ET PHIL. 1900 31



466 ROBERT FAVRE

pire la valeur intellectuelle et morale du narrateur ne suffit
plus pour nous faire admettre son témoignage comme un fait
certain. Introduire un fait dans l'organisme de la pensée
religieuse sur la seule foi d'autrui, est toujours un indice que ce
fait est sans rapport intime avec les intérêts vitaux de notre
piété personnelle. Le catholicisme en offre un exemple frappant.

La personne historique du Christ y est admise par voie
d'autorité; pour cette raison même elle demeure en dehors de

la question suprême qui est, pour l'homme religieux, de savoir
comment il trouve son Dieu.

Le Christ historique joue, il est vrai, dans la doctrine romaine,
un certain rôle comme « stimulant de l'imagination, » comme
modèle et comme symbole, mais non pas en tant que fait
révélateur, que manifestation de Dieu dans la vie personnelle. Cette
lacune religieuse est un fruit de la méthode d'autorité. Le

croyant ne saurait se résoudre à recevoir de seconde main
ce dont il veut faire dépendre toute son existence.

L'esprit est plus actif lorsque, au lieu de s'approprier
passivement le récit d'un narrateur étranger, il cherche à reconstituer

la réalité historique par la combinaison de deux éléments:
le témoignage d'autrui et l'expérience personnelle, un élément

objectif et un élément subjectif. Ce procédé, également
fréquent dans la vie ordinaire, a été élevé, dans la critique
historique, à la hauteur d'un art. Il consiste à comparer avec le

contenu de la narration le caractère du narrateur tel qu'il se

dégage du récit lui-même, les circonstances qui ont agi sur lui,
les idées et les préoccupations dont il a subi l'influence. En
tenant compte de ces considérations diverses, nous parvenons
jusqu'à un certain point à reconstituer les faits tels qu'ils ont
dû se passer ; mais un jugement ainsi obtenu n'aboutit jamais
qu'à des probabilités, car il est sujet à être sans cesse modifié par
un examen plus approfondi ou par la production de témoignages

nouveaux. Il va sans dire que la foi religieuse ne saurait se

fonder sur de pareils résultats ; les réalités probables de la

critique historique sont loin de lui offrir la sécurité qu'elle exige.
Ceux qui se figurent que la foi chrétienne repose sur la crédibilité

de la tradition doivent éprouver un singulier malaise



LE CHRIST HISTORIQUE 467

Cette illusion très répandue explique le désarroi qui règne dans

le monde religieux et dans la théologie évangélique. Celle-ci a

utilisé jusqu'à maintenant certaines « positions historiques »

de telle manière que, pour rendre les services qu'on en attendait,

elles devaient être soustraites à toute investigation
scientifique. C'est un lamentable spectacle de voir nos théologiens
en conflit avec des connaissances dont ils ne peuvent eux-
mêmes se défendre ; on dirait une armée en déroute, abandonnant

pièce après pièce ses armes et ses drapeaux, tout ce

qu'elle avait de cher et de sacré, et, pour soutenir sa retraite,
brûlant ses dernières cartouches dans des combats d'arrière-
garde. D'autre part, ceux du dehors ne sauraient respecter un
christianisme qui envisage toute tentative de recherche
indépendante comme un acte d'hostilité, et qui a la réputation que
la connaissance delà vérité lui est désagréable. On raille volontiers

l'Eglise romaine, qui prescrit à ses historiens les résultats

auxquels ils sont tenus d'aboutir ; mieux vaudrait reconnaître

que la même chose se passe dans nos milieux protestants,

où l'on confirme ou étouffe certains résultats historiques
en entretenant l'agitation dans les Eglises.

Le seul moyen de mettre fin à une telle situation et de sauvegarder

« l'impératif catégorique de la conscience historique »

(Rade) est d'établir la foi sur un terrain qui soit à l'abri des

discussions théologiques et des surprises de la science et de l'exégèse.

Mais ce terrain existe-t-il quelque part Est-il possible
de soustraire aux incertitudes et aux tâtonnements de la
critique un phénomène historique qui ne nous est connu et ne

nous parvient que par l'intermédiaire de la tradition?
On peut affirmer, il est vrai, que l'existence de l'Eglise et.

son rôle dans le développement de l'humanité permettent de

conclure à l'existence de son fondateur; que certains traits
de l'image de Jésus, certains récits de sa vie, doivent être
envisagés dès lors comme certainement authentiques. Si l'on se

place au point de vue du simple historien, ce raisonnement est

probant. Il serait absurde d'admettre que les traces d'un homme

qui a exercé une influence aussi étendue et aussi profonde
aient disparu entièrement.



468 ROBERT FAVRE

En partant de cette influence telle que nous la constatons

encore aujourd'hui, aucun homme raisonnable ne se refusera
à tenir pour authentiques les traits les plus généraux de la

tradition concernant Jésus. On pourrait bien soutenir, en

théorie, que même à l'égard de ce minimum nous ne sortons

pas du domaine des probabilités ; mais en pratique, l'historicité

de ce noyau de traditions sera admise sans difficulté. Qu'on

remarque bien que nous ne nous soumettons nullement, en

prenant cette altitude, à l'autorité des narrateurs ; le jugement
qui nous amène à ce résultat est un fruit de l'activité spontanée
de notre esprit, et se base sur la constatation de réalités
actuelles, comme les jugements de la critique historique. D'où il

ressort, comme nous l'avons vu, que le contenu d'un récit peut
être détaché du récit lui-même et de son auteur, et envisagé à

part comme un « élément de la réalité. »

Mais tout cela ne nous avance guère. L'historien peut, à

l'aide de ce procédé, dissiper les doutes qui entourent une

personnalité depuis longtemps disparue : le résultat de ses

recherches vole en éclats dès l'instant où il prétend y asseoir

sa foi. Le doute qui était pour lui, en sa qualité de simple
historien, une quantité négligeable, reprend aussitôt le dessus;
il constate une fois de plus qu'un jugement historique, si légitime

qu'il paraisse, n'aboutit jamais qu'à des probabilités. Or,

que penser d'une religion dont les adhérents devraient se dire

que le fondement sur lequel repose leur conviction est
probablement certain? Il est manifestement impossible de baser la

foi religieuse sur un jugement historique. A cet égard, Lessing
a raison '.

1 M. Kahler, de Halle, pousse plus loin encore que Herrmann le scepticisme

historique. Après avoir professé pendant vingt ans l'exégèse du Nouveau Testament,

il est arrivé à la conviction « que les recherches de cet ordre sont, il est vrai,
indispensables, mais n'aboutissent à aucun résultat certain. » Dans le domaine de

la critique sacrée, on obtient des résultats moins solides que dans les recherches

qui ont pour objet l'antiquité profane, et « les exposés de B. Weiss et de Godet

ne sont pas moins des hypothèses que ceux de C.-F. Haur et de Weizsäcker. »

Des faits historiques qui doivent être préalablement confirmés par la science ne

sont pas susceptibles, comme tels, de se métamorphoser en expériences religieuses ;

c'est pourquoi « histoire religieuse et foi chrétienne se séparent comme de l'huile



LE CHRIST HISTORIQUE 469

III. La personne de Jésus et la foi chrétienne.

La base sur laquelle repose la foi doit remplir deux conditions

essentielles ; elle doit être « solide comme le roc, » et, en

second lieu, accessible à tous, car il ne saurait y avoir, dans

ce domaine, ni aristocratie ni privilèges. C'est assez dire que
cette base ne doit pas être cherchée dans un ordre de connaissances

où les questions restent indéfiniment ouvertes, et qui
n'est à la portée que d'un nombre infime de spécialistes et de

savants.
Le lecteur attentif et consciencieux des Evangiles ne peut

s'empêcher de se demander à chaque pas si les événements se

sont bien passés en réalité tels qu'ils sont rapportés dans le

texte. Ce doute, il est vrai, peut être refoulé par la violence;
on parvient à le comprimer au moyen d'une résolution
énergique, seulement cet effort, que beaucoup de chrétiens croient

indispensable, mais contre lequel, au fond, la conscience
proteste, est impuissant à procurer la paix intérieure. Ce qui
dissipe les doules que peut nous inspirer l'histoire évangélique,
ce ne sont pas nos propres efforts, mais la puissance qui émane
de Jésus. Le secours, pour le lecteur sincère, « ne se trouve
pas dans ce que lui fait de la tradition, mais dans ce que la
tradition fait de lui, par son contenu. »

La seule réalité qui se dégage des Evangiles avec assez de

lumière et de puissance pour exclure le doute et pour
s'imposer à la conscience avec une irréfragable évidence, c'est ce

qu'ils contiennent de plus intime, « la vie intérieure de Jésus

lui-même. » Seul celui qui aspire à une vie morale digne de ce

nom est capable de percevoir la plénitude de cette âme, et

susceptible d'en éprouver la puissance; mais quiconque s'est
senti dominé, subjugué par cette personnalité qui transparaît au

et de l'eau, dès que le charme de la description est dissipé. » C'est « une entreprise

désespérée » de faire dépendre la foi chrétienne d'un dogme christologique, ou
d'une image du Christ soi-disant authentique, obtenue au moyen de la science

historique-
Voyez Martin Kahler: Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche,

biblische Christus, ï*e édit. Leipzig, 1896, p. 5 sq., 73 sq., etc.



470 ROBERT FAVRE

travers des voiles de la tradition, ne songe plus à s'enquérir
de la crédibilité des narrateurs ; après avoir vu, il ne se
demande plus si la personne de Jésus appartient à l'histoire ou à

la légende; il n'éprouve pas, d'autre part, le moindre scrupule
à laisser la critique poursuivre ses investigations avec une
pleine indépendance. Nous ne possédons la personne de Jésus

que dans la prédication des disciples qui ont cru en lui. En
résulte-t-il que nous ne voyons que les disciples, et non le

Maître? A cette question la science, qui établit la vérité par
des preuves, ne saurait répondre. Celui qui la résout suit sa

conviction personnelle. Au fond, nous sommes ici en présence
de la question de confiance. Jésus, — c'est-à-dire la vie
intérieure de Jésus, — tel qu'il nous apparaît dans le témoignage
de la foi de ses disciples, nous place devant cette alternative:
nous élever au-dessus de lui, ou nous incliner devant lui. Si

nous nous courbons, c'est à la suite d'une expérience qui ne
saurait être imposée à personne. Seul il nous montre en quoi
consiste, dans sa plénitude, la vie personnelle de l'esprit, et il
nous fait sentir à quel point notre vie propre est imparfaite et

misérable. « Lorsque nous éprouvons cela, nous renonçons à

la tentative de comprendre historiquement cette figure; nous

acceptons cela comme l'action historique exercée par une
personnalité incompréhensible dans sa réalité. »

Apprendre à connaître Christ est pour tout chrétien le chemin

du salut. Mais nous n'amenons pas les hommes à cette
connaissance en leur racontant, appuyés sur les récits et les

doctrines du Nouveau Testament, qu'il est le Fils de Dieu, né d'une

vierge; qu'il a fait beaucoup de miracles, ressuscité des morts,
et qu'il règne, assis à la droite de Dieu. De telles choses,
quelque insistance que l'on mette à les affirmer, ne .constituent

pas l'Evangile ; elles peuvent bien, lorsqu'elles sont accueillies
avec une candeur enfantine, attirer l'attention sur Jésus, et par
là, conduire à le chercher lui-même ; elles ne nous donnent

pas la personne même du Sauveur. Lorsqu'on présente aux
hommes de notre temps ces doctrines et ces récits comme la

chose essentielle à laquelle ils doivent « croire » pour trouver
le Rédempteur, on les oriente sur une fausse voie ; on les induit



LE CHRIST HISTORIQUE 471

en erreur. A l'époque où nous vivons, c'est un obstacle
considérable que l'on place devant eux. L'immense majorité de nos

contemporains sont incapables de s'approprier ces affirmations

avec la naïveté voulue. Tout au plus, s'ils sont angoissés
au sujet de leur âme, « intimidés par une prédication qui
cherche à en imposer, » se laisseront-ils arracher une adhésion

qui n'a rien de commun avec la foi, car elle les laisse intérieurement

hésitants et troublés. L'effort qu'ils ont à faire et
l'insécurité qu'ils en éprouvent les empêchent de venir à Christ ;

car « ceux-là seuls qui sont de la vérité entendent sa voix. »

Il vaut dès lors la peine de se demander quel usage il
convient de faire de ces éléments de la tradition. Ils doivent être

présentés comme faisant partie du témoignage rendu à Jésus

par les écrivains du Nouveau Testament. Dès l'instant où l'on
cherche à les imposer comme conditions préalables de la

foi, au lieu d'annoncer la bonne nouvelle, on promulgue une
loi dont les pharisiens s'accommodent aisément, mais qui est

intolérable aux âmes sincères. 11 va sans dire que le témoignage

des premiers disciples ne saurait être estimé trop haut.
« Voilà, dirons-nous en présence de leurs enseignements, ce

que ces hommes ont cru au sujet de Jésus-Christ, après avoir
trouvé en lui le chemin qui mène à Dieu. » Mais la valeur de

leur témoignage n'implique pas que nous devions poser comme
base de notre foi ce qui était le fruit et le couronnement de la

leur, et partir de leur point d'arrivée. Notre foi prend naissance
dans les mêmes conditions que celle des premiers témoins. Le
fondement sur lequel elle repose doit être pour nous, dans notre
situation actuelle, — comme pour eux dans la situation où ils
se trouvaient, — l'objet d'une certitude immédiate et directe.

Deux faits présentent pour nous ce caractère indubitable, à

savoir : en premier lieu la manière dont les disciples ont parlé
de la puissance et de la gloire de leur Maître, et en second lieu
la vie intérieure de Jésus.

Il ne faut pas conclure de ce qui précède qu'un prédicateur
qui se sentirait à l'aise dans telles traditions qui, pour d'autres,
sont un obstacle à la foi, doive dissimuler sa position; il doit,
au contraire, exprimer ses convictions en toute liberté. Mais



472 ROBERT FAVRE

l'essentiel est pourtant toujours de mettre fortement en relief,
ce qui, pour lui comme pour les autres, peut seul servir de

base à la certitude religieuse : la personne de Jésus, la vie
intérieure du Fils de l'homme. Toute prédication évangélique
prend du reste spontanément cette direction.

Nous parvenons ainsi, à travers un certain nombre de cercles

concentriques, au cœur de l'Evangile, au foyer de la révélation

: la personnalité historique, ou — pour employer l'expression

synonyme de Herrmann, — « la vie intérieure» de Jésus,

par laquelle « Dieu entre en relation avec nous. » Si maintenant
nous cherchons à analyser le contenu de cette personnalité, les

traits qui distinguent cette « vie intérieure » unique, rien ne

nous empêche de partir des éléments de la tradition qui sont
généralement incontestés, « même par ceux qui ne connaissent

pas Jésus lui-même. »

Au monde dans lequel nous vivons appartient la figure
historique de l'homme Jésus qui, il y a bien des siècles, s'est
donné pour le Messie d'Israël, et, par sa conception particulière

de l'œuvre messianique, s'est attiré la haine de son peuple
et a préparé sa propre ruine ; qui, enfin, est mort avec la
certitude d'avoir quand même remporté la victoire. Cet homme
s'est donné pour le Messie d'Israël : il estimait donc que sa

personne et son œuvre formaient le couronnement du monde,
et que les fins de la création de Dieu se réalisaient en sa

personne.

Nul ne refusera son admiration à un homme « qui a déployé
une telle énergie vitale. » Cependant, s'il avait été d'autre part
imaginatif, susceptible, avide d'honneurs terrestres, nous le
tiendrions pour un illuminé comme nous en connaissons

beaucoup. La tradition établit le contraire. Sa parole est remarquablement

sobre et lucide; il n'est ni prétentieux ni emporté;
l'impression qu'il laisse est celle d'une humilité profonde. S'il
s'était simplement approprié l'idéal messianique d'Israël, sa

physionomie de Messie n'aurait rien de particulièrement saillant

; mais il a nettement conscience d'aller à rencontre des

espérances qu'il éveille, et il s'élève bien au-dessus de ce que
l'on envisageait autour de lui comme le bien suprême. Jésus



LE CHRIST HISTORIQUE 473

veut, il est vrai, ainsi qu'on l'attendait du Messie, fonder le

royaume de Dieu sur la terre; mais ce qu'il entend par ce

royaume, c'est la domination de Dieu sur la vie intérieure de

créatures personelles, et sur leurs relations entre elles.
Au point de vue du cours extérieur de son œuvre de Messie,

deux faits sont donc surtout à relever : en premier lieu, le conflit
qui éclate entre Jésus et le Judaïsme de son temps avec ses

espérances messianiques, et, en second lieu, la confiance dont il
fait preuve en présence de l'opposition du monde et jusque
dans la mort. Tout homme qui prend comme but de son
existence le royaume de Dieu, au sens où l'entendait Jésus, acquiert
du même coup la conviction que cette idée doit se réaliser.
Personne ne peut être contraint de prendre pour idéal la vie dans

l'amour et la confiance en un Dieu qui est « la puissance de cet

amour ; » mais quiconque s'est emparé de cet idéal est persuadé

que rien au monde ne saurait prévaloir contre le droit qu'il
possède à se réaliser. Considéré sous cet angle, Jésus ouvre la

série des martyrs qui ont sacrifié leur vie pour maintenir l'idéal
qu'il a introduit dans le monde. Ce trait de sa vie personnelle,
fortement en relief dans la tradition évangélique, a une grande
importance pour le croyant.

Toutefois, le fait que Jésus est à la tête des hommes qui ont
souffert joyeusement pour la vérité ne constitue nullement
« le trait le plus caractéristique de sa vie intérieure, le fait qui
doit agir sur nous pour que nous soyons sauvés. » Jésus se

distingue profondément de tous les hommes qui s'efforcent de

suivre ses traces, non seulement comme leur modèle, auquel
ils n'atteignent jamais, mais par son attitude personnelle à

l'égard du souverain bien. Il a conscience de ne pas rester en

arrière de l'idéal pour lequel il se sacrifie. Cette conviction,
nous la tirons non pas de telles paroles isolées que la tradition
lui attribue, et d'après lesquelles il aurait été sans péché — à

elles seules ces paroles n'auraient pas grande force probante
— mais, essentiellement, des derniers actes de son ministère
et de ses derniers entretiens avec ses disciples, en particulier
lors du repas de la Cène. En face d'une mort imminente dont
il savoure par anticipation l'amertume et les terreurs, « il



474 ROBERT FAVRE

songe à la détresse morale de ceux qui sont oppressés par le
sentiment de leurs péchés, et il affirme que l'impression
produite par sa mort sur ceux qui l'auront trouvé les délivrera de

ce fardeau. » Pour tenir un tel langage, il fallait qu'il se sentît
sans péché. A l'heure suprême où la conscience établit avec

une inexorable rigueur le bilan du passé, sa force et sa pureté
morales lui apparaissent comme l'unique puissance capable de

transformer les pécheurs dans leur vie la plus intime, et de les

délivrer de leurs misères les plus profondes.
Le premier, il affirme clairement que le commandement de

l'amour n'est pas un commandement, mais le commandement
moral par excellence, parce qu'il implique tous les autres et
détermine à lui seul la valeur des actions humaines. Par sa conception

du bien suprême: la vie dans l'amour, ou le royaume de

Dieu, il élève la connaissance morale de l'humanité au plus
haut degré qui puisse être pensé, en sorte que, partout où

s'étend son influence, tout homme dont le cœur n'est pas
entièrement fermé à l'amour doit se sentir coupable. Jésus est
« le modèle de beaucoup d'hommes par le fait qu'il a souffert

pour le bien, » mais ce qui le met hors de pair, c'est qu'ayant
le premier discerné le Bien dans tout son éclat, dans toute sa

plénitude et dans toute sa puissance, il ne s'est senti inférieur
ni à la connaissance qu'il en avait ni aux paroles par lesquelles
il le proclamait; en un mot, bien qu'il s'appliquât à lui-même
la norme la plus élevée qui puisse être conçue, ^ésws a été ce

qu'il voulait être. Envisagée sous cet aspect, dans l'incomparable

splendeur de sa vie morale, la personne de Jésus n'est

pas un fait que nous admettions sur la foi d'autrui; elle nous
est directement accessible, elle devient « un élément de notre

propre réalité, » et projette un vif éclat sur le monde dans

lequel nous vivons. Mais il y a plus encore. Jésus ne s'est

pas borné à faire connaître le bien suprême et à le réaliser

pour son propre compte. En tant que Messie, il prétend
« apporter aux hommes le don parfait de Dieu ; » il s'attribue
le pouvoir de les mettre en possession du bien suprême : la vie
de l'amour, dans la pleine dépendance de Dieu. Aussi, à l'in-



LE CHRIST HISTORIQUE 475

verse du Bouddha et de Socrate, qui s'effacent modestement
derrière la cause pour laquelle ils vivent et meurent, ne
connaît-il pas de tâche plus pressante et plus sacrée que de diriger
l'attention sur lui-même ; il a la conviction qu'aucun homme

qui veut vivre de la véritable vie ne peut éluder sciemment sa

personne.
Jésus nous a mis en situalion de nous convaincre par devers

nous du bien-fondé de ses prétentions; nous sommes à même

d'éprouver dans sa réalité la puissance rédemptrice qu'il s'attribue.

On ne peut en dire autant de ce que le christianisme
traditionnel désigne sous ce nom : ces « forces rédemptrices »

mystérieuses, liées aux actes du culte, censées émaner de Jésus

et pourtant distinctes de lui-même et de l'impression produite
par sa vie personnelle, sont « une pure affirmation, incapable
de fournir aucune preuve de sa réalité. » Ce qui importe
évidemment avant tout, pour l'homme qui désire soumettre sa vie
à Dieu et faire partie de son royaume, c'est qu'il soit intimement

convaincu de la réalité de Dieu. Cette conviction, nous la

puisons en Christ. La confiance que nous inspire Jésus pour sa

personne et pour sa cause implique en effet l'idée d'une «

puissance dominant toutes choses, » qui lui assure la victoire sur
le monde dans lequel il a en apparence succombé. C'est en

partant de la conviction que Jésus doit l'emporter sur le monde,
avoir raison contre le monde, que nous arrivons à l'idée de la

puissance qui est au-dessus de toutes choses. Le Dieu vivant se

donne en premier lieu à connaître à nous comme la puissance

qui est avec Jésus. En outre, l'attitude personnelle du Sauveur
à l'égard des pécheurs, la bienveillance qu'il témoigne à ceux
qui se sentent perdus, nous donnent la conviction que son Dieu

est bien aussi notre Dieu. Ainsi nous sommes introduits dans

la sphère de l'amour du Père. Dieu entre en rapport avec nous
de telle façon que, par le fait même, il nous pardonne nos

péchés et nous rend capables de surmonter la contradiction
intérieure qui nous déchire, entre notre vie naturelle et la loi
morale. La dogmatique ecclésiastique a cherché, sans y réussir,
à montrer comment ce pardon a été rendu possible. « Nous ne



476 ROBERT FAVRE

comprendrons jamais comment il se fait que Dieu pardonne
nos péchés ; nous ne pouvons que saisir, dans sa réalité, le

pardon lei qu'il nous est offert. »

La foi chrétienne, ou la « certitude que Dieu entre en rapport

avec nous » ne peut être imposée à personne, ni établie

par des preuves extérieures. En vertu de sa nature même, elle

ne peut être que subjective, car elle repose sur une expérience
intime, incommunicable. Même lorsque nous essayons de nous
rendre compte clairement à nous-même de ce que nous
éprouvons comme chrétiens, et que nous nous efforçons de

traduire nos expériences en paroles, nous n'y réussissons que
très imparfaitement; nous aboutissons à des représentations
qui se contredisent et ne se laissent pas ramener à un ensemble

logique et harmonieux. En effet, « Dieu nous enlève l'estime
de nous-même et nous communique un indomptable courage;
il détruit en nous la joie de vivre et nous apporte le bonheur ;

il nous fait trouver le repos et nous remplit d'anxiété ; il nous
délivre du fardeau de notre vie ancienne, et rend l'existence
bien plus difficile qu'elle ne serait sans lui ; il nous donne la

totalité d'une existence nouvelle, et ce que nous recevons de

sa main se transforme incessamment en aspirations vers la vie
véritable. » Nous ne parvenons jamais à nous rendre maîtres
du « contenu de la vie nouvelle, » car ce contenu est inépuisable.

D'autre part, il est de la plus haute importance pour le
chrétien de ne pas s'en tenir à des impressions subjectives,
et de « prendre pied sur une base objective.» Or, il n'y a que
deux faits objectifs sur lesquels la foi puisse s'appuyer, et qui
restent debout aux heures de doute ; ce sont, d'une part le fait
historique de la personne de Jésus, et d'autre part le fait moral

de l'obligation. L'histoire et la conscience nous sauvent du

subjectivisme pur. En revanche, « c'est une véritable dérision
de proposer, comme fondement de leur foi, à ceux qui sont en

quête de cerlitude, les doctrines de l'Ecriture ou les propositions

dogmatiques du Symbole des apôtres, qui ne sauraient
exprimer pour eux des faits immédiatement certains. »


	Le Christ historique : d'après W. Herrmann

