Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 33 (1900)

Artikel: Le Christ historique : d'aprés W. Herrmann
Autor: Favre, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379694

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE CHRIST HISTORIQUE

DIAPRES W. HERRMANIN

PAR

ROBERT FAVRE

La période des violentes polémiques suscitées par les travaux
de Ritschl semble toucher & sa fin. Ceux qui ont séjourné en
Allemagne il y a dix ou quinze ans se souviennent de l'incroya-
ble dprete de cette controverse, de la tempéte d’hostilité et de
protestations que soulevait & ce moment-la, dans I'Eglise et
dans certains milieux académicues, ’épithéte de « ritschlien »,
appliquée, avec plus de passion que de discernement, & quicon-
que était suspect de sympathies pour la « théologie de Geet-
tingue ». Aujourd’hui le conflit a beaucoup perdu de son
acuité. La démarcation tranchée qui séparait violemment les
« eécoles » en présence a fait place & des distinctions nuanceées,
ol s’atténuent les oppositions et ol s'apaisent les coléres de
jadis.

D’une part, beaucoup d’anciens adversaires de Ritschl pren-
nent & son égard une attitude plus loyale et plus digne, en
cherchant a4 dégager de son ceuvre la part de vérité que ren-
ferme tout labeur sincére; d’autre part ceux qu’on appelle
encore, malgreé la divergence de leurs points de vue, les « dis-
ciples de Ritschl » n’accueillent la succession du maitre que
sous bénéfice d’inventaire, et cherchent & s’inspirer de sa mé-
thode plutot qu’ils ne s’approprient ses conclusions.



LE GHRIST HISTORIQUE 455

Ce qu’il y a de surtout caractéristique et de fécond, dans
I’ceuvre monumentale du professeur de Geettingue, ce sont
moins, en effet, les résultats auxquels il est arrivé sur tel point
spécial, que l'orientation générale de sa pensée et la méthode
de ses travaux. En quoi consiste cette orientation, et comment
définir cette méthode? — « Plusieurs d’entre nous, dit le pro-
fessaur Reischle, de Halle, ont contracté & I’égard de Ritschl
une dette permanente de reconnaissance pour 'influence qu’il
a exercée sur leur développement théologique. Lorsque nous
nous dernandons ce qui, dans sa théologie, nous a surtout saisis
et nous a délivrés de 'incertitude dogmatique régnante.... nous
constatons que c’est I'énergie avec laquelle il a mis I'accent sur
la personnalité de Jésus-Christ. »

La personnalité concrete de Jésus de Nazareth: tel est, aux
veux de Ritschl, le fondement et la norme de la foi chrétienne,
en meme temps que le centre organique de la théologie évan-
gélique. Sa méthode consiste & grouper autour de ce noyau
central tous les éléments essentiels du christianisme, dans
I'ordre de leur importance, et & éliminer ceux qui lui sont hé-
térogenes. C’est par cette « concentration sur le Christ histo-
rique » ue Ritschl a imprimé une nouvelle impulsion & la
théologie moderne.

Cependant, bien que cette thése forme la base de sen sys-
temne dogmatique, Ritschl n’a pas jugé a propos de la justitier
explicitement. Nulle part il ne I'a soumise a un examen spécial
et approfondi, malgré les difficultés trés graves qu’elle sou-
leve. Que faut-il faire rentrer dans cette notion du « Christ
historique », laquelle préte & de nombreux malentendus? De
quels moyens disposons-nous pour reconstituer l'image au-
thentique de Jésus? Quel rapport établir entre la connaissance
historique et la connaissance religieuse da Christ? Comment
définir l'uttitude intérieure que doit prendre le croyant & I'é-
gard de la personne historique de Jésus? A ces diverses ques-
tions Ritschl ne répond nulle part d’'une facon précise, ou
plutot la solution varie selon les éditions de son grand ouvrage,
et parfois méme d'un passage a 'autre d’une méme édition.

En présence de ces lacunes et de ces incohérences, Herr-



456 ROBERT FAVRE

mann a entrepris une étude serrée de la notion du Christ his-
torique, sous ses divers aspects; il a cherché & en préciser le
sens, 4 en déterminer la portée, en la soumettant & une analyse
aussi rigoureuse que le comporte la nature du sujet. Il ne s’est
pas borné, dans ce travail, & dessiner d’une main plus ferme
et & prolonger les lignes esquissées par Ritschl; il leur a fait
subir un remaniement original, et a imprimé A ses travaux le
sceau d’une individualité trés marquée. En outre, on sent
percer dans l'exposé de Herrmann 'accent d’une émotion
religieuse et d’une conviction personnelle dont 'absence a été
souvent signalée dans les ceuvres de Ritschl.

Nous nous sommes efforcé, dans les pages qui suivent, d'ex-
poser dans ses traits essentiels le point de vue de Herrmann
sur la question capitale du « Christ historique » et sur les pro-
blémes connexes. Pour plus de clarté nous avons groupé la
matiére sous cinq chefs principaux.

Le premier paragraphe n’est guére que la traduction un peu
abrégée de la seconde partie d’'un discours prononcé a Mar-
bourg le 22 mars 1884, & T'occasion de la féte de I'empereur,
et qui a paru sous ce titre : Pourquot les faits historiques sont-
1ls nécessaires a notre foi? Les paragraphes sulvants contien-
nent le résumé d’un important ouvrage, qui a fait en Allema-
gne une impression profonde: La communion du chrélien avec
Dieu, et d'une brochure de circonstance destinée a réfuter les
attaques de Luthardt: La certitude de la foi et la liberté de la
théologie!. On voudra bien se souvenir que, dans les dévelop-
pements qui suivent, les préoccupations de Herrmann sont es-
sentiellement apologétiques. Il ne se propose pas d’exposer le
contenu de la foi chrétienne, dans sa plénitude et sa richesse,
mais d’en rechercher le fondement, et d’analyser les conditions
de la certitude religieuse. 11 serait injuste de lul reprocher
comme une lacune I'absence de développements quine rentrent
pas dans le but gu’il poursuit.

t Warum bedarf unser Glaube geschichtlicher Thatsachen , 2¢ édition,
Halle, 1892. — Der Verkehr des Christen mit Gott, 3¢ édition Stuttgart, 1896.
— Die Gewissheit des Glaubens und die Freiheit der Theologie, 2¢ édition,
Fribourg en Brisgau, 1889.



LE CHRIST HISTORIQUE 45

~1

I. La foi religieuse et l'histoire.

La foi chrétienne, comme on sait, ne prend pas naissance
dans I'esprit humain avec la méme nécessité que la représen-
tation de ’espace. Elle ne se proauit jamais que sous 'influence
d’une histoire, qui s’est passée, il y a plusieurs siecles, en
Judée. La question est de savoir quelle attitude elle doit
prendre a I’égard de ces faits dans lesquels plongent ses racines.
La foi chrétienne se compose-t-elle d’un certain nombre de
vérités qui, une fois acquises, se suffisent & elles-mémes et se
légitiment en vertu de leur valeur intrinséque, ou est-elle au
contraire liée de telle fagcon & certains faits historiques donnés,
qu’elle ne saurait en étre détachée & aucun moment”? En
d’autres termes, le rapport qui existe entre elle et les événe-
ments d’autrefois dont elle est née est-il un rapport contin-
gent, ou un rapport nécessaire, organique et, par suite, per-
manent ?

Les grands émancipateurs de la pensée allemande se sont
prononcés pour la premiere alternative, et nous constatons
aujourd’hui, au sein de la culture contemporaine, la méme
opposition que Lessing et Kant ont statuée jadis entre foi reli-
greuse el histoire.

Lessing a abordé cette question avec autant de sincérité que
d’énergie. L’anxiété douloureuse qui rend si respectable et si
sympathique sa physionomie de penseur a sa source dans des
problémes religieux irrésolus. Il étouffe, sous le pesant fardeau
historique de la religion « positive, » et il ne peut d’autre part
se souslraire a 'impression que dans le christianisme est con-
tenue la séve qui fait vivre 'humanité. Lorsqu’il voit des théo-
logiens occupés a faire 'apologie du christianisme, il éprouve
un vif désir de démolir leur misérable besogne ; mais quand la
populace de "Aufklarung attaque brutalement les sanctuaires
de la foi, il prend la défense de ceux-ci avec une sympathie
passionnée. « Plus on prétendait me donner des preuves con-
vaincantes de la vérité du christianisme, plus j’étais porté au
doute ; mais plus je le voyais foulé aux pieds avec des allures
triomphantes, plus je me sentais enclin & le conserver intact,



458 ROBERT FAVRE

au moins dans mon cceur. » Il raille impitoyablemen! les
théologiens-philosophes de son temps, parce que, dans leur
christianisme soi-disant rationnel, on ne sait « ni ol est le
christianisme, ni ou est la raison. » Mais il est plein, d’autre
part, de tendres ménagements pour les représentations naives
dans lesquelles s’exprime la foi des humbles. L’accés du chris-
tianisme lui est barré par un fatal obstacle. Il aspire a pénétrer
jusqu’aux vérités éternelles, mais les gardiens du sanctuaire
lui crient qu’il n’y parviendra qu’a la seule condition de
« croire » a certaines vérités historiques. Et lorsqu’il proteste
contre une telle notion de la foi, on lui répond que la crédi-
bilité des faits en question n’est point en si mauvaise posture ;
qu’ils sont — la résurrection de Jésus-Christ, par exemple, —
aussl solidement attestés que n’iimporte quels faits de 'histoire
profane. A quoi il réplique qu’il y consent volontiers, mais que,
ce qui 'embarrasse, c’est de savoir comment utiliser des évé-
nements de cet ordre pour la fol en une vérité éternelle. Si
nous admetions un récit historique comme digne de confiance,
nous pouvons bien, sans doute, en tirer des « propositions his-
toriques, » mais il ne pourra en aucun cas servir de fondement
a la vérité éternelle, car la valeur de celle-ci « est indépen-
dante de ce qui se passe dans le monde. »

« Des vérités historiques contingentes ne peuvent jamais
fournir la preuve pour des vérités rationnelles nécessaires. »
Pourtant nous nous heurtons a cette exigence, que pour avoir
part aux biens éternels de la religion, il faut nous cramponner
aux faits de la tradition. « Voild, s’écrie Lessing, le large et
affreux fossé que je ne puis franchir. Si quelgu’un peut m’y
aider, qu'il le fasse! Je I’en supplie! Je I'en conjure! Il méritera
une récompense divine! »

Nous trouvons chez Kant des pensées analogues, mais pro-
fessées avec 'assurance sereine et détachée du philosophe. 1l
sépare, lui aussi, la foi religieuse de la « foi » historique, en pré-
sentant la premiére comme un degré inférieur de la connaissance.
« Nous pouvons bien dire que nous « croyvons » a la réalité de
faits qui nous sont attestés par autrui, seulement le contenu
d'une semblable tradition n’esl pas une affaire de foi. En effet,



LE CHRIST HISTORIQUE 459

pour les hommes sur le témoignage desquels nous nous ap-
puyons, les événements en question n’étaient pas des objels
de foi, mais de connaissance. Or nous sommes & méme, grace
aux meéthodes historiques, de contrdler la tradition, de trans-
former par conséquent la foti historique en connaissance d’évé-
nements historiques. Les événements qui appartiennent & ’his-
toire sont donc, non des objets de foi, mais des faits, et
inversément les objets de la foi religieuse sont en dehors
du domaine de la connaissance. Envisager la fides historica
comme un devoir et comme une partie intégrante du salut
est, aux yeux de Kant, une « superstition.» Une fois acquises
les notions que nous tenons de 'histoire, la raison les sanc-
tionne et les détache de leur milieu primitif. Lorsque l'enten-
dement est arrivé & maturité, il n’est plus nécessaire de re-
garder en arriere, vers les faits qui ont servi de véhicule aux
i1ées religieuses et morales,

Fichte partage cette maniére de voir. « Au cas, dit-il, ol
Jésus reviendrait sur la terre, il est & prévoir qu’il se tiendrait
pour entiérement satisfait s’il trouvait le christianisme régnant
en réalité dans le cceur des homrmes; peu lui importerait que
son nom personnel fut exalté ou laissé dans 'ombre. C’est le
moins gue l'on puisse attendre de la part d'un homme qui,
durant sa vie, ne cherchait pas sa propre gloire, mais la gloire
de celui qui l'avait envoyé.... Le fait de mettre 'accent sur la
personne de Jésus est tout & fait contraire au christianisme. »

Ce christianisme-la, observe Herrmann, n’est & coup sir pus
le christianisme primitif. Mais la question est de savoir si nous,
dans nos circonstances et dans notre milieu modernes, nous
pouvons nous approprier avec une pleine sincérité intérieure
cet élément irrécusable du christianisme des origines : la foi en
la. personne de Jésus. Si nous prenons une attitude différente
de celle des grands hommes de I'Aufkldrung, nous devons
étre en état de justifier notre attitude, et d’opposer nos motifs
aceux qui ont amené ces penseurs & prononcer le divorce entre
la foi religieuse et I'histoire.

L’opinion suivant laquelle la foi, pour parvenir aux réalités
eternelles, doit s’élever d’'un vigoureux coup d’aile au-dessus



460 ROBERT FAVRE

des faits historiques, jusqu’a les perdre de vue, repose sur
une conception erronée de la »religion. On part de l'idée que
la religion consiste a4 « saisir l'infini, et & se laisser saisir par
lui. » Cette facon d’envisager l'essence de la religion apparait
dans toutes les religions supérieures, comme aussi au cours du
développement historique du christianisme ; elle engendre un
type de piété qui, « neutre & ’égard des éléments particuliers
qui distinguent les confessions diverses, » présente essentiel-
lement les mémes caracleéres dans I'lslam que dans la philo-
sophie antique de la décadence et dans le christianisme ecclé-
siastique. Cette conception de I'essence de la religion a regu le
nom de Mystique. La Mystique ne cherche pas a interpréter les
événements qui, du dehors, agissent sur la personnalité; elle
se borne & exprimer et & décrire la situation intérieure d’une
dme « en contact avec l'infini. » Sa voix posséde pour toute
dme pieuse un charme fascinateur. C'est dans sa chaude tem-
pérature que s’est épanouie, pour une grande part, la rviche
floraison de notre vocabulaire religieux. Néanmoins. les émo-
tions de cet ordre n’expriment pas le contenu essentiel de la
religion. La Mystique est « une hypertrophiec de I’'élément (ue
la religion a en commun avec la science et la jouissance artis-
tique. » Le sentiment esthétique est sans rapport nécessaire
avec la valeur personnelle de lindividu. Il y a eu d’illustres
savants et d’éminents artistes auxquels il nous est impossible
d’accorder notre estime en tant qu’hommes. Dans le domaine
religieux, au contraire, il existe une relation indissoluble entre
les sentiments intimes et la vie morale; quelgqu’un a beau
manier en virtuose le langage de la sensibilité religieuse, c’est
toujours par sa conduite que nous jugeons en dernier ressort
de l'authenticité de ses paroles. « Vous les reconnaitrez a leurs
fruits. »

Il y a done autre chose, dans la religion, que la « jouissance
de I'infini. » La religion — du moins la religion chrétienne —
prend naissance lorsque 'homme acquiert la conviction qu'il
est ici-bas en vue de Uinfini. Cest 1a ce qui trace la démar-
cation entre le recueillement religieux et le recueillement esthé-
tique, celui, en particulier, que produit la musique. « Quel est le



LE CHRIST HISTORIQUE 461

but, quelle est la tin de ma propre existence?» — Voila la ques-
tion supréme que la science ne pose ni ne résout, et qui signale
I’éveil de la personnalité morale. Cette intuition de la portée
et de la dignité de la vie humaine, cette conquéte du respect
de soi-méme, cette expérience intérieure d’'une dme qui se
sent prise a partie par 'impératif d’une lo1 éternelle a laquelle
elle ne saurait refuser son assentiment sans se renier elle-
méme, nous conduisent au seuil de I’Evangile. C’est sur ce
terrain qu’il faut se placer, c’est de I'obligation morale qu’il
faut partir, pour saisir la valeur des fails historiques pour la foi
chrétienne.

Cependant lorsque, aprés étre rentrés en nous-mémes et
avoir pris conscience de notre personnalité et de sa loi, nous
portons nos regards au dehors, I’expérience dont il vient d’étre
question semble infirmée par des faits trop évidents. Notre
existence commence et s’achéve duns un monde obscur, au
sein duquel nos destinées sont aussi rigoureusement détermi-
nees, aussi indifférentes que tout autre phénomeéne naturel.
Tout ce que nous savons de I’homme, tout ce que la science
peut apprendre & son sujet, nous apparait comme intimement
mcorporé dans la trame des événements nécessaires. Peu de
gens se rendent comple avec une netteté scientifique du véri-
table caractére de nos rapports avec la nature, mais la souf-
france se charge d’enseigner 4 tous que notre vie est engagée
dans un réseau de phénomenes inéluctables qui ne témoignent
d’aucune sympathie, d’aucune compréhension pour les fins que
nous voudrions poursuivre. Patience et oubli! tel serait dés
lors le dernier mot de la sagesse humaine, et celte sagesse
s'accorde aisément avec la piété mystique. Mais elle ne suffit
(que la ol 'appel de l'obligation morale n’a pas été compris.
Cette résignation el cet oubli nous deviennent impossibles dés
que nous saisissons la portée de ce fait, que dans le devoir le
plus élémentaire quelque chose de moralement nécessaire est
impliqué, comme un acte de notre volonté libre. Nous nous
disons alors que notre vie, bien que liée extérieurement au
monde, atteint cependant & une profondeur « que n’épuise
aucune expérience terrestre, » et que la clef de ’énigme de



402 ROBERT FAVRE

notre existence ne doit pas étre cherchée dans l'ordre de la
nature.

La seule attitude digne de 'homme est de reconnaitre la
béante contradiction qui existe entre la vocation morale et la
destinée naturelle des individualités humaines. Mais, dans la
foi chrétienne, il puise ’énergie nécessaire pour arriver a la
conviction que la destinée morale de 'individu a raison contre
le témoignage de 'expérience.

Nous croyons en un Dieu qui est le maitre de la nature in-
commensurable, dans laquelle se perdent, pour notre connais-
sance, les conditions de notre existence et les causes des
événements de notre vie. Nous croyons qu’il ne laisse rien
arriver de contraire aux besoins véritables de 'homme. Les
mémes faits qui apparaissent & I’homme naturel exclusivement
comme le résultat d’événements inévitables, sont pour nous en
méme temps 'ceuvre de notre Dieu, qui fait concourir a notre
bien tout ce qui est et tout ce qui arrive. Dans cette foi, nous
dominons 'impression d’écrasement que nous fait éprouver la
nature. Une telle foi n’empiéle en aucune mesure sur le domaine
de la science, puisqu’elle ne le touche méme pas; en revanche,
elle opére 'affranchissement de notre vie intérieure.

Des lors le monde, vis-a-vis duquel le chrétien a pris inté-
rieurement position, lul apparait sous un jour tout nouveau.
Bien loin de fuir la réalité en s’absorbant, a la facon des mys-
tiques, dans la contemplation de l'infini, il se plonge au contraire
dans cette réalite ; 1l prend au sérieux les événemenis de son
existence, il les met en ceuvre, les envisage comme des stimu-
lants de sa vie morale, les surmonte en les interprétant comme
un message de Dieu.

Sur quoi basons-nous cette foi en Dieu qui fait que nous,
créatures infimes, « nous avons 1’éternité dans le cceur tout en
nous sentant chez nous dans[’histoire? » Kant répondait: elle est
fondée sur le besoin que nous en avons, car c’est par elle seule
que nous pouvons subsister comme personnalités morales.
Autant vaudrait dire que I’affamé se rassasie par le fait qu’il a
I'estomac vide.

Nous croyons que notre vie humaine n’est pas une vaine



LE CHRIST HISTORIQUE 463

apparence, mais que, par elle, nous avons accés a ce qui est
éternel, impérissable. Or, le contenu d’une telle foi n’est nulle-
ment une « vérité nécessaire; » c’est un fait, et pas autre
chose. Lessing a bien raison de dire qu'on ne peut pas fonder
des verités rationnelles nécessaires sur des vérités historiques
contingentes. Seulement nous n’avons pas affaire ici avec une
vérité indépendante de I'histoire, mais avec le fait méme de
notre affranchissement vis-a-vis du monde. Ce fait ne devient
pour nous une réalité que lorsque nous nous appuyons sur
d’autres faits, situés dans le méme plan, et capables d’éveiller et
d’entretenir en nous la conviction que la sollicitude de Dieu
pénétre la sphére de notre vie terrestre, en sorte que nous n’y
somoes point abandonnés a notre propre sort.

Toutefois. ¢’est en vain que nous parcourons par la pensée
la série des événements de notre vie, a partir de I’éveil de notre
conscience jusqu’au moment actuel; nulle part, dans cette
succession de souvenirs récents et lointains, nous ne rencon-
trons de fait assez solide, de manifestation de Dieu assez irré-
cusable, pour qu’il nous soit possible d’y asseoir notre foi.
Au lieu de borner nos investigations au domaine étroit de
nos expériences individuelles, il faut donc bien I'élargir,
en reculer les limites, prendre & nous le passé historique
« comme une partie intégrante de notre existence actuelle. »
C’est 1a, dans ce passé, que nous rencontrons enfin I’évenement
senl capable, « parla richesse et la puissance de son contenu, »
de fournir le point d’appui qu’en vain nous cherchions ailleurs.
Cet évenement, c’est 'apparition de Jésus-Christ, telle qu’elle
se dégage des écrits du Nouveau Testament. Le Dieu vivant se
donne & connaitre par un fait, qui devient le fondement de
nolre foi en lui, et par lequel il entre en communion avec nous.

La révélation ne consiste pas « dans une communication sur
Dieu,mais dans une communication de Dieu, en la personne du
Fils de 'homme. » Une communication sur Dieu, — c’est-a-dire
une doctrine, — présentée comme révélation divine, peut bien
nous suggérer une certaine représentation de Dieu. Mais cette
représentation supposée admise, il nous resterait & acquerir la
conviction que ce Dieu s’occupe de nous, entre effectivement



464 ROBERT FAVRE

en relation avec nous, et c’est 1 précisément ce qui nous im-
porte. Il faut prendre garde de se laisser détourner de la seule
chose nécessaire par les exigences habituelles: « Tu dois
croire que Dieu a créé le monde, que le genre humain descend
d’un seul couple, que le Fils de Dieu est devenu homme; que
Dieu, par la mort de son Fils, a obtenu la satisfaction exigée
par sa justice, etc. » La résolution de « croire » ces choses ne
saurait engendrer que la détresse intérieure. C’est une illusion
profonde de chercher dans de semblables doctrines — quelque
vraies qu’elles puissent étre d’autre part — la réalité qui
communique & la foi sa certitude. Nous n’échappons a ces
vaines tentatives qu’en nous en tenant a la question: 4 quot
reconnaissons-nous qu'un Diew vivant entre en relation avec
nous ? Pour qu’une telle conviction s’empare de nous de ma-
niere & entrainer une pleine certitude, il faut autre chose, et
plus qu’une doctrine; il faut un fait, s'imposant a notre con-
science avec une évidence intuitive comme un acte libérateur
de Dieu.

Nous pouvons avoir entendu parler de Jésus pendant long-
temps avant qu’il se découvre & nous sous cet aspect. Histo-
riquement parlant, nous ne prétendrons guére que nos yeux ne
se solent ouverts aux réalités invisibles que par une intuition
directe de la personne de Jésus. Avant de nous trouver direc-
tement en présence de cetle personne, nous avons été en
contact avec des individualités chrétiennes dont nous avons
recu impression d’'une vie divine agissant en elles, et qui ont
été pour nous, d’'une maniére incomplete et fragmentaire, des
mstruments de la révélation. Mais nous ne possédons cette
révélation dans sa plénitude que dés le moment ou, par dela
ces individualités chrétiennes, nous discernons celui qui est la
source de leur vie, leur Seigneur, la personne méme de Jésus.

Ici nous voyons surgir un probléme trés grave, un obstacle
dont les réformateurs ne sont jamais parvenus a se dégager
completement. « Cette personne, objecte-t-on, ne nous est pas
directement accessible; nous ne la connaissons pas, et ne pou-
vons pas la connaitre telle que les premiers disciples I'ont
contemplée de leurs yeux et entendue de leurs oreilles; entre



LE CHRIST HISTORIQUE 465

le Christ historique et nous, s’interpose la tradilion, en sorte
que la foi chrétienne dépend nécessairement de l'autorité de
cette tradition. » — Nous ne possédons en effet I'image de
Jésus que réfractée dans la conscience des écrivains du Nou-
veau Testament. Quelle garantie avons-nous que cette image
est fidéle et n’a subi aucune déformation? De quels moyens
disposons-nous pour comparer les deux notions du Christ
biblique et du Christ historique, le portrait conservé dans les
Evangiles et la figure mystérieuse qui lui a servi d’original ?

II. La personne de Jésus et la critique historique.

Le Christ hisiorique ne nous est connu que par le témoi-
gnage des auteurs de la tradition évangélique. Quels sont donc,
dans le domaine de I'histoire et, en particulier, de I’histoire
religieuse, le role et la valeur du témoignage ? D’une maniére
générale, répond Herrmann, les récits d’autrui entrent pour
une part considérable « dans I'image que nous nous faisons de
la réalité historique. » Par le témoignage rendu aux personna-
lités marquantes du passé, nous sommes a méme de conslater
I'influence exercée par elles sur d’autres personnalités. Cest
de cette maniére que se produisent, au sein de 'humanité, la
circulation et I’échange des trésors de 'esprit. Dans les maté-
riaux qui nous parviennent par cette voie, il y a lieu d’établir
une distinction entre les récits, comme tels, et leur contenu.
Ce dernier peut entrer comme partie intégrante dans notre
reconstitution du passé, « lorsque nous sommes en mesure de
le constater nous-méme comme un fait. » Cela peut avoir lieu
de différentes maniéres.

La forme la plus élémentaire de ce procédé consiste a re-
porter sur le récit la contiance que nous inspire le narrateur.
C’est ce que nous faisons constamment dans la vie ordinaire.
L’activité déployée par notre esprit est alors réduite au mini-
mum, aussi ne nous contentons-nous de cette attitude que
jorsqu’il s’agit de faits qui nous paraissent dépourvus d’impor-
tance. Dés que le contenu de ce qui nous est rapporté touche a
des intéréts essentiels de notre vie, la confiance que nous ins-

THEOL. ET pHIL. 1900 31



466 ROBERT FAVRE

pire la valeur intellectuelle et morale du narrateur ne suffit
plus pour nous faire admettre son témoignage comme un fait
certain. Introduire un fait dans 'organisme de la pensée reli-
gieuse sur la seule foi d’autrui, est toujours un indice que ce
fait est sans rapport intime avec les intéréts vitaux de notre
piété personnelle. Le catholicisme en offre un exemple frap-
pant. La personne historique du Christ y est admise par voie
d’autorité; pour cette raison méme elle demeure en dehors de
la question supréme qui est, pour ’homme religieux, de savoir
comment il trouve son Dieu.

Le Christ historique joue, il est vrai, dans la doctrine romaine,
un certain réle comme « stimulant de I'imagination, » comme
modeéle et comme symbole, mais non pas en tant que fait réve-
lateur, que manifestation de Dieu dans la vie personnelle. Cette
lacune religieuse est un fruit de la méthode d’autorité. Le
croyant ne saurait se résoudre a recevoir de seconde main
ce dont il veut faire dépendre toute son existence.

L’esprit est plus actif lorsque, au lieu de s’approprier passi-
vement le récit d’un narrateur étranger, il cherche a reconsti-
tuer la réalité historique par la combinaison de deux éléments:
le témoignage d’autrui et 'expérience personnelle, un élément
objectif et un élément subjectif. Ce procédé, également fré-
quent dans la vie ordinaire, a élé élevé, dans la critique his-
torique, a la hauteur d’un art. Il consiste & comparer avec le
contenu de la narration le caractére du narrateur tel qu’il se
dégage du récit Ini-méme; les circonstances qui ont agi sur lui,
les idées et les préoccupations dont il a subi l'influence. En
tenant compte de ces considérations diverses, nous parvenons
jusqu’a un certain point & reconstituer les faits tels qu’ils ont
da se passer ; mais un jugement ainsi obtenu n’aboutit jamais
qu’a des probabilités, car il estsujet & étre sans cesse modifié par
un examen plus approfondi ou par la production de témoignages
nouveaux. Il va sans dire que la foi religieuse ne saurait se
fonder sur de pareils résultats ; les réalités probables de la cri-
tique historique sont loin de lui offrir la sécurité qu’elle exige.
Ceux qui se figurent que la foi chrétienne repose sur la crédi-
bilité de la tradition doivent éprouver un singulier malaise



LE CHRIST HISTORIQUE 467

Cette illusion trés répandue explique le désarroi qui réegne dans
le monde religieux et dans la théologie évangélique. Celle-ci a
utilisé jusqu'a maintenant certaines « positions historiques »
de telle maniere que, pour rendre les services qu'on en atten-
dail, elles devaient €tre soustraites & toute investigation scien-
tifique. C’est un lamentable spectacle de voir nos théologiens
en conflit avec des connaissances dont ils ne peuvent eux-
meémes se défendre ; on dirait une armée en déroute, abandon-
nant piéce aprés piéce ses armes et ses drapeaux, tout ce
qu’elle avait de cher et de sacré, et, pour soutenir sa retraite,
bralant ses dernieres cartouches dans des combats d’arriére-
garde. D’autre part, ceux du dehors ne sauraient respecter un
christianisme qui envisage toute tentative de recherche indé-
pendante comme un acte d’hostilité, et qui a la réputation que
la connaissance de la vérité lui est désagréable. On raille volon-
tiers 1'Eglise romaine, qui prescrit & ses historiens les résul-
tats auxquels ils sont tenus d’aboutir ; mieux vaudrait recon-
naitre que la méme chose se passe dans nos milieux protes-
tants, ol 'on confirme ou étouffe certains résultats historiques
en entretenant 'agitation dans les Eglises.

Le seul moyen de metlre fin a une telle situation et de sauve-
garder « I'impératif catégorique de la conscience historique »
(Rade) est d’établir la foi sur un terrain qui soit a I’abri des dis-
cussions théologiques et des surprises de la science et de I'exé-
gése. Mais ce terrain existe-t-il quelque part? Est-il possible
de soustraire aux incertitudes et aux titonnements de la cri-
tique un phénomeéne historique qui ne nous est connu et ne
nous parvient que par I'intermédiaire de la tradition ?

On peut affirmer, il est vrai, que 'existence de I’Eglise et
son role dans le développement de 'humanité permettent de
conclure & l’existence de son fondateur; que certains traits
de I'image de Jésus, certains récits de sa vie, doivent élre en-
visagés des lors comme certainement authentiques. Si 'on se
place au point de vue du simple historien, ce raisonnement est
probant. Il serait absurde d’admettre que les traces d’'un homme
gqui a exercé une influence aussi étendue et aussi profonde
aient disparu entiérement.



468 ROBERT FAVRE

En partant de cette influence telle que nous la constatons
encore aujourd’hui, aucun homme raisonnable ne se refusera
a tenir pour authentiques les traits les plus généraux de la
tradition concernant Jésus. On pourrait bien soutenir, en
théorie, que méme a ’égard de ce minimum nous ne sortons
pas du domaine des probabilités ; mais en pratique, 'histori-
cité de ce noyau de traditions sera admise sans difficulté. Qu'on
remarque bien que nous ne nous soumettons nullement, en
prenant cette attitude, & 'autorité des narrateurs; le jugement
qui nous ameéne a ce résultat est un fruit de 'activité spontanée
de notre esprit, et se base sur la constatalion de réalités ac-
tuelles, comme les jugements de la critique historique. D’ou il
ressort, comme nous 'avons vu, que le contenu d’un récit peut
étre détaché du récit lui-méine et de son auteur, et envisagé a
part comme un « ¢lément de la réalité. »

Mais tout cela ne nous avance guere. L’historien peut, a
I’aide de ce procédé, dissiper les doutes qui entourent une
personnalité depuis longtemps disparue: le résultat de ses
recherches vole en éclats dés l'instant ou il prétend y asseoir
sa foi. Le doute qui était pour lui, en sa qualité de simple his-
torien, une quantité négligeable, reprend aussitot le dessus;
il constate une fois de plus qu’un jugement historique, si 1égi-
time qu’il paraisse, n'aboutit jamais qu’a des probabilités. Or,
que penser d’une religion dont les adhérents devraient se dire
que le fondement sur lequel repose leur conviction est pro-
bablement certain? il est manifestement impossible de baser la
foi religieuse sur un jugement historique. A cet égard, Lessing
a raison 1.

1 M. Kahler, de Halle, pousse plus loin encore que Herrmann le scepticisme his-
torique. Aprés avoir professé pendant vingt ans I'exégeése du Nouveau Testament,
il est arrivé a la conviction « que les recherches de cet ordre sont, il est vrai,
indispensables, mais n’aboutissent a aucun résultat certain. » Dans le domaine de
la eritique sacrée, on obtient des résultats moins solides que dans les recherches
qui ont pour objet I'antiquité profane, et « les exposés de B. Weiss et de Godet
ne sont pas moins des hypothéses que ceux de C.-F. Baur et de Weizsicker. »
Des faits historiques qui doivent étre préalablement confirmés par la science ne
sont pas susceptibles, comme tels, de se métamorphoser en expériences religieuses;
c’est pourquoi « histoire religieuse et foi chrétienne se séparent comme de 'huile



LE CHRIST HISTORIQUE 469

I1I. La personne de Jésus et la foi chrétienne.

La base sur laquelle repose la foi doit remplir deux condi-
tions essentielles ;‘ elle doit étre « solide comme le roc, » et, en
second lieu, accessible & tous, car il ne saurait y avoir, dans
ce domaine, ni aristocratie ni privileges. C’est assez dire que
cette base ne doit pas étre cherchée dans un ordre de connais-
sances ou les questions restent indéfiniment ouvertes, et qui
n’est & la portée que d’'un nombre infime de spécialistes et de
savants.

Le lecteur attentif et consciencieux des Evangiles ne peut
s’empécher de se demander & chaque pas si les événements se
sont bien passés en réalité tels qu’ils sont rapportés dans le
texte. Ce doute, il est vrai, peut étre refoulé par la violence;
on parvient & le comprimer au moyen d’une résolution €ner-
gique, seulement cet effort, que beaucoup de chrétiens croient
indispensable, mais contre lequel, au fond, la conscience pro-
teste, est impuissant & procurer la paix intérieure. Ce qui dis-
sipe les doules que peut nous inspirer 'histoire évangélique,
ce ne sont pas nos propres efforts, mais la puissance qui émane
de Jésus. Le secours, pour le lecteur sincere, « ne se trouve
pas dans ce que lut fait de la tradition, mais dans ce que la
tradition fait de lui, par son contenu. »

La seule reéalité qui se dégage des Evangiles avec assez de
lumiére et de puissance pour exclure le doute et pour s’im-
poser a la conscience avec une irréfragable évidence, c’est ce
quils contiennent de plus intime, « la vie intérieure de Jésus
lui-méme. » Seul celui qui aspire & une vie morale digne de ce
nom est capable de percevoir la plénitude de cette ame, et
susceptible d’en éprouver la puissance; mais quiconque s’est
senti dominé, subjugué par cette personnalité qui lransparait au

et de 'eau, dés que le charme de la description est dissipé. » C'est « une entre-
prise désespérée » de faire dépendre la foi chrétienne d’'un dogme christologique, ou
d’'une image du Christ soi-disant authentique, obtenue au moyen de la science
historique.

Voyez Martin Kahler : Der sogenannte historische Jesus und der geschichtliche,
biblische Christus, 24 édit, Leipzig, 1896, p. 5 sq., 73 sq., etc.



470 ROBERT FAVRE

travers des voiles de la tradition, ne songe plus &4 s’enquérir
de la crédibilité des narrateurs; aprés avoir vu, il ne se de-
mande plus si la personne de Jésus appartient & 'histoire ou &
la légende; il n’éprouve pas, d’autre part, le moindre scrupule
a laisser la critique poursuivre ses investigations avec une
pleine indépendance. Nous ne possédons la personne de Jésus
(que dans la prédication des disciples qui ont cru en lui. En
résulte-t-il que nous ne voyons que les disciples, et non le
Maitre ? A cette question la science, qui établit la vérité par
des preuves, ne saurait répondre. Celui qui la résout suit sa
conviction personnelle. Au fond, nous sommes ici en présence
de la question de confiance. Jésus, — c’est-a-dire la vie inté-
rieure de Jésus, — tel qu’il nous apparait dans le témoignage
de la foi de ses disciples, nous place devant cette alternative:
nous élever au-dessus de lui, ou nous incliner devant lui. Si
nous nous courbons, c’est a la suite d’une expérience qui ne
saurait étre imposée a personne. Seul il nous montre en quoi
consiste, dans sa plénitude, la vie personnelle de I'esprit, et il
nous fait sentir & quel point notre vie propre est imparfaite et
misérable. « Lorsque nous éprouvons cela, nous renoncons a
la tentative de comprendre historiquement cette figure; nous
acceptons cela comme l'action historique exercée par une per-
sonnalité incompréhensible dans sa réalité. »

Apprendre 4 connaitre Christ est pour tout chrétien le che-
min du salut. Mais nous n’amenons pas les hommes a cette
counaissance en leur racontant, appuyés sur les récits et les dec-
trines du Nouveau Testament, qu’il est le Fils de Dieu, né d’une
vierge; qu’il a fait beaucoup de miracles, ressuscité des morts,
et qu’il régne, assis & la droite de Dieu. De telles choses,
quelque insistance que 'on mette a les aflirmer, ne constituent
pas I’Evangile ; elles peuvent bien, lorsqu’elles sont accueillies
avec une candeur enfantine, attirer l'attention sur Jésus, et par
la, conduire & le chercher lui-méme ; elles ne nous donnent
pas la personne méme du Sauveur. Lorsqu'on présente aux
hommes de notre temps ces doctrines et ces récits comme la
chose essentielle 4 laquelle ils doivent « croire » pour trouver
le Rédempteur, on les oriente sur une fausse voie ; on les induit



LE CHRIST HISTORIQUE 471

en erreur. A ’époque ol nous vivons, c’est un obstacle consi-
dérable que 'on place devant eux. L’immense majorité de nos
contemporains sont incapables de s’approprier ces affirma-
tions avec la naiveté voulue. Tout au plus, s’ils sont angoissés
au sujet de leur ame, « intimidés par une prédication qui
cherche & en imposer, » se laisseront-ils arracher une adhésion
qui n’a rien de commun avec la foi, car elle les laisse intérieu-
rement hésitants et troublés. L'effort qu’ils ont a faire et 'in-
sécurité (u’ils en éprouvent les empéchent de venir & Christ ;
car « ceux-la seuls qui sont de la vérité entendent sa voix. »

Il vaut des lors la peine de se demander quel usage il con-
vient de faire de ces éléments de la tradition. Ils doivent étre
présentés comme faisant partie du témoignage rendu a Jésus
par les écrivains du Nouveau Testament. Dés I'instant ou I'on
cherche & les imposer comme conditions préalables de la
foi, au lieu d’annoncer la bonne nouvelle, on promulgue une
loi dont les pharisiens s’accommodent aisément, mais qui est
intolérable aux 4mes sinceéres. 1l va sans dire que le témoi-
gnage des premiers disciples ne saurait étre estimé trop haut.
« Voila, dirons-nous en présence de leurs enseignements, ce
que ces hommes ont cru au sujet de Jésus-Christ, aprés avoir
trouvé en lui le chemin qui méne a Dieu. » Mais la valeur de
leur témoignage n'implique pas que nous devions poser comme
base de notre foi ce qui était le fruit et le couronnement de la
leur, et partir de leur point d’arrivée. Notre foi prend naissance
dans les mémes conditions que celle des premiers témoins. Le
fondement sur lequel elle repose doit étre pour nous, dans notre
situation actuelle, — comme pour eux dans la situation ou ils
se trouvaient, — l'objet d’une certitnde immédiate et directe.

Deux faits présentent pour nous ce caractére indubitable, a
savoir : en premier lieu la maniére dont les disciples ont parlé
de la puissiance et de la gloire de leur Maitre, et en second lieu
la vie intérieure de Jésus.

Il ne fuut pas conclure de ce qui précede qu'un prédicateur
qui se sentiraita ’aise dans telles traditions qui, pour d’autres,
sont un obstacle a la foi, doive dissimuler sa position; il doit,
au contraire, exprimer ses convictions en toute liberté. Mais



472 ROBERT FAVRE

I’essentiel est pourtant toujours de mettre fortement en relief,
ce (ui, pour lui comme pour les autres, peut seul servir de
base a la certitude religieuse : la personne de Jésus, la vie
intérieure du Fils de 'homme. Toute prédication évangélique
prend du reste spontanément cette direction.

Nous parvenons ainsi, & travers un certain nombre de cercles
concentriques, au cceur de I'Evangile, au foyer de la révéla-
tion : la personnalité historique, ou — pour employer 'expres-
sion synonyme de Herrmann, — « la vie intérieure » de Jésus,
par laquelle « Dieu entre en relation avec nous. » Si maintenant
nous cherchons & analyser le contenu de cette personnalité, les
traits qui distinguent cette « vie intérieure » unique, rien ne
nous empéche de partir des éléments de la tradition qui sout
généralement incontestés, « méme par ceux qui ne connaissent
pas Jésus lui-méme. »

Au monde dans lequel nous vivons appartient la figure his-
torique de ’homme Jésus qui, il y a bien des siécles, s’est
donné pour le Messie d’Israél, et, par sa conception particu-
liere de I'ceuvre messianique, s’est attiré la haine de son peuple
et a prépare sa propre ruine ; qui, enfin, est mort avec la cer-
titude d’avoir quand méme remporté la victoire. Cet homme
s’est donné pour le Messie d'Israél: il estimait donc que sa
personne et son ceuvre formaient le couronnement du monde,
et que les fins de la création de Dieu se réalisaient en sa per-
sonne.

Nul ne refusera son admiration & un homme « qui a déployé
une telle énergie vitale. » Cependant, s’il avait été d’autre part
imaginatif, susceptible, avide d’honneurs terrestres, nous le
tiendrions pour un illuminé comme nous en connaissons beau-
coup. La tradition établit le contraire. Sa parole est remarqua-
blement sobre et lucide; il n’est ni prétentieux ni emporlé;
Pimpression qu'il laisse est celle d’'une humilité profonde. S'il
s’était simplement approprié l'idéal messianique d’Israél, sa
physionomie de Messie n’aurait rien de particulierement sail-
lant ; mais il a neltement conscience d’aller 4 ’encontre des
espérances qu’il éveille, et il s’éleve bien au-dessus de ce que
I’on envisageait autour de lui comme le bien supréme. Jésus



LE CHRIST HISTORIQUE 473

veut, il est vrai, ainsi qu’on Pattendait du Messie, fonder le
royaume de Dieu sur la terre; mais ce qu’il entend par ce
royaume, c’est la domination de Dieu sur la vie intérieure de
créatures personelles, et sur leurs relations entre elles.

Au point de vue du cours extérieur de son ceuvre de Messie,
deux faits sont donc surtout & relever : en premier lieu, le conflit
qui éclate entre Jésus et le Judaisme de son temps avec ses es-
pérances messianiques, et, en second lieu. la confiance dont il
fait preuve en présence de l'opposition du monde et jusque
dans la mort. Tout homme qui prend comme but de son exis-
tence le royaume de Dieu, au sens ou ’entendait Jésus, acquiert
du méme coup la conviclion que cette idée doit se réaliser. Per-
sonne ne peut étre contraint de prendre pour idéal la vie dans
Iamour et la confiance en un Dieu qui est « la puissance de cet
amour; » mais quiconque s’est emparé de cet idéal est persuadé
que rien au monde ne saurait prévaloir contre le droit qu’il
possede & se réaliser. Considéré sous cet angle, Jésus ouvre la
série des martyrs qui ont sacrifié leur vie pour maintenir l'idéal
qu’il a introduit dans le monde. Ce trait de sa vie personnelle,
fortement en relief dans la tradition évangélique, a une grande
importance pour le croyant.

Toutefois, le fait que Jésus est a la téte des hommes qui ont
souffert joyeusement pour la vérité ne constitue nullement
« le trait le plus caractéristique de sa vie intérieure, le fait qui
doit agir sur nous pour que nous soyons sauvés. » Jésus se
distingue profondément de tous les hommes qui s’efforcent de
suivre ses traces, non seulement comme leur modéle, auquel
ils n’atteignent jamais, mais par son attitude personnelle &
’égard du souverain bien. Il a conscience de ne pas rester en
arriere de Uidéal pour lequel il se sacrifie. Cetle conviction,
nous la tirons non pas de telles paroles isolées que la tradition
lui attribue, et d’aprés lesquelles il aurait été sans péche — a
elles seules ces paroles n’auraient pas grande force probante
— mais, essentiellement, des derniers actes de son ministére
el de ses derniers entretiens avec ses disciples, en particulier
lors du repas de la Céne. En face d’'une mort imminente dont
il savoure par anticipation I’amertume et les terreurs, « il



474 ROBERT FAVRE

songe a la détresse morale de ceux qui sont oppressés par le
sentiment de leurs péchés, et il affirme que l'impression pio-
duite par sa mort sur ceux qui l'auront trouvé les délivrera de
ce fardeau. » Pour tenir un tel langage, il fallait qu’il se sentit
sans péché. A I’heure supréme ou la conscience établit avec
une inexorable rigueur le bilan du passé, sa force et sa pureté
morales lui apparaissent comme 'unique puissance capable de
transformer les pécheurs dans leur vie la plus intime, et de les
délivrer de leurs miséres les plus profondes.

Le premier, il affirme clairement que le commandement de
I'amour n’est pas un commandement, mais le commandement
moral par excellence, parce qu’il implique tous les autreset dé-
termine a lui seul la valeur des actions humaines. Par sa concep-
tion du bien supréme: la vie dans 'amour, ou le royaume de
Dieu, il éleve la connaissance morale de ’humanité au plus
haut degré qui puisse étre pensé, en sorte que, partout ol
s’étend son influence, tout homme dont le caeur n’est pas
entierement fermé 4 'amour doit se sentir coupable. Jésus est
« le modéle de beaucoup d’hommes par le fait qu’il a souffert
pour le bien, » mais ce qui le met hors de pair, c’est gu’ayant
le premier discerné le Bien dans tout son éclat, dans toute sa
plénitude et dans loute sa puissance, il ne s’est senti inférieur
ni & la connaissance qu’il en avait ni aux paroles par lesquelles
il le proclamait; en un mot, bien qu’il s’appliquat & lui-mérne
la norme la plus élevée qui puisse étre concue, Jésus a été ce
quw'il voulait étre. Envisagée sous cet aspect, dans l'incom-
parable splendeur de sa vie morale, la personne de Jésus n’est
pas un fait que nous admettions sur la foi d’autrui; elle nous
est directement accessible, elle devient « un élément de notre
propre réalité, » et projette un vif éclat sur le monde dans
lequel nous vivons. Mais il v a plus encore. Jésus ne s'est
pas borné & faire connaitre le bien supréme et a le réali-
ser pour son propre compte. En tant que Messie, il prétend
« apporter aux hommes le don parfait de Dieu ; » il s’attribue
le pouvoir de les mettre en possession dua bien supréme: la vie
de I'amour, dans la pleine dépendance de Dieu. Aussi, & I'in-



LE CHRIST HISTORIQUE 475

verse du Bouddha et de Socrate, qui s’effacent modestement
derriére la cause pour laquelle ils vivent et meurent, ne con-
nait-il pas de tdche plus pressante et plus sacrée que de diriger
lattention sur lui-méme; 1l a la conviction qu’aucun homine
qui veut vivre de la véritable vie ne peut éluder sciemment sa
personne.

Jésus nous a mis en situation de nous convaincre par devers
nous du bien-fondé de ses prétentions; nous sommes & méme
d’éprouver dans sa réalité la puissance rédemptrice qu'’il s’attri-
bue. On ne peut en dire autant de ce que le christianisme tra-
ditionnel désigne sous ce nom : ces « forces rédemptrices »
mystérieuses, liées aux actes du culte, censées émaner de Jésus
et pourtant distinctes de lui-méme et de 'impression produite
par sa vie personnelle, sont « une pure affirmation, incapable
de fournir aucune preuve de sa réalité. » Ce qui importe évi-
demment avant tout, pour I'homme qui désire soumettre sa vie
a Dieu et faire partie de son royaume, c’est qu’il soit intime-
ment convaincu de la réalité de Dieu. Cette conviction, nous la
puisons en Christ. La confiance que nous inspire Jésus pour sa
personne et pour sa cause implique en effet I'idée d’'une « puis-
sance dominant toutes choses, » qui lul assure la victoire sur
le monde dans lequel il a en apparence succombé. (’est en
partant de la conviction que Jésus doit I’'emporter sur le monde,
avoir raison contre le monde, gue nous arrivons a l'idée de la
puissance qui est au-dessus de toutes choses. Le Dieu vivant se
donne en premier lieu & connaitre & nous comme la puissance
qui est avec Jésus. En outre, 'attitude personnelle du Sauveur
a I'égard des pécheurs, la bienveillance qu’il témoigne & ceux
qui se sentent perdus, nous donnent la conviction que son Dieu
est bien aussi notre Diew. Ainsi nous sommes introduits dans
la sphére de 'amour du Pére. Dieu entre en rapport avec nous
de telle facon que, par le fait méme, il nous pardonne nos
péchés et nous rend capables de surmonter la contradiction
intérieure qui nous déchire, entre notre vie naturelle et la loi
morale. La dogmatique ecclésiastique a cherché, sans y réussir,
a montrer comment ce pardon a été rendu possible. « Nous ne



476 ROBERT FAVRE

comprendrons jamais comment il se fait que Dieu pardonne
nos péchés; nous ne pouvons que saisir, dans sa réalité, le
pardon tel qu’il nous est offert. »

La foi chrétienne, ou la « certitude que Dieu entre en rap-
port avec nous » ne peut étre imposée & personne, ni établie
par des preuves extérieures. En vertu de sa nature méme, elle
ne peut étre que subjective, car elle repose sur une expérience
intime, incommunicable. Méme lorsque nous essayons de nous
rendre compte clairement & nous-méme de ce que nous
éprouvons comme chrétiens, el que nous nous efforcons de
traduire nos expériences en paroles, nous n'y réussissons que
trés imparfaitement; nous aboutissons & des représentations
qui se contredisent et ne se laissent pas ramener & un ensemble
logique et harmonieux. En effet, « Dieu nous enléve I'estime
de nous-méme et nous communique un indomptable courage;
il détruit en nous la joie de vivre et nous apporte le bonheur
il nous fait trouver le repos et nous remplit d’anxiété ; il nous
délivre du fardeau de notre vie ancienne, et rend l'existence
bien plus difficile qu’elle ne serait sans lui; il nous donne la
totalité d’une existence nouvelle, et ce que nous recevons de
sa main se transforme incessamment en aspirations vers la vie
véritable. » Nous ne parvenons jamais & nous rendre maitres
du « contenu de la vie nouvelle, » car ce contenu est inépui-
sable.

D’autre part, il est de la plus haute importance pour le
chrétien de ne pas s’en tenir & des impressions subjectives,
et de « prendre pied sur une base objective.» Or, il n'y a que
deux faits objectifs sur lesquels la foi puisse s’appuyer, et qui
restent debout aux heures de doute; ce sont, d’une part le fait
historique de la personne de Jésus, et d’autre part le fait mo-
ral de I'obligation. L’histoire et la conscience nous sauvent du
subjectivisme pur. En revanche, « c’est une véritable dérision
de proposer, comme fondement de leur foi, & ceux qui sont en
quéte de certitude, les doctrines de I'Ecriture ou les propo-
sitions dogmatiques du Symbole des apotres, qui ne sauraient
exprimer pour eux des faits immédiatement certains. »




	Le Christ historique : d'après W. Herrmann

