
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: Des limites de la science et du subjectivisme en matière de
connaissance religieuse

Autor: Gaudard, Jules

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379691

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DES LIMITES DE LÀ SCIENCE

ET

du subjscÜYisme en mauere de connaissance religieuse1

PAU

JULES GAIDAR!)

professeur à la Faculté technique de l'Université de Lausanne.

Au milieu du désarroi d'idées et de la multiplicité des

controverses actuelles, est-il encore possible d'asseoir sur des

fondements sûrs les convictions religieuses? Passant en revue les

résultats de l'effort humain dans tous les domaines de la

connaissance en général, M. Reymond constate que les principes
de nos sciences d'observation et de raisonnement laissent

toujours apercevoir des lacunes et planer des mystères; il arrive
à conclure que, cela étant voulu, nous aussi nous devons vouloir;

chacun de nous est appelé à créer, dans le sentiment de

sa responsabilité, l'appoint nécessaire de ses croyances; et cela

en obéissant, c'est-à-dire en pratiquant ce précepte de Jésus:

« Si quelqu'un veut faire la volonté de Celui qui m'a envoyé, il
saura si ma doctrine vient de Dieu. » Forte de ce principe que
« la vie est la lumière des hommes, » l'Eglise, dans sa confession

de foi, aura soin de reconnaître hautement le rôle assigné

aux activités individuelles; elle ménagera une large partati
1 Essai sur le subjectivisme et le problème de la connaissance religieuse.

Thèse présentée à la Faculté de théologie de l'Eglise libre du canton de Vaud, par

Arnold Reymond. (Lausanne, Georges Bridel 4 Cic, 1900.)

THÉOL. ET PHIL. 1900 23



346 JULES GAUDARD

subjectivisme, celui-ci devenant en quelque sorte la marque
même de l'adoration personnelle.

L'étude de M. Reymond est étendue et profonde, consciencieuse,

très soignée dans le fond et dans la forme. Une dissertation

aussi substantielle et suggestive ne se laisse pas résumer
et même, à en vouloir transcrire des fragments, on est déhordé
et entraîné invinciblement à y mêler ses propres réflexions.
Aussi ne nous flattons-nous point d'en donner une idée
suffisante par ces quelques pages, semées peut-être d'errements
laïques et d'infidélités. L'allure critique de cet article est
d'ailleurs loin de tenir à des dissentiments; elle s'est au contraire
inspirée de l'auteur lui-même, et porte essentiellement sur la

« faillite de la science » en matière religieuse.
Il y a dans l'homme le cerveau et le cœur, et ces deux là

sont un. D'un côté, la contemplation, la réceptivité, la perception

des choses; de l'autre, la réaction, l'impulsion, la volonté,
le don de soi-même. Dans l'intégrité de l'être, la répercussion
entre ces deux pôles est entière : voir c'est aimer, aimer c'est
voir. Au premier homme conversant avec Dieu, Dieu étail
lumière du plein jour. Qu'avait-il donc à faire de l'arbre de

science, fanal réservé à la nuit Lugubrement entré en

possession de cette clarté douteuse dans les ténèbres ou il s'est

plongé, il lui reste quelque souvenir de l'Eden perdu, mais un
schisme s'est produit entre les deux moitiés de son âme. Il lui
était bien permis de regarder l'arbre fatidique, mais non d'en

manger le fruit; c'est la volonté qui a failli : aussi le Dieu

clément redemande-t-il avant tout le cœur de l'enfant rebelle.
Mais le cœur, c'est l'organe meurtri, revêche et douloureux;
la tête ne serait-elle point demeurée indemne et altière? et le

flambeau dérobé, — ce flambeau pour des dieux, affirmait le

séducteur, — ne servirait-il pas du moins à retrouver l'Eternel
Ainsi l'homme tombé dédaigne ou redoute la porte étroite que la

miséricorde lui ouvre; il voudrait reconquérir de haute lutte
la cité perdue : il ne capitulera du moins qu'après avoir exploré
le terrain de toutes parts.

La philosophie Oui, ce serait certes la belle voie;
malheureusement, les issues en paraissent bien gardées; c'est la porte



DES LIMITES DE LA SCIENCE ET DU SURJECTIVI6ME 347

d'orient du jardin, où se tiennent les chérubins à l'épée nue.
Mais voici venir des sciences plus terrestres, prêtes à jeter ici
et là de vives lueurs. C'est vrai, elles nous rendent d'inestimables

services; elles nous guident dans les sombres défilés de

cette vie mortelle; elles discernent notre bien et notre mal;
elles s'épanouissent dans le développement progressif de leurs
principes et de leurs méthodes, en vue de besoins temporels et
bornés ; mais lorsque, de ces principes et par une marche

régressive, elles prétendent remonter à l'essence des choses et
à l'Auteur de l'univers, elles trouvent les passages barrés.

Au premier écolier venu, il suffit d'un fil tendu pour qu'il
trouve lucide et irréfutable l'axiome ou la définition de la ligne
droite plus court chemin d'un point à un autre. Il pourra faire
une belle carrière de géomètre, découvrir d'admirables
théorèmes sans songer jamais à regretter son point de départ ; et
combien n'y a-t-il pas lieu de le louer, lorsqu'on en voit d'autres
user leur vie, torturer leur esprit à tenter d'éclaircir l'axiome
ou à fonder, sous prétexte de rigueur plus grande, des geometries

abstruses I Sont-ils pour tout cela plus près de la source
de la vérité?

M. Reymond expose le vice irréductible de la numération
arithmétique, qui est discontinue. Impossible avec elle
d'exprimer exactement toute grandeur quelconque; les incommensurables

ne peuvent pas s'écrire, ou ne se représentent que

par le symbole d'une division impossible à pousser jusqu'au
bout. Et l'incapacité du discontinu à aboutir au continu éclate
dans le fait que jamais, d'une file de points, fussent-ils en
nombre inimaginable, on ne fera le moindre bout de ligne ; car
aussitôt que deux d'entre eux arrivent à se toucher, ils n'en
font plus qu'un seul. Aussi l'analyse géométrique use-t-elle de

subterfuges; il faut qu'on lui concède l'existence d'un élément
linéaire formé de deux points mathématiques contigus sans

être confondus. Elle appelle cela un infiniment petit, précisément

parce que le mot infini, en petitesse comme en grandeur,

indique une impossibilité. Dans l'infini, la partie est égale au

tout, et tout raisonnement tombe. Cependant nos mathématiciens

débattent sur l'infini, en le traitant comme quantité finie,



348 JULES GAUDARD

susceptible de devenir plus grande ou plus petite que toute
quantité assignable. Mieux encore: ils jonglent en toute
désinvolture avec les quantités imaginaires, non seulement quantités
qu'on ne peut pas atteindre, mais quantités radicalement
impossibles (radicaux pairs de valeurs négatives). De certains
conflits entre imaginaires surgit tout à coup du réel, en passant

par le négatif. Ne serait-ce point là démontrer que ces
inconcevables, ces incompréhensibles existent pourtant? et que
répondre à un penseur qui, par analogie, transportera cette
thèse dans les domaines de la matière et de l'esprit?

C'est à la faveur d'imaginaires que certaines courbes rebroussent

chemin, que d'autres se fragmentent en branches séparées

ou même sèment des points isolés. Voilà donc du discontinu

naissant d'une équation, c'est-à-dire d'un symbole de

continuité; on pourrait le qualifier: continuité inaperçue.
Notre discontinuité à nous, c'est la mort. Est-elle comparable

à un simple point anguleux ou au rebroussement d'une
courbe? Est-elle, au contraire, une véritable interruption,
semblable au saut de l'une à l'autre des deux branches d'une

hyperbole
Toute fonction algébrique est d'essence continue; cependant,

il y a des courbes qui sautent tout d'un coup de zéro à l'infini,
ou de l'infini positif à l'infini négatif: imaginez donc un mobile
astreint à les suivre, le temps étant réglé sur l'abscisse

Les quantités négatives n'ont pas d'existence en soi, puisque
rien ne peut être moindre que zéro. Cependant elles juuent un
rôle de valeurs expectantes, que l'occasion fait revivre. En

géométrie, il suffit qu'un point arbitraire d'une ligne ait été pris
pour origine et qualifié point zéro, pour que, aussitôt, les

valeurs négatives affectent une figuration visible et immédiate,
étant portées en sens rétrograde.

Ainsi les mathématiciens, ces rationnels, ne reculent pas
devant le maniement de quantités irréelles ; en cela ils font acte
de foi transcendante et paraissent s'en trouver bien. Ils n'ont
rien de ce scepticisme intransigeant qui irait logiquement
jusqu'à se refuser le droit dépenser. D'autre part, ils ne sauraient
prétendre que toutes les réalités soient accessibles au nombre



DES LIMITES DE LA SCIENCE ET DU SUBJECTIVISME 349

et rentrent dans leur sphère d'études; mais en tout ce qu'ils
touchent, leur art consommé à ramener les comparaisons à

des identités, ou le contraire de leurs conclusions à des

contradictions ou absurdités, confère à leur science un caractère de

nécessité inéluctable.
Si nous ne savons nous représenter une géométrie à quatre

dimensions, n'affirmons pas pour cela son irréalité ; comparons-
nous plutôt modestement aux nouveau-nés qui voient les

objets dans un même plan, aussi longtemps qu'ils n'ont pas

appris à sonder la troisième dimension, la profondeur de

l'espace.
Les mathématiques étant, en somme, une adaptation de la

pensée aux phénomènes, un moule dans lequel la réalité essaie

de pénétrer pour se rendre intelligible, considérons leur
application aux sciences physiques.

C'est dans la mécanique, dans l'astronomie que la tentative
a eu le succès le plus éclatant, et c'est là aussi ce qui a pu
séduire sur l'universalité du procédé.

La géométrie envisage déjà des mouvements, comme susceptibles

d'engendrer des surfaces par déplacement de lignes, ou
des volumes par déplacement de surfaces. Dans la cinématique
entre de plus l'idée du temps, les corps mobiles assujettis à

des liaisons gardant leur caractère purement géométrique, ou

spatial. Dans la dynamique, enfin, s'introduit la notion de force
et de masse.

La mécanique invoque la conception de points matériels.
Fera-t-elle une ligne de la contiguïté de pareils points? Mais

justement, ce n'est plus elle qui en aurait besoin, puisqu'elle a

la vitesse: le moindre déplacement fait passer un mobile ou

son centre idéal de gravité par une infinité de positions. Telle
est la puissance de la notion de mouvement : une victoire sur
l'infini.

« Un point ne peut se mouvoir qu'en ligne droite, » disait le

géomètre Ollivier: c'était exprimer très bien que l'élément
appelé différentiel saute un fossé de largeur inconcevable.

Les principes admis comme fondement de la mécanique
sont: 1° l'inertie de la matière, d'où dérive la notion de force;



350 JULES GAUDARD

2° la réaction égale et opposée à l'action ; 3° l'indépendance de
l'effet d'une force, aussi bien de l'effet d'autres forces que de la
vitesse préexistante. Chaque force se manifeste dès lors par
une accélération de vitesse qui lui est proportionnelle, et qui
est en raison inverse de la masse du mobile. L'exactitude de

ces principes se trouve suffisamment vérifiée par les résultats
qu'on en tire dans l'ordre des choses visibles. Les forces étant
données, le mouvement du mobile est calculable, ou
réciproquement, un mouvement étant pris sur le fait, on en inférera
la force agissante. La gravitation universelle, découverte par
Newton, reçut dans la Mécanique céleste de Laplace la plus
éclatante confirmation par le calcul des perturbations des

mouvements planétaires. Elle fut par là démontrée plus exacte que
les lois d'observation de Kepler, dont elle était issue. Laplace
n'avait pas besoin, disait-il, « de l'hypothèse de Dieu; » la

cause seconde lui suffisait; remonter de celle-ci à la cause
première serait une tout autre all'aire, une entreprise chimérique,
à moins peut-être d'y apporter d'autres yeux que ceux de

l'algèbre.
Tant qu'il ne s'agit que de distances, même entre soleils dans

une certaine amplitude, ou encore de quelques comparaisons
physiques, le calcul appuyé sur des observations appropriées,
telles que parallaxe annuelle, analyse spectrale, etc., fera son

œuvre admirable ; et cependant, qu'est-ce que tout cela quelles
équations nous feront jamais connaître les êtres qui peuplent
l'immensité

L'hypothèse qui suffisait à Laplace, c'est-à-dire la loi de la

gravitation, souveraine des grands espaces, tombe en défaut
dans le domaine des infiniment petits. On a tenté d'autres
formules qui pussent s'adapter à la mécanique moléculaire. Loin
de s'attirer indéfiniment jusqu'à se fondre les unes dans les

autres, les molécules sont, au contraire, tenues à distance par
une force répulsive ou calorifique, et nous voici transportés
dans d'autres sciences, remarquables elles aussi par le contraste
entre leurs prodigieux développements utilitaires et leur désolante

impuissance à révéler ce qu'est le fond de la matière sur
laquelle elles opèrent. Nous découvrons le bacille dont nous



DES LIMITES DE LA SCIENCE ET DU SUBJECTIVISME 351

avons à nous défendre, mais le Créateur semble demeurer
indifférent aux efforts d'une curiosité stérile. Il semble que le

puissant fluide qui enlève toutes les charges et illumine les
salles de spectacles, n'ait fait qu'obscurcir un peu davantage
notre intelligence de la réalité. Ne sachant ce qu'est la force,
ce qu'est la chaleur, ce qu'est l'électricité ou le magnétisme,
nous avons pourtant découvert que, dans certaines conjonctures,
l'un de ces agents se transforme en l'un des autres; l'un, c'est

l'autre; rebelles à la destruction, ce sont des caméléons aux
aspects changeants, des témoins ou des produits d'une métem-
psychose universelle. Adoptons donc un terme général et

vague qui embrasse tout : «l'énergie; » puis posons le principe
de la conservation de celte énergie: tout se transforme, tout
se conserve. Changement et identité, ou d'un seul mot:
réversibilité. Il faut bien le changement dans la permanence, autrement

il n'y aurait rien ; dans l'homogène tout serait immobile ;

là où rien ne remuerait, le mot même de conservation n'eût pu
être inventé. Quel est le moteur des changements? Mystère!
Essaiera-t-on de mélanger et confondre les énergies
matérielles et morales; de dire que l'esprit-roi, la volonté directrice

sont de même essence que la molécule, la force, la
chaleur, et entrent dans le cycle des transformations : alors une

parcelle de volonté se change en calories, cela va de soi,
puisque la volonté veut ce qu'elle veut; mais à leur tour, ces

calories, comment vont-elle faire pour se transformer en une
volonté autre, qui postule un effort mécanique ou une lumière?

La nature offre à notre perception des phénomènes
extérieurs, que nous jugeons objectifs en eux-mêmes, sans savoir
toutefois si leur réalité ne se déforme pas à travers le crible de

nos sens. L'observation méthodique, la coordination des faits
atteste certaines relations de cause à effet; la mesure des

intensités accessibles au nombre amène l'intervention des

mathématiques, lesquelles déduisent des conclusions nécessaires,
mais restreintes à une certaine face des choses. Si l'on peut
logiquement descendre d'une cause connue à l'effet qu'elle
détermine, l'opération inverse ou l'interprétation des faits est

scabreuse, hypothétique et, le plus souvent, de simples mots



352 JULES GAUDARD

couvrent l'ignorance des choses. C'est ainsi que le principe
constitutif des corps perçus par les sens a été dénommé «

matière. » Les combinaisons chimiques en proportions multiples
ont conduit à considérer cette matière comme discontinue et
formée d'atomes ou éléments insécables, dont les groupements
variés diversifient les substances connues ou inconnues. Mais

à peine sorti du néant, voici cet atome en butte à la contradiction:

ille faut impressionnable ou élastique, doué de masse, de

volume, de surface, de facettes ou axes d'orientation, de polarité.

Alors, on le dira infiniment dur, pour sauvegarder le

dogme de sa prétendue indivisibilité. On le dira infiniment
petit: c'est l'artifice connu pour expliquer une chose qui est et
n'est pas, se voit et ne se voit pas. L'atome ressent et engendre
des luttes d'attraction et de répulsion, des affinités, vibrations
calorifiques ou électriques. Entre ces points matériels égarés il
faut voir des abîmes de vide; mais non! rien n'est vide dans la

nature; la continuité revient; là où il n'y a rien, il y a l'impondérable,

il y a l'éther intermoléculaire, l'éther interstellaire ou

cosmique, chargé des transmissions lumineuses, calorifiques,
électriques, ondulations prodigieusement courtes, prodigieusement

rapides. Et ce fluide insaisissable va, lui aussi, avoir
ses atomes; et pour les besoins de telle ou telle cause, on ne
reculera sans doute pas devant la thèse de la densité de l'éther.

Toujours, ici ou là, du discontinu. La lampe du savant
éclaire des précipices. Pour gravir les sommets jusqu'à l'Auteur
des choses, i! faudrait une voie royale et sûre; au lieu de cela,

une fissure se présente, la montagne va s'ébouler.
C'était chose tentante de chercher à surprendre le secret de

la matière dans la molécule; c'était tout aussi sûr, mais à

l'épreuve cela ne s'est pas montré plus commode que de

poursuivre le mystère jusqu'aux bornes des cieux. Constellations

immenses, constellations de néant, c'est tout un. Du moment
qu'on s'aventure à disserter sur l'infini, disons tout de suite

que les infinis contraires se touchent, que les deux extrémités
d'une droite se rejoignent, puisque la droite est un cercle de

rayon infini.
A voir l'œuvre des chercheurs et des savants d'un côté solide



DES LIMITES DE LA SCIENCE ET DU SUBJECTIVISME 3o3

et belle et, d'autre part, minée par des déficits fondamentaux,
on aurait l'impression, — pour autant qu'on ose la manifester,
que le Créateur s'est ménagé une arme à deux tranchants. Aux

yeux de ses créatures, responsables de leur destinée, il laisse

apparaître assez de lumière et d'obscurité, de substance et de

vide, de bien et de mal, de promesses et de menaces, pour que
rien ne soit foncièrement démontrable, pour que les contraires
arrivent, pour que chacun de nous reçoive suivant ses œuvres
et voie ses dires confirmés ; qu'aux uns il soit fait selon leur
foi, à d'autres selon leur incrédulité; les uns créant en quelque
sorte, de foi en foi et à la faveur de la grâce, la cité où ils
entrent, les autres créant de doute en doute le désert où il n'y a

plus de lieu pour eux; tellement que de chétives créatures
auraient ainsi la faculté haute et redoutable de forger leur sort
final. Est-ce pourtant bien liberté ou est-ce prédestination La

réponse, ici comme toujours, est une double affirmation, une
affirmation des contraires : Dieu seul décrète et choisit dans sa

souveraineté, faisant miséricorde à qui il lui plaît; et cependant
il s'est prononcé en faisant virtuellement miséricorde à tous,
il s'est lié par la promesse dene mettre point dehors quiconque
vient à lui. La contradiction est ainsi levée: usant de sa liberté,
il nous confère le pouvoir d'aller à lui, c'est-à-dire la plus haute
des libertés. Heureux sommes-nous que la science n'ait point
démontré!... de sa démonstration nous serions morts.

Assurément les révélations, les imaginations de la haute
science sont grandes et belles, nobles et utiles. Elles ont l'utilité

surtout de nous confondre et de nous humilier. Que si, au

contraire, ces échafaudages d'hypothèses agencées venaient à

s'ériger en piédestal de notre orgueil, c'est donc que nous
serions parvenus à dérober le feu primordial et, qui sait à

nous bercer de l'espoir vague et chimérique de réformer la

« chiquenaude » première en ce qu'elle a eu de déplorable

pour nous, qui souffrons et qui mourons.
La mort nous pouvons en écarter l'image dans l'étude de

la nature morte, ou des choses qui semblent vouées au méca-.
nisme pur. En sera-t-il de même lorsque nous nous occuperons

des êtres animés, et surtout de l'homme? Ici, la rigueur



334 JULES GAUDARD

des déductions, la nécessité mathématique trouve moins de

prise encore, et se montre de plus en plus incapable de pénétrer,

de rendre intelligible toute la réalité des phénomènes. Les
faits biologiques répugnent à se laisser rattacher tous à des

transformations physico-chimiques de l'énergie, mais, c'est

particulièrement dans l'explicalion des faits psychiques,
remarque M. Reymond, que l'idéal mathématique se heurte à des

difficultés insurmontables, que se présentent des postulats
irréductibles à ceux des autres sciences, que l'esprit se trouve
arrêté dans sa tentative chimérique d'unifier le réel, de le
saisir et de l'enfermer dans les cadres de la nécessité. Une dualité

alors se laisse entrevoir : déterminisme et libre arbitre.
Plus on s'élève dans l'ordre des connaissances, et plus les

résultats expérimentaux regimbent contre le mécanisme. En

biologie, l'évolutionnisme a tenté de concilier le principe de
continuité avec la discontinuité dont témoignent les espèces; mais

cette loi de perfectionnement semble tendre à une finalité
irréductible à la causalité efficiente. En psychologie, sociologie,

morale, histoire, etc., l'induction est seule possible. Sur
la fin et le principe des choses, l'impuissance de l'expérience
rend le subjectivisme inévitable. Il s'opère un compromis, en

vertu duquel la science prête de l'intelligibilité à la perception,
et celle-ci de la réalité à la science. Les partisans de la contingence

ne nient pas le déterminisme, mais seulement que ce

déterminisme soit universel et, de plus, synonyme de nécessité

Il peut émaner d'une volonté.
Si la sérénité des cieux dévoile la puissance et la divinité du

Créateur, la nature plus proche, que dépare le mal, ne calme

point l'angoisse des pécheurs. Il leur fallait le pardon, le secours,
l'humanité d'un Dieu rendu propice, et c'est ce que l'Evangile
leur apporte. La grâce divine se révèle à la foi qui se l'assimile.
Là où toute science demeurait muette, interdite ou hostile,
Jésus parle avec une autorité qui impose; il se fait fort de

ressusciter au dernier jour quiconque a cru en lui, et déjà dix-
neuf siècles ont cru à sa parole.

Le double caractère historique et métaphysique du christianisme

nécessite, dit encore M. Reymond, une théorie de la



DES LIMITES DE LA SCIENCE ET DU SUBJECTIVISME 355

connaissance religieuse. L'objet infini de cette connaissance se

traduit en symboles sur lesquels doit s'exercer l'activité du

sujet. S'il est entré dans la composition des saintes Ecritures
un concours de facteurs humains faillibles, elles n'en ont pas
moins atteint leur but, savoir de faire connaître au monde la
Parole vivante et pure, appelée à fructifier dans des terrains
divers. Les échos harmonieux que cette Parole éveille dans les

âmes forment un concert autrement magnifique que n'eût été

un son uniforme. La personnalité, le subjectivisme, les volontés
à la fois libres et responsables auront leur part, mais il faut
d'abord statuer le fondement commun ou le dogme.

Le milieu moral dans lequel apparaît le Christ avait été
défriché par la prédication de la repentance et, d'autre part,
rendu ou maintenu hostile par un pharisaïsme orgueilleux.
A l'homme nouveau, « né pour être roi, » Satan tente de

suggérer les procédés de sa façon : — se faire son pain en négligeant

Dieu, c'est-à-dire fonderla Babylone marchande et parée
qui rançonne la terre; — ou bien, conquérir la domination sur
les œuvres de Dieu, sous l'égide de l'ennemi de Dieu; — ou
enfin se hausser sur le faîte du temple et s'élancer de là dans

l'infini, en attestant les anges: c'est-à-dire faire de Dieu
l'instrument de la déification de l'homme. Et c'est pourquoi le
Christ se fait pauvre, renonce à régner sur le présent siècle, et

ne fera rien que la volonté de Celui qui l'a envoyé. Il enseigne
ces choses aux petits, il va faisant le bien, et un témoignage
d'en haut, une puissance lui est donnée pour que tous viennent
à lut. Mais cette manifestation extérieure, nécessaire alors à

l'égard de gens qui ne savaient d'où il venait, devait, pour
l'Eglise une fois fondée, céder le pas au souffle de l'Esprit
régénérateur des âmes. Le miracle, autrement dit l'action divine a

changé d'aspect; et voici même que les faits miraculeux, tels
qu'ils se produisaient sous le ministère de Jésus, sont devenus

comme un piège et un achoppement à plusieurs. Ils servaient
alors à croire; aujourd'hui, semble-t-il, ils servent trop souvent

à ne pas croire.
Il me semble que les débats sur ce qu'est au fond l'acte

miraculeux ont quelque chose d'oiseux et se réduisent la plupart



356 JULES GAUDARD

du temps, à des malentendus, à des confusions d'idées, à des

questions de mots ou de définitions. Le terme théorique,
énigrnatique et malheureux de « surnaturel » n'est pas
biblique, car la Bible sait ce qu'elle veut dire, et ce mot-là
semble fait vraiment pour dénaturer l'idée; il n'a pas de portée,
il n'a pas de sens qu'on puisse fixer. En dehors de quelle
nature? Du peu que nous connaissons? Alors le surnaturel va
donc changer de siècle en siècle, si ce n'est d'année en année.

Ou bien s'agit-il delà nature intégrale, telle que Dieu l'a faite et

que les intelligences célestes la contemplent? Alors, qui aura
la présomption de distinguer les choses qui n'y entrent point
Non, la Bible parle seulement de miracles, c'est-à-dire de

phénomènes admirables, qui donnent une imposante idée de la

puissance de l'acteur. Celui-ci force l'attention et la soumission
du témoin: tel est le but. Quant aux ressorts ou à la modalité
de l'acte, ils échappent et doivent échapper, car ils n'importent
point. Mais vous vous récriez: « Quelle prime aux imposteurs! »

Ecoutez! Référons-nous en à cette parole de Jésus: « Il viendra
des faux Christs et des faux prophètes, qui feront de grands
signes et des miracles, au point de séduire, s'il était possible,
les élus eux-mêmes. » Ainsi ces gens-là sont faux, mais leurs
miracles sont des miracles. C'est bien dire que le miracle n'est
rien en soi. Si les phénomènes de ce monde ne sont qu'une
apparence ou le reflet confus d'un miroir terne, le miracle lui
aussi n'est qu'une apparence; pour peu qu'il paraisse sortir de
la causalité ordinaire, il produit son impression vive sur les

sens; il a la valeur subjective qui lui est propre; le tout est de

voir ce que vaut l'opérateur sur lequel il attire les regards.
Est-ce un .Moïse? Sont-ce des magiciens de Pharaon?

Le miracle n'est pas ici ou là, il est partout, c'est la
souveraineté de l'esprit sur la matière; de l'Esprit de Dieu et aussi de

l'esprit de l'homme, car Dieu ayant, créé l'homme a son image,
lui a commandé de dominer sur la terre.

Les forces matérielles sont des possibilités, des virtualités
déterminées; elles opèrent là où les forces spirituelles les amènent

en présence et en conflit. Comple-t-il pour rien, le physicien,

ce Jupiter qui nous éblouit en produisant à son gré des



DES LIMITES DE LA SCIENCE ET DU SUBJECTIVISME 35?

éclairs et des tonnerres? Il opère et il commande. Sans les

mélanges adroils et savants, sans les frictions qu'il effectue,

ces jeux de nature étaient mort-nés; et si cet homme ne fait

pourtant que puiser dans le trésor de la création, dira-t on

qu'au Créateur lui-même l'opulente nature qu'il a faite, et que
lui seul connaît à fond, n'est pas une servante docile, aussi

prompte à courir qu'à rentrer dans l'ombre? « Il fait des vents
ses anges et des flammes ses minisi res, » émissaires impétueux
qu'il enchaîne et qu'il déchaîne, qui enlèvent les nuées de

sauterelles, soulèvent la mer Rouge, incendient l'autel d'Elie : Allez!
et ils vont; faites cela! et ils le font. Il emploie aussi à son gré
les créatures morales, anges et hommes: « L'homme s'agite et
Dieu le mène. » Les anges apocalyptiques sonnent de la trompette

pour mettre en branle les éléments organisés; ils jettent
sur la face de la ten e des coupes pleines de fléaux fermentes
et mûris.

Quand la verge de Moïse fait jaillir l'eau du rocher, est-ce

une eau créée à l'instant, ou était-ce une source existante et

cachée? Le résultat tangible est le même, mais la seconde

alternative nous touche davantage; nous y sentons, au lieu d'un
Créateur nouveau, la Providence de tous les jours, constamment

vigilante à exaucer, à diriger, à donner à ses enfants la

vie, le mouvement et l'être. Et si l'on objecte que ce n'est alors

plus du miracle, en vertu de l'habitude prise de réserver ce

nom à ce qui sort à fond de toute habitude, laissons le nom et

implorons la chose; reconnaissons que le miracle serait quotidien

pour qui aurait les yeux ouverts.
Dans la série des faits impressifs que relate l'Ecriture, la

part du merveilleux est plus ou moins intensive: qui tracera
la ligne de démarcation du surnaturel? L'ulcère d'Ezéchias est

guéri avec un remède; Naaman doit se laver dans le Jourdain ;

Guéhazi reçoit des robes ayant appartenu au lépreux, et la

lèpre le dévore. Lorsque Jésus met delà boue sur les yeux d'un

aveugle, est-ce qu'il juge cet agent utile, ou serait-ce au
contraire une entrave délibérée, comme l'eau de l'autel d'Elie, pour
rehausser le miracle? Nous répugnerions à le penser. Des

malades sont guéris, les uns à l'attouchement de la robe du Sau-



358 JULES GAUDARD

veur, les autres par sa seule parole, de près ou à distance.
Mais une résurrection, voilà ce qui défie toute comparaison

possible. Imagine-t-on une âme reprenant le corps qu'elle a

quitté? L'effort de notre réveil réanime chaque matin nos corps
inertes: cela n'est rien. Le nouveau-né, c'est une âme neuve
apparaissant dans un corps neuf: c'est trop connu. La
présence du souffle des êtres animés défendant leur chair contre
la corruption, cela s'explique tout simplement.... par la nature.
O habitude, meurtrière des yeux!

La même loi qui fit mourir le premier homme pour sa
désobéissance devait faire revivre le second Adam pour son obéissance.

Cause nouvelle, effet nouveau.
Insistera-t-on en ces termes: « Vous m'aidez à croire à la

réalité de certains faits réputés miraculeux, en me faisant
comprendre que ce ne sont pas des miracles. » Toujours le malentendu

sur le nom! Mais enfin ces faits que vous estimez ou
n'estimez pas selon qu'ils sont rares ou fréquents, ils restent
des faits merveilleux dont le fond est insondable et qui
manifestent le Dieu vivant. Sachons voir le Dieu vivant. Accordons
largement à notre raison cette satisfaction de penser que « Celui
qui est » ne se déjuge pas lui-même, que tout cet univers, cette
nature impérieuse comme lui, et que nous connaissons encore si

peu, il l'a faite et la veut, et la respecte et s'en sert pour des fins
suprêmes. N'affirmons rien, sinon que, de mille articles, nous
ne saurions répondre sur un seul. Gardons-nous de rien ajouter,
de rien retrancher. De quelque taçon que nous puissions croire
ou chercher à nous expliquer ces récits, lisons avec respect la
Parole divine; elle parle avec autorité; elle amène à des

croyances toujours plus hautes et porte en elle sa justification ;

elle n'a que faire d'être défendue par nos orthodoxies; elle en
serait même desservie, impatiente comme l'arche des mains
profanes qui prétendaient l'épauler dans les cahots de sa

course indomptable.
L'objection que, s'il y a une loi du miracle, le miracle se

fera tout seul, « les conditions exigées étant données, » me fait
le même effet que si l'on disait tout uniment: « le miracle se
fera si on le fait; » car enfin il y a quelqu'un qui réalise les



DES LIMITES DE LA SCIENCE ET DU SUBJECTIVISME 359

conditions, il y a avant tout Dieu qui veut ou ne veut pas, qui
n'est jamais gêné par l'observation des lois qu'il lui a plu de

poser et qui, quoi qu'il arrive, est servi en Maître. Sans doute,
sa seule volonté suffirait à tout expliquer, sans considération
d'agents ou d'intermédiaires; mais s'il lui plaîf d'employer la
nature et de nous vouloir nous-mêmes « ouvriers avec lui, »

pourquoi pas? Or, tout nous porte à penser que c'est bien
ainsi que les choses se passent. Le pur caprice a peu de rôle ou
n'a qu'un rôle de brouillon; ce sont les organisations, les
hiérarchies soumises à des règles qui travaillent; et puisque ainsi
Dieu l'a ordonné, n'est-ce pas à titre d'image fidèle de sa

propre ligne de conduite? Il n'a pas voulu rester seul, il s'est
fondé un royaume parfait où l'amour n'a pas nécessairement

pour emblème un niveau égalitaire. Les autorités, les supériorités

existent partout sur la terre, et tous nous savons fort bien

y avoir recours : l'enfant à son père, le faible au fort, le malade
au médecin, l'ignorant au savant, l'homme à Dieu. Nous nous
retrouvons ici en plein dans le problème du libre arbitre. L'esprit

qui commande à la matière est-il libre? L'homme a-t-il
une liberté quelconque? Dieu est-il souverainement libre? Y
a-t-il une religion? Et si la liberie est, attend-elle les conjonctures

réputées miraculeuses, n'agit-elle pas continuellement?
Dans la science de la religion' comme dans toute autre science,

il faut bien débuter par des axiomes, par des croyances. Ces

axiomes sont: existence de Dieu, état de péché, conscience,
devoir, liberté. Sur ce terrain, et en le sanctionnant, vient
germer la bonne nouvelle.

La foi est une vue intérieure qui se consolide de jour en

jour. La vue des phénomènes, le témoignage des sens n'est
qu'une impression fugitive qu'emportent l'oubli et le rêve, si
elle n'est soutenue par de fréquentes répétitions. « L'écharde »

de Paul avait pour mission de lui imprimer une indélébile
réminiscence de l'aveuglante apparition du chemin de Damas. Il
faut que le miracle invisible croisse et que les visibles
diminuent. « Heureux, dit le Seigneur, ceux qui n'ont pas vu et

qui ont cru » Ils feront des œuvres plus grandes. Et c'est pourquoi

lui-même il réprima le cours de ses miracles; il ne voulut



3C0 JULES GAUDARD

ni de quémandeurs de pains, ni d'Hérodes lui dictant des

prodiges curieux.
Le miracle aussi est rationnellement indémontrable Prouvez

à un incrédule qu'il est impossible que ce qu'il tient pour impossible

ne se soit pas produit: encore est-il qu'il gardera son

impossibilité à lui, plutôt que de lui substituer la vôtre.
Le vrai miracle, c'est le Fils unique de Dieu venu en chair et

livré à la mort. Qu'il ressuscitât, c'était la loi, c'était la nature
même. Acceptent ce fait ceux qui ont senti la perdition du
monde: leur abîme appelait cet abîme. Pour les autres, pour
ceux aux yeux desquels le péché n'est qu'une erreur, il peut
suffire qu'un Sage entre les sages vienne indiquer la bonne
voie. Il serait alors surnaturel, donc il est inadmissible, que cet
homme soit ressuscité.

Dans ce dernier point de vue, que penser— osons le dire —
de l'attitude équivoque du Père céleste lors de la première
Pentecôte chrétienne? Sur l'affirmation erronée de la résurrection
visible de Jésus, il accorde trois mille conversions à la prédication

de Pierre, trompé et trompeur
Concluons que:
Ce qu'on appelle naturel, c'est simplement l'ordinaire actuel.

Or, la nature physique, n'est pas responsable de ce que, faute

d'occasion pour elle, certaines choses n'arrivent pas. Asservie,
elle n'a pu pécher, elle a gardé toute sa capacité d'obéissance

passive et d'écho fidèle. Telle qu'elle est, elle peut tout, mais
a besoin d'être commandée. Sa torpeur reflète la torpeur de

l'âme viciée et paralysée, qui l'accuse à faux de ne pas pouvoir.
Une âme saine posséderait un corps sain et impérissable, qu'elle
serait libre, comme Jésus, « de quitter et de reprendre. » Le

contre-nature, c'est que les âmes soient malsaines et, partant,
les corps périssables.

La nature normale de la créature morale s'est perdue dans la

révolte et a fait place à une nature égoïste. Le moyen offert

pour sortir de celle-ci, le surnaturel à réaliser pour rentrer
dans la vraie nature, c'est de se charger de sa croix : la liberté
de choix ayant été perdue, la liberté renaît dans l'acceptation.

Loin de sortir de la vraie nature, ceux qui font des miracles



DES LIMITES DE LA SCIENCE ET DU SUBJECTIVISME 361

y pénètrent plus avant. La nature physique, outil de Dieu, ne

saurait-elle nous suffire
Il est vrai que terre et cieux s'enfuiront avec un bruit de

tempête, pour céder place à de nouveaux cieux et à une terre
nouvelle. En fait, ce qui s'enfuira, ce n'est pas l'objet, c'est le

mal, l'erreur, la douleur dont le sujet est imprégné ; que celui-
ci soit changé de poste, que les écailles tombent de ses yeux,
et l'objet, inchangé, lui apparaîtra comme transformé dans sa

réalité et sa plénitude.
En résumé, la foi doit avoir son rôle marqué, parce que

l'intelligence humaine est incapable d'embrasser toutes les
réalités. En dehors du Christ, la science n'a pu nous faire rentrer
en possession de Dieu. Les lois d'atomisme, d'énergie, de

transformisme, de déterminisme, supposées réelles et immuables,
nous heurtent au ciel d'airain de la fatalité. Et quand nous
serions parvenus àia claire vision des choses, quand l'évidence
constructive de tout cet univers se serait dévoilée à notre
intelligence sous la forme de l'identité première de tout, irions-nous

déposer cette offrande aux pieds du Très-Haut? Mais toute cette
immense conception, ce serait une simple image, une contrefaçon

de lui-même. A qui le ferions-nous ressembler? Ce n'est

pas là l'encens qui lui plaît, car il se possède sans notre
intervention. D'ailleurs l'intégrité de notre intelligence ne serait pas
encore l'intégrité de notre être. C'est nous-mêmes tout entiers

que le Créateur réclame, si peu que nous soyons. Nous sommes
la chose qu'il a donnée et qu'il ne peut reprendre, car ses dons

sont sans repentance; c'est ce qu'il n'a plus, c'est ce qu'il faut

qu'il retrouve. Pour lui porter ce tribut, il faut un mouvement
de notre part, et ce mouvement c'est la foi. L'Evangile est

annoncé aux pauvres: aux grands de s'abaisser, et l'Evangile
sera pour tous.

L'humiliation est la plus grande œuvre de l'homme, celle que
Dieu ne peut lui inculquer par lui seul. Le cœur humble
s'ouvre à Dieu; l'orgueil le chasse et a raison de proclamer
qu'il n'y a point de Dieu. Dieu écrase Satan, il n'a pu l'humilier.

Le terrain de la religion chrétienne est ferme et sans cre-
THÉOL. ET PHIL. 1900 24



362 JULES GAUDARD

vasses ; ou encore s'il se rencontre des fossés à franchir, tels

que la question de la véracité des Ecritures, Dieu lui-même se

trouve là et tend la main. Puisqu'il est de fait qu'il a publié
l'Evangile dans le monde, il ne peut pas l'avoir fait inexactement;
il a bien fallu que son Esprit poussât et dirigeât les écrivains
sacrés en ce qu'ils devaient dire. Nous voyons d'ailleurs
s'accomplir de jour en jour l'étonnante prophétie du Rejeté des

nations qui, en face d'une croix dressée, se déclara Roi d'un
monde à venir.

Aux défaillances des croyants et aux frayeurs de la mort
répond l'exhortation divine: « Ne crains point, crois seulement,
et tu verras la gloire de Dieu. »

Arrivant à signaler comme le dernier mot de la dogmatique
cette pensée du Seigneur, que la divinité de la doctrine se
dévoile à qui veut faire la volonté de Dieu, M. Reymond a toute
confiance en cette promesse. Que sur le drapeau de la communauté

chrétienne les vérités fondamentales soient inscrites, le
subjectivisme, après cela, sera bien libre d'entrer en action ; il
n'est pas à craindre qu'il égare les âmes droites, car l'influence
objective de l'Esprit-Saint, émanant du Seigneur lui-même,
assure l'unité sous la diversité.

Je pense être d'accord avec M. Reymond si j'ajoute qu'une
confession de foi, pour rallier en un faisceau serré les disciples
de Jésus-Christ, appelés des « violents » par leur Maître, doit
elle-même n'être pas édulcorée, mais au contraire refléter les

paroles les plus puissantes de l'Evangile, celles pour lesquelles
Jésus est adoré comme Dieu. Le soutien de cette franche
volonté, d'où naît la connaissance, ne peut être moins que la

croyance en l'Agneau de Dieu venu pour chercher et sauver ce

qui était perdu; la croyance dans le bon Berger donnant sa vie

pour ses brebis; dans Celui qui est le chemin, la vérité et la

vie, et par lequel Dieu a fait sa paix avec nous; dans Celui qui,
fait malédiction pour nous, a été crucifié, mais est ressuscité,
s'est assis à la droite de Dieu, est avec les siens jusqu'à la fin
du monde par son Esprit de vérité, et vient sur les nuées du
ciel.

Qu'avec cela, le subjectivisme se donne carrière et parle des



DES LIMITES DE LA SCIENCE ET DU SUBJECTIVISMK 363

langues étrangères! L'accord néanmoins sera profond. Le loup
paîtra avec l'agneau. De la bouche des enfants sortira la louange;
les jeunes gens prophétiseront et les vieillards auront des

songes. Les pierres mêmes crieront. Les rachetés connaîtront
comme ils ont été connus. Ils mangeront de l'arbre de vie
dans le paradis de Dieu.

Qu'on relise avec l'attention qu'il mérite l'énoncé des dix-
huit thèses terminant le travail de M. Reymond : on en admirera

l'enchaînement et la haute portée. Le christianisme a

rompu avec un fatalisme inerte, résigné et attristé. Il n'est pas
non plus un idéalisme froid, travail de pensée pure, édifice admis,
nécessaire et intangible, dont nous serions les contemplateurs
stoïques. C'est la philosophie de la contingence qui répond aux
données du christianisme et de ia réalité. Et pourquoi le Créateur,

qui pourtant a institué des phénomènes et des lois, c'est-
à-dire en somme un milieu pour l'action, attend-il en quelque
sorte de savoir ce qui arrivera? C'est qu'il a voulu des

créatures qui veuillent, des créatures intelligentes et libres, filles de

lui-même et filles de leurs œuvres, des créatures qui se créent
elles-mêmes, qui soient responsables de leurs actes, et aussi de

leurs croyances, de leurs idées génératrices de ces actes, des

créatures — pour tout dire — qui créent Dieu au dedans

d'elles-mêmes en voulant la volonté de Dieu. Qui serait suffisant

pour ces choses? Aussi l'Eternel s'est-il avancé le premier;
il s'est manifesté le premier par ses œuvres: il exauce les

demandes ; il a fait, soit avec éclat, soit discrètement en

quelque sorte, les miracles qu'il lui a plu, miracles adoucis qui
n'anéantissent pas, qui n'étouffent pas, mais qui au contraire
éveillent et stimulent, parce qu'ils dévoilent le sillon lumineux
et fécond de l'esprit à travers le dédale des lois, devenues en
réalité des auxiliaires, d'entraves qu'elles paraissaient être.

L'esprit met en œuvre le déterminisme et l'utilise. Que tout cela

est saint, cordial et terrible! Avec quel respect, quelle affection

ne devons-nous pas suivre, ménager, accueillir les efforts
de nos semblables dans leurs circonstances si diverses, ces

efforts fussent-ils à certains égards bien différents des nôtres,
sous réserve qu'ils soient sincères! Du labeur de tous sortira la



364 JULES GAUDARD

vérité maîtresse, et l'unité nécessaire s'accomplira. En s'accou-
tumant à aimer son frère qu'il voit, le chrétien apprend à aimer
le Dieu qu'il ne voit point, à le vouloir avant même de le
connaître et afin de le connaître; il s'acquitte de son humble
coopération à la création divine; il y a joie dans le ciel pour un
pécheur qui s'amende; il y a toute gloire rendue au Créateur

suprême qui opère tout en tous.

Lausanne, le i" juin 1900.


	Des limites de la science et du subjectivisme en matière de connaissance religieuse

