
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: L'idée de l'état et de l'église : chez les théologiens luthériens, réformés
et modernes

Autor: Karl, Rieker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'IDEE DE L'ETAT ET DE L'EGLISE

chez les théologiens luthériens, réformés et modernes

Dr KARL RIEKER

professeur de droit à l'Université de Leipzis

M. Karl Rieker, docteur en droit et licencié en théologie,
professeur de droit à l'université de Leipzig, a publié tout récemment
une importante étude sur les principes de la Constitution de

l'Eglise réformée (Grundsätze reformierter Kirchenverfassung,
Leipzig, Hirschfeld, 1899, 208 pages in-80).

Jusqu'ici, en Allemagne, tout l'intérêt des savants s'était porté
sur la Constitution de l'Eglise luthérienne; on n'avait encore
aucune monographie scientifique sur la Constitution de l'Eglise
réformée. Dans ce domaine tout était à faire, c'était une terre
inconnue qui s'offrait aux conquêtes de la science.

Plusieurs spécialistes en la matière avaient déjà déploré cette
lacune ; M. Rieker a voulu la combler. Il s'est proposé de faire
pour la Constitution de l'Eglise réformée, ce que Stahl et surtout
Otto Mejer avaient fait pour la Constitution de l'Eglise
luthérienne ; il a cherché à en exposer scientifiquement les principes,
les tendances générales et les idées directrices. Réunir les matériaux

pour une pareille étude n'était pas une petite affaire.
M. Rieker y a réussi avec le concours de plusieurs savants des

Etats-Unis et avec l'aide des chancelleries d'Etat des cantons
suisses.

Son livre s'ouvre par une histoire des sources et par un exposé
de la littérature de l'ecclésiologie réformée. Il laisse de côté le



L'IDEE DE L'ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉRIENS 303

zwinglianisme et l'anglicanisme pour s'attacher exclusivement au
calvinisme, et passe successivement en revue les constitutions de

Genève et des Eglises suisses, des Eglises réformées de France, des

Iles de la Manche, des Pays-Bas, d'Ecosse, d'Irlande et d'Angleterre,

de Pologne, Hongrie et Transylvanie, d'Allemagne et des

Etats-Unis.
Dans une seconde partie, l'auteur aborde l'examen des principes

de la Constitution de l'Eglise réformée ; il discerne un principe
formel: la conformité à la norme des Ecritures, et un principe
matériel : Christ unique souverain dans l'Eglise. Le rôle et les
droits des laïques, l'organisation et le fonctionnement des presbytères

et des synodes sont ensuite longuement étudiés.
M. Rieker termine par un exposé de la notion réformée des

rapports de l'Etat et de l'Eglise.
L'étude dont nous présentons une traduction libre aux lecteurs

de cette revue a paru dans la « Historische Vierleljahrschrift »

publiée par le Dr Seeliger, à Leipzig, et elle a été reproduite en

partie dans le volume de M. Rieker sur les principes de la Constitution

de l'Eglise réformée.
J.-Eugène Choisy.

I

La conception luthérienne de l'Etat et de l'Eglise.

Par « conception luthérienne, » nous entendons non seulement

les idées de Luther lui-même, mais aussi celles de la

première génération de luthériens, jusqu'à la fin de la seconde

moitié du seizième siècle, moment où les idées luthériennes
primitives commencent à se transformer.

Une ligne de filiation directe va de Luther aux anciens

dogmaticiens ou canonistes luthériens. On ne peut donc pas

opposer le premier aux seconds.
Nous ajoutons que ces conceptions de l'Etat et de l'Eglise

sont le produit des circonstances et de l'histoire, elles ne
constituent ni un dogme, ni un article de foi, ni un droit divin.
Pour les luthériens il n'y a pas d'article de foi relatif aux
rapports normaux de l'Etat et de l'Eglise.

Mais quelle est cette notion vieille-luthérienne?



304 Dr KARL RIEKER

Il faut tout d'abord se rappeler que l'idée d'une société purement

civile (weltlich), est étrangère à cette époque. Le saint

Empire romain avait beaucoup perdu de son prestige aux yeux
delà nation allemande, mais l'idée d'une société aussi bien
spirituelle que temporelle était encore si vivante et si puissante,
qu'on ne pouvait se figurer une société sans base religieuse, un

gouvernement qui ne s'inquiétât pas de favoriser le christianisme

et les intérêts de l'Eglise. Ne l'oublions pas, Luther et
les représentants du vieux-luthéranisme ont été élevés dans

les idées du saint Empire romain. Aussi tous, sans exception,
sont-ils subjugués par l'idée de ce que Luther appelait volontiers

le corpus christianum, Jean Gerhardt la respublica Christiana

et nous Y Etat chrétien.
L'Etat et l'Eglise ne constituent pas pour eux, comme pour

nous, deux sphères dont chacune a son centre propre, qui se

touchent ou se coupent en certains points, mais qui, pour tout
le reste, se distinguent. Ils se représentent l'Etat et l'Eglise
plutôt comme un tout, comme une société qui est d'ordre
spirituel aussi bien que temporel, et qui se divise en trois
pouvoirs ou fonctions: le status politicus, pouvoir politique, le

status ecclestiasticus, pouvoir ecclésiastique, et le status œco-

nomicus, pouvoir économique (Hausstand). Chacun de ces trois
pouvoirs doit contribuer au bien de l'ensemble, et apporter sa

pierre à l'édification du royaume de Dieu sur la terre, avec la

puissance et les dons que Dieu lui a conférés et à la place que
Dieu lui a assignée. Et parmi ces trois états, l'autorité civile a

la première place ; elle est la plus importante (prœcipuum mem-
brum ecclesia?).

Ces trois états ne désignent pas des états dans l'Eglise, mais
les faces diverses d'une société bien plus vaste, la chrétienté.
Ils sont la division de l'organisme entier de la société
chrétienne suivant ses fonctions essentielles.

Cette doctrine des trois états fait ressortir tout d'abord la
façon particulière dont les luthériens apprécient l'autorité
civile. Dans son écrit /1 la noblesse chrétienne de la nation
allemande sur l'amélioration de l'état cltréticn, Luther dit que
la puissance temporelle est devenue membre du corps chré-



L'iDÉK DE L'ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉRIENS 305

tien, et bien que sa tâche soit matérielle, sa vocation, cependant,

est spirituelle. C'est pourquoi l'autorité civile est appelée
à s'occuper, non seulement du bien passager de ceux qui lui
sont soumis, mais aussi du salut de leur âme. L'autorité civile a

donc comme devoir de conscience envers Dieu d'établir la pure
doctrine et le vrai culte dans son territoire, de s'opposer au

faux culte et à la fausse doctrine; elle doit veiller à ce que les

charges pastorales soient bien attribuées et à ce que les biens

ecclésiastiques soient employés conformément à leur destination.

En effet, d'une manière générale, le gouvernement doit
rechercher ce qu'il y a de meilleur pour ses subordonnés.

Pour l'ancien luthéranisme, le gouvernement n'est pas
seulement le gardien de la seconde table de la loi divine concernant

les devoirs à l'égard du prochain, mais aussi le gardien
de la première table qui énumère les devoirs envers Dieu.

On a prétendu que la doctrine luthérienne attribuait le

gouvernement de l'Eglise à l'autorité politique. Mais la doctrine des

trois états dit seulement que la garde de la première table, que
le jus circa sacra, constitue une partie de la vocation normale
de l'autorité civile, de telle sorte que si elle favorise dans le

pays la pure doctrine, et le vrai culte, elle ne fait que s'acquitter
de sa tâche, tout comme lorsqu'elle prend des mesures pour
assurer le bon ordre et la prospérité générale.

Ce qui a contribué à faire naître cette idée erronée, c'est que
le jus circa sacra des princes a été souvent appelé jus episcopale

par les juristes et les théologiens. Or ceux-ci ont employé
ce terme pour défendre, vis-à-vis des catholiques, le droit
circa sacra des princes, comme étant une institution fondée

sur une loi impériale. Cette expression ne dit rien de la nature
de ce droit, ni de la manière et façon dont les Etats évangéliques
devaient l'exercer.

D'après la conception luthérienne, l'Etat et. l'Eglise constituent

un tout, à la fois spirituel et temporel, au sommet duquel
se trouve le gouvernement, c'est-à-dire le prince pour les

territoires, et le magistrat pour les villes.
Cette théorie suscite chez les penseurs modernes deux objections:

Où est donc l'Eglise? n'est-elle pas entièrement absorbée



3^6 Dr KARL RIBKER

dans l'Etat? peut-on encore réellement parler des rapports de

l'Etat et de l'Eglise? l'Etat ne subsiste-t-il pas seul?
Les anciens théologiens et canonistes luthériens n'eussent

pas compris cette objection, car pour eux l'Eglise de Christ, la

communauté des saints, est un royaume invisible, impérissable,
supraterrestre, qui ne peut jamais se fondre dans l'Etat, ni être
subjugué par une puissance terrestre, parce qu'il est gouverné
par son chef invisible Jésus-Christ, par la puissance invisible
de sa parole. Les luthériens n'ont rien à craindre pour l'existence

et l'indépendance de l'Eglise invisible: elle a reçu la

promesse que les portes de l'enfer ne prévaudront point contre
elle.

Mais alors qu'est-ce que l'Eglise visible? — Les cieux
luthériens ne lui ont pas attribué une aussi grande importance
que bien des théologiens modernes. On peut dire d'elle : ce qui
en elle est l'Eglise, n'est pas visible, et ce qui en elle est visible,
n'est pas l'Eglise.

Mais encore, la situation prépondérante que la conception
luthérienne attribue au gouvernement civil dans les affaires

ecclésiastiques, dans les choses de la religion et de la

conscience, comme au membre principal de l'Eglise, en un mot le

pouvoir ecclésiastique des princes, n'est-ce pas là chose
hautement critiquable et même scandaleuse? N'est-ce pas le

renversement de tout ordre naturel et divin que le seigneur du

pays soit aussi le seigneur dans l'Eglise, que le porteur de

l'autorité politique possède en même temps la compétence
ecclésiastique, que l'Eglise soit gouvernée par la cour au lieu de

l'être par le Saint-Esprit? Ne devient-elle pas le jouet des

caprices des seigneurs temporels?
Il ne faut pas oublier les limites que la conception

luthérienne met au droit circa sacra du pouvoir temporel, ni que ce

droit n'est illimité qu'en apparence. Il faut tenir compte des

conditions sous lesquelles, seules, les seigneurs temporels
possèdent leurs droits ecclésiastiques. Et celles-ci quelles sont-
elles

Tout d'abord il y a une présupposition, qui est rarement

exprimée, qui la plupart du temps reste tacite, c'est que ce jus



L'IDÉE DE L'ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉRIENS 307

circa sacra n'appartient qu'au magistrat pieux et au gouvernement

chrétien, qui acceptent la confession de l'Eglise et qui
s'inclinent avec humilité et obéissance devant la parole de

Dieu, comme devant la règle suprême. Il est donc indispensable

que le gouvernement soit chrétien et évangélique.
Les pères de l'Eglise luthérienne ont ensuite souvent répété

avec insistance que l'autorité civile n'a pas le droit d'exercer
le gouvernement spirituel, d'annoncer la parole de Dieu,
d'administrer les sacrements, de donner l'absolution, etc. Elle n'a

que le gouvernement extérieur de l'Eglise, le gouvernement
intérieur appartenant au ministère pastoral, lequel est indépendant

dans les choses de sa vocation spirituelle et ne reçoit ses

instructions que de Dieu, et non des hommes.
La troisième limite qu'impose la doctrine luthérienne à la

puissance du prince temporel, c'est que le gouvernement, clans

toutes les occasions importantes, ne doit pas agir de son propre
mouvement et selon son bon plaisir, mais d'après le conseil
des théologiens et des interprêtes autorisés de la parole divine
et des symboles ecclésiastiques (synodes, facultés de théologie
ou même théologiens particulièrement considérés). Quand le

gouvernement décide sans le conseil des théologiens, les
dogmaticiens luthériens disent qu'il y a césaréopapie.

Enfin, et c'est là une limitation à l'arbitraire desprinces, que
Luther lui-même a voulue, les princes doivent maintenir le

gouvernement et l'administration de l'Eglise séparés du

gouvernement et de l'administration politiques, de telle sorte que la

cour ne gouverne pas l'Eglise. Le gouvernement, et c'est là un

point essentiel dans la conception luthérienne, exerce son droit
circa sacra par le moyens des théologiens et juristes assemblés

en collèges, et établis par les autorités seigneuriales.
Le terme moderne qui dépeint le mieux la conception

luthérienne des rapports de l'Etat et de l'Eglise, c'est celui d'Eglise
d'Etat (Staatskirchentum). L'Eglise visible n'est pas autre
chose que l'institution établie et entretenue par le gouvernement

pour satisfaire aux besoins religieux de ses subordonnés.
Il ne pouvait donc pas être question, dans le luthéranisme,

dune Eglise libre, indépendante, ni de la liberté de conscience



308 I)r KARL RILKER

et de religion. Cet ordre d'idées élait totalement étranger aux
pères de l'Eglise luthérienne et à leur époque tout entière; on
n'admettait pas qu'il fût permis à chacun d'être sauvé à sa
manière. Le devoir du gouvernement qui acceptait la pure doctrine
évangélique, était de l'admettre, elle seule, dans le pays, et d'en

proscrire toute autre. Quiconque ne voulait pas se ranger à

l'Eglise nationale, devait être banni du pays comme sectaire et
dissident ; ou bien s'il était toléré, il devait être traité comme
un citoyen de second ordre, qui ne peut, ni exercer de droits
politiques, ni revêtir aucune fonction publique, ni acquérir
aucun domaine, etc.

Telle est la conception luthérienne de l'Etat et de l'Eglise.
Malgré tout ce qu'elle a d'étroitesse confessionnelle — ce qui
d'ailleurs n'a rien de surprenant pour l'époque — quelle
profondeur et quelle largeur de vues n'y a-t-il pas dans la doctrine
de la garde des deux tables de la loi et du corpus christianum
divisé en trois états

Que l'individu ne doive pas être abandonné à lui-même, soit

qu'il trouve le droit chemin, soit qu'il ne le trouve pas, mais

que le gouvernement, ou — comme nous dirions aujourd'hui,
— l'Etat ou la société, ait le devoir de prendre soin du salut de

son âme et non pas seulement de son bien matériel, cela constitue

un point de vue infiniment plus élevé que celui d'après
lequel chacun doit se sauver à sa façon.

Et dans la conception du corpus christianum, quelle protestation

décisive contre toute conception clérico-hiérarchique du

christianisme! La doctrine du moyen-âge est que le clergé
constitue l'Eglise. La conception luthérienne a remplacé cette
conception étroite par celle de la société chrétienne : les laïques
eux aussi, et le gouvernement politique, lui aussi, font partie de

l'ordre spirituel.
Mais, il faut le reconnaître, tout l'édifice i epose sur la pré-

supposition d'un Etat qui se laisse diriger par les pensées, les
tendances et les motifs chrétiens, d'un Etat qui ne soit réellement

qu'une des faces du corpus christianum, l'autre étant
l'Eglise. Si la société perd sa base confessionnelle et ecclésiastique,

si le gouvernement politique n'envisage plus qu'une



L'IDÉE DE L'ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES 1 UTHÉRIENS 309

partie de sa vocation soit de prendre soin du salut des âmes de

ses subordonnés, d'implanter la pure doctrine et de proscrire
la fausse, la situation prépondérante de l'autorité politique dans

l'Eglise change entièrement de caractère. C'est ce que nous

voyons se produire dans le tcrritorialisme, lequel, dès la

première moitié du dix-septième siècle, supplante l'ancienne
conception luthérienne de l'Etat et de l'Eglise. Le territorialisnie,
comme système, c'est l'ancien système luthérien des rapports
de l'Etat et l'Eglise, mais dépourvu de préoccupations
religieuses. Le jus circa sacra que les pères de l'Eglise
luthérienne avaient accordé au gouvernement chrétien, au magistrat
pieux, est ici attribué au gouvernement, comme tel,
indépendamment de sa position à l'égard de la confession de l'Eglise:
le gouvernement possède et exerce le jus circa sacra comme
étant pars superioratis territorialis, comme un des éléments
de sa suprématie.

Nous inarquons ainsi Je point faible de la conception
luthérienne de l'Etat et de l'Eglise: territorialisme, césaréopapie,

bureaucratie, voilà le danger qu'en théorie et en pratique le

luthéranisme n'a pas évité, et auquel il a souvent succombé
dans les rapports de l'Eglise et de l'Etat.

II

Conception réformée.

Le protestantisme réformé a produit trois branches au
seizième siècle: le zwinglianisme, le calvinisme et l'anglicanisme.
La première et la dernière nous importent peu : le zwinglianisme

et l'anglicanisme ont le même point de vue de l'Eglise
d'Etat et n'ont exercé qu'une influence locale.

Quand on oppose la conception réformée à la conception
luthérienne comme spécifiquement distincte, on entend toujours
par conception réformée celle du calvinisme, lequel s'est
répandu dans le monde entier, dans le nouveau comme dans

l'ancien.
On a dit que cette différence entre les deux conceptions,

luthérienne et réformée, consiste en ceci : que la première pos-



310 Dr KARL RIEKER

tuie l'union et même l'unité de l'Etat et de l'Eglise, et la
seconde leur séparation. Cette affirmation a un fond de vérité,
mais elle ne peut pas être soutenue d'une façon aussi
absolue.

Au premier abord il semblerait que le calvinisme ait les
mêmes idées que le luthéranisme sur l'Etat et l'Eglise. Lui non
plus n'a pas l'idée d'une société non religieuse, et il attribue
également au gouvernement politique une tâche religieuse et
ecclésiastique. Calvin insiste auprès des nombreux princes
avec lesquels il est en correspondance pour qu'ils considèrent
comme leur devoir de faire servir leur situation à l'avancement
du règne de Dieu sur la terre.

Il écrit en février 1542 à Edouard VI : « C'est donc un privilège

inestimable que Dieu vous a faict, Sire, que vous soyez
Roy Chrestien, voyre que luv serviez de lieutenant, pour maintenir

le royaume de Jesus Christ, en Angleterre » (Op. Calv.
XIV p. 342). Le réformateur de Genève en appelle volontiers
au passage bien connu d'Esaïe XLIX, 23.

Dans la dédicace de la seconde édition de son commentaire
sur Esaïe, il s'adresse en ces termes à la reine Elisabeth
d'Angleterre (janvier 1559): « Te etiam, o veneranda Regina, exsti-
inulet officii religio, quando non a regibus solum flagitet lsaias
noster, ut ecclesiae sint nutritii, sed etiam a reginis ut sint nu-
trices. » (Op. XVII, p. 415.)

Dans son Institution (livre IV, ch. 20, § 9), Calvin dit expressément

que l'office des magistrats comprend la garde des deux
tables de la loi, et il parle de la stupidité de ceux qui voudraient

que les magistrats ou les princes s'occupassent seulement de

rendre la justice, parmi les hommes, sans s'inquiéter de Dieu.

D'après lui, l'Etat ne doit donc pas être simplement un état

juridique, mais aussi une société religieuse.
Les confessions de l'ancienne Eglise réformée s'accordent

avec ces principes. La seconde confession helvétique, au

chapitre XXX, § 2, dit : « Equidem docemus religionis curam
imprimis peitinere ad magistratum sanctum. » D'après l'article 39

de la Confessio gallicana, Dieu a donné le glaive au magistrat
civil pour châtier les péchés, non seulement ceux commis contre



L'IDÉE DE L'ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉRIENS 311

la seconde table de la loi de Dieu, mais aussi ceux commis en

violation de la première table.
Dans la Confessio Scoticana, rédigée principalement par

John Knox, on lit à l'article 24 : « Nous affirmons que c'est

aux rois, princes, gouvernements et magistrats qu'il appartient
principalement et très essentiellement de réformer et de purifier

la religion; de telle manière qu'ils ne sont pas seulement
institués en vue de la police civile, mais aussi pour le maintien
de la vraie religion et pour la suppression de toute espèce
d'idolâtrie et de. superstition, comme on peut le voir chez
David, Josaphat, Ezéchias, Josias, et d'autres, hautement loués

pour leur zèle sous ce rapport1. »

Et la confession de foi de Westminster de 1647 ch. XXIII,
§ 3 s'exprime en ces termes : « Le magistrat civil n'a pas le droit
d'assumer l'administration de la Parole et des sacrements, ni le

pouvoir des clefs du Royaume des Cieux. Il a cependant l'au-

toriié, et c'est son devoir de veiller à ce que l'unité et la paix
soient maintenues dans l'Eglise, que la vérité de Dieu soit
conservée pure et intacte, et que tous blasphèmes et hérésies
soient supprimés, que tous abus et corruptions dans le culte et

la discipline soient empêchés ou réformés, et que tous les
commandements de Dieu soient dûment établis, administrés et
observés. Pour arriver à ce but, il a le pouvoir de convoquer
des synodes, d'y assister et de faire en sorte que toutes leurs
délibérations soient conformes aux intentions de Dieu2. »

Et cependant, malgré cet accord du calvinisme et du
luthéranisme sur les rapports de l'Etat et de l'Eglise, on peut dire

1 Tu Kingis, Princes, Reullaris, and Magistrats, we affirme, that cheiflie aud

maist priueipallie the reforraatiuun and purgatioun of the Religioun apperteanes;
so that not niilic thei are appointed for civile policey, bot also for mantenance of
the trew Religioun, and for suppressing of idolatrie and superstitioun whalso-

mever, as in David, Josaphat, Ezéchias, Josias, and olheris, heychtlie commended

for thair zeall in that caise, may be espyed.
2 The civile magistrate may not assume to himself the administration of the

Word and Sacraments, or the power of the keys of the Kingdom of heaven : yet he

hath authority, and it is his duty to lake order, that unity and peace be preserved

in the Church, lliat the truth of God be ki pt pure and entire, that all blasphemies

and heresies be suppressed, all corruptions ami abuses in worship and discipline



312 Dr KARL RIEKER

ici: si duo idem faci ant, non est idem. Si l'on y regarde de

plus près, on voit qu'il y a ici un autre esprit que dans le luthé-
rianisme et que la conception calviniste n'est pas identique à

la luthérienne.
Cette différence plonge par ses racines profondes dans une

conception différente de l'Eglise. Il est donc indispensable de

dire en quelques mots quelle est la conception réformée de

l'Eglise.
Disons-le tout de suite, les réformés attribuent une beaucoup

plus grande importance que les luthériens à l'Eglise visible.
Elle n'est pas pour eux simplement une face de la société

commune, du corpus christianum., ni simplement un ensemble
d'institutions et de règles pour la prédication de l'Evangile et
l'administration des sacrements. Lorsqu'elle est normale, c'est-
à-dire organisée conformément aux prescriptions de la sainte

Ecriture, elle est le règne du christianisme sur la terre, le
domaine au dedans duquel le roi céleste exerce, ici-bas sa

suprématie. Aussi les réformés désignent-ils de préférence
l'Eglise (visible) comme le royaume du Christ, the Kingdom of
Christ. Et la confession de Westminster dit au ch. XXV § 2 :

« L'Eglise visible est formée de tous ceux qui, clans le monde

entier, professent la vraie religion ainsi que de leurs enfants;
et elle est ie royaume du Seigneur Jésus-Christ, la maison et
la famille de Dieu, en dehors laquelle il n'est pas de salut
possible1. »

D'où il résulte que pour les chrétiens, l'Eglise n'est pas avant
tout une institution en vue du salut, c'est-à-dire une institution
pour présenter le salut accompli en Christ pour l'humaniié, car
le salut est assuré de toute éternité, en vertu du décret éternel

prevented or reformed, and all ordinances of God duly settled, administered and

observed. For the b- tter effecting whereof he hath power to call synods, to be

present at them, and to provide that whatsoever is transacted in them be according

to the mind of God.
1 The visible Church consists of all those, throughout the world, that profess

the true religion, aud of their children ; and is the kingdom of the Lord Jesus

Christ, the house and family of God, out of which there is no ordinary possibility
of salvation.



L'IDÉE DE L'ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LFS LUTHÉRIENS 313

de Dieu, à ceux à qui il est desliné. L'Eglise est plutôt la

société au sein de laquelle les chrétiens s'assurent de leur
salut, exercent les uns envers les autres l'amour fraternel, et

sont à l'œuvre pour établir et étendre le règne de Jésus-Christ.
Ainsi l'Eglise visible, suivant la conception réformée, est

d'une part, le royaume de Christ, le domaine où s'exerce sa

royauté, et d'autre part la communauté des chrétiens, l'enceinte
où s'exerce leur activité.

Pour les réformés, l'Eglise n'est pas seulement, comme pour
les luthériens, une communauté qui rend un culte à Dieu, mais
d'une manière générale, une communauté de vie et d'activité
chrétiennes, un organisme social. Au point de vue réformé le

christianisme est encore bien plus « ecclésiasticisé » qu'au
point de vue luthérien ; ce qui est pour Luther le corpus
christianum, la société chrétienne, est pour Calvin l'Eglise.

Un exemple montrera ceci encore plus clairement. Dans

l'Allemagne protestante se sont constituées ces derniers temps
d'innombrables sociétés de miséricorde chrétienne et de charité
fraternelle, à côté et en dehors de l'Eglise. On les comprend
habituellement sous le vocable général de « Mission intérieure. »

Le calvinisme a une certaine antipathie pour cette activité des

sociétés séparées: [iour lui, l'Eglise elle-même est la société
donnée par Dieu pour exercer la fraternité. C'est pourquoi
l'Eglise bien établie a des anciens et des diacres à côté des

pasteurs, non seulement pour la prédication de la Parole de

Dieu et l'administration des sacrements, mais aussi pour accomplir

des œuvres de charité chrétienne et pour pouvoir subvenir
aux misères corporelles et matérielles de ses membres. Cette

activité-là, l'Eglise luthérienne l'abandonne sans arrière-pensée
et sans jalousie aux sociétés indépendantes, tandis que l'Eglise
réformée a pour principe de la réclamer comme une de ses

fonctions.
De cette conception de l'Eglise, de sa position dans le monde,

de ses devoirs et de ses fonctions, découle nécessairement une
notion de l'Etat et de l'Eglise, différente de la notion
luthérienne. Le point de vue réformé se refuse complètement à ce

que l'Eglise, le royaume de Christ sur la terre, la communauté
THÉOL. ET PHIL. 1900 21



314 Dr KARL RIEKER

des saints, le corpus electorum, s'absorbe clans l'Etat, ou ne
constitue qu'une face, la face spirituelle de la société. Pour les

réformés, l'Eglise visible est en elle-même un domaine de vie,
un organisme indépendant. Elle a son chef propre, Jésus-

Christ, distinct de celui de l'Etat ; elle a ses règles propres,
qui sont, non les lois humaines changeantes, mais les

prescriptions éternelles et immuables de la sainte Ecriture, elle a

ses autorités propres, les presbytères et les synodes, ses
fonctionnaires particuliers, les pasteurs, anciens et diacres; elle a,

enfin, sa juridiction propre, la discipline spirituelle, différente
de celle exercée par l'Etat. En un mot, elle est par elle-même

une société, une organisation à côté de celle de l'Etat. On

comprend que l'Eglise luthérienne, — laquelle, selon le mot de

Frédéric-Guillaume IV de Prusse, « siégeant dans le corps de

l'Etat, » manque d'une organisation propre et indépendante et
n'exerce aucune discipline propre, — ne soit pas, pour les

réformés, une vraie Eglise au sens calviniste.
Si telle est la notion de l'Eglise, quelles sont les relations

normales de l'Etat et de l'Eglise? La réponse à cette question
nous est donnée par ce qui s'est pratiqué à Genève au temps
de Calvin. On a prétendu que cet état de choses ne s'accordait

pas avec les vues de Calvin. Ce serait mal connaître le

réformateur genevois de s'imaginer que, sur un point aussi important,

il eût été infidèle à ses convictions et se fût laissé dominer

parla force des choses. Calvin était bien plutôt homme à

entreprendre la lutte contre les faits qui lut semblaient contredire
aux prescriptions divines, afin de les transformer conformément

à la loi de Christ.
On a désigné les rapports de l'Etat et de l'Eglise à Genève,

au temps de Calvin, par le terme frappant de théocratie. Roget1

a objecté que ce mot signifiait la domination de l'Eglise ou du

clergé sur l'Etat. Or, au temps de Calvin, il n'y avait rien de

semblable. Le Consistoire n'était-il pas composé de deux membres

du Petit-Conseil, de quatre membres des Soixante et de six
membres des Deux-Cents? N'était-ce pas le Petit-Conseil qui

1 Amédée Roget, VEijlise et l'Etat à Genève du vivant de Calvin, 1S67.



L'IDÉE DE L ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉRIENS 315

nommait ces douze anciens? ne fallait-il pas son approbation
pour la nomination, le déplacement, la destitution des
pasteurs? Si une division éclatait entre ceux-ci, le dernier mot
n'appartenait-il pas au Conseil? C'est lui qui fixait le traitement
des pasteurs, l'heure, le nombre, la longueur de leurs prédications.

Aucun d'eux ne pouvait s'éloigner de son poste ou publier
un livre sans son autorisation. Est-ce là une théocratie, est-ce
la domination de l'Eglise ou du clergé sur l'Etat?

Ces remarques sont vraies et ne peuvent être mises en question.

Même au temps de Calvin, le gouvernement politique
détient l'autorité d'une main ferme. Et, cependant, il y a eu

théocratie, comme vient de le montrer d'une façon intéressante
le dernier écrit sur cette matière1. Il y a eu théocratie, si l'on
entend par ce mot la subordination, non seulement de la vie

privée, mais aussi de la vie publique à l'autorité de la parole de

Dieu. On peut dire que telle est la notion protestante de la

théocratie, en regard de celle du moyen âge, de l'Eglise catholique,

laquelle signifiait la suprématie de l'Eglise ou du clergé
sur l'Etat.

L'idéal de Calvin est le rétablissement de l'Etat divin, de la

civitas Dei à Genève. C'est la loi de Dieu et de Christ, la loi
évangélique interprétée par Calvin et ses collègues, qui doit
régner à Genève, ce n'est pas l'Eglise, ni le clergé, ni Calvin
lui-même. Aussi le gouvernement politique ne se soumet-il pas
au clergé, ni même à la personnalité géniale de Calvin ; il se

soumet à la parole des saintes Ecritures qu'il reconnaît comme
loi suprême de la société. Au temps de Calvin, — et longtemps
encore après lui — l'Etat de Genève a porté l'empreinte d'une
société spirituelle et religieuse. Toutes les relations y sont
réglées selon la règle des saintes Ecritures. Non seulement les

prédicateurs et les maîtres, mais aussi les autorités et les
fonctionnaires civils, se considèrent comme les serviteurs de l'Etat
chrétien, comme les fonctionnaires du Roi céleste.

Il est frappant de voir qu'à Genève la parole de Dieu tout
entière, et l'Evangile de Jésus-Christ, sont envisagés au point

1 Eugène Choisy, La théocratie à Genève au temps de Calvin, Genève, 1897.



316 Dr KARL RIEKER

de vue légal, et qu'il s'agit moins de la foi, que de l'obéissance à

la révélation de Dieu. L'Ecriture sainte a l'autorité de la
législation suprême, dans laquelle le législateur suprême du monde
a fait connaître sa sainte volonté pour tous les temps, pour
tous les hommes et pour toutes les relations humaines. L'ancien

Testament, lui aussi, lie les chrétiens. L'esprit de Calvin
est rempli d'images et d'idées de l'Ancien Testament. Les rois
pieux d'Israël, David, Josias el d'autres, sont son idéal du

prince ; il les donne comme modèles aux grands avec lesquels
il correspond.

L'idéal de Calvin, c'est que la société soit un Etat chrétien

sur la terre. Tout ce qui est profane est supprimé, et seule la

sainte volonté de Dieu règne. Le peuple entier doit être un
saint peuple de Dieu. C'est à ce but que doit viser le gouvernement

civil avec ses lois et ses ordonnances puisées dans la

Sainte Ecriture, avec sa puissance de contraindre et de châtier;
c'est à cette fin que doit servir la prédication et l'administration

des sacrements, et particulièrement la discipline ecclésiastique

et morale du Consistoire, appuyée par le gouvernement
civil.

Et cet idéal ne brûlait pas dans le cœur de Calvin seul ; c'est
celui qu'a réalisé John Knox avec un zèle si ardent, avec une

intrépidité et un courage si étonnants en face des grands de ce
monde ; c'est ce qui donna à Olivier Cromwell et à ses Côtes

de fer, le courage d'entreprendre la lutte contre la royauté et
le Parlement, c'est cet idéal qui a poussé les pères pèlerins et
les puritains colonisateurs à quitter l'ancien monde pour s'établir

dans le nouveau au travers de luttes et de privations
indicibles. Cet idéal, c'était l'établissement de l'Etat divin sur ia

terre, la loi de Christ réalisée dans la vie collective de la

nation, la réforme de toutes les relations politiques, sociales,
ecclésiastiques, selon la règle de la Sainte Ecriture.

Nous disons: les relations politiques. On a reproché au
protestantisme d'être foncièrement impolitique, de se tenir à

l'écart de l'Etat et des intérêts publics, de n'occuper l'individu
que du soin du salut de son âme. Or ce reproche, certainement,
n'atteint pas le protestantisme réformé. Zwingle à Zurich et



L'IDÉE DE L'ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉRIENS 317

Calvin à Genève furent des réformateurs politiques tout autant

que des réformateurs de l'Eglise : dans les Pays-Bas, en Ecosse

et en France, la diffusion des principes réformés a suscité des

mouvements violents, même dans Je domaine politique, et les

Etats libres de l'Amérique du nord ont établi leurs libertés sur
la base des principes calvinistes. Poussé par le besoin de (out
constituer selon « la norme de Christ, » le réformé ne reste pas

sur le terrain ecclésiastique; il veut aussi que les institutions
politiques d'un peuple chrétien répondent à la loi de Dieu. Un

milieu qui serait en opposition avec cette loi, ne serait pas
tolerable pour le calviniste. Un gouvernement qui procède en

dehors du modèle de la norme de Christ, est pour lui une
tyrannie, et il est permis, bien plus, c'est un devoir de le déposer
(cf. la 47e des 67 Thèses de Zwingli en 1523). Aussi le calviniste

authentique est-il un novateur, même dans le domaine

politique, un réformateur de l'Etat; il devient facilement un
révolutionnaire, non par soif d'innovation ou par insubordination,

mais à cause de l'honneur de Dieu, lequel est outragé
quand, dans un peuple chrétien, la loi de Christ est foulée aux

pieds. C'est ce que montre l'exemple des Néerlandais et des

troupes de Cromwell.
Combien différente est la pensée de Luther Il pense, lui

aussi, que le chrétien n'a pas de plus haut but à atteindre, ni
de plus grande lâche à accomplir, que de travailler à la venue
du règne de Dieu sur la terre. Mais il ne compte pas sur des

lois ou des prescriptions, sur des pénalités et des mesures de

rigueur de la part du gouvernement civil. Tout cela n'existe
qu'à cause des méchants, pour les faire tenir tranquilles. Le
règne de Dieu vient du dedans au dehors, peu à peu, sans pression

ni violence, sans agitation ni oppression, par la force
tranquille de la parole de Dieu. Aussi Luther n'est-il nullement un
législateur et un organisateur comme Calvin. Il ne brandit que
l'arme de l'Evangile et quand il a prêché et répandu la semence
de la Parole, il abandonne au Saint-Esprit le soin de produire
le fruit, alors qu'avec son ami Philippe il boit tranquillement
sa chope de bière de Wittenberg. Aussi la préoccupation de

transformer toutes les relations suivant la norme de la parole



318 Dr KARL RIEKER

de Dieu est-elle étrangère au luthérien. Un'est pas un réformateur

comme le calviniste, il reste neutre à l'égard des questions
politiques et économiques du jour ; il ne trouve dans la parole
de Dieu aucune norme pour la solution pratique de ces questions.

Un mauvais gouvernement et de mauvaises institutions
politiques sont pour lui bien plutôt une invitation àia patience,
à la confiance, à la soumission à la volonté de Dieu, qu'à une
action réformatrice.

Nous remarquerons encore que la conception réformée
diminue involontairement le rôle de l'Etat, ce que ne fait pas la

conception luthérienne. Si l'Eglise est le royaume de Christ,
l'Etat divin surla terre, elle est la plus haute organisation
terrestre, plus haute que l'Etat, lequel n'est par lui-même qu'une
partie du monde, et ne touche positivement au règne de Christ
que lorsqu'il se soumet à la règle de la loi de Dieu. La comparaison

du corps et de l'âme pour désigner l'Etat et l'Eglise, que
les réformés affectionnent (comme les catholiques romains), est

significative. Calvin dit ' : « Qui inter corpus et animam, inter
prœsentem hanc fluxamque vitam et futuram illam aeter-

namque discernere novit, neque difficile inlelliget, spirituale
Christi regnum et civilem Ordinationen! res esse plurimuin se-
positas. »

En vertu de cette même comparaison, Calvin attribue le corps
de l'homme à la juridiction de l'Etat, et son âme à la juridiction
de l'Eglise.

Dans le Livre des colloques de Guemesay on lit au chapitre
« Du magistrat et du ministère ecclésiastique » ces lignes, qui
remontent au seizième ou au dix-septième siècle: « Dieu a établi
deux gouvernements au monde, l'un spirituel, l'autre civil et

politique, car, comme les hommes sont composés d'une âme et

d'un corps, ou, comme dit saint Paul, 2 Cor., IV, 16, « qu'en
l'homme ii y a deux hommes, assavoir l'extérieur et l'intérieur,
aussi ont-ils besoin de deux régimes et de deux espèces de

gouvernement, l'un pour enseigner la piété, l'autre pour
administrer le droit et la justice qui sont les deux piliers qui sou-

1 Op., I, p. 2"28 et p. 101)1 ; II, p 1093.



L'IDÉE DE L'ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉRIENS 319

tiennent les républiques. » (F. de Schickler, Les Eglises du
Refuge en Angleterre, tome III. p. 362.)

Dans un paragraphe moins ancien, la différence entre le

gouvernement civil et le gouvernement ecclésiastique est
caractérisée comme suit: « Le magistrat veille sur le corps et sur les

biens, pour maintenir son estât en paix et en tranquillité. Le
pasteur veille sur les âmes et consciences >> (pag. 363.) Cependant
cette antithèse si accentuée est atténuée presque aussitôt par
cette remarque : « Cependant nous ne voulons pas tellement
borner ces deux gouvernements que le pasteur ne se soucie

que de l'âme et le magistrat que du corps seulement. » La même

pensée se retrouve chez Alexandre Vinet dans son Mémoire en

faveur de la liberté des cultes, p. 184, en ces termes : « Telle
est, en remontant à la nature même des choses, la position
respective, l'indépendance mutuelle de ces deux sociétés. Ce sont
deux machines destinées à se mouvoir parallèlement dans une
même enceinte, sans se gêner, ni s'inquiéter en rien l'une
l'autre. L'une s'est réservé le seul empire des corps; l'autre
concentre toutes ses prétentions dans le domaine des esprits.
Comme sociétés, elles ne s'arrogent aucun droit l'une sur
l'autre, elles n'ont aucun acte commun, elles s'ignorent en

quelque, sorte mutuellement, et elles sont absolument incapables,

l'Etat de porter le trouble dans l'Eglise, l'Eglise de produire
aucune agitation dans l'Etat. »

Dans une théocratie, l'Etat semble n'avoir qu'une importance
secondaire en comparaison de l'Eglise. Qu'il s'agisse de la
théocratie catholique du moyen âge ou de la théocratie protestante,
le gouvernement politique n'est jamais que le brachium secu-

lare, une organisation auxiliaire de l'Eglise, et il n'a pas par
lui-même un rôle moral; il n'a de valeur positive pour le règne
de Dieu, que pour autant qu'il fait sien le but de l'Eglise et le

favorise par tous les moyens dont il dispose.
Il ne faut pas perdre de vue que la doctrine luthérienne des

trois états de l'Eglise, parmi lesquels le gouvernement politique
a la place la plus élevée, est en contradiction avec les vues
réformées. On en trouve cependant des traces chez Calvin et
clans les annales du protestantisme réformé. Calvin dit dans une



320 Dr KARL RIEKER

prédication: & On ne les (les magistrats1) doit point exclure
de l'Eglise, mais ils en sont une partie, et un membre excellent
et non point du rang commun. » La police et discipline
ecclésiastiques des Isles de la Manche (1576) renferme un court
paragraphe avec cette suscription : « En quels estats l'Eglise est
divisée: Toute l'Eglise, qui est la Compagnie des Fidèles, peut
estre divisée en trois ordres et estats ; assavoir es Magistrats, en

ceux qui ont charge en l'Eglise, et au reste du peuple. Sous les

magistrats sont comprins Messieurs les Gouverneurs supérieurs
et autres officiers de Justice qui sont establis par les Roix,
Potentats, ou Républiques et Communautés. » Et plus loin: « Le

Magistrat fidèle, qui est le premier et principal membre de

l'Eglise et ordonné par dessus tout sans exception, a le glaive
en main pour faire garder les commandements de Dieu, tant de

la première que seconde table de la Loy, etc. -. »

Des affirmations semblables s'expliquent par le fait que les

Eglises réformée et luthérienne n'étaient pas séparées comme

par une cloison hermétique; il y avait entre elles des rapports
intellectuels très actifs, et il n'est pas surprenant de rencontrer,
ici et là, des idées luthériennes dans un milieu réformé, et
vice-versa. Mais on peut néanmoins affirmer que la doctrine
des trois états et du gouvernement politique considéré comme
prœcipuum membrum ecclesiœ, est étrangère à la conception
calviniste. Sans cloute, le gouvernement doit favoriser de tout
son pouvoir l'Eglise sur la terre, afin qu'elle remplisse sa tâche
et atteigne son but; mais il n'est pas en lui-même membre de

l'Eglise. C'est pour cela qu'à Genève, aux séances du Consistoire,

le syndic ne pouvait pas porter son bâton, signe du pouvoir

politique3. Calvin explique la situation exceptionnelle, à la

fois spirituelle et temporelle d'un Moïse et d'un David, par le

fait qu'ils ont eu à jouer un double rôle4. Il n'objecte pas à ce

que des membres du gouvernement politique siègent au Consistoire,

aussi longtemps qu'ils ne le font pas en qualité de ma-

i Op. XIII, p. 37.
3 F. de Schickler, Les Eglises du Refuge en Angleterre, tome HI, p. 313.
'¦'• Calv. Op., vol. X a, p. 121 ss.

1 Calv. Op,., XI (p. 379 et xix), p. 246.



L'iDÉK DE L'ÊTaT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉRIENS 321

gistrats politiques. Le prince n'est pas le chef de l'Eglise, mais

il est membre de l'Eglise, et, comme tel, il n'esi pas plus qu'un
autre membre. Ce point de vue n'a jamais été affirmé avec plus
de clarté et de force que par André Melville en l'an 1596, dans
le discours célèbre qu'il a adressé au roi Jacques VI d'Ecosse:
« U y a deux rois et deux royaumes en Ecosse : le roi Jacques,
le chef de l'Etat, et Jésus-Christ, le roi de l'Eglise, dont

Jacques VI, est sujet, et dans le royaume duquel il n'est ni un
roi, ni un seigneur, ni un chef, mais un membre. Sire, ceux
que Christ a appelés et institués pour veiller sur son Eglise ont

reçu de lui le pouvoir et l'autorité pour gouverner son royaume
spirituel, en général et en particulier; aucun roi ou prince
chrétien ne devrait les contrôler, ni les destituer, mais au
contraire les fortifier et les assister; à défaut de quoi, il n'est pas
fidèle sujet de Christ, ni membre de son Eglise. Nous voulons
reconnaître ce qui est à vous, et vous accorder toute l'obéissance

qui vous est due ; mais je le répète, Vows n'êtes pas le

chef de l'Eglise; vous ne pouvez pas nous donner cette vie
éternelle que nous recherchons déjà ici-bas, et vous ne pouvez
pas non plus nous en priver1. »

Si Calvin, néanmoins, a accordé de si importantes prérogatives

au gouvernement politique de Genève en matière ecclésiastique,

on peut, croyons-nous, se l'expliquer ainsi. Aussi
longtemps que le gouvernement se faisait l'exécuteur de la volonté

divine, telle que la concevaient les pasteurs de Genève, et

Calvin tout d'abord, l'Eglise n'était pas régie par l'arbitraire

1 There are two Kings and two Kingdoms in Scotland : there is King James,

the head of the commonwealth, and there is Christ Jesus, the King of the

Church, whose subject James the Sixth is, and of whose Kingdom he is not a

King nor a lord nor a head, but a member. Sir, those whom Christ has called

and commanded to watch over his Church have power and authority from Him to

govern his spiritual Kingdom both jointly and severally ; the which no Christian

King or prince should control and discharge, but fortify and assist ; otherwise

they are not faithful subjects of Christ and members of his Church. We will yield

to you your place and give you all due obedience ; but again, say, you are not

the head of the Church, you cannot give us that eternal life which we seek for

even in this world, and you cannot deprive us of it. — Hetherington, Hist of the

Church of Scotland, p 184



322 Dr KARL RIEKER

d'une autorité temporelle, mais elle s'inclinait devant la volonté
sainte de Dieu lui-même. Pourvu que la loi de Christ fût
réalisée dans la vie publique, il était indifférent au réformateur de

Genève, par qui, et de quelle manière cela s'effectuait. La
grande affaire n'était pas pour lui ou ses collègues de se pousser
au pouvoir, il ne s'agissait pour eux que d'une chose: de l'honneur

de Dieu et du règne de Christ. Cependant il y eut un point
sur lequel Calvin se montra inébranlable et ne permit aucune
intrusion de l'autorité politique: c'est le droit d'excommunication

du Consistoire. C'est pour ce droit qu'il a lutté avec toute
son énergie et pendant toute sa vie contre les prétentions du

gouvernement politique. Il a finalement obtenu la victoire. Dès

l'an 1555, nous voyons le Consistoire posséder le droit incontesté

d'accorder ou de refuser ia participation à la sainte cène1.
Si donc la théocratie est, selon la conception réformée, le

rapport normal de l'Etat et de l'Eglise, c'est à la seule condition

que le gouvernement politique reconnaisse qu'il est lié, lui
aussi, par la loi de Dieu exposée dans les saintes Ecritures et

interprétée par l'Eglise, et qu'il considère comme son devoir et

comme sa tâche de la faire observer dans la vie publique et
dans toutes les institutions de la nation.

Mais que dire lorsque l'autorité politique se refuse à faire de

l'avancement du règne de Dieu sur la terre sa préoccupation
suprême, et à lui subordonner toutes les autres considérations;

que dire lorsque elle se refuse à reconnaître la sainte Ecriture
comme la norme supérieure de ses actes, lorsque, dans sa

politique générale, les intérêts temporels l'emportent sur les intérêts

religieux et ecclésiastiques Or il faut nécessairement

prévoir un tel cas. Depuis le milieu du dix-septième siècle (et
ici et là déjà auparavant), les conceptions religieuses et théologiques

du moyen âge, qui, pendant des siècles, avaient dominé
les esprits et avaient exercé la plus profonde influence sur les

rapports de l'Etat et de l'Eglise, commencent peu à peu à être
ébranlées. Les idées, les tendances, les intérêts temporels et

mondains, qui jusqu'alors avaient été relégués à l'arrière-plan

' Gaberel, Histoire de l'Eglise de Genève, tome I, p. 398 ss. — Choisy, ouvrage
cité, p. 165 ss.



L'IDÉE DE L'ÉTAT ET DE L ÉGLISE GHEZ LES LUTHÉRIENS 323

par la force et la vitalité des motifs religieux, commencent à se

pousser en avant et à réclamer leurs droits. Nous ne saurions
suivre ce procès de mondanisation, s'il est permis de

s'exprimer ainsi, plus clairement que dans les sociétés puritaines de

la Nouvelle-Angleterre. Là l'Etat et l'Eglise, — à la seule exception

de Rhode Island, — étaient si intimement unis, qu'on peut
qualifier leurs rapports réciproques de théocratie. Les colons
cherchaient à emprunter toutes leurs institutions aux saintes
Ecritures et en appelaient constamment à la législation judaïque.
Le culte des idoles, le blasphème, la sorcellerie, la violation du

sabbat, furent interdits et punis par l'autorité civile. Non seulement

l'Eglise, mais l'Etat aussi devait être une communauté de

croyants. Celui-là seul qui était membre de l'Eglise reconnue
et protégée par l'Etat, pouvait revêtir une charge civile, ou

jouir pleinement des droits de citoyen. Mais avec le temps
s'accomplit un procès de transformation qu'un historien américain

dépeint ainsi d'une manière topique:
« Le développement delà vie commerciale et industrielle de

la Nouvelle-Angleterre a détourné de la religion l'attention du

colon. La prospérité matérielle était recherchée aux dépens
d'une prospérité spirituelle plus élevée. Dans les premiers
temps, le maintien et l'extension de l'Eglise étaient leur principale

préoccupation. Au dix-huitième siècle, on accorda moins
d'attention à l'Eglise et à la religion et davantage à l'Etat et au

commerce. Tenir à l'écart les dissidents, importait moins que
de conclure avec eux un marché avantageux. Un courant
d'idées plus libéral et plus moderne se dessina aussi à ce

moment par l'effet de la prospérité commerciale de la Nouvelle-

Angleterre1 »

Et qu'en est-il résulté pour les rapports de l'Etat et de

l'Eglise? Tous ces Etats puritains, avec le temps, la plupart

1 Th-ï enlarged commercial and industrial life of New England withdrew the

colonists' attention from religion. Material prosperity was sought for at the

expense of the higher spiritual prosperity. In the early period the preservation
and maintenance and extension of the church was their chief concern. In the

eighteenth century less attention was given to the church and religion and more

to the state and commerce. Keeping out dissenters was not so important as driving



324 Dr KARL HIEKEK

encore au dix-huitième siècle, en vinrent à la séparation de

l'Etat et de l'Eglise.
Nous voyons ainsi la position que prend le calvinisme quand

le système théocratique ne peut être établi. La solution qu'il
préconise devient alors: séparation de l'Eglise et de l'Etat,
liberté et indépendance de l'Eglise. Car pour le calvinisme une
autorité politique qui ne se soumet pas à l'autorité de la loi de

Dieu, fait partie du monde; on ne peut donc lui accorder aucune
action positive sur le gouvernement et l'administration de

l'Eglise, ce qui entraînerait la domination du monde sur le

royaume de Jésus-Christ. Dans ces circonstances, il vaut mieux
que l'Eglise dépende entièrement d'elle-même, quand elle est

en situation de vivre exclusivement selon ses propres lois et
d'être régie par ses propres organes. Dans ce cas. l'Etat ne lui

procure que la protection légale générale, que toutes les

sociétés peuvent réclamer dans son sein, aussi longtemps
qu'elles n'entreprennent rien contre l'ordre public ; et d'autre

part, l'Etat s'abstient de toute immixtion dans le domaine
ecclésiastique, et se limite entièrement au temporel, au matériel, aux
choses terrestres. Alors l'Eglise a les plus sûres garanties que
personne ne portera atteinte en sa personne aux prérogatives
royales de Christ.

Mais ne l'oublions pas, ce que cherche en première ligne le

calvinisme, ce qu'il envisage comme normal, — ce n'est pas la

séparation de l'Etat et de l'Eglise, ce n'est pas une société
temporelle se vouant'exclusivement aux soins des intérêts matériels,

et à côté de cela, une société entièrement indépendante,
purement spirituelle, laquelle naturellement, en tant qu'Eglise
libre, ne comprend qu'une partie de la nation, c'est une société
sainte dont les membres, quelle que soit leur condition, magistrats

et subordonnés, ministres et laïques, ont conclu une
alliance avec Dieu pour maintenir son honneur et observer sa
loi.

a good bargain with them. A more liberal and more modern sentiment, too, was

brought about by the commercial prosperity of New England in this period. —
Paul E. Lauer, Church and State in New England, dans les « John Hopkins
University Studies in Historical and Political Science. » Tenth Series, II—111. p. 93.



l'idèe de l'état et de l'église chlz les luthériens 325

Ce n'est que lorsqu'il est impossible d'atteindre ce but, et

que les élus de Dieu n'ont aucune perspective d'avoir en mains
le gouvernement de l'Etat, et de réformer la vie publique tout
entière selon les prescriptions divines, ce n'est qu'alors, disons-

nous, que le calvinisme abandonne son premier idéal et que,
cédant à la force des choses, il plante le drapeau de l'Eglise
indépendante et libre. On peut dire que la séparation de l'Etat
et de l'Eglise est l'idéal subsidiaire du protestantisme réformé.

Ainsi, dans certains cas, le calvinisme renonce à la christiani-
sation de l'ensemble de la société, à la soumission de la nation
entière sous l'autorité de Christ, pour atteindre son but d'autant

plus sûrement dans le cercle plus étroit de l'Eglise libre,
sans appui, mais aussi sans empêchement de la part de l'autorité

publique, non chrétienne. Et ce but, c'est la réalisation de

l'Etat divin sur la terre.
Et puisque aujourd'hui il ne peut être question d'établir

une théocratie, même au sens protestant, on peut dire, avec
quelques réserves, que la séparation de l'Etat et de l'Eglise est

le programme politico-ecclésiastique du calvinisme moderne. Il
est tout naturel que les Eglises réformées de l'Amérique du Nord
aient renoncé au point de vue théocratique de la confession
de Westminster 1647) en faveur du point de vue moderne de

la liberté de l'Eglise. La revision américaine dit: « Les magistrats

civils n'ont pas le droit d'assumer l'administration de la

Parole et des sacrements, ou le pouvoir des clefs du royaume
des Cieux, ou d'intervenir en quoi que ce soit, dans les choses
de la foi. Toutefois, comme pères nourriciers, il est du devoir
des magistrats de protéger l'Eglise de notre commun Seigneur,
sans accorder à une communauté spéciale cie chrétiens une
préférence sur les autres, de telle sorte que tout ecclésiastique
jouisse de la faculté entière, complète, incontestée, d'accomplir
toutes ses fonctions sacrées, sans qu'il lui soit fait violence ou

qu'ii encoure aucun danger. Et Jésus-Christ ayant institué une
discipline et un gouvernement réguliers dans son Eglise, aucune
loi civile ne doit intervenir pour en empêcher ou laisser
empêcher l'exercice, parmi les membres volontaires de quelque
communauté de chrétiens que ce soit, selon leur propre proies-



326 Dr KARL RIEKER

sion et croyance. Il est du devoir des magistrats civils de

protéger la personne et le bon renom de tous leurs administrés
d'une façon si efficace que personne ne puisse, sous prétexte
de religion ou d'incrédulité, faire injure, violence, tort ou
dommage à qui que ce soit; il est aussi de leur devoir de veiller à

ce que toutes les assemblées religieuses ou ecclésiastiques se

tiennent sans être molestées ni troublées L »

C'est un fait caractéristique que ce soient des calvinistes et

non des luthériens qui aient été les premiers à proclamer le

principe de la séparation. Nous le trouvons exprimé pour la

première fois clans un traité publié en 1583 par Robert Browne,
lequel sortit des cercles puritains pour fonder le congrégatio-
nalisme. Voici le passage de ce traité qui proclame pour la
première fois le principe de la séparation de l'Etat et de l'Eglise :

et Cependant ils (les magistrats) ne peuvent rien faire, concernant

l'Eglise, qu'au point de vue civil et seulement comme
magistrats civils ; c'est dire qu'ils n'ont pas d'autorité sur l'Eglise
comme prophètes, ministres ou souverains spirituels, lesquels
sont les chefs de l'Eglise ; mais il leur appartient seulement
d'administrer la communauté par l'exercice de la police exté-

1 Civil magistrates may not assume to themselves the administration of the

Word and Sacrament (2 Chron. XXVI, 118) ; or the power of the keys of the kingdom

of heaven (Matth. XVI, 19; 1 Cor. IV, 1,2); or, in the least, interfere in matters

of faith (John XVIII, 36 ; Mai. 11,7; Acts V, 29). Yet as nursing fathers, it is

the duty of the civil magistrates to protect the Church of our common Lord, without

giving the preference to any denomination of Christians above the rest, in
such a manner that all ecclesiastical persons whatever shall enjoy the full, free,
and unquestioned liberty of discharging every part of their sacred functions,
without violence or danger. (Isa. XL1X, 23.) And, as Jesus Christ hath appointed
a regular government and discipline in his church, no law of any commonwealth

should interfere with, let or hinder, the due exercise thereof, among the voluntary

members of any denomination of Christians, according to their own profession

and belief. (Ps. CV; Acts XVIII, 14-16.) II is the duty of civil magistrates to protect

the person and good name of all their people, in such an effectual manner

as that no person be suffered, cither upon pretence of religion or infidelity, to offer

any indignity, violence, abuse, or injury to any other person whatsoever : and to

lake order, that all religious and ecclesiastical assemblies be held without molestation

or disturbance. (2 Sam. XX11I, 3; 1 Tim. II, I ; Rom. XIII, 4.) — Comp.

Schaff, The Creeds of Christendom, tome III, p. 653 ss.



l'idèe de l'état et de l'église chez les luthériens 327

rieure pour en maintenir le bien-être et l'honneur, en faisant

usage du pouvoir extérieur, des punitions corporelles et de la

contrainte civile. Et comme l'Eglise est aussi partie de la
communauté, elle rentre dans leur compétence, c'est-à-dire qu'ils
ont à s'en occuper touchant sa constitution extérieure et sa

police extérieure, mais il ne leur appartient pas de contraindre
en matière de religion, d'implanter des Eglises par la force et
d'obtenir la soumission à un gouvernement ecclésiastique par
des lois et des pénalités '. »

Le calvinisme place le gouvernement devant cette alternative

: ou bien de favoriser, protéger et soutenir l'Eglise de Christ

par tous ses moyens et de toutes ses forces, ou bien de s'abstenir

complètement de s'immiscer dans les affaires de l'Eglise
et de se limiter au domaine temporel et terrestre. Tout naturellement

la seconde alternative est préférée et exigée là où il n'y
a pas perspective de pouvoir réaliser la première. Aussi l'idée
de la séparation de l'Eglise et de l'Etat a-t-elle été tout d'abord
répandue par les puritains radicaux d'Angleterre qui, sous le

gouvernement de la reine Elisabeth, ne pouvaient caresser
aucun espoir d'amener l'autorité à réaliser leur idéal d'un Etat
divin. Mais ces mêmes indépendants qui, en Angleterre, étaient
partisans de la séparation, ont cherché à réaliser pratiquement
dans la Nouvelle-Angleterre leur idéal puritain de la théocratie.

Il n'y a rien de plus caractéristique à cet égard que
l'introduction des « Fundamental Orders of Connecticut, » 1638-392.

Yet may they (st. the magistrates) doo nothing concerning the Church, bat

onelie ciuilic, and as ciuile Magistrates ; that is, they haue not that authoritie

over Ihe church, as to be Prophètes or Priestes, or spiritual Kings, as they are

Magistrates ouer the same : but onelie to rule the common wealth in all outwaide

Justice, to niaintaine the right welfare and honor therof with outward power,
bodily punishment, and ciuil forcing of men. And therfore also because the church
is in a common wealth, it is of their charge : that is concerning the outward

prouision and outward justice, they are to looke to it ; but to compell religion,
to plant churches by power, and to force a submission to Ecclesiastical gouerne-
ment by laws and penalties, belongeth not to them.— Williston Walker, The creeds

and platforms of Congregationalism, 1893, p 135.
2 Forasmuch as it hath pleased the Allmighty God by the wise disposition of

his dinyne providence so to order and dispose of things that we the Inhabitants



328 Dr KARL RIEKER

Pour montrer comment le calvinisme a passé de sa préoccupation

primitive à son idéal subsidiaire, il nous reste encore un

point à élucider. La séparation de l'Etat et de l'Eglise, selon la

conception réformée, n'est pas désirable el nécessaire là seulement

où l'autorité se comporte d'une façon directement hostile
à l'égard du protestantisme, comme en France (où le luthéranisme

lui-même n'aurait pu se constituer que comme Eglise
libre), mais là aussi où il y a un gouvernement (protestant ou

non hostile au protestantisme), qui se refuse à reconnaître et à

attribuer à l'Eglise ce qui lui appartient de par la volonté et
ordonnance de Dieu. En d'autres termes, le calviniste peut estimer

que c'est un devoir de rompre le lien qui unit l'Etat et

l'Eglise, alors qu'au point de vue luthérien il n'y a aucun motif
de le faire. Pour le luthérien, l'union de l'Etat et de l'Eglise est

désirable et supportable aussi longtemps qu'on n'empêche pas
la pure prédication de l'Evangile et la pure administration des

sacrements. Pour le réformé, la norme est autre : c'est l'exercice

sans obstacle de la royauté de Christ dans l'Eglise. Si l'on

y touche, c'est le devoir et le droit de l'Eglise de se séparer de

l'Etat. Et comme toute atteinte portée à l'indépendance de

l'Eglise est une atteinte portée à l'autorité royale de Christ sur
elle, il est évident que le calviniste est beaucoup plus susceptible

à l'égard des intrusions et des empiétements de l'Etat
dans le domaine de l'Eglise, et beaucoup plus disposé que le
luthérien à rompre les attaches entre l'Etat et l'Eglise. A cela

and Residents of Windsor, llartefurd and WelberslìcM are now cohabiting and

dwelling in and vppon the River of Gonectecolte and the Lands thereunto adioy-

neing ; And well knowing where a people are gathered logather the word of God

requires that to uiayntayne the peace and union of a such people (here should be

an orderly and decent Gouernement established according to God, to order and

dispose of the affayres of the people at all seasons as occation shall require ; doe

therefore assoliate and conioync our selues to be as one Publike State or Conimon-

welth ; and doe, for our selues and Successors and such as shall be adioyned lo

us alt any tyme hereafter, enter into Combination and Confederation togather to

mayniayne and preserve the liberty and purity of the gospell of our Lord Jesus

which we now professe, as also the disciplyue of the Churches, which according
to the truth of the said gospell is now practised among vs. As also in our Giuell

Affaires to he guided and gouerned to such Lawes, Rules, Orders and decrees as

shall be made, ordered and decreed etc.



l'idée de l'état et de l'église chez LES LUTHÉRIENS 329

il faut ajouter que l'Eglise réformée possède dans ses anciens

et ses diacres, ses presbytères et ses synodes, une organisation

propre qui lui rend relativement facile, qui dans une
certaine mesure lui offre la tentation de se rendre indépendante.

L'Eglise luthérienne, au contraire, par toute sa constiiution,
surtout à cause du gouvernement de l'Eglise par le prince du

territoire, est tellement absorbée dans l'organisme de l'administration

de l'Etat, que seul un cas de nécessité absolue, comme

lorsqu'il serait porté atteinte à la prédication de l'Evangile, pourrait

l'amener à se dégager de l'étreinte de l'Etat et à se créer
une organisation indépendante.

Ce que nous venons de dire, et d'une manière générale toute
la conception réformée de l'Etat et de l'Eglise, est illustré par
les deux plus remarquables formations d'Eglises libres, dans le

protestantisme réformé de notre siècle: nous voulons parler de

la fondation de l'Eglise libre du canton de Vaud et de celle
d'Ecosse.

Quelle fut la cause de la sécession d'une grande partie du

elei gé vaudois et de la fondation subséquente d'une Eglise libre
à côté de lEglise nationale Si nous nous en tenons simplement

à ce que les démissionnaires eux-mêmes ont donné

comme motifs de leur démission, nous constatons les deux

causes suivantes: 1° la circulaire du 15 mai 1845 où le Conseil

d'Etat, sans positivement le leur défendre, enjoignait aux
pasteurs de l'Eglise nationale de s'abstenir de participer aux assemblées

religieuses tenues en dehors des temples (oratoires), car
ces assemblées avaient donné lieu à des désordres et ceux
qui les fréquentaient montraient une tendance à la séparation.
A ceci vint s'ajouter le fait que peu de temps après, le Grand
Conseil, discutant un projet de nouvelle constitution, invita le

Conseil d'Etat à présenter un projet de loi d'après lequel les

pasteurs qui feraient des cultes dans des réunions autres que
celles fixées par la loi pour les cultes de l'Eglise nationale,
seraient privés de leurs traitements. La seconde cause fut la

THÉOL. ET PHIL. 1900 22



330 Dr KARL RIEKER

suspension de quarante-trois ecclésiastiques par le Conseil

d'Etat, pour un temps plus ou moins long, en partie parce
qu'ils avaient participé à des assemblées en dehors de l'Eglise,
en partie parce que la plupart s'étaient refusés à lire du haut
de la chaire, le 3 août 1845, une proclamation du Conseil

d'Etat au peuple, recommandant l'adoption par les électeurs
du projet de nouvelle constitution. Les récalcitrants
invoquaient pour se justifier le fait que, d'après la loi, ils n'étaient

pas tenus de faire cette lecture. Là-dessus cent-quatre-vingt-
cinq ecclésiastiques de l'Eglise nationale signèrent une déclaration

par laquelle ils donnaient leur démission. (12 novembre
1845.)

Ils donnaient pour motifs de cet acte que l'Eglise, au lieu
d'être unie à l'Etat, lui était maintenant soumise, qu'au lieu
d'être régie par les lois, elle l'était par le caprice du Conseil

d'Etat, que celui-ci avait condamné des ecclésiastiques sans

qu'ils eussent violé aucune loi, et contrairement à la loi de

Dieu, que par conséquent la loi de Dieu ne pouvait plus être
la norme suprême du ministère chrétien dans l'Eglise nationale,

que les pasteurs n'avaient plus le droit de se réunir avec
leurs paroissiens pour prier avec eux et leur expliquer la

Parole, qu'en conséquence l'autorité politique s'attribuait le
droit de définir à son gré les limites du ministère spirituel des

pasteurs.
Dans un écrit adressé à leurs anciens paroissiens en janvier

1846, les démissionnaires exposent qu'ils ont dû se retirer et

suivre leur divin Maître, en sortant d'une Eglise qui s'était
laissé imposer un autre Maître que lui, et abandonner un culte
dont Dieu n'était plus le directeur suprême. Car, disent-ils. les

explications de l'autorité politique posent les principes
suivants :

1° L'Eglise n'appartient pas à Christ, mais au Conseil d'Etat,
qui s'est déclaré son maître suprême et absolu ;

2° La chaire de Christ est la propriété du Conseil d'Etat qui
peut y faire proclamer ce qu'il veut, quand il veut, par qui il
veut (allusion au fait qu'en quelques endroits, sur le refus du

pasteur de lire la proclamation du Conseil d'Etat, des fonction-



L'IDÉE DE LÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉRIENS 331

naires civils étaient montés en chaire pour procéder à cette
lecture) ;

3° Le service divin peut être modifié et changé au gré de

l'autorité politique.
4° Le caractère sacré d'un serviteur de l'Evangile ne procède

pas du Seigneur, pour l'œuvre du Seigneur, mais du Conseil
d'Etat et pour le Conseil d'Etat. C'est pourquoi les démissionnaires,

voulant demeurer fidèles à la foi de leurs pères, se sont
décidés à reconstruire dans la liberté, et sans participation de

l'Etat, l'Eglise que les réformateurs leur ont léguée; cette
Eglise sera toujours l'Eglise nationale évangélique réformée,
mais non salariée par l'Etat.

La constitution de la nouvelle Eglise évangélique libre du

canton de Vaud dit expressément qu'elle s'est donné comme
vocation de maintenir les droits de Christ sur son Eglise L

On ne peut juger impartialement ce conflit si (comme cela
arrive généralement) on se contente de mettre tous les torts
sur le compte du Conseil d'Etat, et toute la vérité sur le compte
des démissionnaires. Nous accordons que le Conseil d'Etat a

procédé avec une rudesse et un manque d'égards que les

circonstances ne semblent pas avoir justifiés, et que, de plus, le
droit formel semble à peine avoir été de son côté. Maisilnefaut
pas non plus perdre de vue que, dans tout ce conflit, deux points
de vue ecclésiastico-politiques se trouvaient en face l'un de l'autre,

lesquels s'excluaient mutuellement : le point de vue du

zwinglianisme,— lequel dans cette matière est proche de celui du

luthéranisme, et envisage l'Eglise comme une institution de

l'Etat et les ecclésiastiques comme des fonctionnaires de l'Etat,
— et secondement le point de vue du calvinisme moderne, le-

1 Art. 1. Les Eglises qui, dès l'an de grâce 1845, se sont formées dans le canton

de Vaud pour maintenir de concert les droits de Jésus-Christ sur son Eglise, la

pureté du ministère évangélique, la liberté religieuse et la saine doctrine, s'unissent,

par le présent acte, en un seul corps, sous le nom d'Eglise évangélique

libre. — Art. 3. L'Eglise libre se consacre entièrement au service et à la gloire
de Jésus-Christ, qu'elle reconnaît pour son unique chef, et auquel seul, tout en

rendant à César ce qui appartient à César (Matt. XXII, 21), elle est résolue à

prêter obéissance, comme une fidèle épouse à son époux, et par la force qu'elle
attend de lui seul.



332 Dr KARL RIEKER

quel défend l'indépendance et la liberté de l'Eglise et refuse au

gouvernement politique toute influence positive sur le

gouvernement de l'Eglise.
Placés dans la même situation et dans les mêmes circonstances,

des pasteurs luthériens n'auraient pas agi comme les

ecclésiastiques vaudois; ils auraient trouvé la conduite du
Conseil d'Etat tout aussi pénible et injuste, mais ils l'auraient
supportée avec patience et soumission, et seraient restés dans

l'Eglise nationale. En effet, ce qui était menacé et atteint par
les mesures du Conseil d'Etat, ce n'était pas la liberté de la

prédication de l'Evangile. Et le Conseil d'Etat lui-même a invoqué,

pour se justifier, le fait que dans l'Eglise nationale la

loi de Dieu, après comme avant, était la norme du ministère
chrétien. «Les ministres de l'Eglise nationale, dit-il, ne
continuent-ils pas à devoir prêcher la Parole de Dieu dans sa pureté
et son intégrité, comme elle est contenue dans la Sainte Ecriture,

et ne la tiennent-ils pas pour la règle de la foi Le Conseil

d'Etat leur a-t-il imposé la moindre doctrine, l'ombre
d'une confession de foi? A-t-il fait la moindre modification à

la traduction de la Rible, au catéchisme, à la liturgie, à

n'importe lequel des livres introduits pour le culte divin ou pour
l'enseignement public de la religion? A-t-il changé quoi que ce
soit dans les formes du culte public? Les pasteurs sont-ils
gênés dans la célébration du culte, dans l'instruction religieuse
de la jeunesse, dans les visites pastorales, le soin des malades,
la cure d'âme, la consolation de ceux qui réclament leur
ministère Le Conseil d'Etat les entrave-t il dans l'une ou l'autre
de ces façons d'exercer ce qui est essentiel dans leur ministère?
Non. Sous la protection des lois et règlements ecclésiastiques,
ils jouissent à cet égard d'une liberté entière L »

En cela le Conseil d'Etat avait certainement raison. Mais,
d'autre part, il avait porté atteinte à l'indépendance de

l'Eglise comme corporation et à l'honneur du ministère spirituel.

1 Die Kirchliche Krisis im Kanton Waadt. Mit den Aktenstücken. Comp.

Finsler, Kirchliche Statistik der reformierten Schweiz, p. 439 ss.



L'IDÉE DE L'ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉRIENS 333

Presque au même moment l'Ecosse était le théâtre d'un
mouvement semblable et considérable, provoqué par la question du

droit de patronat, par la question de savoir si on pouvait
imposer à une paroisse, contre sa volonté, un pasteur présenté

par le patron (intrusion ou non-intrusion). Le patronat avait
été supprimé par un acte de 1690, puis rétabli en 1712 par la

reine Anne et avait eu force de loi depuis lors.
La question de savoir si, d'après cet acte, lit paroisse avait

le droit de refuser le pasteur présenté par le patron était
controversée. Les foncés (Evangelical ou Non-intrusionists)
réclamaient ce droit de veto ; les autres (Moderates ou intrusionists)
le niaient. D'après les premiers, dans le cas où une protestation
se produisait du sein delà communauté, le presbytère avait le

droit et le devoir de refuser le candidat présenté par le patron.
D'après les seconds, le presbytère devait examiner le candidat,
et si l'examen lui était favorable, l'installer dans la paroisse. En

1834, le parti strict obtint pour la première fois la majorité dans

l'assemblée générale et profita de l'occasion pour faire passer
les actes sur le veto (Act on the Calling of Ministers), qui
proclament le principe de la non-intrusion : « L'assemblée générale
déclare que c'est une loi fondamentale de celte Eglise qu'aucun
pasteur ne soit imposé à une congrégation contrairement à la

volonté de celle-ci1 »

Cependant, dans le cas célèbre d'Auchterard, un candidat,
refusé par un veto presque unanime, se plaignit auprès de la

plus haute cour pour les affaires civiles (Court of Session),
disant que le presbytère d'Auchterard était tenu d'examiner ses

qualifications et, s'il le trouvait qualifié, de l'accepter et de le

recevoir comme pasteur de l'Eglise et de la paroisse d'Auchterard,

et que le presbytère n'avait pas le droit de le repousser à

cause du veto de l'assemblée de paroisse. Cette cour décida
entièrement en faveur du plaignant, et la Chambre haute, à

1 The General Assembly declares, that it is a fundamental law of this Church,

that no pastor shall be intruded on any congregation contrary to the will of the

people.— Sydow, Die schottische Kirchenfrage, mit den darauf bezüglicher.
Dokumenten. 1845.



334 Dr KARL RIEKER

laquelle la « General Assembly » en avait appelé, comme à la

cour de justice supérieure à toutes les cours de justice civile,
confirma la décision. D'autres cas furent résolus de la même
manière. Les organes de l'Eglise se soumirent en ce sens qu'ils
reconnurent aux autorités civiles le droit de connaître les

temporalités d'une charge pastorale et de les conférer, tandis qu'ils
réclamaient pour eux-mêmes le droit d'être seuls compétents
dans les spiritualités et n'accordaient aux cours de justice et

aux autorités civiles aucun pouvoir en matière spirituelle ; car,
disaient-ils, dans ces matières, l'Eglise est indépendante et ne
peut reconnaître aucun autre maître que Jésus-Christ. L'assemblée

générale consigna tous ses griefs et toutes ses prétentions
en 1842 dans la « Pétition, déclaration et protestation contre les

empiétements de la cour de session. » Elle part de la presupposition

que c'est une doctrine essentielle de l'Eglise, et un principe

fondamental de sa constitution, qu'il n'y a pas d'autre
chef de l'Eglise que Jésus-Christ, et qu'il a établi dans son
Eglise un gouvernement particulier, distinct du gouvernement
civil. A ce gouvernement appartiennent, sous la surveillance des

autorités civiles, la prédication de la Parole et l'administration
des sacrements, la discipline morale, l'installation des fonctionnaires

ecclésiastiques dans leurs charges, leur suspension et
leur destitution, la déclaration et la suspension des censures
ecclésiastiques ; d'une manière générale tout le pouvoir des

clefs qui est attribué aux fonctionnaires de l'Eglise et que
l'autorité temporelle n'a pas le droit de s'attribuer. Le document

expose tout au long les fondements de ces principes et

comment, dans les dernières années, ils ont été violés. Le 18 mai

1843, dans l'assemblée générale, s'accomplit la scission des

foncés d'avec l'Eglise d'Etat. Ils ne pouvaient plus reconnaître
cette assemblée comme la vraie représentation de l'Eglise, parce
qu'il y avait parmi ses membres des personnes qui, d'après sa

constitution, n'étaient pas autorisées à représenter l'Eglise, et

que d'autres en étaient exclues, qui devaient être considérées

comme autorisées à y prendre part. Dans la protestation qu'ils
déposèrent en quittant l'assemblée générale, ils énumèrèrent de

nouveau les violations de l'indépendance de l'autorité ecclésias-



L'IDÉE DE L'ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉRIENS 335

tique en matières spirituelles, et déclarèrent ne pas pouvoir
envisager l'assemblée dont ils se retiraient comme la vraie

représentation de l'Eglise. Fait caractéristique : ils affirmaient

positivement le droit et le devoir de l'autorité civile de soutenir
la religion (firmly asserting the right and duty of the civil magistrate

to maintain and support an establishment of religion in

accordance with God's word) et déclaraient qu'ils ne se

séparaient que de l'Eglise nationale d'alors, et parce qu'ils y étaient

obligés par leur conscience. De cette sécession de plusieurs
centaines d'ecclésiastiques et d'anciens est sortie l'Eglise libre
d'Ecosse, qui s'est donné pour tâche de mettre en pratique
plus strictement et plus complètement que l'Eglise nationale, le

principe de la royauté de Christ.
Dans ce cas, exactement comme dans le canton de Vaud, ce

qui était en danger ce n'était ni la prédication de l'Evangile, ni
l'administration des sacrements, ce qui d'après les idées

luthériennes, aurait seul justifié la suppression du lien existant
entre l'Etat et l'Eglise. Ce qui était compromis, c'était
l'indépendance de l'Eglise et de son gouvernement vis-à-vis de

l'autorité politique et des patrons.
La profondeur de l'abîme qui sépare les conceptions réformée

et luthérienne n'a jamais éclaté d'une façon plus claire et plus
frappante que chez les deux théologiens, Richard Rothe et
Alexandre Vinet.

La dogmatique jugera comme il lui plaît la théorie de

Rothe sur l'Etat, conçu comme la communauté établie en vue
de réaliser la totalité des fins morales, communauté qui
renferme également l'Eglise et ses fonctions. Historiquement, on

ne peut nier que ces vues ne soient la continuation, en ligne
directe, de l'ancienne conception luthérienne de l'Etat et de

l'Eglise. On ne peut s'imaginer une pareille théorie surgissant
sur le terrain de la conception réformée du monde.

Au contraire, la doctrine d'Alexandre Vinet est l'expression
classique de la conception moderne de l'Etat et de l'Eglise, à

1 Voir § Acts of the General Assembly of the Church of Scotland, 1638-1842,

p. 1130 ss., et § The practice of the Free Church of Scotland in her several

courts. 5e édition, 1898, p. 129 ss.



ÖÖb Dr KARL RIEKER

savoir de leur séparation absolue : l'Etat est limité au domaine

temporel, matériel, son existence est justifiée par des intérêts
mondains, les besoins matériels des hommes, el l'autorité est
fondée sur la loi de la conservation personnelle; et d'autre

part l'Eglise est conçue comme seul porteur et représentant
du christianisme. Toutes ces idées sont sorties, par une
conséquence logique, de l'ancienne idée de l'Etat et de l'Eglise.

III

La conception moderne.

Peut-on parler d'une conception moderne-?

Nous prenons comme expression de ces vues modernes les

principes posés il y a cinquante ans par le Parlement de Francfort.

C'est l'esprit moderne qui y souffle, et nous pouvons les
considérer comme la confession de foi politique de la
bourgeoisie cultivée et libérale.

Nous n'avons à nous occuper que de l'article III. Nous y
trouvons deux principes fondamentaux, dont le premier est:
émancipation de l'individu vis-à-vis de l'Eglise, complète liberté
de croyance et de conscience pour l'individu. Chacun doit
avoir tous les droits d'un citoyen, quelle que soit l'Eglise ou la

société religieuse à laquelle il appartient, et même s'il ne fait
partie d'aucune. Personne ne peut être obligé de participer à

un acte ou à une solennité ecclésiastique telle que baptême,
bénédiction nuptiale, enterrement confessionnel. La vie de tout
citoyen doit pouvoir s'écouler, du berceau à la tombe, sans que
l'Eglise projette sur elle son ombre. D'où indépendance des

droits civils et politiques vis-à-vis des croyances religieuses,
d'où introduction de l'Etat civil obligatoire, du mariage civil
obligatoire. Que l'on soit chrétien ou juif, protestant ou catholique,

luthérien ou réformé, toutes ces différences
disparaissent devant la conception moderne des droits du citoyen.

Toutefois personne ne doit être privé de son culte, au

contraire, chacun doit être mis en état de confesser et de pratiquer

la religion qu'il préfère. Seulement la vie civile et la vie
ecclésiastique doivent être séparées, afin que chacune d'elles



L'IDÉE DE L'ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉRIENS 337

puisse obéir à ses propres règles et à ses préoccupations
propres. Chacun doit pouvoir être sauvé de la façon qui lui plaît;
l'Etat ne s'en inquiète pas, la religion est une affaire individuelle

et privée.
L'autre principe est : émancipation de l'Etat vis-à-vis de

l'Eglise, l'Eglise libre dans l'Etat libre! L'Etat moderne est un
Etat juridique, policier, militaire, civilisateur, mais non
religieux. Le soin de la religion ne fait pas partie de ses devoirs; il
peut l'abandonner aux Eglises et aux sociétés religieuses: lui,
il se limite au monde visible. D'où suit que l'Etat moderne ne

peut pas entrer dans un rapport particulièrement intime avec

une société religieuse à l'exclusion des autres; il doit se

comporter envers toutes avec une égale impartialité et neutralité;
donc plus d'Eglise d'Etat, plus de distinction entre les Eglises
chrétiennes et les sociétés religieuses de deuxième ordre ou
sectes. On n'aura plus que des sociétés religieuses, des unions
religieuses qui, au point de vue du droit, sont toutes égales et

toutes soumises au droit commun. Elles jouiront du reste de la

liberté et de l'autonomie dans toutes leurs affaires, et l'Elat
abandonnera la tutelle et le gouvernement des Eglises, la

suprématie ecclésiastique du jus circa sacra.
Nous avons le droit de dire que c'est là en somme l'opinion

moderne sur l'Etat et l'Eglise, quoique cette manière de voir
ne soit aucunement parvenue à exercer une suprématie incontestée.

Nousavor.s maintenant à nous demander quels sont les

rapports de cette conception avec les conceptions luthérienne
et réformée.

Entre cette conception et la conception luthérienne il y a

opposition absolue. La conception moderne nie que la vocation
de l'autorité civile soit d'implanter dans le peuple la pure
doctrine et le vrai culte, de poursuivre la fausse doctrine et le faux

culte; elle nie que l'Eglise soit la face spirituelle de la société

prise dans son ensemble ; elle envisage ces principes comme
des vues passées de mode; les enfants du dix-neuvième siècle

n'ont pour elles qu'un sourire de pitié ou un hochement de tête

méprisant. On ne peut imaginer un contraste plus absolu.

La relation de la conception moderne avec la conception



33S Dr KARL RIEKER

réformée est tout autre. Dès le premier coup d'œil on aperçoit
qu'il y a parenté, harmonie intimes. Non pas sans doute avec
l'ancienne conception réformée primitive, mais avec l'idéal
politico-ecclésiastique du calvinisme que nous avons qualifié
de subsidiaire. On ne peut nier que l'idée de la théocratie soit

aujourd'hui aussi impopulaire que l'ancienne doctrine
luthérienne du corpus christianum.

Voici maintenant les deux points sur lesquels on peut saisir
l'accord des deux conceptions moderne et réformée :

Le premier, c'est la limitation de l'Etat, de sa vocation et de

son activité, au domaine temporel, matériel, terrestre. L'autre,
c'est la conception de l'Eglise comme un pouvoir indépendant,
un domaine de vie distinct de celui de l'Etat, qui a droit à son

autonomie, à son gouvernement propre, à ses organes, à sa

législation particulière.
Nous pouvons même faire un pas de plus, et constater non

plus simplement une harmonie fortuite, mais encore un lien
historique. Les idées calvinistes ont exercé la plus grande
influence sur l'origine et la formation des principes modernes
de la politique ecclésiastique, elles se sont montrées plus fortes

que les vieilles idées luthériennes et les ont, on peut bien le

dire, entièrement bannies de la conception moderne.
Les circonstances dans lesquelles se trouve l'Etat moderne

rendraient, en effet, impossible le maintien du christianisme
d'Etat de l'ancien luthéranisme. Dans une société où il y a non
seulement des-citoyens luthériens et des réformés, mais aussi
des catholiques et des juifs, un gouvernement politique qui
voudrait sérieusement s'occuper de la custodia primse tabulée,
rencontrerait des obstacles insurmontables. Déjà le mélange
des populations modernes, au point de vue confessionnel,
impose à l'autorité politique dans les affaires religieuses une
certaine retenue et une certaine neutralité. Ces circonstances
ont frayé le chemin aux idées réformées et leur ont facilité la

victoire sur les idées luthériennes.
Il y a différents canaux par lesquels les idées calvinistes de

l'Etat et de l'Eglise ont pénétré dans la pensée moderne. En

voici une brève enumeration.



L'IDÉE DE L'ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉRIENS 339

Tout d'abord le droit naturel qui est un des plus importants
facteurs de la formation delà pensée moderne. Il a donné
naissance à toute une série d'idées politiques et ecclésiastiques. La

notion, aujourd'hui si courante, de l'Eglise société ou corporation,

a son origine dans le droit naturel. Or entre le droit
naturel et le calvinisme il y a un lien historique, sur lequel des

savants tels que Hundeshagen, Dilthey, Jellinek, Gierke, Sohm

ont attiré l'attention. Le calvinisme a eu une part prépondérante

à la création du droit naturel en opposition avec le droit
médiéval. Les idées, originairement religieuses, se sont
transformées avec le cours des temps en idées rationnelles,
démocratiques et, sous le manteau brillant du droit naturel, en droit
rationnel : elles ont ainsi exercé une influence magique sur les

hommes des temps modernes1. L'idée religieuse de l'indépendance

de l'Eglise comme royaume de Christ vis-à-vis du monde

profane, devient la conception moderne de l'autonomie de

l'Eglise comme corporation, comme société religieuse.
Dans le système calviniste primitif, la participation des laïques

au gouvernement de l'Eglise ne devait servir qu'à
contrebalancer la prépondérance des ecclésiastiques et à écarter le

1 Qu'il nous soit permis de faire remarquer, du moins en note, un point : Le

calvinisme tire de la Bible des thèses de droit et des règles de droit d'un caractère

absolu. Car ce qu'il gagne de cette manière surpasse tout le reste, surtout le droit

institué par les hommes. A côté de l'autre, celui-ci parait un droit instable,
temporaire, local, restreint, un mauvais droit, tandis que les thèses de droit tirées

de la Bible représentent pour tous les temps, pour tous les pays et pour tous les

peuples, le même droit immuable, qui ne pourrait être amélioré, le droit parfait.
Mais comme dans le domaine du protestantisme réformé le motif religieux perd
de sa force et se retire à l'arrière-plan, ce droit absolu n'est plus basé — ou n'est

plus aussi exclusivement basé, — sur la Bible et sur la révélation divine, mais il
est basé sur la lumière éternelle de la raison naturelle. John Milton, dans ses écrits

politiques et ecclésiastiques, s'en réfère aussi souvent à la raison et au droit de

la nature, qu'à l'Ecriture sainte, et Jean Althusius fait dériver tout son système,

par voie rationnelle, d'un principe de société absolument mondain ; les paroles

de la Bible ne lui servent que comme preuves à l'appui. Ceux qui sont venus

après lui ne s'en réfèrent plus à la Bible et développent leurs thèses en prenant
aussi la raison pour point de départ en ce qui concerne la religion. — Gierke,
Johann Althusius und die Entwicklung der natiirrechtlichen Staatstheorien,

p. 58 s.



340 Dr KARL RIEKER

danger d'une hiérarchie dans l'Eglise. On la fonde ensuite sur
le principe que l'autorité de l'Eglise réside dans l'ensemble de

ses membres. Le presbytère que Calvin avait institué comme
l'organe du Roi céleste pour le gouvernement de son Eglise, est
devenu une représentation de la paroisse.

Le lien entre le droit naturel et le calvinisme se montre aussi
dans le fait que les représentants les plus marquants du droit
naturel ont appartenu à l'Eglise réformée par leur naissance

et par leurs tendances d'esprit. Je rappelle les soi-disants mo-
narchomaques : George Buchanan, Hubert Languet (plus connu
sous le pseudonyme de Junius Brutus), François Hotman,
Hugues Grotius, le « père du Droit naturel, t> Jean Althusius,
Richard Hooker, John Milton, John Locke, Jean-Jacques Rousseau.

Les Etats-Unis d'Amérique forment un chaînon intermédiaire

entre l'ancienne conception réformée et la conception
moderne de l'Etat et de l'Eglise. C'est le pays dans lequel la

séparation de l'Etat et de l'Eglise a été pour la première fois
réalisée sur une grande échelle et par principe. Les rapports de

l'Etat et de l'Eglise dans ce pays du Nouveau-Monde ont, de

tout temps, trouvé au milieu de nous beaucoup de partisans et
d'admirateurs. C'est ainsi que l'idée de l'Eglise libre dans l'Etat
libre est devenue populaire. L'exemple de l'Amérique du Nord
a exercé une grande fascination sur l'assemblée nationale de

Francfort dans le temps. On montre volontiers comment, dans

ce système, l'autorité civile échappe à toute une série de

luttes et de complications, auxquelles elle est exposée dans

fAncien-Monde où règne le principe de l'union. On montre
aussi comment, en outre, la vie religieuse et ecclésiastique
fleurit mieux que n'importe où en Europe. Or le système nord-
américain de la complète séparation de l'Etat et de l'Eglise,
repose principalement sur les principes réformés et on sait

que jusqu'à ce jour c'est le calvinisme qui est à la base de la

vie spirituelle de l'Amérique du Nord.
Enfin, le facteur qui, plus que tout autre, a contribué à

acclimater les idées calvinistes dans l'Allemagne luthérienne, c'est
le piétisme. Dans le domaine du droit ecclésiastique (ce n'est



L'IDÉE DE L'ÉTAT ET DE L'ÉGLISE CHEZ LES LUTHÉHIENS 341

pas le lieu de considérer ici s'il n'en est pas de même à

d'autres égards), il a été une invasion d'idées et de motifs
réformés dans l'Eglise luthérienne. Kliefoth a remarqué avec s .-
gacité « que la notion d'Eglise de Spener, et loutes ses vues

sur la vie ecclésiastique, les institutions, ies moyens, les

mesures de l'Eglise sont étrangères aux idées luthériennes, et y sont
même opposées, étant essentiellement réformées. » C'est le
piétisme qui a dissous l'ancienne idée luthérienne du corpus
christianum, de l'unité de l'Etat et de l'Eglise exprimée dans la

doctrine des trois états, c'est lui qui a introduit clans les cercles

luthériens de l'Allemagne la répulsion à l'égard du
christianisme d'Etat. C'est Spener qui a appelé les détenteurs du

gouvernement ecclésiastique évangélique, les deux états
supérieurs i le gouvernement civil et le clergé), des Injusti detentores

alierioeum jurium. C'est lui qui a ainsi introduit une notion
révolutionnaire du gouvernement de l'Eglise par les princes du

pays. De cette thèse à l'autre il n'y a qu'un pas. Le docteur en

droit ecclésiastique du piétisme, Christophe-Matthieu Pfaff, a

prétendu, sans le soutenir toujours logiquement, que les

communautés évangéliques n'avaient remis à leurs princes le
gouvernement de leur Eglise qu'à bien plaire et que, par conséquent,

il leur était loisible de le leur reprendre quand ils
donnaient lieu au mécontentement1. Ala base de toutes ces
affirmations il y a des idées réformées, celles que le gouvernement

comme tel n'est pas membre de l'Eglise et que s'il est
dans l'Eglise, il n'y est qu'en qualité de simple membre.

Il n'eût pas été si facile au piétisme d'introduire ces idées

calvinistes dans l'Allemagne luthérienne et de supplanter les

anciennes conceptions luthériennes, s'il ne s'était allié avec le

droit naturel pour combattre l'ennemi commun. Spener déjà
était fortement influencé par les idées du droit naturel2; il
nous raconte lui-même que dans sa jeunesse il avait étudié les

œuvres de Hugues Grotius, surtout le livre De jure belli ac

pacis, avec plus de zèle qu'aucun autre livre dans savie3. On a

1 Origines juris ecclesiastici, p. 310.

- Letzte theologische Bedenken, vol. Ill, p. 92,
3 Theologische Bedenken, I, p. 233.



342 Dr KARL RIEKER

dit que l'on remarquait dans ses sermons qu'il avait lu Grotius.
L'alliance des idées piétistes et du droit naturel est encore plus
saillante chez Christophe-Matthieu Pfafl, lequel est généralement
reconnu pour père du système « collégial. » La façon dont il
établit l'Eglise de Christ comme un collegium, une société
libre, et ses prérogatives comme les droits d'une société, jura
collegialia, correspond absolument à la théorie et à la méthode
du droit naturel. C'est ainsi aussi qu'il explique le pouvoir actuel
du gouvernement ecclésiastique des princes par un contrat
tacitement conclu, par lequel l'Eglise a remis au prince ses jura
collegialia. Etonnons-nous après cela que les vues calvinistes,
couvertes du vêtement éblouissant et séducteur du droit naturel,

se soient présentées et recommandées à l'esprit moderne
comme une sorte de progrès des lumières, tandis que les
anciennes idées luthériennes du corpus christianum, des trois
états, de la custodia utriusque tabulée, du prœcipuum mem-
brum ecclesice, étaient traitées comme des idées bizarres et
mises de côté.

Nous sommes ainsi arrivés à pouvoir juger sainement du
mouvement pour l'indépendance de l'Eglise évangélique que
l'orthodoxie moderne, surtout en Prusse, a créé. Les idées sur
l'Etat et l'Eglise qu'on exprime dans ces cercles, surtout dans

l'organe du mouvement, la Deutsche evangelische Kirchenzeitung,

dirigée par Stöcker, ne sont aucunement luthériennes,
quoique, à peu près dans chaque numéro de ce journal, le

témoignage de Luther et des symboles de l'Eglise luthérienne
soit invoqué comme garantie de loyalisme. Quand l'Etat n'est
plus envisagé qu'au point de vue du monde profane, et que
l'Eglise est identifiée avec le règne de Dieu, quand toute
influence positive de l'autorité civile dans le gouvernement de

l'Eglise est qualifiée d'attentat à la royauté de Christ, et qu'en
particulier le gouvernement de l'Eglise par le prince est qualifié

de rapt de l'indépendance de l'Eglise, quand dans ses

rapports avec l'Eglise on ne veut accorder à l'Etat le droit de

suprématie ecclésiastique (jus circa sacra) qu'au sens moderne,
quand l'Eglise évangélique veille avec une jalousie soupçonneuse

sur son indépendance, ce sont là autant de vues, d'opi-



l'idée de l'état et de l'église chez les luthériens 343

nions,de tendances étrangères au vieux luthéranisme, importées

par le piétisme, empruntées à l'Eglise calviniste et maintenant
données et colportées avec prédilection comme spécifiquement
orthodoxes. Ceci permet une fois de plus de constater ce fait
indéniable, à savoir que l'orthodoxie moderne n'est aucunement

le simple retour à l'ancienne orthodoxie luthérienne, mais

qu'elle renferme une forte dose de piétisme.
L'indépendance de l'Eglise est un principe réformé, non

luthérien. Cela ressort de tout notre exposé. Ce qui préoccupe
le luthéranisme, c'est la pureté de la prédication de l'Evangile
et l'administration des sacrements conformément à l'intention
de celui qui les a établis. Que l'Eglise n'ait pas de tâche plus
haute que de préserver anxieusement son indépendance,
qu'elle ne puisse accorder à l'Etat une influence positive sur
l'installation de ses organes, sur sa législation, sur l'administration

de ses biens, sans pécher contre son roi céleste, c'est
là un point de vue étranger au luthéranisme. Le mouvement
moderne pour l'indépendance reflète des tendances et des principes

réformés, et non luthériens, et si ces principes jouissent
d'une si grande popularité, c'est qu'ils sont aussi modernes.

Les idées réformées l'ont donc emporté dans deux milieux
fort différents, et même opposés et hostiles l'un à l'autre. Cela

ne veut pas dire que les vues luthériennes sur l'Etat et sur
l'Eglise aient perdu aujourd'hui toute influence et toute valeur.

La législation et la pratique ne s'accordent pas en Allemagne
avec la conception moderne que nous venons de décrire. Nous

sommes et serons encore bien éloignés de la réalisation de la

politique ecclésiastique du programme de l'assemblée nationale
de Francfort. Nous n'avons jusqu'à aujourd'hui que des Eglises
d'Etat et faisons encore une distinction entre les grandes
Eglises chrétiennes et les sectes. Le gouvernement de l'Eglise

par les princes subsiste dans l'Eglise évangélique en dépit de

toutes les attaques théoriques dirigées contre lui. Chez nous,
la religion n'est pas encore une affaire privée, mais un intérêt
public, général ; l'Etat s'intéresse à elle, il la protège et la favorise,

bien qu'il ne le fasse plus aussi ouvertement et aussi éner-

giquement que dans les temps passés.



34» Dr KARL RltKER

Si la pratique reste en arrière de la théorie, nous pouvons y
voir une influence de la conception luthérienne, d'après
laquelle favoriser le christianisme est un intérêt national et le

devoir du gouvernement d'un peuple chrétien. Dans la

pratique, nous ne prenons pas sur nous de séparer l'Etat de

l'Eglise à la façon calviniste, pour les isoler l'un de l'autre. Nous

avons de l'Etat et de ses devoirs une conception plus haute que
nos frères protestants du Nouveau Monde.

Je rappellerai aussi que, même après que le Parlement de

Francfort eut prononcé la séparation de l'Etat et de l'Eglise,
toute une série de théologiens et de juristes, qu'on désigne
comme des luthériens avoués, ont insisté sur la bénédiction
qui découle du christianisme d'Etat tel qu'il subsiste en

Allemagne, et se sont prononcés pour son maintien. Je nommerai
les théologiens Harless, Kliefoth, von Zezschwitz, Luthardt,
les juristes Stahl, von Scheurl, Otto Mejer. Ces hommes ont
conservé les traditions du point de vue vieux-luthérien plus
fidèlement que les représentants de la prétendue orthodoxie
moderne. Et les vues luthériennes sur l'Etat et l'Eglise ont
aussi eu parmi les théologiens d'autres partisans que ceux
déjà nommés, entre autres: Richard Rothe, Jean-Tobie Beck,
Albert Ritschl, Jules Köstlin, Beyschlag, Kawerau.

Si le mouvement indépendantiste n'a trouvé, en somme,
aucun écho dans l'Eglise nationale saxonne, cela tient d'abord
à ce que la législation saxonne a réglé les relations de l'Etat et
de l'Eglise évangélique d'une manière qui satisfait à toutes les

prétentions raisonnables et sages, cela tient aussi à une cause

plus profonde: dans l'Eglise nationale luthérienne de Saxe, et
dans son clergé, la doctrine vieille-luthérienne de l'Etal et de

l'Eglise a fait preuve de plus de force de résistance en face des

idées modernes, que dans l'Eglise unie de Prusse.


	L'idée de l'état et de l'église : chez les théologiens luthériens, réformés et modernes

