Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: L'idée de I'état et de I'église : chez les théologiens luthériens, réformés
et modernes

Autor: Karl, Rieker

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I’IDEE DE L’ETAT ET DE L’EGLISE
chez les théologiens luthériens, réformés et modernes

Dr KARL RIEKER

professeur de droit & I'Université de Leipzig.

M. Karl Rieker, docteur en droit et licencié en théologie, pro-
fesseur de droit a I'université de Leipzig, a publié tout récemment
une importante étude sur les principes de la Ceonstitution de
I'Eglise réformée (Grundsdtze reformierter Kirchenverfassung,
Leipzig, Hirschfeld, 1899, 208 pages in-8°).

Jusqu’ici, en Allemagne, tout 'intérét des savants s’était porté
sur la Constitution de I’Eglise luthérienne; on n’avait encore
aucune monographie scientifique sur la Constitution de I'Eglise
réformée. Dans ce domaine tout était a faire, c¢’était une terre
inconnue qui s’offrait aux conquétes de la science.

Plusieurs spécialistes en la matiére avaient déja déploré cette
lacune ; M. Rieker a voulu la combler. Il s’est proposé de faire
pour la Constitution de I’Eglise réformeée, ce que Stahl et surtout
Olto Mejer avaient fait pour la Constitution de I’Eglise luthé-
rienne; il a cherché a en exposer scientifiquement les principes,
les tendances générales et les idées directrices. Réunir les maté-
riaux pour une pareille étude n’était pas une petite affaire.
M. Rieker y a réussi avec le concours de plusieurs savants des
Etats-Unis et avec l’aide des chancelleries d’Etat des cantons
suisses.

Son livre s’ouvre par une histoire des sources et par un exposé
de la littérature de l'ecclésiologie réformée. Il laisse de coté le



L'IDEE DE L'ETAT ET DE L'EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 303

zwinglianisme et I'anglicanisme pour s’attacher exclusivement au
calvinisme, et passe successivement en revue les constitutions de
Geneve et des Eglises suisses, des [iglises réformées de France. des
Iles de la Manche, des Pays-Bas, d’Ecosse, d'Irlande et d’Angle-
terrre, de Pologne, Hongrie et Transylvanie, d’Allemagne et des
Etats-Unis.

Dans une secon:le partie, I'auteur aborde I’examen des principes
de la Constitution de I'Fglise réformee; il discerne un principe
formel: la conformité 2 la norme des Ecrilures, et un principe
matériel : Christ unique souverain dans I’'Eglise. Le rodle et les
droits des laiques, 'organisation et le fonctionnement des presby-
teres et des synodes sont ensuite longuement étudiés.

M. Rieker termine par un exposé de la notion réformeée des rap-
ports de I'Etat et de I'Ilulise.

L'é¢tude dont nous présentons une traduction libre aux lecteurs
de cette revue a paru dans la « Historische Vierteljahrschrift »
publiée par le Dr Seeliger, a Leipzig, et elle a été reproduite en
partie dans le volume de M. Rieker sur les principes de la Consti-
tution de I’Eglise réformée.

J.-Eugixe CHOISY.

I

La conception luthérienne de 1'Etat et de 1'Eglise.

Par « conception luthérienne, » nous entendons non seule-
ment les idées de Luther lui-méme, mais aussi celles de la
premiere génération de luthériens, jusqu’a la fin de la seconde
moitié du seizieme siécle, moment ol les idées luthériennes
primitives commencent a se transformer.

Une ligne de filiation directe va de Luther aux ancicns
dogmaticiens ou canonistes luthériens. On ne peut donc pas
opposer le premier aux seconds.

Nous ajoutons que ces conceptions de I'Etat et de I'Eglise
sont le produit des circonstances et de I'histoire, elles ne con-
stituent ni un dogme, ni un article de foi, ni un droit divin.
Pour les luthériens il n’y a pas d’article de foi relatif aux rap-
ports normaux de I’Etat et de I'Eglise.

Mais quelle est cette notion vieille-luthérienne?



304 D' KARL RIEKER

Il faut tout d’abord se rappeler que I'idée d’une société pure-
ment civile (weltlich), est étrangere 4 cette époque. Le =aint
Empire romain avait beaucoup perdu de son prestige aux veux
de la nation allemande, mais 'idée d’une société aussi bien spi-
rituelle que temporelle était encore si vivante et si puissante,
qu’on ne pouvait se figurer une société sans base religieuse, un
gouvernement qui ne s’inquiétit pas de favoriser le christia-
nisme et les inléréts de I’Eglise. Ne 'oublions pas, Luther et
les représentants du vieux-luthéranisme ont été élevés dans
les 1dées du saint Empire romain. A'ussi tous, sans exceplion,
sont-ils subjugués par l'idée de ce que Luther appelait volon-
tiers le corpus christianwm, Jean Gerhardt la respublica chiis-
tiana et nous I'Ktat chrétien.

L’Etat et I’Eglise ne constituent pas pour eux, comme pour
nous, deux sphéres dont chacune a son centre propre, qui se
touchent ou se coupent en certains points, mais qui, pour tout
le reste, se distinguent. Ils se représentent I’Etat et 'Eclise
plutot comme un tout, comme une société qui est d’ordre spi-
rituel aussi bien que temporel, et qui se divise en trois pou-
voirs ou fonctions: le status politicus, pouvoir politique, le
status ecclestiasticus, pouvoir ecclésiastique, et le status cco-
nomicus, pouvoir économique (Hausstand). Chacun de ces trois
pouvoirs doit contribuer au bien de 'ensemble et apporter sa
pierre & I'édification du royaume de Dieu sur la terve, avec la
puissance et les dons que Dieu lui a conféres et & Ja place que
Dieu luil a assignée. Et parmi ces {rois états, "autorité civile a
la premiére place; elle est la plus importante (preecipuuwm menn-
brum ecclesize).

Ces trois états ne désignent pas des états dans I Eglise, mais
les faces diverses d’'une société bien plus vaste, la chrétienté.
Ils sont la division de l'organisme entier de la société chré-
tienne suivant ses fonctions essentielles.

Cette doctrine des trois états fait ressortir tout d’abord la
facon particuliere dont les luthériens apprécient lautorité
civile. Dans son écrit A la noblesse chrétienne de la nation
allemande sur U'amélioration de Uétat chrétien, Luther dit que
la puissance temporelle est devenue membre du corps chré-



L' IDEE DE L'ETAT ET DE L’EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 305

tien, et bien que sa tiche soit matérielle, sa vocation, cepen-
dant, est spirituelle. G’est pourquoi 'autorité civile est appelée
a s’occuper, non seulement du bien passager de ceux qui lui
sont soumis, mais aussi du salut de leur dme. L’autorité civile a
donc comme devoir de conscience envers Dieu d’établir la pure
doctrine et le vrai culte dans son territoire, de s’opposer au
faux culte et & la fausse doctrine; elle doit veiller a ce que les
charges pastorales soient bien attribuées et & ce que les biens
ecclésiastiques soient employés conformément & leur destina-
tion. En effet, d'une maniére générale, le gouvernement doit
rechercher ce qu’il y a de meilleur pour ses subordonnés.

Pour l'ancien luthéranisme, le gouvernement n’est pas seu-
lement le gardien de la seconde table de la loi divine concer-
nant les devoirs 4 I'’égard du prochain, mais aussi le gardien
de la premiére table qui énumere les devoirs envers Dieu.

On a prétendu que la doctrine luthérienne attribuait le gou-
vernement de I’Eglise & 'autorité politique. Mais la doctrine des
trois états it seulement que la garde de la premiére table, que
le jus circa sacra, constitue une partie de la vocation normale
de l'autorité civile, de telle sorte que si elle favorise dans le
pays la pure doctrine et le vrai culte, elle ne fait que s’acquilter
de sa tache, tout comme lorsqu’elle prend des mesures pour
assurer le bon ordre et la prospérité générale.

Ce qui a contribué i faire naitre cette idée erronée, c’est que
le jus circa sacra des princes a été souvent appelé jus episco-
pale par les juristes et les théologiens. Or ceux-ci ont employé
ce terme pour défendre, vis-a-vis des catholiques, le droit
circa sacra des princes, comme étant une institution fondée
sur une loi impériale. Cette expression ne dit rien de la nature
de ce droit, ni de la maniére et facon dont les Etats évangéliques
devaient ’exercer.

D’aprés la conception luthérienne, I'Etat et I’Eglise consti-
tuent un tout, & la fois spirituel et temporel, au sommet duquel
se trouve le gouvernement, c’est-a-dire le prince pour les ter-
ritoires, et le magistrat pour les villes.

Cetle théorie suscite chez les penseurs modernes deux objec-
tions: Ou est donc I’Eglise? n’est-elle pas entierement absorbée



3.6 D' KARL RILKER

dans ’Etat? peut-on encore réellement parler des rapports de
PEtat et de 'Eglise? I’Etat ne subsiste-t-il pas seul?

Les anciens theéologiens et canonistes luthériens n’eussent
pas compris cette objection, car pour eux I’Eglise de Christ, la
communauié des saints, est unroyaume invisible, impérissable,
supraterrestre, qui ne peut jamais se fondre dans I'Etat, ni étre
subjugué par une puissance terrestre, parce qu’il est gouverné
par son chef invisible Jésus-Christ, per la puissance invisible
de sa parole. Les luthériens n’ont rien & craindre pour l'exis-
tence et l'indépendance de I’Eglise invisible: elle a regu la pro-
messe que les portes de I'enfer ne prévaudront point contre
elle.

Mais alors qu’est-ce que I’Eglise visible ? — Les vieux lu-
thériens ne lui ont pas attribué une aussi grande importance
que bien des théologiens modernes. On peut dire d’elle : ce qui
en elle est 'Eglise, n’est pas visible, et ce qui en elle est visible,
n’est pas |'Eglise.

Mais encore, la situation prépondérante que la conception
luthérienne attribue au gouvernement civil dans les affaires
ecclésiastiques, dans les choses de la religion et de la con-
science, comme au membre principal de ’Eglise, en un mot le
pouvoir ecclésiastique des princes, n’est-ce pas la chose hau-
tement critiquable et méme scandaleuse? N'est-ce pas le ren-
versement de tout ordre naturel et divin que le seigneur du
pays soit aussi le seigneur dans 1I’Eglise, que le porteur de I'au-
torité politique posséde en méme temps la compétence eccié-
siastique, que I’ Eglise soit gouvernée par la cour au lieu de
I'étre par le Saint-Esprit? Ne devient-elle pas le jouet des ca-
prices des seigneurs temporels ?

Il ne faul pas oublier les limites que la conception luthé-
rienne met au droit circa sacra du pouvoir temporel, ni que ce
droit n’est illimité qu’en apparence. Il faut tenir compte des
conditions sous lesuelles, seules, les seigneurs temporels pos-
sedent leurs droits ecclésiastiques. Et celles-ci quelles sont-
elles ?

Tout d’abord il y a une présupposition, qui est rarement
exprimée, qui la plupart du temps reste tacite, c’est que ce jus



L’'IDEE DE L’ETAT ET DE L'EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 307

circa sacra n’appartient qu’au magistrat piewx et au gouverne-
ment chrétien, qui acceptent la confession de I’Eglise et qui
s'inclinent avec humilité et obéissance devant la parole de
Dieu, comme devant la régle supréme. Il est donc indispen-
sable que le gouvernement soit chrétien et évangélique.

Les peres de I’Eglise luthérienne ont ensuite souvent répété
avec insistance que l'autorité civile n’a pas le droit d’exercer
le gouvernement spirituel, d’annoncer la parole de Dieu, d’ad-
ministrer les sacrements, de donner I'absolution, etc. Elle n’a
que le gouvernement extérieur de I'Eglise, le gouvernement
intérieur appartenant au ministére pastoral, lequel est indépen-
dant dans les choses de sa vocation spirituelle et ne regoit ses
instructions que de Dieu, et non des hommes.

La troisieme limite qu'impose la doctrine luthérienne & la
puissance du prince temporel, c’est que le gouvernement, dans
toutes les occasions importantes, ne doit pas agir de son propre
mouvement et selon son bon plaisir, mais d’apres le conseil
des théologiens et des interprétes autorisés de la parole divine
et des symboles ecclésiastiques (synodes, facultés de théologie
ou méme théologiens particulierement considérés). Quand le
gouvernement décide sans le conseil des théologiens, les dog-
maticiens luthériens disent qu’il y a césaréopapie.

Enfin, et c’est & une limitation & l'arbitraire desprinces, que
Luther lui-méme a voulue, les princes doivent maintenir le
gouvernement et I'administration de I’Eglise séparés du gou-
vernement et de I'administration politiques, de telle sorte que la
cour ne gouverne pas I’Eglise. Le gouverne:ment, et c’est 1a un
point essentiel dans la conception luthérienne, exerce son droit
circa sacra par le moyens des théologiens et juristes assemblés
en colléges, et établis par les autorités seigneuriales.

Le terme moderne qui dépeint le mieux la conception luthé-
rienne des rapports de 'Etat et de I'Eglise, c’est celui d’Eglise
d’Etat (Staatskirchentum). L’Eglise visible n’est pas autre
chose que l'institution établie et entretenue par le gouverne-
ment pour satisfaire aux besoins religieux de ses subordonnés.

[l ne pouvait donc pas étre question, dans le luthéranisme,
d'une kEglise Iibre, indépendante, nide la liberté de conscience



303 D' KARL RIEKER

et de religion. Cet ordre d’idées élait totalement étranger aux
péres de I'Eglise luthérienne et & leur époque tout entiére; on
n’admettait pas qu’il fat permis & chacun d’étre sauvé a sa ma-
niere. Le devoir du gouvernement qui acceptait la pure doctrine
évangélique, était de 'admettre, elle seule, dans le pays, etd’en
proscrire toute autre. Quiconque ne voulait pas se ranger a
I’Eglise nationale, devait étre banni du pays comme sectaire et
dissident ; ou bien s’il était toléré, il devait étre traité comme
un citoyen de second ordre, qui ne peut ni exercer de droits
politiques, ni revétir aucune fonction publique, ni acquérir
aucun domaine, etc.

Telle est la conception luthérienne de I’Etat et de I'Eglise.
Malgré tout ce qu’elle a d’étroitesse confessionnelle — ce qui
d’ailleurs n’a rien de surprenant pour I’époque — quelle pro-
fondeur et quelle largeur de vues n’y a-t-il pas dans la doctrine
de la garde des deux tables de la loi et du corpus christicinwm
divisé en trois états!

Que lindividu ne doive pas étre abandonné & lui-méme, soit
qu’il trouve le droit chemin, soit qu’il ne le trouve pas, mais
(que le gouvernement, ou — comme nous dirions aujourd’hui,
— I’Etat ou la société, ait le devoir de prendre soin du salut de
son dme et non pas seulement de son bien matériel, cela cons-
titue un point de vue infiniment plus élevé que celul d’aprés
lequel chacun doit se sauver a sa facon.

Et dans la conception du corpus christianum, quelle protes-
tation décisive contre toute conception clérico-hiérarchique du
christianisme! La doctrine du moyen-dge est que le clergé
constitue U'Eglise. La conception luthérienne a remplacé cette
conception étroite par celle de la société chrétienne : les laiques
eux aussi, et le gouvernement politique, lui aussi, font partie de
l'ordre spirituel.

Mais, il faut le reconnaitre, tout I’édifice repose sur la pré-
supposition d'un Etat qui se laisse diriger par les pensées, les
tendances et les motifs chrétiens, d’'un Etat qui ne soit réelle-
ment qu'une des faces du corpus christianum, 'autre étant
Eglise. Si la société perd sa base confessionnelle et ecclésias-
lique, si le gouvernement politique n’envisage plus qu'une



L'IDEE DE L'ETAT ET DE L'EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 309

partie de sa vocation soit de prendre soin du salut des dmes de
ses subordonnés, d'implanter la pure doctrine et de proscrirve
la fausse, la situation prépondérante de l'autorité politique dans
I’Eglise change entierement de caractere. C’est ce que nous
vovons se produire dans le territorialisme, lequel, dés la pre-
miere moitié du dix-septieme siécle, supplante 'ancienne con-
ception luthérienne de I'Etat et de I’Eglise. Le territorialisme,
comme systéme, c’est I’ancien systéme luthérien des rapports
de I'Etat et I'Eglise, mais dépourvu de préoccupations reli-
gieuses. Le jus circa sacra que les péres de I'Eglise luthé-
rienne avaient accordé au gouverneinent chrétien, au magistrat
pieux, est ici attribué au gouvernement, comme tel, indépen-
damment de sa position & I'égard de la confession de I'Eglise:
le gouvernement posséde et exerce le jus circa sacra comme
etant pars superioratis territorialis, comme un des éléments
de sa suprenatie.

Nous marquons ainsi le point faible de la conception luthé-
rienne de I’Etat et de I'Eglise: territorialisme, césaréopapie,
bureaucratie, voild le danger qu'en théorie et en pratique le
luthéranisme n'a pas évité, et auquel il a souvent succombé
dans les rapports de I'Eglise et de 1'Etat.

II
Conception réformeée.

Le protestantisme réformé a produit trois branches au sei-
zieue siecle: le zwinglhianisine, le calvinisme et 'anglicanisme.
La premieére et la derniére nous importent peu : le zwinglia-
nisme el I'anglicanisme ont le méme point de vue de I'Eglise
d’'Etat et n’ont exercé qu’une influence locale.

Quand on oppose la conception réformée a la conception lu-
thérienne comme spécifiquement distincte, on entend toujours
par conception reformée celle du calvinisme, lequel s’est ré-
pandu dans le monde entier, dans le nouveau comme dans
I'ancien.

On a dit que cette différence entre les deux conceptions, lu-
thérienne et réformée, consiste en ceci : que la premiere pos-



310 D KARL RIEKER

tule 'union et méme l'unité de I'Etat et de I'Eglise, et la
seconde leur séparation. Cette affirmation a un fond de vérité,
mais elle ne peut pas étre soutenue d’une facon aussi ab-
solue.

Au premier abord 1l semblerait que le calvinisme ait les
meémes idées que le luthéranisme sur I’Etat et I'kglise. Lni non
plus n’a pas l'idée d'une société non religieuse, et il attribue
également au gouvernement politique une tiche religieuse et
ecclésiastique. Calvin insiste auprés des nombreux princes
avec lesquels il est en correspondance pour qu’ils considérent
comme leur devoir de faire servir leur situation 4 ’avancement
du régne de Dieu sur la terre.

Il écrit en février 1542 & Edouard VI: « C’est donc un privi-
lége inestimable que Dieu vous a faict, Sire, que vous sovez
Roy Chrestien, voyre que luy serviez de lieutenant, pour main-
tenir le royaume de Jesus Christ, en Angleterre » (Op. Calv.
X1V p. 342). Le réformateur de Genéve en appelle volontiers
au passage bien connu d’Esaie XLIX, 23.

Dans la dédicace de la seconde édition de son commentaire
sur Esaie, il s’adresse en ces termes & la reine Elisabeth d’An-
gleterre (janvier 1559): « Te etiam, o veneranda Regina, exsti-
mulet officii religio, quando non a regibus solum flagitet lsaias
noster, ut ecclesiae sint nutritii, sed etiam a reginis ut sint nu-
trices. » (Op. XVII, p. 415.)

Dans son Institution (livre IV, ch. 20, § 9), Calvin dit expres-
sément que l'office des magistrats comprend la garde des deux
tables de la loi, et il parle de la stupidité de ceux qui voudraient
que les magistrats ou les princes s’occupassent seulement de
rendre la justice parwi les hommes, sans s’inquiéter de Dieu.
D’apres lui, I'Etat ne doit donc pas étre simplement un état
juridique, mais aussi une société religieuse.

Les confessions de l'ancienne Eglise réformée s’accordent
avec ces principes. La seconde confession helvétique, au cha-
pitre XXX, §2, dit: « Equidem docemus religionis curam im-
primis pertinere ad magistratum sznctum. » D'apres I'article 39
de la Confessio gallicana, Dieu a donné le glaive au magistrat
civil pour chalier les péchés, non seulement ceux commis contre



L’IDEE DE L'ETAT ET DE L'EGLISE CHEZ LES LUTHERIENs oi1l

la seconde table de la loi de Dieu, mais aussi ceux commis en
violation de la premiére table.

Dans la Confessio Scoticana, rédigée principalement par
John Knox, on lit & Tarticle 24: « Nous affirmons que c’est
aux rois, princes, gouvernements et magistrats qu’il appartient
principalement et trés essentiellement de réformer ct de puri-
fier la religion; de telle maniére qu’ils ne sont pas seulement
institués en vue de la police civile, mais aussi pour le maintien
de la vraie religion et pour la suppression de toute espece
d’idolétrie et de superstition, comme on peut le voir chez Da-
vid, Josaphat, Ezéchias, Josias, et d’autres, hautement loués
pour leur zeéle sous ce rapport?l. »

Et la confession de foi de Westminster de 1647 ch. XXIII,
§ 3 s’exprime en ces termes: « Le magistrat civil n’a pas le droit
d’assumer I'administration de la Parole el des sacremenls, ni le
pouvoir des clefs du Royaume des Cieux. Il a cependant l'au-
torilé, et c’est son devoir de veiller & ce que 'unité et la paix
soient maintenues dans I'’Eglise, que la vérité de Dieu soit
conservée pure et intacte, et que tous blasphémes et hérésies
soient supprimeés, que tous abus et corruptions dans le culte et
la discipline soient empéchés ou réformés, et que tous lescom-
mandements de Dieu soient diment établis, adminisirés et
observeés. Pour arriver a ce but, il a le pouvoir de convoquer
des synodes, d’y assister et de faire en sorte que toutes leurs
délibérations soient conformes aux intentions de Dieu 2. »

Et cependant, malgré cet accord du calvinisme et du luthé-
ranisme sur les rapports de I'Etat et de I'Eglise, on peut dire

1 Tou Kingis, Princes, Reullaris, and Magistratis, we aflirme, that cheiflie aud
maist principallie the reformatioun and purgatioun of the Religioun apperteanes;
so that not onlic thei are appointed for civile policey, bot also for mantenancs of
the trew Religioun, and for suppressing of idolatrie and superstitioun whatso-
mever, as in David, Jusaphat, Ezechias, Josias, and otheris, heychtlie commended
for thair zeaill in that caise, may be espyed.

2 The civile magistrate may not assume to himself the administration of the
Word and Sacraments, or the power of the keys of the Kingdom of heaven : yet he
hath authority, and it is his duty to take order, that unity and peace be preserved
in the Church, that the truth of God be kept pure and entire, thal all blasphemies

and heresies be suppressed, all corruptions and abuses in worship and discipline



o1 D KARL RIEKER

icl: st dwo idem faciunt, non est idem. Silon vy regarde e
plus prés, on voit qu’il y a ici un autre esprit que dans le luthé-
rianisme et que la conception caiviniste n’est pas identique &
la luthérienne.

Cette différence plonge par ses racines profondes dans une
conception différente de I'lEglise. Il est donc indispensable de
dire en quelques mots quelle est la conception réformée de
I'Eglise.

Disons-le tout de suite, les réformés attribuent une beaucoup
plus grande importance que les luthériens a I'Eglise visible.
Elle n’est pas pour eux simplement une face de la société com-
mune, du corpus christianum, ni simplement un ensemble
d’institutions et de régles pour la prédication de I’Evangile et
Padministration des sacrements. Lorsqu’elle est normale, ¢’est-
a-dire organisée conformément aux prescriptions de la sainte
Ecriture, elle est le régne du christianisme sur la terre, le
domaine au-dedans duquel le roi céleste exerce ici-bas sa
suprématie. Aussi les réformés désignent-ils de préférence
P’Eglise (visible) comme le royaume du Christ, the Kingdom of
Ghrist. Et la confession de Westminster dit au ch. XXV § 2:
« L’Eglise visible est formée de tous ceux qui, dans le monde
entier, professent la vraie religion ainsi que de leurs enfants;
et elle est le royaume du Seigneur Jésus-Christ, la maison et
la famille de Dieu, en dehors laquelle il n’est pas de salut pos-
sible 1. »

b’cu il résulte que pour les chrétiens, I'Eglise n’est pas avant
tout une institution en vue du salut, c’est-a-dire une institution
pour présenter le salut accompli en Christ pour 'humaniié, car
le salut est assuré de toute éternité, en vertu du décret éternel

prevented or reformed, and all ordinances of God duly settled, administered anid
observed. For the b-tter effecting whereof he hath power to call synods, to be
present at them, and to provide that whatsoever is transacled in them be accor-
ding to the mind of God.

! The visible Church cousists of all those, throughout the world, that profess
the true religion, aund of Lheir children; and is the kingdom of the Lord Jesus
Christ, the house and tamily of God, out of which there is no ordinary possibility
of salvation.



LIDEE DE L'ETAT ET DE L'EGLISE CHEZ LFS LUTHERIENS 313

de Dieu, a4 ceux a qui il est desliné. L’Eglise est plutot la
société au sein de laquelle les chrétiens s’assurent de leur
salut, exercent les uns envers les autres 'amour fraternel, et
sont a 'ceavre pour établir et étendre le régne de Jésus-Christ.

Ainsi I'Eglise visible, suivant la conception réformée, est
d'une part le rovaume de Christ, le domaine ol s’exerce sa
rovauté, et d autre part la communauté des chrétiens, I'enceinte
ol1 s'exerce leur activiié.

Pour les réformés, I'kglise n’est pas seulement, comme pour
les luthériens, uie communauté qui rend un culte a Dieu, mais
d’une maniére générale, une communauté de vie et d'activité
chrétiennes, un organisme social. Au point de vue réformé le
christianisme esi. encore bien plus « ecclésiasticisé » gu’au
point de vue luthérien ; ce qui est pour Luther le corpus chris-
ticicin, ia société chrétienne, est pour Calvin I'Eglise.

Un exemple montrera ceci encore plus clairement. Dans
I’Allemagne protestante se sont constituées ces derniers temps
d'innombrables sociélés de miséricorde chrétienne et de charité
fraternelle, & coté et en dehors de I'Eglise. On les comprend
habituellement sous le vocable général de « Mission intérieure. »
Le calvinisme a une certaine antipathie pour cette activité des
sociétés séparées: pour lui, I'Eglise elle-méime est la société
donnée par Dieu pour exercer la fraternité. C’est pourquoi
I’Eclise bien établie a des anciens et des diacres a coté des
pasteurs, non seulement pour la prédication de la Parole de
Dieu et 'administration des sacrements, mais aussi pour accom-
plir des ceuvres de charité chrétienne et pour pouvoir subvenir
aux miséres corporelles et matérielles de ses membres. Cette
activité-la, I'Eglise luthérienne I'abandonne sans arriére-pensée
et sans jalousie aux sociétés indépendantes, tandis que I’Eglise
réformée a pour principe de la réclamer comme une de ses
fonctions.

De cette conception de I’Eglise, de sa position dans le monde.
de ses devoirs et de ses fonctions, découle nécessairement une
notion de I'Etat et de I’Eglise, différente de la notion luthé-
rienne. Le point de vue réformé se refuse complétement & ce
que I’Eglise, leroyaume de Christ sur la terre, la communauté

THEOL. ET pHIL. 1900 21



314 DT KARL RIEKER

des saints, le corpus electorum, s’absorbe dans I'Etat, ou ne
constitue qu’une face, la face spirituelle de la société. Pour les
réformés, I'Eglise visible est en elle-méme un domaine de vie,
un organisme indépendant. Elle a son chef propre, Jésus-
Christ, distinct de celui de I'Etat; elle a ses régles propres,
qui sont, non les lois humaines changeantes, mais les pres-
criptions éternelles et immuables de la sainte Ecriture, elle a
ses autorités propres, les presbytéres et les synodes, ses fonc-
tionnaires particuliers, les pasteurs, anciens et diacres; elle a,
enfin, sa juridiction propre, la discipline spirituelle, différente
de celle exercée par I'Etat. En un mot, elle est par elle-méme
une société, une organisation a coté de celle de 'Etat. On
comprend que I’Eglise luthérienne, — laquelle, selon le mot de
Frédéric-Guillaume 1V de Prusse, « siégeant dans le corps de
IEtat, » manque d’une organisation propre et indépendante et
n’exerce aucune discipline propre, — ne soit pas, pour les
réformés, une vraie liglise au sens calviniste.

Si telle est la notion de I'Eglise, quelles sont les relations
normales de I'Etat et de 'Eglise? La réponse a cetie question
nous est donnée par ce qui s’est pratiqué & Genéve au temps
de Calvin. On a prétendu que cet état de choses ne s’accordait
pas avec les vues de Calvin. Ce serait mal connaitre le réfor-
mateur genevois de s’imaginer que, sur un point aussi impor-
tant, il elt été infidele & ses convictions et se fat laissé dominer
par la force des choses. Calvin était bien plutot homme & entre-
prendre la lutte contre les faits qui lui semblaient contredire
aux prescriptions divines, afin de les transformer conformé-
ment a la loi de Christ.

On a désigné les rapports de I’Etat et de I'Eglise a Genéve,
au temps de Calvin, par le terme frappant de théocratie. Roget!
a objecté que ce mot signifiait la domination de I'Eglise ou du
clergé sur I'Etat. Or, au temps de Calvin, il n’y avait rien de
semblable. Le Consistoire n’était-il pas composé de deux mem-
bres du Petil-Conseil, de qualre membres des Soixante et de six
membres des Deux-Cents? N’était-ce pas le Petit-Conseil qui

1 Amédée Roget, I'Eglise et U'Etat a Geneve du vivant de Calvin, 1867.



L’IDEE DE L'ETAT ET DE L EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 31D

nommait ces douze anciens? ne fallait-il pas son approbation
pour la nomination, le déplacement, la destitution des pas-
teurs? Si une division éclatait entre ceux-ci, le dernier mot
n’appartenait-il pas au Conseil ? Cest lui qui fixait le traitement
des pasteurs, |'heure, le nombre, la longueur de leurs prédica-
tions. Aucun d’eux ne pouvait s’éloigner de son poste ou publier
un livre sans son autorisation. Est-ce 14 une théocratie, est-ce
la domination de 1’Eglise ou du clergé sur I'Etat?

Ces remarques sont vraies et ne peuvent étre mises en ques-
tion. Mémeau temps de Calvin, le gouvernement politique dé-
tient l'autorité d’une main ferme. Et, cependant, il y a eu
théocratie, comme vient de le montrer d’une facon intéressante
le dernier écrit sur cette matiére!. Il y a eu théocratie, si 'on
entend par ce mot la subordination, non seulement de la vie
privée, mais aussi de la vie publique & 'autorité de la parole de
Dieu. On peut dire que telle est la notion protestante de la
théocratie, en regard de celle du moyen dge, de I’Eglise catho-
lique, laquelle signifiait la suprématie de I’Eglise ou du clergé
sur I’Etat.

L’idéal de Calvin est le rétablissement de I’Etat divin, de la
civitas Der & Genéve. (est la loi de Dieu et de Christ, la loi
évangélique interprétée par Calvin et ses collégues, qui doit
regner 4 Geneve, ce n’est pas 'Eglise, ni le clergé, ni Calvin
lui-méme. Aussi le gouvernement politique ne se soumet-il pas
au clergé, ni méme a la personnalité géniale de Calvin; il se
soumet a la parole des saintes Ecritures qu’il reconnait comme
loi supréme de la société. Au temps de Calvin, — et longtemps
encore aprés lui — I’Etat de Genéve a porté 'empreinte d’une
société spirituelle et religieuse. Toutes les relations y sont ré-
glées selon la régle des saintes Ecritures. Non seulement les
prédicateurs et les maitres, mais aussi les autorités et les fonc-
tionnaires civils, se considérent comme les serviteurs de I'Etat
chrétien, comme les fonctionnaires du Roi céleste.

Il est frappant de voir qu'a Genéve la parole de Dieu tout
entiére, et I’Evangile de Jésus-Christ, sont envisagés au point

! Engene Choisy, La théocralie a Genéve au temnps de Calvin, Geneéve, 1897.
D A



316 D' KARL RIEKER

de vue légal, et qu’il s’agit moins de la foi, que de 'obéissance &
la révélation de Dieu. L’Ecriture sainte a 'autorité de la légis-
lation supréme, dans laquelle le législateur supréme du monde
a fait connaitre sa sainte volonté pour tous les temps, pour
tous les hommes et pour toutes les relations humaines. L'an-
cien Testament, lui aussi, lie les chrétiens. L’esprit de Calvin
est rempli d’images et d’idées de I’Ancien Testament. Les rois
pieux d’Israél, David, Josias el d’autres, sont son idéal du
prince ; il les donne comme modeles aux grands avec lesquels
il correspond.

L’idéal de Calvin, c¢’est que la société soit un Etat chrétien
sur la terre. Tout ce qui est profane est supprimé, et seule la
sainte volonté de Dieu regne. Le peuple eniier doit étre un
saint peaple de Dieu. C’est & ce but que doit viser le gouverne-
ment civil avec ses lois et ses ordonnances puisées dans la
Sainte Ecriture, avec sa puissance de contraindre et de chatier;
c’est a cette fin que doil servir la prédication et Padministra-
tion des sacrements, et particulierement la discipline ecclésias-
tique et morale du Consistoire, appuyée par le gouvernement
civil.

Et cet idéal ne brulait pas dans le coeur de Calvin seul; c’est
celui qu’a réalisé John Knox avec un zéle si ardent, avec une
intrépidité et un courage si étonnants en face des grands de ce
monde ; c¢’est ce qui donna & Olivier Cromwell et & ses Cotes
de fer, le courage d’entreprendre la lulte contre la royauté et
le Parlement , c’est cet idéal qui & poussé les péres pélerins et
les puritains colonisateurs a quitter 'ancien monde pour s’éta-
blir dans le nouveau au travers de luttes et de privations indi-
cibles. Cet idéal, c’était 'établissement de I'Ktat divin sur ia
terre, la loi de Christ réalisée dans la vie collective de la
nation, la réforme de toutes les relations politiques, sociales,
ecclésiastiques, selon la régle de la Sainte Ecriture.

Nous disons: les relations politiques. On a reproché au pro-
testantisme d’étre foncierement impolitique, de se tenir a
I'écart de I'Etat et des intéréts publics, de n’occuper 'individu
que du soin du salut de son dme. Or ce reproche, certainement,
n’atteint pas le protestanlisme réformé. Zwingle a Zurich et



L'IDEE DE L'ETAT ET DE L’EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 317

Calvin & Genéve furent des réformateurs politiques tout autant
que des réformateurs de I’Eg¢lise : dans les Pays-Bas, en Ecosse
et en France, la diffusion des principes réformés a suscité des
mouvements violents, méme dans le domaine politique, et les
Etats libres de ’'Amérique du nord ont établi leurs libertés sur
la base des principes calvinistes. Poussé par le besoin de tout
constituer selon « lanorme de Christ, » le réformé ne reste pas
sur le terrain ecciésiastique; il veut aussi que les institutions
politiques d’un peuple chrétien répondent a la loi de Dieu. Un
miliea qui serait en opposition avec cette loi, ne serait pas tolé-
rable pour le calviniste. Un gouvernement qui procéde en
dehors du modele de la norme de Christ, est pour lul une ty-
rannie, et 1l est permis, bien plus, c’est un devoir de le déposer
(ct. la 47¢ des 67 Theses de Zwingli en 1523). Aussi le calvi-
niste authentique est-il un novateur, méme dans le domaine
politique, un réformateur de I'itat; il devient facilement un
révolutionnaire, non par soif d'innovation ou par insubordina-
tion, mais & cause de ’honneur de Dieu, lequel est outrageé
quand, dans un peuple chrétien, la loi de Christ est foulée aux
pieds. C’est ce que montre I'exemple des Néerlandais et des
troupes de Cromwell.

Combien différente est la pensée de Luther! Il pense, lui
aussi, que le chrétien n’a pas de plus haut but & atteindre, ni
de plus grande tache a accomplir, que de travailler a la venue
du régne de Dieu sur la terre. Mais il ne compte pas sur des
lois ou des prescriptions, sur des pénalités et des mesures de
rigueur de la part du gouvernement civil. Tout cela n’existe
qu’a cause des méchants, pour les faire tenir tranquilles. Le
régne de Dieu vient du dedans au dehors, peu a peu, sans pres-
sion ni viclence, sans agitation ni oppression, par la force tran-
quille de la parole de Dieu. Aussi Lather n’est-il nullement un
législateur et un organisateur comme Calvin. Il ne brandit que
'arme de I'Evangile et quand il a préché et répandu la semence
de la Parole, il abandonne au Saint-Esprit le soin de produire
le fruit, alors qu'avec son ami Philippe il boit tranquillement
sa chope de biére de Wittenberg. Aussi la préoccupation de
transformer toutes les relations suivant la norme de la parole



318 D' KARL RIEKER

de Dieu est-elle étrangere au luthérien. Iln’est pas un réforma-
teur comme le calviniste, il reste neutre & I'égard des questions
politiques et économiques du jour; il ne trouve dans la parole
de Dieu aucune norme pour la solution pratique de ces ques-
tions. Un mauvzais gouvernement et de mauvaises institutions
politiques sont pour lui bien plutot une invitation a la patience,
4 la confiance, 4 la soumission & la volonté de Dieu, qu'a une
action réformatrice.

Nous remarquerons encore que la conception réformée di-
minue involontairement le role de I'Etat, ce que ne fait pas la
conception luthérienne. Si I'Eglise est le royaume de Christ,
I’Etat divin sur la terre, elle est la plus haute organisation ter-
restre, plus haute que I'Etat, lequel w’est par lui-méme qu’une
partie du monde, et ne touche positivement au regne de Christ
que lorsqu’il se soumet a la régle de la loi de Dieu. La compa-
raison du corps et de 'dme pour désigner I'Etat et 'Eglise, que
les réformés aiffectionnent (comme les catholiques romains), est
significative. Calvin dit! : « Qui inter corpus et animam, inter
presentem hanc fluxamque vitam et futuram illam eter-
namque discernere novit, neque difficile intelliget, spirituale
Christi regnum et civilem ordinationem res esse plurimum se-
positas. »

En vertu de cette méme comparaison, Calvin atlribue le corps
de 'homme A& la juridiction de I’Etat, et son dme a la juridiction
de I'Eglise.

Dans le Livre des collogques de Guernesay on lit au chapitre
« Du magistral et du ministére ecclésiastique » ces lignes, qui
remontent au seizieme ou au dix-septieme siecle: « Dieu a établi
deux gouvernements au monde, I'un spirituel, 'autre civil et
politique, car, comme les hommes sont composés d’'une dme et
d'un corps, ou, comme dit saint Paul, 2 Cor., IV, 16, « qu’en
I’homme il v a deux hommes, assavoir I’extérieur et I'intérieur,
aussi ont-ils besoin de deux régimes et de deux especes de
gouvernement, I’'un pour enseigner la piété, 'autre pour admi-
nistrer le droit et la justice qui sont les deux piliers qui sou-

Y Op., 1, p. 228 et p. 1001 II, p. 1093.



L'IDEE DE L'ETAT ET DE L'EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 19

tiennent les républiques. » (F. de Schickler, Les Eglises du Re-
fuge en Angleterre, tome I1I, p. 362.)

Dans un paragraphe moins ancien, la différence entre le
gouvernement civil et le gouvernement ecclésiastique est carac-
térisée comme suit: « Le magistrat veille sur le corps et sur les
biens, pour maintenir son estat en paix et en tranquillité. Le pas-
teur veille sur les dmes et consciences » (pag. 363.) Cependant
cette antithése si accentuée est atténuée presque aussitot par
cette remarque : « Cependant nous ne voulons pas tellement
borner ces deux gouvernements que le pasteur ne se soucie
que de 'dme et le magistrat que du corps seulement. » La méme
pensée se retrouve chez Alexandre Vinet dans son Mémoire en
faveur de la liberté des culies, p. 184, en ces termes: « Telle
est, en remontant a la nature méme des choses, la position res-
pective, I'indépendance mutuelle de ces deux sociétés. Ce sont
deux machines destinées a se mouvoir parallelement dans une
meéme enceinte, sans se géner, ni s’inquiéter en rien l'une
Pautre. Lune s'est réservé le seul empire des corps; Uautre
concentre toules ses prétentions dans le domaine des esprits.
Comme sociétés, elles ne s’arrogent aucun droit 'une sur
'autre, elles n'ont aucun acte commun, elles s’ignorent en
quelque sorte mutuellement, et elles sont absolument incapa-
bles, I'Etat de porter le trouble dans I’Eglise, I’ Eglise de produire
aucune agitation dans I’Etat. »

Dans une théocratie, ’Etat semble n’avojr qu'une importance
secondaire en comparaison de I'Eglise. Qu’il s’agisse de la théo-
cralie catholique du moyen 4ge ou de la théocratie protestante,
le gouvernement politique n’est jamais que le brachium secu-
lare, une organisation auxiliaire de I'Eglise, et il n’a pas par
lui-méme un role moral; il n’a de valeur positive pour le regne
de Dieu, que pour autant gu’il fait sien le but de I'Eglise et le
favorise par tous les moyens dont il dispose.

Il ne faut pas perdre de vue que la doctrine luthérienne des
trois états de I’Eglise, parmi lesquels le gouvernement politique
a la place la plus élevée, est en contradiction avec les vues ré-
formées. On en trouve cependant des traces chez Calvin et
dans les annales du protestantisme réformé. Calvin dit dans une



320 D' KARL RIEKER

de I’Eglise, mais ils en sont une partie et un membre excetlent
et non point du rang commun. » La police et discipline ecclé-
siastiques des Isles de la Manche (1576) renferme un court pa-
ragraphe avec cette suscription : « En quels estats I'Eglise est
divisée : Toute UEglise, qui est la Gompagnie des Fidéles, peut
estre divisée en trois ordres et estats ; assavoir és Magistrats, en
ceux qui ont charge en I’Eglise, et au reste du peuple. Sous les
magistrats sont comprins Messieurs les Gouverneurs supérieurs
et autres officiers de Justice qui sont establis par les Roix, Po-
tentats, ou Républiques et Communautés. » Et plus loin: « ZLe
Magistrat fidéle, qui est le premier et principal membre de
UEglise et ordonné par dessus tout sans exception, a le glaive
en main pour faire garder les commandements de Dieu, tant de
la premiére que seconde table de la Loy, etc. 2. »

Des affirmations semblables s’expliquent par le fait que les
Eglises réformée et luthérienne n'étaient pas séparées comme
par une cloison hermétique; 1l y avait entre elles des rapports
intellectuels trés actifs, et il n’est pas surprenant de rencontrer,
icl et la, des idées luthériennes dans un milieu réformé, et
vice-versa. Mais on peut néanmoins affirmer que la doctrine
des trois états et du gouvernement politique considéré comme
precipuum membrum ecclesie, est étrangére & la conception
calviniste. Sans doute, le gouvernement doit favoriser de tout
son pouvoir I'Eglise sur la terre, afin qu’elle remplisse sa tache
et atteigne scn but; maisil n’est pas en lui-méme membre de
IEglise. C’est pour cela qu’a Genéve, aux séances du Consis-
toire, le syndic ne pouvait pas porter son baton, signe du pou-
voir politique 3. Calvin explique la situation exceptionnelle, a la
fois spirituelle et temporelle d’'un Moise et d’un David, par le
fait qu’ils ont eu & jouer un double role4. Il n’objecte pas & ce
que des membres du gouvernement politique siégent au Consis-
toire, aussi longtemps qu’ils ne le font pas en qualité de ma-

prédication: « On ne les (les magistrats!) doit point exclure

t Op. XIII, p. 37.

2 F. de Schickler, Les Egylises du Refuge en Angleterre, tome 1, p. 313,
3 Calv. Op., vol. X a, p. 121 ss.

4 Cale. Op,., XI (p. 379 et xi1x), p. 246.



L'IDEx DE L'ETAT ET DE L'EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 821

gistrats politiques. Le prince n’est pas le chef de I’Eglise, mais
il est membre de I’Eg¢lise, et, comme tel, 1l n’est pas plus qu'un
autre membre. Ce point de vue n’a jamais été affirmé avec plus
de clartlé et de force que par André Melville en 'an 1596, dans
le discours célébre qu’il a adressé au roi Jacques VI d’Ecosse:
« Il vy a deux rois et deux royaumes en Ecosse : le roi Jacques,
le chef de T'Etat, et Jésus-Christ, le roi de I’Eglise, dont
Jacques VI, est sujet, et dans le royaume duquel il n’est ni un
rol, nt un seigneur, nt un chef, mais un membre. Sire, ceux
que Christ a appelés et institués pour veiller sur son Eglise ont
recu de lui le pouvoir et ’autorité pour gouverner son royvaume
spirituel; en général et en particulier; aucun roi ou prince
chrétien ne devrait les controler, ni les destituer, mais au con-
traire les fortifier et les assister; & défuut de quoi, il n’est pas
fidéle sujet de Christ, ni membre de son Eglise. Nous voulons
reconnaitre ce qui est a4 vous, et vous accorder toute ['obéis-
sance qui vous est due; mais je le répete, Vous n’étes pas le
chef de U Eglise; vous ne pouvez pas nous donner cette vie
éternelle que nous recherchons déja ici-bas, et vous ne pouvez
pas non plus nous en priver!. »

Si Calvin, néanmoins, a accordé de si importantes préroga-
tives au gouvernement politique de Genéve en matiere ecclésias-
tique, on peut, croyons-nous, se ’expliquer ainsi. Aussi long-
temps que le gouvernement se faisait I’exécuteur de la volonté
divine, telle que la concevaient les pasteurs de Geneve, et
Calvin tout d’abord, I’Eglise n’était pas régie par l'arbitraire

1 There are two Kings and two Kingdoms in Scotland : there is King James,
the head of the commonwealth, and there is Christ Jesus, the King of the
Church, whose subject James the Sixth is, and of whose Kingdom he is not a
King nor a lord nor a head, but a member. Sir, those whom Christ has called
and commanded to watch over his Church have power and authority from Him to
govern his spiritual Kingdom both jointly and severally ; the which no Christian
King or prince should control and discharge, but fortify and assist; otherwise
they are not faithful subjects of Christ and members of his Church. We will yield
to you your place and give you all due obedience ; but again, say, yow are not
the head of the Church, you cannot give us that eternal life which we seek for
even in this world, and you cannot deprive us of it. — Hetherington, Hist of the
Church of Scotland, p 184



322 DT KARL RIEKER

d’'une autorité temporelle, mais elle s’inclinait devant la volonté
sainte de Dieu lui-méme. Pourvu que la loi de Christ fat réa-
lisée dans la vie publique, il était indifférent au rétormateur de
Geneve, par qui, et de quelle maniére cela s’effectuait. La
grande affaire n’était pas pour lui ou ses collégues de se pousser
au pouvoir, il ne s’agissait pour eux que d’'une chose: de I’hon-
neur de Dieu et durégne de Christ. Cependant il y eut un point
sur lequel Calvin se montra inébranlable et ne permit aucune
intrusion de l'autorité politique: c’est le droit d’excommunica-
tion du Consistoire. C’est pour ce droit qu’il a lutté avec toute
son énergie et pendant toute sa vie contre les prétentions du
gouvernement politique. Il a finalement obtenu la victoire. Dés
I'an 1555, nous voyons le Consistoire posséder le droit incon-
testé d’accorder ou de refuser la participation a la sainte cénel.

Si donc la théocratie est, selon la conception réformeée, le
rapport normal de I'Etat et de I'Eglise, c’est a la seule condi-
tion quele gouvernement politique reconnaisse qu'il est lié, lui
aussi, par la loi de Dieu exposée dans les saintes Ecritures et
interprétée par 'Eglise, et qu’il considére comme son devoir et
comme sa tdche de la faire observer dans la vie publique et
itans toutes les institutions de la nation.

Mais que dire lorsque 'autorité politique se refuse a faire de
I'avancement du régne de Dieu sur la terre sa préoccupation
supréme, et a lui subordonner toutes les autres considérations;
(ue dire lorsque elle se refuse & reconnaitre la sainte Ecriture
comme la norine supérieure de ses acies, lorsque, dans sa poli-
tique générale, les intéréts temporels 'emportent sur les inté-
réts religieux et ecclésiastiques? Or 1l faut nécessairement
prévoir un tel cas. Depuis le milieu du dix-septiéme siécle (et
ici et la déja auparavant), les conceptions religieuses et théolo-
giques du moyen age, qui, pendant des siécles, avaient dominé
les esprits et avaient exercé la plus profonde influence sur les
rapports de I'kitat et de I’Eglise, commencent peu a peu a étre
ébranlées. Les idées, les tendances, les intéréts temporels et
mondains, qui jusqu’alors avaient été relégués a l'arriere-plan

! Gaberel, Histowre de U'Eglise de Genéve, tome I, p. 398 ss. — Choisy, ouvra;e
cite, p. 165 ss.



L'IDEE DE L'ETAT ET DE L EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 323

par la force et la vitalité des motifs religieux, commencent a se
pousser en avant et & réclamer leurs droits. Nous ne saurions
suivre ce procés de mondanisation, s’il est permis de s’ex-
primer ainsi, plus clairement ue dans les sociétés puritaines de
la Nouvelle-Angleterre. La I’Etat et I’Eglise, — a la seule excep-
tion de Rhode Island, — étaient si intimément unis, qu’on peut
qualifier leurs rapports réciproques de théocratie. Les colons
cherchaient & emprunter toutes leurs institutions aux saintes
Ecritures et en appelaient constamment a la législation judaique.
Le culte des idoles, le blasphéme, la sorcellerie, la violation du
sabbat, furent interdits et punis par Pautorité civile. Non seule-
ment I’Eglise, mais ’Etat aussi devait étre une communauté de
crovants. Celui-la seul qui était membre de I'Eglise reconnue
et protégée par I’Etat, pouvait revétir une charge civile, ou
jouir pleinement des droits de citoyen. Mais avec le temps s’ac-
coraplit un proceés de transformation qu’un historien américain
dépeint ainsi d’une maniére topique:

« Le développement de la vie commerciale et industrielle de
la Nouvelle-Angleterre a détourné de la religion l'attention du
colon. La prospérité matérielle était recherchée aux dépens
d’une prospérité spirituelle plus élevée. Dans les premiers
temps, le maintien et 'extension de I’Eglise étaient leur princi-
pale préoccupation. Au dix-huitieme siécle, on accorda moins
d’attention a4 ’Eglise et a la religion et davantage a I'Etat et au
commerce. Tenir & I'écart les dissidents, importait moins que
de conclure avec eux un marché avantageux. Un courant
d’idées plus libéral et plus moderne se dessina aussi 4 ce
moment par U'effet de la prospérité commerciale de la Nouvelle-
Angleterre! ? »

EL gu’en est-il résulté pour les rapports de I'Etat et de
I'Eglise” Tous ces Etats puritains, avec le temps, la plupart

! The enlarged commercial and industrial life of New England withdrew the
colonists’ attention from religion. Material prosperity was sought for at the
expense of the higher spiritual prosperity. In the early period the preservation
and maintenance and extension of the church was their chief concern. In the
eighteer:th century less attention was given to the church and feligion and more
to the state and commerce. Keeping out dissenters was not so important as driving



324 D KARL RIEKER

encore au dix-huitieme siécle, en vinrent a la séparation de
Etat et de I’Eglise.

Nous voyons ainsi la position que prend le calvinisme quand
le systéme théocratique ne peut étre établi. La solution qu’il
préconise devient alors: séparation de I'Eglise et de I'Etat,
liberté et indépendance de I'Eglise. Car pour le calvinisme une
autorité politique qui ne se soumet pas a l'autorité de la loi de
Dieu, fait partie du monde; on ne peut donc lui accorder aucune
action positive sur le gouvernement et ladministration de
I’Eglise, ce qui entrainerait la domination du monde sur le
rovaume de Jésus-Christ. Dans ces circonstances, il vaut mieux
que I'Eglise dépende entierement d’elle-méme, quand elle est
en situation de vivre exclusivement selon ses propres lois et
d’étre regie par ses propres organes. Dans ce cas, I'Etat ne Iui
procure que la protection légale générale, que toutes les
societés peuvent réclamer dans son sein, aussi longtemps
qu’elles n’entreprennent rien contre l'ordre public; et d’autre
part, I'Etat s’abstient de toute immixtion dans le domaine ecclé-
siastique, et se limite entiérement au temporel, au matériel, aux
choses terrestres. Alors I’Eglise a les plus stres garanties que
personne ne portera atteinte en sa personne aux prérogatives
royales de Christ.

Mais ne l'oublions pas, ce que cherche en premiére ligne le
calvinisme, ce qu’il envisage comme normal, — ce n’est pas la
séparation de I’Etat et de I'Eglise, ce n’est pas une société tem-
porelle se vouant - ‘exclusivement aux soins des intéréts maté-
riels, et & coté de cela, une société entiérement indépendante,
purement spirituelle, laquelle naturellement, en tant qu’Eglise
libre, ne comprend qu’'une partie de la nation, ¢’est une société
sainte dont les membres, quelle que soit leur condition, magis-
trats et subordonnés, ministres et laiques, ont conclu une
alliance avec Dieu pour maintenir son honneur et observer sa
lol.

a gouod bargain with them. A more liberal and more modern sentiment, too, was
brought about hy the commercial prosperity of New England in this period. —
Paul E. Lauer, Church and State in New England, dans les « John Hopkins Uni-
versity Studies in Historical and Political Science. » Tenth Series, II-III, p. 93,



I ”IDEE DE L'ETAT ET DE L’EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 020

Ce n'est que lorsqu’il est impossible d’atteindre ce but, et
que les élus de Dieu n’ont aucune perspective d’avoir en mains
le gouvernement de I'Etat, et de réformer la vie publique tout
entiére selon les prescriptions divines, ce n’est qu’alors, disons-
nous, que le calvinisme abandonne son premier idéal et que,
cédant & la force des choses, il plante le drapeau de I'Eglise
indépendante et libre. On peut dire que la séparation de I’Etat
et de I'Eglise est I'idéal subsidiaire du protestantisme réformé.
Ainsi, dans certains cas, le calvinisme renonce 4 la christiani-
sation de I'ensemble de la société, 4 la soumission de la nation
entiere sous l'autorité de Christ, pour atteindre son but d’au-
tant plus sarement dans le cercle plus étroit de I’Eglise libre,
sans appui, mais aussi sans empéchement de la part de 'auto-
rité publique, non chrétienne. Et ce but, c’est la réalisation de
I’Etat divin sur la terre.

Et puisque aujourd’hui il ne peut étre question d’établir
une théocratie, méme au sens protestant, on peut dire, avec
quelques réserves, que la séparation de I’Etat et de I’'Eglise est
le programme politico-ecclésiastique du calvinisme moderne. Il
est tout naturel que les Eglises réformées de ’Amérique du Nord
aient renoncé au point de vue théocratique de la confession
de Westminster (1647) en faveur du point de vue moderne de
la liberté de I’Eglise. La revision américaine dit: « Les magis-
trats civils n’ont pas le droit d’assumer I'administration de la
Parole et des sacrements, ou le pouvoir des clefs du royaume
des Cieux, ou d'intervenir en quoi que ce soit, dans les choses
de la foi. Toutefois, comme peéres nourriciers, il est du devoir
des magistrats de protéger I'Eglise de notre commun Seigneur,
sans accorder a une communauté spéciale de chrétiens une
preférence sur les autres, de telle sorte que tout ecclésiastique
jouisse de la faculté entiére, coinpléete, incontestée, d’accomplir
toutes ses fonclions sacrées, sans qu’il lui soit fait violence ou
qu’il encoure aucun danger. Et Jésus-Christ ayant instilué une
discipline et un gouvernement réguliers dans son Eglise, aucune
loi civile ne doit intervenir pour en empécher ou laisser e¢m-
pécher 'exercice, parmi les membres volontaires de quelque
comiunauté de chrétiens que ce soit, selon leur propre profes-



326 D' KARL RIEKER

sion et croyance. Il est du devoir des magistrats civils de pro-
téger la personne et le bon renom de tous leurs administrés
d’une facon si efficace que personne ne puisse, sous prétexle
de religion ou d’incrédulité, faire injure, violence, tort ou dom-
mage a qui que ce soit; il est aussi de leur devoir de veiller a
ce que toutes les assemblées religieuses ou ecclésiastiques se
liennent sans élre molestées ni troublées 1. »

C’est un fait caractéristique que ce soient des calvinistes et
non des luthériens qui aient été les premiers a preclamer le
principe de la séparation. Nous le trouvens exprimé pour la
premiére fois dans un traité publié en 1583 par Robert Browne,
lequel sortit des cercles puritains pour fonder le congrégatio-
nalisme. Voici le passage de ce traité qui proclame pour la pre-
miere fois le principe de la séparation de I'Etat et de I'Eglise :
« Cependant ils (les magistrats) ne peuvent rien faire, concer-
nant ’Eglise, qu’au point de vue civil et seulement comme ma-
gistrats civils ; c’est dire qu’ils n’ont pas d’autorité sur I'Eglise
comme prophétes, ministres ou souverains spirituels, lesquels
sont les chefs de I’Eglise; mais il leur appartient seulement
d’administrer la communauté par 'exercice de la police exté-

I Civil magistrates may not assume to themselves the administration of the
Word and Sacrament (2 Chron. XXVI, 118); or the power of the keys of the king-
dom of heaven (Matth. XVI, 195 1 Cor. 1V, 1,2); or, in the least, interfere in mat-
ters of faith (John XVII, 36; Mal. II, 7; Acts V, 29). Yet as nursing fathers, it is
the duty of the civil magistrates to protect the Church of our commeon Lord, with-
out giving the preference to any denomination of Christians above the rest, in
such a manner that all ecclesiastical persons whatever shall enjoy the full, free,
and unquestioned liberty of discharging every part of their sacred functions,
without violence or danger. (Isa. XLIX, 23.) And, as Jesus Christ hath appointed
a regular government and discipline in his church, no law of any commonwealth
should interfere with, let or hinder, the due exercise thereof, among the volun-
tary members of any denomination of Christians, according to their own profession
and belief. (Ps. CV; Acts XVIII, 14-16.) Il is the duty of civil magistrates to pro-
tect the person and good name of all their people, in such an effectual manner
as that no person be suffered, either upon pretence of religion or infidelity, to offer
any indignily, violence, abuse, or injury to any other person whatsoever : and to
take order, thal all religious and ecclesiastical assemblies be held without moles-
tation or disturbance. (2 Sam. XXIII, 3; 1 Tim. II, 1 ; Rom. XIII, 4.) — Comp.
Schaﬁ:, The Creeds of Christendom, tome I, p. 633 ss.



L’IDEE DE L’ETAT ET DE L’EGLISE CHEZ LES LUTHERIENs 327

rieure pour en maintenir le bien-étre et I’honneur, en faisant
usage du pouvoir extérieur, des punitions corporelles et de la
contrainte civile. Et comme I’Eglise est aussi partie de la coin-
munauté, elle rentre dans leur compétence, c’est-a-dire qu’ils
ont & s’en occuper touchant sa constitution extérieure et sa
police extérieure, mais il ne leur appartient pas de contraindre
en matiére de religion, d’implanter des Eglises par la force et
d’obtenir la soumission & un gouvernement ecclésiastique par
des lois et des pénalités 1. »

Le calvinisme place le gouvernement devant cette alterna-
tive : ou bien de favoriser, protéger et soutenir I’Eglise de Christ
par tous ses movens et de toutes ses forces, ou bien de s’abs-
tenir complétement de s’immiscer dans les affaires de I'Eglise
et de se limiter au domaine temporel et terrestre. Tout naturel-
lement la seconde alternative est préférée et exigée 1a o il n’y
a pas perspective de pouvoir réaliser lu premiére. Aussi I'idée
de la séparation de I’Eglise et de I'Etat a-t-elle été tout d’abord
répandue par les puritains radicaux d’Angleterre qui, sous le
gouvernement de la reine Elisabeth, ne pouvaient caresser
aucun espoir d’amener 'autorité a réaliser leur idéal d’un Etat
divin. Mais ces inémes indépendants qui, en Angleterre, étaient
partisans de la séparation, ont cherché a réaliser pratiquement
dans la Nouvelle-Angleterre leur idéal puritain de la théocratie.

Il n’y a rien de plus caractéristique & cet égard que l'intro-
duction des « Fundamental Orders of Connecticut, » 1638-39 2.

! Yet may they (st. the magistrates) doo nothing concerning the Church, bat
onelie cinilic, and as cinile Magistrates ; that is, they haue not that authoritie
over the church, as to be Propheles or Priestes, or spiritual Kings, as they are
Magistrates ouer the same : but onelie to rule the common wealth in all outwarde
Justice, to maintaine the right welfare and honor therof with outward power,
bodily punishment, and ciuil forcing of men. And therfore also because the church
is in a common wealth, it is of their charge : that is concerning the oulward
prouision and outward justice, they are to looke to it ; but to compell religion,
to plant churches by power, and to force a submission to Ecclesiastical gouerne-
ment by laws and penalties, belongeth not to them.— Williston Walker, The creeds
and platforms of Congregationalism, 1893, p. 135.

2 Forasmuch as it hath pleased the Allmighty God by the wise disposition of
his dinyne providence so to order and dispose of things that we the Inhabitants



328 DF KARL RIEKER

Pour montrer comment le calvinisme a passé de sa préoccu-
pation primitive & son 1déal subsidiaire, i1l nous reste encore un
point a élucider. La séparation de 'Etat et de I'Eglize, selon la
conception réformée, n’est pas désirable et nécessaire la seule-
ment ou 'autorité se comporte d’une fagon directermnent hostile
a I'égard du protestantisme, comme en France (ou le luthéra-
nisme lui-méme n’aurait pu se constituer que comme Eglise
libre), mais 12 aussi ou1 il y a un gouvernement (protestant ou
non hostile au protestantisme), qui se refuse & reconnaitre et i
attribuer a 'Eglise ce qui lui appartient de par la volonté et
ordonnance de Dieu. En d’autres termes, le calviniste peut esti-
mer que c’est un devoir de rompre le lien qui unit I'Etat et
I’Kglise, alors qu’au point de vue luthérien il n’y a aucun motif
de le faire. Pour le luthérien, I'union de ’Etat et de I'Eglise est
désirable et supporiable aussi Iongtemps qu’on n’empéche pas
la pure prédication de 'Evangile et la pure administration des
sacrements. Pour le réformé, la norme est autre: c’est 'exer-
cice sans obstacle de la royauté de Christ dans I’Eglise. Si P'on
v touche, c’est le devoir et le droit de I’Eglise de se séparer de
I’Etat. Et comme toute atteintc portée a l'indépendance de
I’Eglise est une atteinte portée a I'autorité royale de Christ sur
elle, il est évident que le calviniste est beaucoup plus suscep-
tible a I’égard des intrusions et des empiélements de I'Elat
dans le domaine de I’Eglise, et beaucoup plus disposé que le
luthérien & rompre les attaches entre I'Etat et 'Eglise. A cela
and Residents of Windsor, Harteford and Wetherstield are now cohabiting and
dwelling in and vppon the River of Conectecotle and the Launds thereunte adioy-
neing ; And well knowing where a people are gathered togather the word of God
requires that to mayntayne the peace and union of a such people there should be
an orderly and decent Gouernement established according to God, to order aud
dispose of the affayres of the people at all seasons as occation shall require ; doe
therefore assotiate and coniovne our selues to be as one Publike State or Conmuon-
welth ; and doe, for our sclues and Successors and such as shall be adioyned to
us att any tyme hereafter, cnter into Combination and Confederation togather to
mayntavne and preserve the liberty and purity of the gospell of our Lord Jesus
which we now professe, as also the disciplyne of the Churches, which according
to the trath of the said gospell is now practised among vs. As also in our Ciuell
Affaires to be guided and gouerned to such Lawes, Rules, Orders and decrees as
shall be made, ordered and decreed efc.



L’IDEE DE L'ETAT ET DE L’EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 329

il faut ajouter que I’Eglise réformée possede dans ses anciens
et ses diacres, ses presbyteres et ses synodes, une organi-
sation propre qui lui rend relativement facile, qui dans une
certaine mesure lui offre la tentation de se rendre indépendante.
L’Eglise luthérienne, au contraire, par toute sa constitution,
surtout & cause du gouvernement de I'Eglise par le prince du
territoire, est lellement absorbée dans l'organisme de ’adminis-
tration de I’Etat, que seul un cas de nécessité absolue, comme
lorsqu’il serait porté atteinte a la prédication deI’Evangile, pour-
rait 'amener a se dégager de Pétreinte de I'Etat et & se créer
une organisation indépendante.

X * *

Ce que nous venons de dire, et d’'une maniére générale toute
la conception réformée de ’Etat et de I’Eglise, est illustré par
les deux plus remarquables formations d’Eglises libres, dans le
protestantisme réformé de notre siécle: nous voulons parler de
la fondation de I'Eglise libre du canton de Vaud et de celle
d’Ecosse.

Quelle fut la cause de la sécession d’une grande partie du
cletgé vaudois et de la tondation subséquente d'une Eglise libre
a coté de I'Eglise nationale ? Si nous nous e¢n tenons simple-
ment a ce que les démissionnaires eux-inémes ont donné
comme motifs de leur démission, nous constatons les deux
causes suivantes: 1° la circulaire du 15 mai 1845 ol le Conseil
d’Etat, sans positivement le leur défendre, enjoignait aux pas-
teurs de I’Eglise nationale de s’abstenir de participer aux assem-
blées religieuses tenues en dehors des temples (oratoires), car
ces assemblées avaient donné lieu & des désordres et ceux
qul les fréquentaient montraient une tendance a la séparation.
A ceci vint s’ajouter le fait que peu de temps apres, le Grand
Conseil, discutant un projet de nouvelle constitution, invita le
Conseil d’Etat & présenter un projet de lo1 d’apres lequel les
pasteurs qui feraient des cultes dans des réunions autres que
celles fixées par la loi pour les cultes de I'Eglise nationale,
seraient privés de leurs traitements. La seconde cause fut la

THEOL. ET PHIL. 1800 29

-



330 D KARL RIEKER

suspension de quarante-trois ecclésiastiques par le Consell
d’Etat, pour un temps plus ou moins long, en partie paice
qu’ils avaient participé a des assemblées en dehors de I'Eglise,
en partie parce que la plupart s’étaient refusés a lire du haut
de la chaire, le 3 aoUt 1845, une proclamation du Conseil
d’Etat au peuple, recommandant I'adoption par les électeurs
du projet de nouvelle constitution. Les récalcitrants invo-
quaient pour se justilier le fait que, d’apres la loi, ils n’étaient
pas tenus de faire cette lecture. La-dessus cent-quatre-vingt-
cinq ecclésiastiques de I'Eglise nationale signerent une décla-
ration par laquelle ils donnaient leur démission. (12 novembre
1845.)

Ils donnaient pour motifs de cet acte que 'Eglise, au lieu
d’étre unie a U'Elat, lui était maintenant soumise, qu’au lieu
d’étre régie par les lois, elle I’était par le caprice du Conseil
d’Etat, que celui-ci avait condamné des ecclésiastiques sans
qu’ils eussent viole aucune loi, et coutrairement & la loi de
Dieu, que par conséquent la loi de Dieu ne pouvait plus étre
la norme supréme du ministére chrétien dans 1'Eglise natio-
nale, que les pasteurs n’avaient plus le droit de se réunir avec
leurs paroissiens pour prier avec eux et leur expliquer la
Parole, qu’en conséquence l'autorité politique s’attribuait le
droit de définir & son gré les limites du ministere spirituel des
pasteurs.

Dans un écrit adressé & leurs anciens paroissiens en janvier
1846, les démissionnaires exposen! qu’ils ent du se retirer at
suivre leur divin Mailre, en sortant d’une Eglise qui s'était
laissé imposer un autre Maitre que lui, et abandonner un culte
dont Dieu n’était plus le directeur supréme. Car, disent-ils, les
explications de lautorité politique posent les principes sui-
vants:

1o L’Eglise n’appartient pas & Christ, mais au Conseil d'Etat,
qui s’est déclaré son maitre supréme et absolu;

20 La chaire de Christ est la propriété du Conseil d’Etat qui
peut v faire proclamer ce qu’il veut, quand il veut, par qui il
veut (allusion au fait qu’en quelques endroits, sur le refus du
pasteur de lire la proclamation du Conseil d’Etat, des fonction-



L'IDEE DT L'ETAT ET DE L'EGLISE CHEZ LES LUTHERIENs 331

naires civils étaient montés en chaire pour procéder a cette
lecture) ;

3° Le service divin peut étre modifié et changé au gré de
I’autorité politique.

4° Le caraclére sacré d’un serviteur de’Evangile ne procede
pas du Seigneur, pour I'ceuvre du Seigneur, mais du Conseil
d’Etat et pour le Conseil d’Etat. C’est pourquoi les démission-
naires, voulant demeurer fidéles & la foi de leurs péres, se sont
décidés a reconstruire dans la liberté, et sans participation de
I’Etat, I’Eglise que les réformateurs leur ont léguée; cette
Eglise sera toujours I'Eglise nationale évangélique réformeée,
mais non salariée par I'Etat.

La constitution de la nouvelle Eglise évangélique libre du
canton de Vaud dit expressément qu’elle s’est donné comme
vocation de maintenir les droits de Christ sur son Eglise !.

On ne peut juger impartialement ce conflit si (comme cela
arrive généralement) on se contente de mettre tous les torts
sur le compte du Conseil d’Etat, et toute la vérité sur le compte
des démissionnaires. Nous accordons que le Conseil d’Etat a
procédé avec une rudesse et un manque d’égards que les cir-
constances ne semblent pas avoir justifiés, et que, de plus, le
droit formel semble & peine avoir été de son c6té. Maisil nefaut
pas non plus perdre de vue que, dans tout ce conflit, deux points
de vue ecclésiastico-politiques se trouvaient en face 'un de I’au-
tre, lesquels s’excluaient mutuellement : le point de vue du zwin-
glianisme, — lequel dans cette matiére est proche de celui du
luthéranisme, et envisage I'Eglise comme une institution de
I’Etat et les ecclésiastiques comme des fonctionnaires de I’Etat,
— et secondement le point de vue du calvinisme moderne, le-

t ART. 1. Les Eglises qui, dés’an de grice 1845,sesont formées dans le canton
de Vaud pour maintenir de concert les droits de Jésus-Christ sur son Eglise, la
pureté du ministére évangélique, la liberté religieuse et la saine doctrine, s’unis-
sent, par le présent acte, en un seul corps, sous le nom d’Eglise évangélique
libre. — Art. 3. L’Eglise libre se consacre entierement au service et a la gloire
de Jésus-Christ, qu’'elle reconnait pour son unique chef, et auquel seul, tout en
rendant a4 César ce qui appartient a César (Matt. XXII, 21), elle est résolue a
préter ohéissance, comme unc fidéle épouse a son époux, et par la force qu'elle
attead de lui scul.



332 D* KARL RIEKER

quel défend I'indépendance et la liberté de I'Eglise et refuse au
gouvernement politique toute influence positive sur le gou-
vernement de I’Eglise.

Placés dans la méme situation et dans les mémes circons-
tances, des pasteurs luthériens n’auraient pas agi comme les
ecclésiastiques vaudois; ils auraient trouvé la conduite du
Conseil d’Etat tout aussi pénible et injuste, mais ils ’auraient
supportée avec patience et soumission, et seraient restés dans
I’Kglise nationale. En effet, ce qui était menacé ct atteint par
les mesures du Conseil d’Etat, ce n’était pas la liberté de la
prédication de I’Evangile. Kt le Conseil d’Etat lui-méme a invo-
qué, pour se justifier, lc tait que dans I'Eglise nationale la
loi de Dieu, aprés comme avant, était la norme du ministére
chrétien. « Les minislres de ’Eglise nationale, dit-il, ne conti-
nuent-ils pas & devoir précher la Parole de Dieu dans sa pureté
et son intégrité, comme elle est contenue dans la Sainte Ecri-
ture, et ne la tiennent-ils pas pour la regle de la foi? Le Con-
seil d’Etat leur a-t-il imposé la moindre docirine, l'ombre
d’une confession de foi? A-t-il fait la moindre modification &
la traduction de la Bible, au catéchisme, a la liturgie, & n’im-
porte lequel des livres introduits pour le culte divin ou pour
I'enseignement public de la religion? A-t-il changé quoi que ce
soit dans les formes du culte public? Les pasteurs sont-ils
génés dans la célébration du culte, dans 'instruction religieuse
de la jeunesse, dans les visites paslorales, le soin des malades,
la cure d’dme, la consolation de ceux qui réciament leur mi-
nistére ? Le Conseil d’Etat les entrave-t-il dans I'une ou l'autre
de ces fagons d’exercer ce qui est essentiel dans leur ministere?
Non. Sous la protection des lois et régiements ecclésiastiques,
ils jouissent & cet égard d’une liberté entiere . »

En cela le Conseil d’Etat avait certainement raison. Mais,
d’autre part, il avait porté atteinte 4 I'indépendance de I'E-
glise comme corporation et & 'honneur du ministére spiri-
tuel.

1 Die Kirchliche Krisis im Kanton Waadt. Mit den Aktenstiickea. Cowp.
Finsler, Kirchliche Statistik der reformierien Schweiz, p. 439 ss.



L'IDEE DE L’ETAT ET DE L'’EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 333

Presque au méme moment I’Ecosse était le thédtre d’un mou-
vement semblable et considérable, provoqué par la question du
droit de patronat, par la question de savoir si on pouvait im-
poser & une paroisse, conlre sa volonté, un pasteur présenté
par le patron (intrusion ou non-intrusion). Le patronat avait
été supprimé par un acte de 1690, puis rétabli en 1712 par la
reine Anne et avait eu force de loi depuis lors.

La question de savoir si, d’aprés cet acte, la paroisse avait
le droit de refuser le pasteur présenté par le patron était con-
troversée. Les foncés (Evangelical ou Non-intrusionists) récla-
maient ce droit de veto ; les autres (Moderates ou intrusionists)
le niaient. D’aprés les premiers, dans le cas oll une protestation
se produisait du sein de la communauté, le presbytére avait le
droit et le devoir de refuser le candidat présenté par le patron.
D’aprés les seconds, le presbvtére devait examiner le candidat,
et si 'examen lui était favorable, 'installer dans la paroisse. En
1834, le parti strict obtint pour la premiére fois la majorité dans
I’assemblée générale et profita de I'occasion pour faire passer
les actes sur le veto (Act on the Calling of Ministers), qui pro-
clament le principe de la non-intrusion : « L’assemblée générale
déclare que c’est une loi fondamentale de ceite Eglise qu’aucun
pasteur ne soit imposé 4 une congrégation contrairement a la
volonté de celle-ci!!»

Cependant, dans le cas célébre d’Auchterard, un candidat,
refusé par un veto presque unanime, se plaignit auprés de la
plus haute cour pour les affaires civiles (Court of Session), di-
sant que le presbytére d’Auchterard était tenu d’examiner ses
qualifications et, s’il le trouvait qualifié, de I’accepter et de le
recevoir comme pasteur de I'Eglise et de la paroisse d’Auchte-
rard, et que le presbytére n’avait pas le droit de le repousser a
cause du veto de l'assemblée de paroisse. Ceite cour décida
entiérement en faveur du plaignant, et la Chambre haute, &

! The General Assembly declares, that it is a fundamental law of this Church,
that no pastor shall be intruded on any congregation contrary to the will of the
people. — Sydow, Die schotlische Kirchenfrage, mit den darauf beziiglichen
Dokumenten. 1845.



334 DF KARL RIEKER

laquelle la « General Assembly » en avait appelé, comme & la
cour de justice supérieure & toutes les cours de justice civile,
confirma la décision. D’autres cas furent résolus de la méme
maniére. Les organes de’Eglise se soumirent en ce sens qu'’ils
reconnurent aux autorités civiles le droit de connaitre les tem-
poralités d’une charge pastorale et de les conférer, tandis qu’ils
réclamaient pour eux-mémes le droit d’étre seuls compétents
dans les spiritualités et n’accordaient aux cours de justice et
aux autorités civiles aucun pouvoir en matiére spiritnelle ; car,
disaient-ils, dans ces matiéres, I'Eglise est indépendante et ne
peut reconnaitre aucun autre maitre que Jésus-Christ. L’assem-
blée générale consigna tous ses griefs et toutes ses prétentions
en 1842 dans la « Pétition, déclaration et protestation contre les
empietements de la cour de session. » Elle part de la présuppo-
sition que c’est une doctrine essentielle de I’Eglise, et un prin-
cipe fondamental de sa constitulion, qu’il n’y a pas d’autre
chef de I'Eglise que Jésus-Christ, et qu’il a établi dans son
Eglise un gouvernement particulier, distinct du gouvernement
civil. A ce gouvernement appartiennent, sous la surveillance des
autorités civiles, la prédication de la Parole et 'administration
des sacrements, la discipline morale, I'installation des fonction-
naires ecclésiastiques dans leurs charges, leur suspension et
leur destitution, la déclaration et la suspension des censures
ecclésiastiques; d’une maniere générale tout le pouvoir des
clefs qui est attribué aux fonctionnaires de I'Eglise et que l'au-
torité temporelle n’a pas le droit de s’atiribuer. Le document
expose tout au long les fondements de ces principes et com-
ment, dans les derniéres années, ils ont été violés. Le 18 mai
1843, dans l'assemblée générale, s’accomplit la scission des
foncés d’avec I'Eglise d’Etat. Ils ne pouvaient plus reconnaitre
cette assemblée comme la vraie représentation de I’Eglise, parce
gqu’il y avait parmi ses membres des personnes qui, d’apres sa
constitution, n’étaient pas autorisées & représenter I'Eglise, et
que d’autres en étaient exclues, qui devaient étre considérées
comme autorisées 4 y prendre part. Dans la protestation qu’ils
déposérent en quittant I'assemblée générale, ils énumeérerent de
nouveau les violations de I'indépendance de I'autorité ecclésias-



L'IDEE DE L’ETAT ET DE L'EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 335

tique en matiéres spirituelles, et déclarérent ne pas pouvoir
envisager 'assemblée dont ils se retiraient comme la vraie re-
présentation de I'Eglise. Fait caractéristique : ils affirmaient
positivement le droit et le devoir de I'autorité civile de soutenir
la religion (firmly asserting the right and duty of the civil magis-
trate to maintain and support an establishment of religion in
accordance with God’s word) et déclaraient qu’ils ne se sépa-
raient que de I’Eglise nationale d’alors, et parce qu’ils y étaient
obligés par leur conscience. De cette sécession de plusieurs
centaines d’ecclésiastiques et d’anciens est sortie I’Eglise libre
d’Ecosse, qui s’est donné pour tadche de meltre en pratique
plus strictement et plus complétement que I’Eglise nationale, le
principe de la royauté de Christ.

Dans ce cas, exactement comme dans le canton de Vaud, ce
qui était en danger ce n’était ni la prédication de I’'Evangile, ni
Padministration des sacrements, ce qui d’aprés les idées luthé-
riennes, aurait seul justifié la suppressior'a du lien existant
entre I'Etat et I'Eglise. Ce qui était compromis, c’était I'indé-
pendance de I’Eglise et de son gouvernement vis-a-vis de I'au-
torité politique et des patrons. ‘

La profondeur de ’'abime qui s3pare les conceptions réformée
et luthérienne n’a jamais éclaté d’une fagon plus claire et plus
frappante que chez les deux théologiens, Richard Rothe et
Alexandre Vinet.

La dogmatique jugera comme il lui plait la théorie de
Rothe sur I'Etat, concu comme la communauté établie en vue
de réaliser la totalité des fins morales, communauté qui ren-
ferme également I’Eglise et ses fonctions. Historiquement, on
ne peut nier que ces vues ne soient la continuation, en ligne
directe, de 'ancienne conception luthérienne de I’Etat et de
I’Eglise. On ne peut s’imaginer une pareille théorie surgissant
sur le terrain de la conception réformée du monde.

Au contraire, la doctrine d’Alexandre Vinet est l'expression
classique de la conception moderne de I'Etat et de ’Eglise, &

1 Voir § Acts of the General Assembly of the Church of Scotland, 1638-1842,
p. 1130 ss., et § The practice of the Free Church of Scotland in her several
courts, 5¢ édition, 1893, p. 129 ss.



336 D' KARL RIEKER

savoir de leur séparation absolue : ’Etat est limité au domaine
temporel, matériel, son existence est justifiée par des intéréts
mondains, les besoins matériels des hommes, et l'autorité est
fondée sur la loi de la conservation personnelle; et d’autre
part I’Eglise est concue comme seul porteur et représentant
du christianisme. Toutes ces idées sont sorties, par une consé-
quence logique, de 'ancienne 1dée de ’Etat et de I’Eglise.

111
La conception moderne.

Peut-on parler d’une conception moderne?

Nous prenons comme expression de ces vues modernes les
principes posés il y a cinquante ans par le Parlement de Franc-
fort. C’est I'esprit moderne qui y souffle, et nous pouvons les
considérer comme la confession de foi politique de la bour-
geoisie cultivée et libérale.

Nous n’avons a nous occuper que de l'article III. Nous vy
trouvons deux principes fondamentaux, dont le premier est:
émancipation de I'individu vis-a-vis de I'Eglise, compléte liberté
de croyance et de conscience pour l'individu. Chacun doit
avoir tous les droits d’un citoyen, quelle que soit 1'Eglise ou la
société religieuse a laquelle il appartient, et méme s’il ne fait
partie d’aucune. Personne ne peut étre obligé de participer a
un acte ou a une solennité ecclésiastique telle que baptéme,
bénédiction nuptiale, enterrement confessionnel. La vie de toat
citoyen doit pouvoir s’écouler, du berceau a Ja tombe, sans que
I’Eglise projette sur elle son ombre. D'ou indépendance des
droits civils et politiques vis-a-vis des croyances religieuses,
d’ou introduction de I’Etat civil obligatoire, du mariage civil
obligatoire. Que I’on soit chrétien ou juif, protestant ou catho-
lique, luthérien ou réformé, toutes ces différences dispa-
raissent devant la conception moderne des droits du citoyen.

Toutefois personne ne doit étre privé de son culte, au con-
traire, chacun doit étre mis en état de conftesser et de prati-
quer la religion qu’il préfere. Seulement la vie civile et la vie
ecclésiastique doivent étre séparées, afin que chacune d’elles



L’ IDEE DE L'ETAT ET DE L’EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 337

puisse obéir & ses propres régles et a ses préoccupations pro-
pres. Chacun doit pouvoir étre sauvé de la facon qui lui plait;
I’Etat ne s’en inquiéte pas, la religion est une affaire indivi-
duelle et privée.

L’autre principe est : émancipation de I'Etat vis-a-vis de
I’Eglise, 'Eglise libre dans 'Etat libre! L’Etat moderne est un
Etat juriaique, policier, militaire, civilisateur, mais non reli-
gieux. Le soin de la religion ne fait pas parlie de ses devoirs; 1l
peut l'abandonner aux Eglises et aux sociétés religieuses: lui,
il se limile au monde visible. D’out suit que I'Etat moderne ue
peut pas entrer dans un rapport particulierement intime avec
une société religieuse 4 'exclusion des autres; il doit se com-
porter envers loutes avec une égale impartialité et neutralité;
donc plus d’Eglise d’Etat, plus de distinction entre les Eglises
chrétiennes et les sociétés religieuses de deuxiéme ordre ou
sectes. On n’aura plus que des sociétés religieuses, des unions
religieuses qui, au point de vue du droit, sont toutes égales et
toutes soumises au droit commun. Elles jouiront du reste de la
liberté et de l'autonomie dans toutes leurs affaires, et I’Etat
abandonnera la tutelle et le gouvernement des Eglises, la
suprématie ecclésiastique du jus circa sacra.

Nous avons le droit de dire que c’est 12 en somme ['opinion
imoderne sur I’Etat et I’Eglise, quoique cette maniére de voir
ne soit aucunement parvenue a exercer une suprémadie incon-
testée. Nous avor.s maintenant & nous demander quels sont les
rapports de cette conception avec les conceptions luthérienne
et réformée.

Entre cette conception et la conception luthérienne ily a
opposition absolue. La conception moderne nie que la vocation
de l'autorité civile soit d’implanter dans le peuple la pure doc-
trine et le vrai culte, de poursuivre la fausse doctrine et le faux
culte ; elle nie que ’Eglise soit la face spirituelle de la société
prise dans son ensemble ; elle envisage ces principes comme
des vues passées de mode; les enfants du dix-neuvieme siécle
n’ont pour elles qu’un sourire de pitié ou un hochement de téte
méprisant. On ne peut imaginer un contraste plus absolu.

La relation de la conception moderne avec la conception



333 D' KARL RIEKER

réformée est tout autre. Dés le premier coup d’ceil on apergoit
qu’il y a parenté, harmonie intimes. Non pas sans doute avec
I’ancienne conception réformée primitive, mais avec 1'idéal
politico-ecclésiastique du calvinisme que nous avons qualifié
de subsidiaire. On ne peut nier que I'idée de la théocratie soit
aujourd’hui aussi impopulaire que 'ancienne doctrine luthé-
rienne du corpus christianum.

Voici maintenant les deux points sur lesquels on peut saisir
I'accord des deux conceptions moderne et réformée :

Le premier, c’est la limitation de ’Etat, de sa vocation et de
son activité, au domaine temporel, matériel, terrestre. L’autre,
c’est la conception de I’Eglise comme un pouvoir indépendant,
un domaine de vie distinct de celui de I’Etat, qui a droit a son
autonomie, 4 son gouvernement propre, & ses organes, a sa
législation particuliére.

Nous pouvons méme faire un pas de plus, et constater non
plus simplement une harmonie fortuite, mais encore un lien
historique. Les idées calvinistes ont exercé la plus grande in-
fiuence sur l'origine et la formation des principes modernes
de la politique ecclésiastique, elles se sont montrées plus fortes
que les vieilles idées luthériennes et les ont, on peut bien le
dire, entiérement bannies de la conception moderne.

Les circonstances dans lesquelles se trouve I’Etat moderne
rendraient, en effet, impossible le maintien du christianisme
d’Etat de I’ancien luthéranisme. Dans une société ou il y a non
seulement des.citoyens luthériens et des réformés, mais aussi
des catholiques et des juifs, un gouvernement politique qui
voudrait sérieusement s’occuper de la custodia prima tabule,
rencontrerait des obstacles insurmontables. Déja le mélange
des populations modernes, au point de vue confessionnel,
impose a 'autorité politique dans les affaires religieuses une
certaine retenue et une certaine neutralité. Ces circonstances
ont frayé le chemin aux idées réformées et leur ont facilite la
victoire sur les idées luthériennes.

Ily a différents canaux par lesquels les idées calvinistes de
I'Etat et de I’Eglise ont pénétré dans la pensée moderne. En
voici une breve énumeération.



L’IDEE DE L'ETAT ET DE L’EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 339

Tout d’abord le droit naturel qui est un des plus importants
facteurs de la formation de la pensée moderne. Il a donné nais-
sance a toute une série d’idées politiques et ecclésiastiques. La
notion, aujourd’hui si courante, de ’kKglise société ou corpora-
tion, a son origine dans le droit naturel. Or entre le droit
naturel et le calvinisme il y a un lien historique, sur lequel des
savants tels que Hundeshagen, Dilthey, Jellinek, Gierke, Sohm
ont attiré 'attention. Le calvinisme a eu une part prépondé-
rante 4 la création du droit naturel en opposition avec le droit
mediéval. Les idées, originairement religieuses, se sont trans-
formées avec le cours des temps en idées rationnelles, démo-
cratiques et, sous le manteau brillant du droit naturel, en droit
rationnel : elles ont ainsi exercé une influence magique sur les
hommes des temps modernes!. L’idée religieuse de I'indépen-
dance de I’Eglise comme royaume de Christ vis-a-vis du monde
profane, devient la conceplion moderne de l'autonomie de
I’Eglise comme corporation, comme société religieuse.

Dans le systéme calviniste primitif, la participation des laiques
au gouvernement de I'Eglise ne devait servir qu’a contre-
balancer la prépondérance des ecclésiastiques et & écarter le

1 Qu’il nous soit permis de faire remarquer, du moins en note, un point: Le
calvinisme tire de la Bible des théses de droit et des régles de droit d’un caractére
absolu. Car ce qu'il gagne de cette maniére surpasse tout le reste, surtout le droit
institué par les hommes. A cdté de I’autre, celui-ci parait un droit instable, tem-
poraire, local, restreint, un mauvais droit, tandis que les théses de droit tirées
de la Bible représentent pour tous les temps, pour tous les pays et pour tous les
peuples, le méme droit immuable, qui ne pourrait étre amélioré, le droit parfait.
Mais comme dans le domaine du protestantisme réformé le motif religieux perd
de =a force el se retire a I'arriére-plan, ce droit absolu n’est plus basé — ou n’est
plus aussi exclusivement basé, — sur la Bible et sur la révélation divine, mais il
est basé sur la lumiére éternelle de la raison naturelle. John Milton, dans ses écrits
politiques et ecclésiastiques, s’en référe aussi souvent & la raison et au droit de
la nature, qu’a I’Ecriture sainte, et Jean Althusius fait dériver tout son systeme,
par voie rationnelle, d’un principe de société absolument mondain ; les parcles
de 1a Bible ne lui servent que comme preuves a l'appui. Ceux qui sont venus
apres Ini ne s’en référent plus a la Rible et développent leurs thésbs en prenant
aussi la raison pour point de départ en ce qui concerne la religion. — Gierke,
Johann Althusius und die Entwickluny der naturrechtlichen Staatstheorien,
p. o8 3.



340 D' KARL RIEKER

danger d’une hiérarchie dans ’Eglise. On la fonde ensuite sur
le principe que 'autorité de I’Eglise réside dans I’ensemble de
ses membres. Le presbytére que Calvin avait institué comme
I’organe du Roi céleste pour le gouvernement de son Eglise, est
devenu une représentation de la paroisse.

Le lien entrele droit naturel et le calvinisme se montre aussi
dans le fait que les représentants les plus marquants du droit
naturel ont appartenu 4 I'Eglise réformée par leur naissance
et par leurs tendances d’esprit. Je rappelle les soi-disants mo-
narchomaques : George Buchanan, Hubert Languet (plus connu
sous le pseudonyme de Junius Brutus), Francois Hotman,
Hugues Grotius, le « pére du Droit naturel, » Jean Althusius,
Richard Hooker, John Milton, John Locke, Jean-Jacques Rous-
seau.

Les KEtats-Unis d’Amerique forment un chainon intermé-
diaire entre I'ancienne conception réformée et la conception
moderne de I’Etat et de 'Eglise. C’est le pays dans lequel la sé-
paration de I’Etat et de ’Eglise a été pour la premiére fois réa-
lisée sur une grande échelle et par principe. Les rapports de
I'Etat et de I’Eglise dans ce pays du Nouveau-Monde ont, de
tout temps, trouvé au milieu de nous beaucoup de partisans et
d’admirateurs. C’est ainsi que I’idée de I'Eglise libre dans I'Etat
libre est devenue populaire. L’exemple de I’Amérique du Nord
a exercé une grande fascination sur l’assemblée nationale de
Francfort dans le temps. On montre volontiers comment, dans
ce systéme, l'autorité civile échappe & toute une série de
luttes et de complications, auxquelles elle est exposée dans
I’Ancien-Monde ou régne le principe de l'union. On montre
aussi comment, en outre, la vie religieuse et ecclésiastique
fleurit mieux que n’importe o en Europe. Or le systéme nord-
américain de la compléte séparation de I’Etat et de I'Eglise,
repose principalement sur les principes réformés et on sait
que jusqu’a ce jour c’est le calvinisme qui est a la base de la
vie spirituelle de ’Amérique du Nord.

Enfin, le facteur qui, plus que tout autre, a contribué a accli-
mater les idées calvinistes dans I’Allemagne luthérienne, c’est
le piétisme. Dans le domaine du droit ecclésiastique (ce n’est



L'IDEE DE L'ETAT ET DE L’EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS J41

pas le lieu de considérer ici s’il n’en est pas de méme a
d’autres égards), il a été une invasion d’idées et de motifs ré-
formés dans I'Eglise luthérienne. Kliefoth a remarqué avec s.-
gacité « que la notion d’'Eglise de Spener, et toutes ses vues
sur la vie ecclésiastique, les institutions, ies moyens, les me-
sures de l’Eglise sont étrangeres aux idées luthériennes, et y sont
méme opposées, étant essentiellement réformées. » (est le pié-
tisme qui a dissous 'ancienne idée luthérienne du corpus chris-
tianum, de unité de I'Etat et de I'’Eglise exprimée dans la
doctrine des lrois états, c’est lui qui a introduit dans les cer-
cles luthériens de ’Allemagne la répulsion & I'égard du chris-
tianisme d’Etat. C'est Spener qui a appelé les détenteurs du
gouvernement ecclésiastique évangélique, les deux élats supé-
rieurs (le gouvernement civil et le clergé), des injustt detentores
alienorum juriwm. C'est lul qui a ainsi introduit une notion
révolutionnawre du gouvernement de 1’'Eglise par les princes du
pavs. De cette thése & 'autre il n’y a qu'un pas. Le docleur en
droit ecclésiastique du piétisme, Christophe-Matthieu Pfaff, a
prétendu, sans le soutenir toujours logiquement, que les com-
munautés évangéliques n’avaient remis a leurs princes le gou-
vernement de leur Iglise qu’a bien plaire et que, par consé-
quent, il leur était loisible de le leur reprendre quand ils
donnaient lieu au mécontentement !. A la base de toutes ces
affirmations il y a des idézs réformées, celles que le gouver-
nement comme tel n’est pas membre de I'Eglise et que s’il est
dans PEglise, il n’y est qu’en qualité de simple membre.

Il n'edt pas é€té si facile au piétisme d’introduire ces idées
calvinistes dans 'Allemagne luthérienne et de supplanter les
anciennes conceptions luthériennes, s’il ne s’était allié avec le
droit naturel pour combattre 'ennemi commun. Spener déja
était fortement influencé par les idées du droit naturel?; il
nous raconte lui-méme que dans sa jeunesse il avait étudié les
ceuvres de Hugues Grotius, surtout le livre De jure belli ac
pacis, avee plus de zéle qu’aucun autre livre dans =a vie®. On a

—

Origines juris ecclesiastici, p. 340.
Letzte theoloyische Bedenken, vol. 11, p. 92,
Tireologische Bedenken, 1, p. 233.

[§2]

a



342 D' KARL RIEKER

dit que ’on remarquait dans ses sermons qu’il avait lu Grotius.
L’alliance des idées piétistes et du droit naturel est encore plus
saillante chez Christophe-Matthieu Pfaff, lequel est généralement
reconnu pour pére du systéme « collégial. » La facon dont il
établit I'Eglise de Christ comme un collegium, une société
libre, et ses prérogatives comme les droits d’une société, jura
collegialia, correspond absolument & la théorie et & la méthode
du droit naturel. C’est ainsi aussi qu’il explique le pouvoir actuel
du gouvernement ecclésiastique des princes par un contrat taci-
tement conclu, par lequel I'Eglise a remis au prince ses jura
collegialia. Etonnons-nous apreés cela que les vues calvinistes,
couvertes du vétement éblouissant et séducteur du droit natu-
rel, se soient présentées et recommandées & ’esprit moderne
comme une sorte ce progres des lumiéres, tandis que les uan-
ciennes idées luthériennes du corpus christianum, des trois
états, de la custodia utriusque tabule, du praecipuum mem-
brum ecclesie, élaient traitées comme des idées bizarres et
mises de coOté.

Nous sommes ainsi arrivés a pouvoir juger sainement du
mouvement pour l'indépendance de I'Eglise évangélique que
'orthodoxie moderne, surtout en Prusse, a créé. Les idées sur
IEtat et 'Eglise qu’on exprime dans ces cercles, surtout dans
'organe du mouvement, la Deutsche evangelische Kirchenzei-
tung, dirigée par Stocker, ne sont aucunement luthériennes,
quoique, a peu prés dans chaque numéro de ce journal, le té-
moignage de Luther ei des symboles de I'Eglise iuthérienne
soit invoqué comme garantie de loyalisme. Quand I'Etat n’est
plus envisagé qu’au point de vue du monde profane, et que
I’Eglise est identifiée avec le regne de Dieu, quand toute in-
fluence positive de 'autorité civile dans le gouvernement de
I’Eglise est qualifiée d’attentat & la royauté de Christ, et qu’en
particulier le gouvernement de ’Eglise par le prince est qua-
lifié de rapt de 'indépendance de I’Eglise, quand dans ses rap-
ports avec ’Eglise on ne veut accorder 4 I'Etat le droit de su-
prématie ecclésiastique (jus circa sacra) quau sens moderne,
quand PEglise évangélique veille avec une jalousie soupgon-
neuse sur son indépendance, ce sont la autant de vues, d’opi-



L’IDEE DE L'ETAT ET DE L'EGLISE CHEZ LES LUTHERIENS 343

nions,de tendances étrangeres au vieux luthéranisme, importées
par le piétisme, empruntées a I’Eglise calviniste et maintenant
données et colportées avec prédilection comme spécifiquement
orthodoxes. Ceci permet une fois de plus de constater ce fait
indéniable, & savoir que l'orthodoxie moderne n’est aucune-
ment le simple retour & I'ancienne orthodoxie luthérienne, mais
qu’elle renferme une forte dose de piétisme.

L’indépendance de I'Eglise est un principe réformé, non
luthérien. Cela ressort de tout notre exposé. (e qui préoccupe
le luthéranisme, c’est la pureté de la prédication de I’Evangile
et 'administration des sacrements conformément & l'intention
de celui qui les a établis. Que I'kglise n’ait pas de tdchc plus
haute que de préserver anxieusement son indépendance,
qu’elle ne puisse accorder & I’Etat une influence positive sur
'installation de ses organes, sur sa législation, sur 'adminis-
tration de ses biens, sans pécher contre son roi céleste, c’est
la un point de vue étranger au luthéranisme. Le mouvement
moderne pour 'indépendance refléte des tendances et des prin-
cipes réformés, et non luthériens, et si ces principes jouissent
d’une si grande popularité, c’est qu’ils sont aussi modernes.

Les idées réformées 'ont donc emporté dans deux milieux
fort différents, et méme opposés et hostiles 1'un a 'autre. Cela
ne veut pas dire que les vues luthériennes sur I'Etat et sur
I’Eglise aient perdu aujourd’hui toute influence et toute valeur.

La législation et la pratique ne s’accordent pas en Allemagne
avec la conception moderne que nous venons de décrire. Nous
sommes et serons encore bien éloignés de la réalisation de la
politique ecclésiustique du programme de 'assemblée nationale
de Francfort. Nous n’avons jusqu’a aujourd’hui que des Eglises
d'Etat et faisons encore une distinction eutre les grandes
Eglises chrétiennes et les sectes. Le gouvernement de I'Eglise
par les princes subsiste dans I'Eglise évangélique en dépit de
toutes les attaques théoriques dirigées contre lui. Chez nous,
la religion n’est pas encore une affaire privée, mais un intérét
public, général ; I'Etat s’intéresse a elle, il la protege et la favo-
rise, bien qu’il ne le fasse plus aussi ouvertement et aussi éner-
giquement que dans les temps passcs.



341 D' KARL RIFKER

Si la praligqoe reste en arriére de la théorie, nous pouvons y
voir une influence de la conception luthérienne, daprés ia-
quelle favoriser le christianisme esl un intérét national et le
devoir du gouvernement d’un peuple chrétien. Dans la pra-
tique, nous ne prenons pas sur nous de séparer I'Iitat de
I'Eglise a la fagon calviniste, pour les isoler I'un de 'autre. Nous
avons de I'Etat et de ses devoirs une conception plus haute que
nos fréres protestants du Nouveau Monde.

Je rappellerai aussi que, méme apres que le Parlement de
Francfort eut prononcé la séparation de I'Etat et de I'Eglise,
toute une série de théologiens et de juristes, (n’on désigne
comme des luthériens avoués, ont insisté sur la bénédiction
qui découle du christianisme d’Etat tel qu’il subsiste en Alle-
magne, et se sont prononcés pour son maintien. Je nommerai
les théologiens Harless, Kliefoth, von Zezschwitz, Luthardt,
les juristes Stahl, von Scheurl; Otto Mejer. Ces hommes ont
conservé les traditions du point de vue vieux-luthérien plus
fidélement que les représentants de la prétendue orthodoxie
moderne. Et les vues luthériennes sur PEtat et I’Eglise ont
aussi eu parmi les théologiens d’autres partisans que ceux
déja nommeés, entre autres: Richard Rothe, Jean-Tobie Beck,
Albert Ritschl, Jules Kostlin, Beyschlag, Kawerau.

Si le mouvement indépendantiste n’a trouvé, en somimne,
aucun écho dans I’kglise nationale saxonne, cela tient d’abord
a ce que la législation saxonne a régié les relations de I'litat et
de 'Eglise évangélique d’une maniére qui salisfait a toutes les
prétentions raisonnables et sages, cela tient aussi & une cause
plus profonde: dans I'lglise nationale luthérienne de Saxe, et
dans son clergé, la doctrine vieille-luthérienne de I'Etal et de
PEglise a fait preuve de plus de force de résistance en face des
idées modernes, que dans I’Eglise unie de Prusse.




	L'idée de l'état et de l'église : chez les théologiens luthériens, réformés et modernes

