
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: Un vieux sermonnaire

Autor: Correvon, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN VIEUX SERMONNAIRE

AD. CORREVON

L'auteur du présent article a eu la bonne fortune de recevoir
d'une personne de sa connaissance habitant dans la paroisse
de Blonay-Saint-Légier, un volune in-12°, d'une reliure
grossière, qui se présente plutôt sous la forme d'un onglet et
contient neuf sermons dont la plupart ont été imprimés au dix-
septième siècle. Deux de ces sermons sont anonymes.

Ces prédications paraissent avoir été rassemblées par les

soins d'un pasteur vaudois, J.-F. Correvon. Son nom se trouve
au commencement du volume, tandis qu'à l'extérieur de la

couverture cartonnée se lit l'inscription : au boureau Favre à

Vevay. En parcourant le supplément malheureusement
inachevé du Dictionnaire historique et géographique de Martignier
et de Crousaz, j'ai trouvé l'indication d'un pasteur J.-F. Correvon.

Il a exercé son ministère à Bullet de 1677 à 1681. C'est

incontestablement le premier propriétaire du sermonnaire,
mais il ne m'est pas possible de savoir quelles paroisses il a

desservies après Bullet. En tous cas il n'y a point de nom
semblable dans la tabelle des pasteurs de Blonay.

1 Lue partie de cette étude a été présentée à la Conférence pastorale du l*r
arrondissement i-cclésiastique, réunie à Aigle en février. Je tiens à remercier M. le

professeur Henri Vuilleumier, l'un des rédacteurs de la Revue de théologie, pour
les renseignements si précieux qu'il a bien voulu me donner sur les prédicateurs

qui font l'objet du présent travail. M. Jules Martin, étudiant en théologie, a fait

quelques recherches pour moi à la Bibliothèque cantonale. Je lui en exprime
également nia reconnaissance.

THEO!.. FT l'Ili!.. 15)0(1 19



282 AD. CORREVON

I

Sujets et textes. Auteurs. Dates de l'impression.

D'entre les sermons que contient l'intéressant volume que
j'ai entre les mains, deux ont été imprimés par Samuel De

Tournes, à Genève ; un par Jean-Anthoine Chouet, à Genève ;

un par François Baudin, à Genève; trois par David Gentil, à

Lausanne ; un par Pierre Mortier, à Amsterdam ; le neuvième
a été imprimé à la Rochelle, mais le nom de l'imprimeur ne s'y
trouve pas.

Voici les sujets, les textes et les auteurs des sermons, ainsi

que la date de leur impression.

1° L'éloge de Moyse ou sermon sur le discernement de sa

Loi, Héb. XI, 24-26, par Jean Durand, ministre du Saint-
Evangile, 1688.

2° La victoire des saints, Apoc. XXI, 1, Anonyme, 1691.

3° L'anathème Maranatha, 1 Cor. XVI, 21-22, par David
Fournerod, docteur en théologie, 1681.

4° L'extravagance de l'impiété ou sermon sur le Psaume XIV,
1, par Daniel de Superville, ministre de l'Eglise wallonne de

Rotterdam, 1700.

5° Sermon fait au jour du Jusne, célébré par les Eglises
réformées de Dauphiné, 3 décembre 1662. sur l'Apocalypse III,
1-3, par Fabrice Burlamachi, ministre en l'Eglise réformée
de Grenoble. Genève, 1664.

6° Tableau des Eglises réformées d'aujourd'hui ou Sermon

sur Ezéchiel XXXVII, 7 et 8. Prononcé à Utrecht par Monsieur

Jost de l'Odenstein, après que les François eurent abandonné

la Ville, 1701.

7° Discours sur 1 Cor. XV, 8, Anonyme, 1701.

8° et 9° Deux sermons sur Matthieu XXVI, 41. Veillez, par
Samuel De Rameru, 1692.



UN VIEUX SERMONNAIRE 283

ÏI

Renseignements historiques sur les prédicateurs,

d'après l'ordre chronologique.

1° Jost de l'Odenstein (autrement dit: Jodocus van Lodensteyn).

Fait le sujet de deux chapitres dans la Geschichte des

Pietismus in der reformierten Kirche, d'Albert Bitschl. Lodensteyn

est né à Delft, en 1620, a fait ses études à Utrecht, sous
Gisbert Voet, et à Franeker chez Cocceius; pasteur dès 1644, il
a exercé en dernier lieu son activité à Utrecht, où il est mort
en 1677. C'est en sa personne que le piétisme proprement
dit fait son apparition dans l'Eglise réformée de Hollande,
antérieurement à Spener et par conséquent indépendamment de

lui. Plusieurs de ses écrits ont été traduits en français, entre
autres son Tableau des Eglises réformées d'aujourd'hui.
Amsterdam, 1701.

2° Fabrice Burlamachi. (Voir A. de Montet, Diet, biogr.
des Genevois et des Vaudois, I.)né à Genève, en 1626, il desservit

d'abord l'Eglise italienne de sa ville natale, puis dès 1659

l'Eglise française de Grenoble. Sa santé délabrée l'empêcha
d'accepter une chaire de théologie qui lui fut offerte à Genève.
11 est mort en 1693. Bayle l'a appelé dans une de ses lettres le

Photius de son siècle, à cause de sa parfaite connaissance des

livres. Le sermon sur Apocalypse III, 1-3, est mentionné par
Senebier dans son Histoire littéraire de Genève, II, 279. Il fut
prononcé le jour du Jeune célébré par les Eglises réformées du

Dauphiné, le 3 décembre 1662, ensuite d'une décision du

Synode réuni à Ambrun, en septembre de la même année.

3" David Fournerod (soit Fornerod). Originaire d'Avenches,
où il naquit vers 1640: il fit ses études à Lausanne, à Genève

et à Sedan. Dans ce dernier lieu il soutint, en 1669, ses Theses

theologicae de Dei existentia et attributis, pour obtenir le

grade de docteur en théologie. C'est à Sedan aussi qu'il publia
son premier sermon (L'achat de la vérité, méditation sur
Proverbes XXII, 23. 2e édition, Genève 1687, de 89 pages, réim-



284 AD. CORREVON

primé à la demande de quelques pasteurs réfugiés). L'auteur
nous apprend dans la préface de cette seconde édition que le

succès de ce sermon, qui avait été son « coup d'essai, » fut
« assez heureux par la bénédiction divine pour lui faire
produire des fruits dans ce royaume (la France), jusques au point
même d'y conserver une Eglise en ramenant un gentilhomme,
de qui elle dépendoit, de la révolte qu'il méditoit et qu'il étoit

sur le point d'exécuter. » De Sedan il passa à Berlin, où l'électeur

Frédéric-Guillaume lui confia les fonctions de bibliothécaire,

et où il fut, de 1672 à 1680, le premier ministre de

l'Eglise française, sous le patronage du Grand Ecuyer, le

comte d'Espense. C'est pendant ce séjour à Berlin que parut
déjà de lui un volume de sermons.

Jaques Abadie ayant été appelé à prendre la direction
spirituelle de la jeune colonie française de Berlin, Fornerod reprit
en 1681 le chemin de sa patrie suisse et s'établit à Lausanne,
où LL. EE. de Berne, à qui il avait été chaudement recommandé

par son Altesse électorale, lui allouèrent une pension
avec le titre de professeur honoraire de théologie (1683). La
vénérable Compagnie académique, appréciant ses mérites, le

présenta à plusieurs reprises comme candidat à des chaires

vacantes, mais sans résultat. Il est mort au commencement de

1698. C'est sur son lit de mort qu'il a corrigé les dernières
épreuves de sa Catéchèse universelle, gros in-4° de 780 pages,
qui a paru à Lausanne, et dont le plan général est celui du

Caiéchisme d'Heidelberg. Il se proposait, si Dieu lui rendait la

santé, de publier encore une Théologie universelle, « dégagée
de tout le fatras des théologiens de l'école et accommodée à la

portée de tout le monde. » Elle n'a pas vu le jour. Outre
« L'achat de la vérité » on connaît de lui trois sermons prêches
à Lausanne, à savoir : 1° L'anathème : Maranatha, Genève
1681 ; 2° Les merveilles du Messie, sur Esaie IX, 7, de 94 pages,
« en deux actions,» Lausanne, 1684; 3° Le procez des mauvais

arbres ou la condamnation des mauvais chrestiens, sur
Matthieu III, 10, de 117 pages, Genève, 1688. Nous ne savons
si c'est aussi dans notre chef-lieu qu'il fit entendre deux autres
prédications imprimées : Le succès de la tentation des fidèles,



UN VIEUX SERMONNAIRE 285

1 Cor. X, 13. Genève 1683; et L'œil malin, sermon posthume
sur Matthieu XX, 15. Genève, 1698.

4° Jean Durand. D'après la seconde édition de la France

protestante, tome V, il était de Montpellier, fit ses études de

théologie à Genève et fut pasteur à Sommières (Languedoc). A
la révocation, il alla demander un asile à la Suisse, et mourut
à Neuchâtel en 1695. La France protestante mentionne le
sermon intitulé : L'éloge de Moyse. Jean Durand est beaucoup
moins connu que son fils cadet, David, né en France vers
1680, qui fit ses études à Bàie, et, après avoir été aumônier au
service de Hollande, en Espagne, devint pasteur français à

Londres. Il a publié une vingtaine d'ouvrages de toute sorte,
entre autres une biographie d'Osterwald. David Durand est

mort en 1763, laissant la réputation d'un prédicateur
éloquent.

5° Samuel de Rameru. D'une famille originaire de Champagne

(Aube), dont un membre s'était retiré par motif de religion

dans le canton de Berne en 1648, et fut naturalisé suisse

en 1669. Samuel Descombaz a publié sur la famille de Rameru

une notice dans le Bulletin de la Société du protestantisme
français, VIII. Samuel de Rameru, l'auteur des deux prédications

contenues dans notre vieux sermonnaire, est né à Etoy,
en 1655, a fait ses études à Lausanne et à Genève, fut consacré

en 1682 et remplit d'abord les fonctions de chantre à l'Eglise
française de Berne. En 1684, il fut établi à Montreux comme
« diacre commun » du Colloque de Vevey, devint pasteur de

Noville en 1692, de Lutry en 1709; poste qu'il échangea en
1715 contre celui de Nyon, où il est mort déjà l'année suivante.

(Extrait des registres académiques et « classiques. x>) En 1688,
la Classe de Lausanne avait proposé Samuel de Rameru pour
le poste de pasteur français à Berne ; mais un candidat d'une
autre Classe lui fut préféré.

6° Daniel de Superville. Figure plus connue, à laquelle
Alexandre Vinet a consacré une importante notice dans son
Histoire de la prédication. On peut aussi consulter à ce sujet
l'Encyclopédie de Lichtenberger et le Grand Dictionnaire de
Larousse.



286 AD. CORREVOX

Daniel de Superville est né à Saumur en 1657. Il commença
ses études dans sa ville natale et fit de tels progrès que
plusieurs fois il put remplacer Drouet, son professeur de philosophie.

Une force irrésistible le pousssait vers la théologie. En
1677, il se rendit à Genève, où il étudia sous Mestrezat, Turretin

et Tronchin, recherchant les instructions particulières plus

que les leçons publiques.
La mort de son père le rappela à Saumur. Déjà les persécuteurs

du protestantisme commançaient leur œuvre brutale.
De Superville eut l'intention de passer en Angleterre; mais il
fut appelé par l'Eglise de Loudun. En 1685 on le mit en prison
pendant trois mois, dans l'espoir de l'amener à une abjuration ;

mais il n'était pas de ceux que les jésuites pouvaient convertir
par la menace du supplice, à défaut de bonnes raisons. Sa

réputation commençait à s'établir par ses sermons et quelques
disputes qu'il soutint avec succès contre des prêtres
catholiques. Sur ces entrefaites l'Edit de Nantes fut révoqué. Ayant
obtenu un passeport, de Superville passa en Hollande et fut
nommé pasteur à Rotterdam, où il resta jusqu'à sa mort
survenue en 1728, aimé pour ses qualités, honoré pour ses
talents.

On a de lui: Douze Lettres sur les devoirs de l'Eglise affligée,

ouvrage devenu très rare; Les Véritez et les devoirs de la
Religion chrestienne ou Catéchisme pour l'instruction de la

jeunesse, Rotterdam, 1706 ; des Sermons sur divers textes de

VEcriture-Sainte, Rotterdam, 1700, œuvre qui eut trois
éditions successives. Enfin, en 1718, parut de lui: Le vrai
communiant ou Traité de la Sainte-Cène et des moyens d'y bien

participer.
Daniel de Superville fut souvent employé dans les affaires

générales des Eglises réformées. Il était très propre aux affaires

par son sens net et droit, et la douceur de son caractère,

jointe à beaucoup de politesse et de facilité d'expression.
Comme orateur de la chaire, il est pressant et persuasif, sans

avoir beaucoup d'éclat. Il va au cœur en éclairant l'esprit. On

peut lui reprocher trop d'abondance. De Superville aime les

comparaisons et fait un usage constant des Ecritures.



UN VIEUX SERMONNAIRE 287

III

Remarques sur les prédications et citations.

Avant de donner des citations tirées du volume découvert à

Blonay, nous avons à faire quelques remarques générales.
Tout d'abord nous avons lieu de nous étonner de la capacité

spirituelle des auditeurs qui ont entendu nos neufs sermons,
quand nous la rapprochons des dispositions des fidèles protestants

de l'époque actuelle. Le mot d'ordre de nos jours est :

« court et bon. » Plusieurs des prédications qui nous occupent
atteignent cent pages d'impression. Cela suppose un sérieux

moral, une force d'attention, une soif de la Parole, dignes de

louanges. On ne peut donc pas dire que nous soyons en

progrès sous ce rapport. Ce qui est recherché maintenant, c'est la

variété dans le culte et c'est à nous la procurer que tendent
les revisions liturgiques.

Ce n'est pas seulement pour leur étendue, mais aussi par la

nature de leur contenu que ces sermons du dix-septième siècle

supposent une capacité intellectuelle plus grande que notre
génération actuelle ne la possède. Ils ne craignent pas d'entrer
dans les détails d'exégèse les plus minutieux, dont on verra
plus loin un exemple frappant. Ils s'attachent à une traduction
exacte, citent le mot latin, hébreu ou grec, dissertent
abondamment sur le contexte, au détriment parfois des applications
parénétiques. On sent que les prédicateurs du temps visaient
avant tout à faire comprendre ces Saintes Ecritures, dont la

Réformation avait accentué la haute importance comme fondement

de la foi.
A côté d'élans qui touchent à l'emphase, de subtilités et de

raffinements dans l'expression de la pensée, une grande sincérité

qui ne recule pas devant le mot propre et frise parfois la

trivialité. Il y a de la scolastique, une tendance à rationaliser,
que nous retrouvons dans Saurin, et qui distingue d'ailleurs la

prédication prolestante au dix-septième siècle. Les divisions
du discours sont cependant moins multipliées que dans le



288 AD. CORREVON

grand prédicateur du Refuge. Elles nous paraissent plus
naturelles.

Nous aurions aimé faire des citations un peu prolongées,
mais la place qui nous est assignée ne nous le permet pas.

Voici, dans le sermon de David Fornerod, sur « l'anathème
Maranatha » un spécimen de subtilité exégétique :

« Le mot de maranatha respond a l'hébreu chcrem, ainsi que
le Syriaque l'a traduit en cet endroit, de même que les
Septante ont traduit le mot cherem par celuy d'anatheme, ce mot,
di-je, respond a l'hébreu cherem, qui signifie proprement
retranchement, occisiô, tuerie, et par ou les Hébreux ont
coutume d'exprimer une perte et une destruction entière et totale;
l'Apostre donc se sert pareillement en sa place du mot
d'anatheme pour designer une dernière et extreme perdition et la

mort éternelle, quand il dit, s'il y a quelqu'un qui n'aime point
le Seigneur J. Christ qu'il soit anatheme : l'Apostre dit non
seulement qu'il soit anatheme, mais il adjoute encore, qu'il
soit anatheme maranatha; autant que les Interprètes sont
d'accord sur le premier mot, autant se partagent-ils sur ce
dernier: je ne pretends pas terminer ici tous leurs differens ; il me
faudrait faire pour cela une longue dissertation, et une

ennuyeuse critique plustost qu'un sermon, ce que cette chaire ne

me permet pas. Cependant pour n'omettre pas du moins ce

qu'il faut dire ici, et pour le dire encor avec quelque exactitude
afin de satisfaire à l'explication de ce texte; je dira; d'abord

que quelques-uns estiment que ces deux mots anatheme,
maranatha ne signifient qu'une même chose en deux idiomes
differens, et que celuy de maranatha ne dit rien de plus ni de

moins que celuy d'anatheme ; a peu près comme quand il est

dit ailleurs abba pere, qui sont deux termes d'une mesme
signification en deux langues différentes ; et qu'il faut lire non
maranatha, comme on fait d'ordinaire, mais macharammola,
comme si cestoit la mesme chose que l'Ebreu cherem, c. cl.

anatheme, ou une chose dévouée a la mort et a la perdition ;

mais cela est contraint et il y a bien loin de macharammota a

maranatha, ainsi que lisent constamment tous les exemplaires
et Interprètes Grecs, Latins, Syriaques, et cela encore non au



UN VIEUX SERMONNAIRE 289

lieu de macharammota, comme veulent d'autres c. d. la mort
ou la destruction vient, non plus qu'au lieu de maqueronatha,
comme qui diroit l'anatheme de la colere vient; mais dans cete

même forme sans y rien changer, et ceux qui entendent les

langues, scavent que maranatha est un mot Caldaïque, ou

Syriaque qui signifie comme on pense : nostre Seigneur est

venu, ou nostre Seigneur vient, ou nostre Seigneur viendra, ou

que nostre Seigneur vienne; car c'est en l'un, ou en l'autre de

ces temps que l'on tourne et que l'on lit, ou au passé, ou au

présent, ou au futur, ou a l'optatif, et qu'ainsi bien que ce mot
se lise quelquefois comme un mot simple, c'est neantmoins un

mot composé de deux autres, scavoir de celuy de maran
nostre Seigneur et de celuy de atha, il est venu, ou il vient, ou
il viendra, ou qu'il vienne.... » Et David Fornerod de continuer
pendant près de dix pages des développements analogues à la

citation que nous venons de faire, faisant défiler sans sourciller
toutes les interprétations des Pères de l'Eglise et des savants

théologiens.
Jean Durand n'aime guère les Juifs et surtout leurs écrivains.

Il ne redoute cependant point dans son Eloge de Moyse de

reproduire tout au long les fables rabbiniques. Je n'en donnerai
qu'un exemple. Après avoir insisté sur le fait étrange que le
futur libérateur des Hébreux a trouvé protection et asile chez
la fille même du plus grand ennemi des Juifs et affirmé que
« si nous étions gens de bien nous verrions sortir des Libéra-
rateurs du sein même de nos ennemis, » Durand continue ainsi :

« les Juifs qui veulent toujours donner dans le merveilleux, et

qui y réussissent très mal, ne gardant nulle vraysemblance

pour l'ordinaire ; comme si cette histoire n'étoil pas assez

surprenante par elle-même, y ont ajouté des circonstances de leur

cru, ils disent icy que la fille de Pharao pour satisfaire à la

passion qu'elle avoit d'avoir des Enfants, fit mettre ce jeune
garçon sur son sein, feignant de l'avoir elle-même mis au jour:
mais Philon qui est l'auteur de cette fable, devoit garder plus
de respect pour l'histoire sacrée, qui n'en dit pas un seul mot,
se contentant de nous apprendre qu'il fut élevé par l'ordre de

cette Princesse, dans toute la sapience des Egyptiens, c'est-à-



290 AD- CORREVON

dire qu'on ne manqua pas de l'instruire clans toutes les sciences
humaines, qui étoyent les hiéroglyfiques, les mathématiques,
l'astronomie, et dans tous les exercices à quoy on occupe
ordinairement les Princes dans leur jeunesse, puisque l'histoire
remarque que Moyse étoit puissant en dits, et en faits ; c'est-à-
dire qu'on avoit pris la peine de luy former l'esprit, et de luy
élever le cœur aussi bien que de luy dresser le corps. » Puis

après avoir examiné longuement ce qu'il faut entendre Héb. XI,
24, par les mots : « Moyse étant devenu grand, renonça à la

qualité de fils de la fille de Pharaon, » l'ancien pasteur de
Neuchâtel ajoute : « Joseph a gâté toute la beauté de l'action de

Moyse, quand il le fait fuir de la cour d'Egypte pour son
intérêt particulier, et pour la seureté de sa personne, quand il
nous dit que ce fut pour éviter les tristes effets d'une conjuration,

que les Sacrificateurs Egyptiens avoyent formée contre
luy ; sous laquelle il appréhendoit de succomber : l'Ecriture
Sainte n'en dit rien. »

Dans son discours sur 1 Corinthiens XV, 8 : après tous, il
m'est apparu, à moi aussi, comme à un avorton, le prédicateur

anonyme ne recule pas devant les détails les plus crus et
en fait l'application à ses auditeurs avec une franchise que
nous aurions de la peine à pardonner à l'un de nos prédicateurs

« Un avorton, dit-il, est un être imparfait et difforme,
qui ne peut pas être appelé homme : n'ayant n'y des yeux pour
voir, n'y des oreilles pour ouyr, et qui est dans une entière

impuissance, de sentir, d'appercevoir, et enfin de profiter de

tout ce qui tombe sous nos sens : C'est un rebut, ou un milieu
du néant et de quelque chose ; et un triste et confus assemblage

de tous les deux.... Un avorton encore: ou un enfant

mort et mal formé, donne des tranchées plus aiguës et plus
cruelles, a leurs mères que ceux qui sont forts et vigoureux, et

qui naissent dans le temps ordinaire... mais encore que les

avortons soient des êtres imparfaits, ils ont pourtant le même
Pere et la même mere, pétris de la même semence et fassonés

de la même maniere, que les autres, qui sont venus a terme et

qui sont vivans et bien formez.... Tout cela nous doit humilier
et nous doit abbattre. Jetons les yeux sur ce que nous sommes,



UN VIEUX SERMONNAIRE 291

et nous y verrons des choses, qui devront nous jetter dans le
dernier abbattement : qu'étions nous devant nôtre naissance,
rien qu'une matière si sale et si honteuse, qu'on n'en peut
parler sans rougir : que sommes nous dans la suite, un fumier
couvert de neige? Que deviendrons nous bientôt, la nourriture
des vers? de quoi donc, nous glorifier; nous de qui la
naissance n'est qu'ordure, la vie que misere, et la fin que corup-
tion : si ce sont nos biens qui nous enflent le cœur; si ce sont
les emplois qui nous donnent de la présomption, si c'est enfin

quelque avantage ou du cors, ou de l'esprit qui nous élèvent;
attendons un moment, et la mort nous rendra tous égaus.... »

Je retrouve la même sincérité dans la péroraison du sermon
de Jean Durand : l'Eloge de Moyse, dont une citation a déjà été

faite plus haut. « La foy de Moyse, s'écrie le prédicateur, étoit
vive et animée, et la nôtre languissante ou morte; il n'eut pas

plutôt pensé quel étoit son devoir, qu'il prend des mesures assurées

pour le faire, il quitte l'Egypte sans mot dire; Pour nous
lors qu'il s'agit de travailler à nôtre salut, quelle langueur et

quelle paresse n'est point la nôtre. Nous avons des yeux de

Lynx, des pies de Cerf, et des ailes d'Aigle, lorsqu'il s'«git de

voir nôtre intérêt mondain, de courir à un gain deshonnête, ou
à un plaisir deffendu: Nous sommes plus aveugles que les

taupes, et nous marchons à pas de plomb, comme des

paralytiques lorsqu'il est question de glorifier Dieu, de secourir le

prochain, d'aider les pauvres, ou dévenir dans les saintes

Assemblées. Avec quel feu et avec quelle vigilance ne
travaillons-nous pas pour les affaires de nos Maisons, et de nôtre
commerce? et pour celles de la Maison de Dieu, elles nous
trouvent tout de glace, tout pleins d'indifférence et de dégoûts,
le sommeil nous prend ou bien nous sommes dans des

impatiences criminelles des qu'on lit la parole de Dieu chez nous,
ou qu'on l'expose dans le Temple. »

En traçant à grands traits la vie de Jost de l'Odenstein, nous
avons dit qu'en sa personne le piétisme fait son apparition dans

l'Eglise réformée de Hollande, antérieurement à Spener et

indépendamment de lui. Il est facile de le reconnaître par la

prédication qui nous a été conservée de lui dans notre vieux ser-



292 AD. CORREVON

monnaire : Tableau des Eglises réformées d'aujourd'hui ou
Sermon sur Ezéchiel, XXX"VII, 7, 8. (Second texte : Apoc. III,
2, 3 : tu as le bruit de vivre, mais tu es mort, etc.)

« Nous sommes à bien des égards, y lisons-nous, plus morts
que le Papisme.... Déjà, au tems de la B.eformation, il y avoit
des gens qui cherchoient seulement à être affranchis de tous
liens; et ceux-là on pouvoit les apeler des chèvres sauvages.
Les autres cherchoient seulement à mettre les ongles dans les

biens des Prêtres pour s'enrichir; j'excepte toujours les bons...
(et ici Lodensteyn veut bien faire une réserve en faveur de

Calvin ; il reconnaît qu'il a eu l'Esprit)... mais dans les masses
de chair, dont sont formées nos Eglises, on n'y sauroit trouver
aucun Esprit. Voit-on un seni Chrétien qui ait renoncé à soi-
même? Si l'on fait reflexion sur les familles; où sont celles où
Dieu soit uniquement glorifié? Si l'on considère les assemblées

mutuelles, les Coléges, les Eclesiastiques-mémes; on y parle
beaucoup de Jesus ; mais y vit-il? Il y a grand sujet de demander

avec étonnement, est-ce là un peuple où Jesus habite? On

mange, on boit, on t'ait des santez, et le ministre avec les
autres : en sorte qu'un homme qui a un peu de vie est forcé
de s'écrier que le Christianisme Beforme est mort, s Et Lodensteyn

s'applique à montrer que chez la plupart des membres
des Eglises, le cœur a perdu toute sensibilité pour les choses de

Dieu, les oreilles ont cessé d'ouïr la vérité, la bouche ne s'ouvre
plus pour Jouer, les mains n'agissent plus pour les œuvres de

charité. Tout cela esi exprimé dans les termes les plus vifs.
Nous sommes heureux de clore cette étude par une citation

tirée du sermon de Daniel de Superville : l'extravagance de

l'impiété ou sermon sur Psaume XIV, 1. Elle caractérise également

ce qui a été dit précédemment de ce prédicateur au sens
net et droit, pressant et persuasif, allant au cœur en éclairant
l'esprit. « David, dit-il, nous parle du cœur de ces insensez pour
nous faire connoitre la véritable source du mal. Un cœur gâté
et corrompu, est presque toujours la vraye cause de l'irréligion
de l'esprit. Il en est à peu-prés des maladies de l'âme comme
de celles du corps. Il y a des parties qui ont ensemble tant
d'affinité et de communication, que leurs maux sont conta-



UN VIEUX SEHMÜNXAIKE 293

gieux. Lorsque nos entrailles sont gàiées. les parties basses du

corps infectées, et l'estomach attaqué; la tête s'en ressent, le

mal se communique au cerveau. De même un cœur gâté ôte le

libre usage de l'esprit, et les passions élèvent des nuages qui
offusquent l'entendement. L'orgueil tout seul a quelquefois
poussé les hommes à douter de ce qui leur étoit le plus connu :

et qui ne sait que cet orgueil, et nos autres passions ne
s'accommodent gueres d'un tel Maître que Dieu? Elles s'unissent
donc quelquefois, et font irruption sur l'esprit. Elles fortifient
les doutes, elles grossissent les difficultez, elles font croire qu'il
y va de notre intérêt de se défaire d'une opinion gênante. Il est

certain que les passions tournent aisément l'esprit de l'homme

vers le sentiment qui les fiate le plus, qu'elles sont capables

d'interrompre nos reflexions, d'attacher fortement l'esprit à ses

doutes, de détourner ses yeux de dessus les preuves de la Divinité,

et d'obscurcir par là, peu à peu, la connaissance d'un
Dieu. Ensuite de l'oubli et du doute, on passe jusqu'à nier et

rejetter formellement cette croyance.... »

Pensée fort juste dont la prédication évangélique a tiré parti,
et sur laquelle nous ferons bien de revenir souvent. Elle répond
parfaitement à la déclaration du Sauveur: Si quelqu'un veut

faire la volonté de Dieu, il reconnaîtra si ma doctrine est de

Dieu, ou si je parle de mon chef (Jean VII, 17) ou à celle de

l'apôtre de l'amour dans le même évangile: les hommes ont
mieux aimé les ténèbres que la lumière parce que leurs œuvres
étaient mauvaises. (Jean III, 19.)

La conclusion de notre travail sur « un vieux sermonnaire, »

c'est que, tout en visant à être actuels et vivants, les prédicateurs

feront bien de ne pas négliger les anciens modèles. Pour

nous nous avons éprouvé une jouissance réelle et tiré un vrai
profit de la lecture du volume découvert dans quelque recoin
de bibliothèque sur les hauteurs de Vevey.


	Un vieux sermonnaire

