Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 33 (1900)

Artikel: D'ou nous vient le Christ?

Autor: Matheson, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379687

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

D’0U NOUS VIENT LE CHRIST?

PAR LE
Dr GEORGES MATHESON'!

Eussions-nous vu le Christ de nos propres
yeux, nous n'aurions pas une connaissance
aussi intime de son caractere qu'en lisant les
Evangiles. ERASME (Le Trad.).

Nul ne peut étudier les « signes des temps » sans étre frappé
de la différence radicale qui existe entre le scepticisme religieux
du dix-neuviéme siécle et celui du dix-huitieme. 1l ne s’agit
pas d’un degré de plus ou de moins, mais d'une opposition. Le
scepticisme du dix-huitiéme siecle pretendait que le contenu de
la révélation n’est que l'incorporation d’idées humaines.

Rien de plus remarquable que cette transformation de ’apo-
logétique. Force lui a été non seulement de suivre une autre
ligne de défense, mais d’accepter le modus belli lui-méme
qu’elle repoussait chez ’ennemi. Les déistes anglais du siécle
dernier criaient & 'antagonisme de la révélation et de la nature,
et la tache de l'apologétique était d’établir I'harmonie entre
elles. La philosophie allemande de notre époque a fait de la
révélation la forme poétique de la raison naturelle, et la science
apologétique s’est vue dans la nécessité de découvrir une ditfé-
rence fondamentale entre la nature et la révélation. La tache
de la période précédente était de trouver un point de contact
entre le naturel et le surnaturel, la tiche de la notre est de
trouver une idée dans le domaine du surnaturel que l'esprit

! Traduit de la Contemporary Review et avec 'autorisation de l'auteur par Clé-
ment de Faye.



248 D' GEORGES MATHESON

naturel de I'’homme n’a pas conc¢ue. Montrer que le document
divin, la Bible, n’est pas seulement la derniére fleur de la pen-
sée humaine, ni simplement le dernier effort de la spéculation
humaine, mais un progres qui devance ’humanité dans tous
les dges, tel est le besoin actuel auquel 'apologétique du chris-
tianisme doit répondre.

La question posée.

Existe-t-il donc quelque élément original dans ce que nous
appelons la révélation chrétienne? peut-on trouver en elle
quelque chose qui n’avait vu le jour dans aucune renais-
sance intellectuelle antérieure? La révélation cache-t-elle
quelque aspiration plus profonde que « les soupirs » du monde
avanl I'apparition du Christ ?

Voila la question. Elle est d’une importance capitale, car
de la' réponse qui lui sera faite dépend celle qu'on donnera
a cette aulre question: Le christianisme est-il une histoire
ou un mythe? Le Nouveau Testament renferme des faits his-
toriques ; or n’est-ce pas une broderie poétique, comme
I'affirme le scepticisme ou la lhéorie mythique moderne ?
— Cette théorie ne s’est pas trompée sur la nature du pro-
bléeme qu’elle doit prouver insoluble. Elle a pleinement re-
connu que pour démontrer que le christianisme n’est qu’un
mythe, il faut établir que 'existence du christianisme est anté-
rieure au Christ historique. Le mvthe a rencontré au début
deux ennemis debout devantlui etil a dépensé tcutes ses forces
a les combattre. Son premier assaut, que mena Fréd. Baur de
Tubingue, fut dirigé contre l'origine des Evangiles. Les faits
évangeéliques, assurait-on, avaient surgi des tendances judaiques
et chréliennes. — Le second adversaire était en embuscade
derriére les Evangiles. Ces Evangiles ne sont que le récit
d’événements extérieurs, et il ne suffit pas de se rendre compte
de l'origine des Evangiles, la théorie mythique doit encore expli-
quer l'origine de I'histoire de I’évangile. C’est ce qu’elle a
également essayé de faire.

Dans ses recherches historiques, David Strauss s’est efforcé
de trouver aux faits du Nouveau Testament une origine et une



D’OU NOUS VIENT LE CHRIST ? 249

place dans lattente mythique de I’Ancien. — Mais méme si
nous concédions que Baur et Strauss ont atteint leur but, reste
un troisiéme ennemi qui parait avoir échappé a la théorie dn
mythe. En effet, il n’y a pas seulement un Evangile et une his-
toire évangélique dont il faut rendre compte; & coté de ces
deux faits apparait une figure évangélique sans laquelle ni les
actes exterieurs ni le récit écrit n’auraient jamais pu trouver
une place dans la pensée humaine. Quand nous pourrions ex-
pliquer d'une maniére satisfaisante, en nous basant sur des prin-
cipes purement humains, 'origine des manuscrits de I’Evangile,
(quand nous pourrions rendre compte par des causes pure-
ment naturelles des faits inouis rapportés dans ces récits. nous
n'en resterions pas moins en présence d’'un antagoniste autre-
ment formidable que tout ce gu'on met en avant: le caractére
attribué au Christ. Nous ne soutenons pas ici la réalité de sa
vie, nous ne disons pas que ce caractére moral se manifesta
dans une figure réelle, ce serait une pétition de principes, mais
nous nous emparons d’un fait indiscutable admis par toutes les
écoles orthodoxes ou hétérodoxes, supranaturalistes ou mythi-
(ques, a4 savoir que nous avons sous les yeux un portrait d’un
caractere sut generis du Christ, un personnage se disant 1'in-
carnation, 'essence méme de la vie chrétienne, qu’elle soit une
figure 1deale ou la description d’une vie véritable, 14 n'est pas
la queslion; la seule question est celle-ci: Que vaut ce por-
trait 7... Faut-1l le réduire aux aspirations naturelles du paga-
nisme? Est-ce la fleur de la spéculation humaine ? Le dernier
fruit cueilli sur Parbre terrestre? Si tel est le cas, c’est une
preuve au bénéfice du mythe, mais si 'on trouve que c’est
un portrait original, dépassant singulierement les aspirations
des Juifs et des Gentils, il y 1a au contraire une forte pré-
somplion en faveur de la théorie a I'examen.

Nous n’assumons rien, nous n’admettons aucun moyen qu’'un
partisan du mythe n’admettrait pas comme légitime. Nous
n’acceptons pas comme prouvé que le fondateur du christia-
nisme ait jamais existé, ni que les documents sur son compte
soient authentiques ou vrais (genuine). Nous reconnaissons
simplement le fait, que nous possédons un tableau représen-

THEOL. ET PHIL. 1900 17



250 D' GEORGES MATHESON

tant une vie. Nous ne demandons pas d’oll vient ce tableau,
quel en est I'artiste, s’il 'a esquissé & une époque reculée ou
non? Nous disons simplement: Selon la réponse qu'on fera a
cette question, on prononcera sur la force ou sur la faiblesse
de la preuve mythique.

Remarque préliminaire qui ne doit pas étre omise dans notre
étude. Nous voulons parler de l'unité des lignes du portrait
devant nous. Des quatre narrations évangéliques qui nous en
présentent le dessin, les trois premiéres, les évangiles synop-
tiques, nous présentent la figure sous un jour bien différent
de celle du quatriéme: différence de point de vue, différence
de style et, en grande partie, différence de la localité out la
scene s’est passée. Mais sous cette variété d’aspects, il existe
une harmonie essentielle. Les quatre auteurs dépeignent un
seul et méme Christ, et ce n’est pas aller trop loin que d’affir-
mer que, si nous considérons uniquement les traits spirituels
du portrait, nous découvrirons le paralléle le plus étroit entre
le Christ des trois premiers évangiles et le Christ du quatriéme,
parallele d’autant plus frappant que le milieu extérieur, d’ol les
traits ont été pris, était différent. Les paroles du récit sont en
général dissemblables, mais c’est le méme personnage qui les
prononce; les acles sont fréquemment autres, mais c’est la
méme individualité qui les accomplit. Si dans les synopliques.
le personnage bénit « les pauvres en esprit, » dans I'évangile
de Jean, il lave les pieds de ses disciples. Si dans les synop-
tigues il loue ceux qui « ont faim et soif de justice, » dans
I'évangile de Jean, il satisfait la soif spirituelle de la Samari-
taine. Si dans les synoptiques il exalle ceux qui ont le « coeur
pur,» dans Jean il se révéle 4 Nalhanaél, « 'homme sans
fraude. » Dans les synoptiques comme dans Jean, il s’adresse
a la foule « en paraboles. » Chez les synoptiques et chez Jean,
celui qui parle monlire qu'il a conscience d’étre revélu d’'une
puissance théocratique et sa parole est d’autant plus remar-
quable qu’il néglige tout déploiement extérieur. De part et
d’autre il parle de I'autorité de sa mort comme devant étre la
couronne de sa mission et la consommation de son plan. Le
Christ des synoptiques se méle le plus souvent aux ceuvres et



D’OU NOUS VIENT LE CHRIST? 2155 |

aux affaires de la vie pratique, soulageant les nécessiteux sur
la terre et enseignant les devoirs Journaliers. Le Christ du
quatriéeme Evangile atteint la cime de la contemplation d’oli il
communique a ses disciples les mystéres spirituels du
« royaume. » Et, tandis que tels sont, & n’en pas douter, les
traits caractéristiques des deux tableaux, l'unité du dessin
éclate dans I’expression distincte de chacun des deux et se fait
jour occasionuellement dans lautre.

Le quatrieme Evangile est généralement contemplatif, pour-
tant, quoi de plus pralique que la noce de Cana que Jean seul
rapporte? De leur co6té, les synoptiques sont pratiques au pre-
mier chef, cependant rien dans le quatriéme Evangile n’est plus
mystique que la déclaration des synoptiques ol Christ révele
la connaissance mutuelle du Pére et du Fils, ou les versets ol
il prononce la bénédiction sur Pierre, ou bien encore les expres-
sions dont il se sert pour appeler a lui ceux qui sont « fatigués
et chargés. »

Le fait d’'une telle unité au sein de la diversité suffit a4 lui seul
pour établir ce point-ci: devant ’esprit des écrivains posait une
seule et méme image, avec les traits d’une seule et méme per-
sonne, ayant les mémes lignes morales et étant I'expression du
méme Christ.

Demanderons-nous maintenant quel témoignage ce portrait se
rend & lui-méme ? Nous en recueillerons un excellent, vu le
rapport ol il était avec le monde contemporain et qui l'enve-
loppait. A I’époque ol parut 'Evangile ce monde était divisé
moralement en deux parties: les Juifs et les Gentils. Dans la
bouche d’un Israélite ces noms ne dénotaient qu’une simple
diftérence de nationalité, mais nous savons maintenant qu’ils
impliquaient une différence au point de vue intellectuel.

Voyons d'abord brievement quelle relation existait entre le
caractere du Christ et la nature du judaisme. — Ce qui carac-
térisait 'esprit du judaisme c’était son étroitesse. De tous les
systtmes qui ont jamais existé, il était peut-étre le moins
capable d’éclectisme. Aussi longtemps qu’il jouit d’une exis-
tence indépendante, il lui fut impossible d’envisager une idée
sous plus d’un angle. Son zéle était le zéle du fanatisme, et son



252 D' GEORGES MATHESON

respect pour la vérité était le respect pour une possession
qu’il croyait sienne exclusivement. Ce peuple cependant d’'une
intelligence si bornée trace I'image la plus compléte d’un per-
sonnage que l’histoire ait jamais contemplée. Au sein d’une
nation pour laquelle 'absolue vérité était I'idée que cette vérité
était confiée a elle seule, nait une vie ou la conception d’une
vie dont le trait essentiel était ie cosmopolitisme et dont le
trait caractéristique était une immense capacité d’assimilation.
Ouvrons le Nouveau-Testament sans aucune prévention dog-
matique, approchons-nous en simples lecteurs, faisant abstrac-
tion de tout intérét individuel, qu’y trouverons-nous? — A
nous en tenir au coOté purement humain, d’emblée, nous
sommes mis en contact avec ce quon peut appeler une ano-
malie humaine. Nous avons sous les yeux un portrait qui se
distingue par la réunion, sous la forme la plus élevée, de toutes
les autres distinctions, dont la séparation du reste de ’huma-
nité est sa puissance d’unir ces éléments qui en se divisant
ont causé la séparation.

La vie du Christ, d’aprés nos Evangiles, atteint 'unité en
s’assimilant des éléments contraires. Ainsi nous avons le récit
d’une naissance surnaturelle et d’une subsistance surnaturelle
continue, étroitement unie 4 une croissance naturelle et au dé-
veloppement d’'une dme humaine. — Nous avons l'atelier pra-
tique de Nazareth qui ne parait pas différer de beaucoup des
solitudes mystiques du désert. — Nous avons la pénétration
logique du Maitre découvrant les subtilités sophistiques des
pharisiens et n’en possédant pas moins cette intuition enfan-
tine qui « voit » le royaume de Dieu. — Nous avons cette rare
capacité de sympathie morale pouvant en un instant laisser la
les 4mes joyeuses et se transporter avec un élan égal au milieu
de « celles qui pleurent. » — Nous avons une prévoyance im-
mense qui voit la fin de toutes choses et qui peut immédiate-
ment s’arracher a ce spectacle pour veiller aux simples détails
du moment. Nous avons une vie qui semble quelquefois préte
a élire domicile au sein de la foule, et qui un instant aprés
parait réaliser son idéal dans la solitude. Ce qui 'absorbe sans
cesse c’est la pensée de I'élévation spirituelle de ("humanité,



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST ? 253

et pourtant elie dépasse tous les sommets de la philanthropie
dans les secours qu’elle apporte sans cesse aux besoins lem-
porels de 'homme. Point de limites a sa tolérance, car ce
Christ ne repousse pas méme la bonne ceuvre de ceux qui tra-
vaillent pour un motif contraire & celui que réclame son ser-
vice, et cependant il déploie quelque chose qui se trouve rare-
ment méme chez les hommes, la tolérance de l'intolérance!
Ainsi il ne permettra point que le feu du ciel tombe sur un
bourg samaritain dont le bigotisme irrité lui ferme les portes!
L’amour de la pureté le pénétre de part en part, et cependant
il déclare qu’il possede une puissance spéciale pour étendre
son pardon aux impurs, et il déploiera cette puissance dans
une série d’exemples dont il ne brise jamais la chaine. Bref, la
conceplion qu’a introduite dans le monde son caractére est
cette 1dée que Paul a si bien exprimée : « L’homme spirituel
juge toutes choses. » C’est cette conception d’une spiritualité
qui, précisément parce qu’elle est le type le plus élevé de la
vie, comprend aussi en elle-méme toutes les formes inférieures
de l'existence, parce qu’elle est sacrée, renferme aussi celles
qui sont séculiéres, et parce qu’elle est 'idéal par exellence,
s’abaisse & ce qui est petit et s’occupe des détails.

Telle est, disons-nous, la pensée que 'image de Christ pré-
sente au monde et que depuis des siécles posséde le monde.
N'oublions pourtant pas que cette pensée n’a pas toujours été
un lieu commun et surtout qu’elle était étrangére & la nation
qui I'a vue éclore. De toutes ses idées c’était la plus éloignée et,
quand le Juif la vit réalisée, il en concut de 'aversion et la
prit en dégolt! Ceux-la mémes qui ont recueilli les écrits évan-
géliques laissent voir qu’ils retracent la vie de quelqu'un dont
ils n’ont pas encore saisi toute la beauté.

Personne ne soupg¢onnera Matthew Arnold ou John Stuart
Mill d’une grande tendresse pour le christianisme dogmatique,
pourtant tous deux ont consigné par écrit dans les termes les
plus forts leur conviction que I'image du Maitre dépassait la
portée de ceux qui 'ont tracée. Strauss lui-méme parait s’étre
fait violence, vers la fin de sa vie, et avoir accueilli cette vérite.
Dans sa derniére Vie de Jésus, a 'usage du peuple allemand, il



254 DI GEORGES MATHESON

trouve que le caractére du Fondateur du christianisme était
justement cet élément qui ne pouvait se résoudre dans les lé-
gendes de la nation juive, aussi est-il contraint de chercher &
cette puissante individualité un cadre en dehors du judaisme et
il déclare que la nature de Christ renferme deux éléments, 'un
juif et I'autre gentil, le premier est le fruit de la naissance et
de I’éducation, le second d’une disposition naturelle; le premier
se rattache aux institutions du passé, le second le pousse en
avant avec une ame ouverte aux exigences de 'avenir et i ses
droits.

Une telle déclaration est une demi-concession, un argument
contre la théorie du mythe. Si les instincts naturels du judaisme
sont incapables d’expliquer I'image du Christ, c’est que les in-
stincts du judaisme ont été incapables de la créer.

En admettant Poriginalité de ce caractére quant a la nation
juive, Strauss a virtuellement admis I'incapacité de cette nation
de tracer d’elle-méme ou d’imaginer une telle figure. Virtuel-
lement il est arrivé & la conclusion que si des pécheurs de
Galilée sont les créateurs de cetle sublime conception, ils
doivent y étre parvenus, non griace a leur judaisme, mais en
dépit de lui, non parce qu’ils étaient des pécheurs de Palestine,
mais parce qu’ils en avaient dépassé les limites; non parce
qu'ils étaient épris de I'esprit et des légendes de leur nation,
mais parce qu’ils avaient respiré une bouffée de 'air des Gentils
st ahondamment répandu autour d’eux.

Envisageons donc cet autre coté de la question. Le judaisme
étant, au jugement de I'école mythique, incapable de rendre
compte de la création de I'image du Christ, on s’est rabattu sur
I’élément paien. Mais I’élément paien portait-il dans ses flancs
des forces plus puissantes que I’élément juif? Le tableau de
Christ, tel que nous le contemplons maintenant, présente-t-il
une analogie réelle avec les aspirations du monde paien? Les
héros de toutes les nations, tels que nous les représentent
leurs ceuvres de fiction sont la simple expression de I'idéal
national. L’image du Christ est-elle I'expression de cet idéal ?

Telle est la question ol vient aboutir notre sujet.

Le premier point & examiner est celui-ci: Quels sont les



D’'OU NOUS VIENT LE CHRIST? 21515

idéaux des paiens ? Tels qu’ils apparaissent chronologiquement
dans lhistoire, ils peuvent, je pense, se réduire & quatre; la
force physique, la puissance intellectuelle, la culture esthé-
tique et la majesté rovale.

1

L’idéal historique le plus ancien du paganisme est le culte
de la force corporelle. Sa sphére particuliére est le continent
asiatique. Dans son Histoire de la civilisution en FEurope,
Buckle a partagé la race humaine en deux grandes sections.
Dans l'une I'homme domine sur la nature, dans 'autre la na-
ture domine sur I’homme; le premier cas est celui de I’Europe,
le second celui de I'Asie. Cette distinction, croyons-nous, est a
la fois historique et philosophique. Sinous passons en revue les
grands systémes des cultes de I’Asie, nous serons convaincus
(ue nous sommes en preésence, d'un coté, d’'une vie ou la con-
templation de la nature I'emporte sur les mouvements de 'dme
et olt I'individu ne compte pour rien en présence des phéno-
menes de 'univers, de 'autre, d’'un univers dont la vaste éten-
due et l'immuable durée forment un contraste bien pénible
avec la fragilité humaine.

Il semble que ce soit sous I'empire d’une telle conviction
que naquit la Trinité brahmanique. En effet, les hommes
considérant la marche de la végétation comme un cercle con-
tinu de naissances, de développements et de déclins suivis
de nouvelles naissances, donnérent a chaque étape de cette
marche les noms de Brahma, de Vishnou et Civa. L’esprit philo-
sophique de I'Hindou sans doute gratifia bientot ces noms d’un
sens plus spirituel, mais pour la masse du peuple 'application
originale resta.

Nous ne somimes pas moins sensibles, en consultant les
livres sacrés des Hindous, & 'hommage que I’Asie rend encore
a la force matérielle. Il n’y a peut-étre rien ol cet idéal éclate
avec plus d’évidence que dans la tendance de I'hindouisme & se
perdre dans les calculs numériques. Nous lisons ici que la terre
est un espace d’une étendue de 170 millions de milles, ailleurs
que des montagnes s’élevent & une hauteur de soixante milles,



256 DI GEORGES MATHESON

dans un autre endroit se déroule & I'horizon du temps une
durée de 4000 millions de millions d’années! De tels chiffres
défient la fantaisie la plus colossale et 'imagination serait prise
de vertige si elle essayait simplement d’envisager ces terri-
fiantes énormités !

Cependant 'effort pour atteindre & ces proportions inconi-
mensurables prit naissance non dans une imagination poétique
mais dans une conviction tres prosaique du néant de notre vie
humaine. L’homme contempla la nature sous I’angle le plus
grand, le plus gigantesque, et la force physique, la perma-
nence, 'immutabilité devinrent I’idéal de la perfection. L’uni-
vers extérieur, bravant les temps, fut révéré; la vie indi-
viduelle, transitoire et aboutissant a la décrépitude fut, au
contraire, méprisée. De la vient qu'en Asie, le devoir religieux
pour l'individu fut de céder son étre d’un jour a l'immense
durée de la nature, de ne désirer aucune vie que celle de la
nature, aucune immortalité que celle de cette aieule.

Ce fut cette croyance, implicitement contenue dans le brah-
manisme, gui finit par éclater avec une puissance merveilleuse
dans le bouddha Gautama. Cette croyance, qui semble incul-
quer un sacrifice spirituel, était en réalité un homnmage rendu
aux forces de la nature. L’individu fut appelé & immoler son
individualité. Pourquoi? Parce que lesprit de sacrifice est
noble en lui-méme ? Non, mais parce qu’en elle-méme l'indivi-
dualité ne vaut rien. La vie la plus élevée de 'homme fut donc
la perte de son individualité. L’homme devint une partie du
grand univers d’ot il était sorti et duquel il s’était séparé pour
son plus grand malheur. L’homme est malheureux pour avoir
essayé de vivre dans I'indépendance personnelle, et il le sera
aussi longtemps qu’il s’obstinera a4 vivre dans cette indépen-
dence personnelle. S’il veut trouver le repos et s’affranchir des
soucis et de la tristesse, qu’il s’affranchisse de I'existence indi-
viduelle et qu’il restitue & la nature les éléments de son étre
qui lui sont communs avec elle.

Nous venons d’indiquer l'idéal religieux du Bouddhisme.
(C’est aussi en grande partie I'idéal de I’esprit asiatique, car st
dans le culte des Parsis fut brisée la plénitude de la force, si,



D’OU NOUS VIENT LE CHRIST ? 207

pour la premiére fois alors, les hommes commencérent & dé-
couvrir que la nature n’était pas belle de tous points et qu’elle
cachait une nuit dans son soleil, ¢’était encore pourtant de la
nature qu’on attendait la cessation de cette nuit. L’espoir su-
préme du Parsis de posséder un bonheur sans nuage, reposait
toujours sur la force de la puissance matérielle.

II

Le second idéal du paganisme est celui de la vigueur intellec-
tuelle et il s’en trouve un glorieux représentant dans la force
mentale d’un Platon. Dans un sens le platonisme est la révolte
contre l'idéal de I’Asie, dans un autre il en est I'allié. La ré-
volte, car c'est ici, pour la premiere fois, qu'apparait le type
européen, d’aprés Bukle: l'intelligence. La nature perd son
empire et 'homme commence a réclamer son droit sur elle.
Néanmoins, envisagé sous un autre aspect, le platonisme est
I’allié de son adversaire, car ici, comme dans le culte de I’Asie,
les intéréts de la vie individuelle sont enveloppés et perdus
dans les ténébres. L’idéal du platonisme est celui d’une aristo-
cratie intellectuelle pour laquelle seule et sous les lois de laqueile
seule existe la cité.

La république de Platon ressemble singulierement a '« Utopie »
politique de Thomas Carlyle, mais avec un contraste frap-
pant. Le philosophe grec et le « voyant de Chelsea, » s’avancent
tous deux balayant devant eux toutes les inégalités artificielles,
tous deux pourtant ne sont pas moins fortement convaincus
que les hommes, fussent-ils tous au méme niveau, ne pour-
raient pas y rester. Chez nos deux philosophes, la démocratie
est le point de départ, mais pcur eux une démocratie qui dure
est une impossibilité. Tous deux sont en quéte d’un principe
de sélection naturelle par laquelle les intelligents montent a la
surface el, grice & la seule puissance de l'esprit, régnent en
rois sur les masses. Mais ici Platon et Carlyle se faussent com-
pagnie. Carlyle n’aurait jamais révé de déifier la force intellec-
tuelle ou tout autre force en la séparant de la puissance que lui
confere la vie pratique. Il fait cas de cette puissance non pour



208 D' GEORGES MATHESON

ce qu’'elle est, mais pour ce qu’elle peut faire. L’intelligent dans
son systéme domine sur la foule parce qu’il peut atteindre les
foules par son intelligence. Avec Platon c’est tout linverse.
L’homme intelligent monte a la surface, non pour redescendre
au fond, emportant un souffle de 'air d’en haut, mais pour qu’il
puisse rester a la surface et tenir le fond constamment sous lui.
Le platonicien regardait avec mépris les intéréts des individus
en tant qu’individus. Point de sympathie pour les passions com-
munes qui agilent ’humanité, ni de place pour les émotions qui
I'ont animée. Dans son « Utopie» tout est pour lintelligence.
Elle est & la fois 'objet de la contemplation et la faculté con-
templative. Méditer est le devoir de I’homme, et 'objet & mé-
diter, c’est lui-méme. Mais s’il veut que cette méditation porte
des fruits, il faut qu’il la fixe sur ce qui est universel dans la
race humaine. Il ne doit pas s’arréter aux particularités de la
masse. Il faut qu’il méprise ces a bagatelles de la porte ». Qu'’il
saisissc le type le plus élevé de 'humanité et qu’il arréte ses
pensées sur ce qui ne reléve ni du temps ni des lieux. La foule
lutte pour satisfaire les besoins de sa nature matérielle. Le dis-
ciple de Platon méprise la nature matérielle et accueille tout ce
qui l'oblige & rentrer en lui-méme. Les masses humaines ont
des liens et des affections de famille. Le disciple de Platon
doit s’élever au-dessus de toutes les barriéres et se considérer
comme membre d'une famille plus vaste. Les masses humaines
s’empressent d’aimer des étres individuels, mais la forme indi-
viduelle est légere et périssable. Le disciple de Platon doit
porter ses affections sur ce qui ne passe pas, par conséquent
non sur l'individu mais sur les qualités de I'individu qu’il par-
tage en commun avec la race humaine et qu’il posséde comme
la réalisation de I'idéal universel.

L’amour platonique n’était pas 'amour des hommes ver-
tueux, mais 'amour de leurs vertus, non l'affection de nobles
cceurs, mais 'admiration de ce qui les ennoblit. L’ame ne voil
rien que son ombre, rien que des abslractions. Elle ne compte
pour rien les qualités et ne vit que pour s’émanciper des désirs
individuels.



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST? 259

III

Mais pendant ce temps s’élevait dans les cceurs un idéal bien
différent et que nous appellerons, pour abréger, la culture es-
thétique. Strictement parlant, le nom est trop vaste pour ce
qu’il désigne et couvre un champ plus étendu que celui qu’il
renferme. Nous employons ici ce terme d’esthétique dans le
sens le plus limité pour indiquer la perception du beau sous les
formes de la nature extérieure et sous celle de I'imagination
sensuelle. Au moment méme ou le platonisme éliminait les
aspects individuels et matériels de la nature sous prétexte
qu’ils élevaient une barriére contre le développement moral,
I'esprit populaire de la Gréce accueillait cette nature comme
source d’élévation et de puissance. La vision du beau fut pour
la multitude ce que la contemplation de l'idée abstraite était
pour la philosophie, & savoir la perception de ce qui révelait
Dieu, la contemplation de ce qui est immuable et éternel. La
multitude trouva dans les formes de la nature la révélation
d’harmonies célestes et s’enflamma pour la poésie qui devint
pour elle synonyme de religion.

Et qu’on ne pense pas qu’épris de cet amour du beau dans la
nature, I'esprit du peuple grec fGt infidéle & sa culture euro-
péenne. Opposé au platonisme, 'esprit populaire en refusant a
déprécier la matiére, I’était également & la servitude asiatique
qui tombait & genoux devant la nature.

Quand les hommes en viennent a reconnaitre la beauté de la
nature, ils ont cessé de craindre la nature, car reconnaitre la
beauté d’une chose c’est 'aimer et « Pamour bannit la crainte. »
Le Brahmane n’avait vu dans l'univers qu’une force gigan-
tesque devant laquelle il trembla. Le Grec vit dans 'univers
un drame insinuant qui linvitait & s’approcher, & entretenir
des rapports avec lui. Absolument a ’abri de toute terreur,
son culte était plutot le culte du poete que l'adoration de
I’humble saint. '

Hegel a préconisé la théorie étrange qu’en adorant la nature,
la Gréce obéissait au sentiment de la supériorité humaine.
L’homme, dit-il, était arrivé a la conviction que la vie de la



260 D' GEORGES MATHESON

nature est étrangére a sa vie a lui, et que sa vie, comparée a
celle de la nature, est plus noble. En conséquence, il s’efforca
de revétir la nature de sa propre parure a lui, de I'embellir des
qualités de I’esprit et de I’ame qu’il trouvait en lui-méme et de
la ceindre de ce diadéme qui couronnait sa propre existence.
Ces splendeurs auxquelles il rendit un culte dans l'univers
extérieur, étaient précisément les beautés qu’il sentait en lui-
méme. Il investit donc la chose inanimée du simulacre de la
vie dont il vivait et qu’il respirait, de maniére a élever le
monde de la nature au méme niveau apparent que celui de
I'esprit.

Si cette idée de Hegel est vraie, nous avons ici méme la
forme la plus concréte de la pensée européenne, la présence d
'élément européen distinct. L’homme dans la vie de la masse,
aussi bien que 'homme dans la vie du philosophe, était arrivé
a la conviction de sa supériorité sur la nature et réclamait sa
place légitime dans 'univers de I’étre.

Si cette explication du philosophe de Stuttgard s’appuie sur
un fait, elle nous aidera & nous rendre compte de la transition
qui part de I'idéal populaire de la Gréce pour arriver i l'idéal
en apparence opposé de Rome.

18Y%

La premiére impression qu’éveille cette transition est bien
le sentiment d’un contraste. Si la Gréce idéalisait le tendre, le
rafliné, le beau, Rome adorait le fort, I'austére, le terrible. Ce
qu’elle cherchait par-dessus tout c’était de réaliser dans la vie,
la puissance de '’humanité. Cependant, comme l'inlerpréte la
philosophie, l'austére idéal de Rome s’était déja développé
dans le cceur méme de la mythologie efféminée des Grecs.
L’homme y avait jeté la base d’un royaume. Rome avait établi
ou du moins avait fait un effort pour élever un empire « qui ne
serait jamais ébranlé, » & I’éternité et 4 'immuabilité duquel les
hommes pourraient reconnaitre I'objet de leur religion. — Ce
seul détail présente une forte analogie entre les types d’ailleurs
opposés du Romain et du Juif. Tous deux cherchaient & fonder



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST? 2061

un « saint empire » sur la base de la force, bien que le motif du
Juif fat religieux et celui du Romain mondain. Tous deux re-
culaient les bornes de cet empire jusqu'aux confins du monde
habitable, et, dans un certain sens, tous deux atteignirent leur
but, quoique le Romain le réalisat a la lettre, le Juif seulement
par voie de comparaison et d’'une maniére différente de ce qu’il
avait désiré. Tous deux réussirent grace a la conquéte, quoique
pour le Romain la conquéte fut le but. Mais pour le Juif c’était
le moyen, un chemin qui menait & quelque chose de meilleur.
C’est ainsi que, malgré leurs différences, Romains et Juifs n’ont
jamais été séparés complétement pendant tout le cours de
I'histoire. Dans les formes extérieures du culte au moyen-age,
dans les luttes de la papauté pour la domination temporelle, et
surtout dans cette vaste conceptlion d'un « saint empire, » qui
n’a jamais cessé de hanter I'esprit teutonique, nous voyons
I'influence d’une culture en partie chrétienne par anticipation,
et nous reconnaissons dans l'effort vers un but commun les
aspirations théocratiques du Romain et du Juif.

Le contraste.

Nous venons d’envisager I’idéal du paganisme sous quatre
faces différentes: la perfection dans la force corporelle, dans
la puissance intellectuelle, dans la culture esthétique et encore
dans la majesté royale.

La question se pose maintenant: I'un ou P'autre 1déal ou tous
les quatre ensemble suffisent-ils pour se rendre compte de la
conception chrétienne qui est ’essence du récit évangélique?
Si le caractére de Christ, tel qu'il setrouve tracé, peut remon-
ter a4 I'un quelconque de ces idéaux pris a part, ou si 'on peut
'expliquer en les combinant tous, alors nous devrons admettre
qu’il n’existe rien dans ce caractére du Christ au-dessus d’une
création humaine. Mais si, d'un autre coOté, la notion évangé-
lique du Christ refuse d’accepter ces idéaux, si elle montre sur
bien des points non seulement une différence importante, mais
un antagonisme positif & leur égard, si, plus nous les étudions
plus nous sommes amenés & croire qu’ils appartiennenta des



262 D' GEORGES MATHESON

ordres séparés en pensée, alors nous serons forcément obligés
de conclure que rien dans le paganisme, & nolre connaissance,
n’élait capable d’esquisser un tel portrait. Nous croyons qu’il
sera évident méme & un penseur superficiel que la conception
du Christ, telle que nos Evangiles la représentent, loin de pré-
coniser les idéaux paiens, les annule positivement.

La pensée de I’Asie, avons-nous vu, assigne la premiére place
a la force. L’individualité du Brahamane s’est absorbée dans le
néant, dans son admiration pour la puissance active de la na-
ture. L’individualité du chrétien s’est élevée 4 une force mo-
rale en présence d’une pensée contraire que voici: la force la
plus sublime est la force passive. L’idéal du chrétien n’est pas
tant une vie qui pourrait faire de grandes choses, qu’une vie
qui peut souffrir. Il n’est pas tant une puissance qui se déploie
majestueusement au dehors qu’une vertu qui se manifeste dans
la condition la plus busse.

Tel est bien I'élément distinctif et caractéristique de l'idéal
chrétien. Comme l'air pénétre partout, il remplit tout entier le
récit évangélique. Dans celui de Jean, I'ceil est comme forcé de
se reposer sur une personnalité qui, volontairement et de pro-
pos délibéré, échange une forme divine contre une nature hu-
maine, se refuse & « saisir comme une proie » le sceptre de la
divinité afin de pouvoir descendre aussi bas qu'un serviteur.
Elle se dépouille d’'un élément de vie qui lui est naturel pour
s'assimiler 4 un élément de mort, étranger a4 sa nature; elle
échange son omniscience contre une connaissance humaine,
son infinité contre une condition limitée, son éternité contre
une durée temporaire et sa domination universelle contre un
service absolu.

L’Evangile est construit de telle sorte que les limites impo-
sées 4 'homme enveloppent la vie du Maitre; le lecteur, de
plus en plus convaincu de I’essence de sa majesté, découvre sa
force lorsqu’il est physiquement plus faible et assiste 4 son
triomphe spirituel précisément quand il est vaincu physique-
ment et qu’il meurt sur la croix!

On a soutenu que le développement théologique du quatrieme
évangile est en progrés surles trois premiers. Comme systeme,



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST ? 263

cette remarque est vraie. Les synoptiques contemplent la figure
de Jésus-Christ de cotés différents. Pourtant elle reste la méme.
Si Jean met en relief le coté divin du Christ et les synoptiques
le ¢oté humain, rappelons-nous que I'idéal de ’homme est en
tous points identique & cet idéal d’aprés Jean. D’apreés les pre-
miers Evangiles nous saluons I'image d’une vie dont la force
consiste & servir. Les évangélistes Matthieu, Marc et Luc in-
sistent sur le fait que la majesté d’une nature humaine consiste
a perdre toute pensée de sa propre majesté. « Le Fils de 'homme
est venu non pour étre servi, mais pour servir.»

L’image la plus parfaite de I’humanité que ce monde ait ja-
mais contemplée fut celle qui « ravétit la forme d’un serviteur. »
Or du commencement & la fin, tel est I’enseignement des synop-
tiques. Etre fort pour eux c’est devenir « faible ». Ils révérent
une vie qui grandit & mesure que se perd l'individualisme? et
qui consiste & vivre de la vie d’'un autre. Pour eux ’héroisme
renferme précisément les qualités dont les contraires ont trouveé
le plus d’accueil en Asie. Ils assurent ’héritage d’un royaume
a la pauvreté spirituelle, une connaissance plus grande & une
plus grande lristesse, un empire terrestre a la débonnaireté
conquérante, un « rassasiement réel» aux Ames qui ont « faim
et soif de la justice. » Ils estiment plus grand celui qui « pro-
cure la paix » que celui qui part en guerre, et plus fort celui
qui « perd sa vie » que celui qui se venge. Les plus belles pro-
messes qui s’épanouiront dans le nouveau royaume sont pour
ceux que méconnut I’Asie, pour ceux qui sont « fatigués et
chargés» qui ont le sentiment de leur faiblesse, qui sont
« pauvres, » et dans le besoin.

Faut-il ajouter qu’un tel idéal était aux antipodes du cuite de
la force? Loin d’en étre le produit, cet idéal ne pouvait com-
mencer a exister qu’a mesure que ce culte dégénérait et se
mourait.

Il naquit d’'un autre ordre de pensée, il fut le produit d’un
élément contraire et I’élément qui le produisit était étranger

! L’individualité n’est pas l'individualisme ou I'égoisme. Yoir dans la Philoso-
vhie morale, Yinet, VII¢ essai. (Trad.)



204 Df GEORGES MATHESON

non seulement a 'esprit judéen mais au génie tout entier de la
pensée asiatique.

Si maintenant nous passons a I'idéal de Platon, nous serons
incapables d’y découvrir la trace de I'image du Christ. Nous
’avons dit, le platonisme aspirait & la possession consciente de
la puissance intellectuelle. Le sentiment de cette supériorité
constituait 'assurance de son empire sur le troupeau humain.
Ce n’est donc pas exagérer que de dire que I’idéal du chrétien
rompait complélement avec 'idéal paien.

Le fondateur du christianisme reconnait également les degrés
de supériorité intellectuelle, et il leur accorde une place pro-
portionnelle dans son royaume. Mais la supériorité mentale
qu’il réclame n’est pas celle du sentiment intellectuel dont on
est conscient, mais bien quelque chose qui n’est pas loin d’étre
Iantithése méme de ce sentiment. Pour entrer dans le royaume
du Christ, il faut mourir au moi intellectuellement et morale-
ment. Comme préliminaires il faut qu’'on ait une vie comme
celle du petit enfant : simplicité, spontanéité, oubli de soi,
absence d’analyse du moi, inconscience de tout pouvoir et igno-
rance de tout mérite, — tous attributs essentiels de I’esprit de
I'enfant. Jésus déclare que la révélation qu’il apporte en appelle,
non A ces facultés, — apanage de quelques-uns, mais précisé-
ment a cette partie de notre nature qui existe virtuellement chez
tous. « Je te rends graces, 6 Pére! de ce que tu as caché ces
choses aux sages et aux intelligents et les as révélées aux petits
enfants. » Il affirme que, s’il doit y avoir des degrés de supério-
rité, les cimes auxquelles 'nomme s’éléevera seront en raison
de son inconscience de cette élévation, et il iliustre sa pensée
par la frappante mise en scéne d’un enfant qu’il prend et qu’il
place au milieu de ses propres disciples. Pour le Christ le nec
plus wltra des qualités morales n’est pas la confiance en soi,
mais le contraire, c’est-a-dire, la foi, cette confiance en un autre.
Ceux qui veulent le suivre doivent tout abandonner, et le tout
d’un homme n’est pas nécessairement sa propriété, ou, pour
parler plus correctement, sa propriété ce ne sont pas néces-
sairement ses biens extérieurs, c’est tout ce qu'il croit étre la
source de sa force spéciale.



D’'OU NOUS VIENT LE CHRIST? 265

Devenir disciple du Maitre c’était donc jeter au vent tout
ce quon avait saisi comme étant le point vital de son étre.
(’était abaisser la confiance en soi et exalter I'absolue dépen-
dance de Dieu, échanger la force qu'on croyait posséder contre
la faiblesse qu’on éprouvait, le chemin de la vue contre celui
de la foi, oublier ces points de l'intelligence qui peuvent avoir
séparé le croyant de ses fréres et saisir les points de l'insuf-
fisance intellectuelle qui, par un commun besoin de ’homme,
unit sa vie individuelle & toute 'humanité. L’idéal du christia-
nisme était la mort de I'idéal du platonisme.

Nous ne réussirons guére mieux en comparant le caractére
du Christ avec le troisieme type de la perfection chez les
paiens : la culture esthetique contemplant la beauté naturelle
et physique.

C’est un fait 4 noter, qu'au jugement des premiers chrétiens,
ces beautés qui forment la prérogative du poéte et de I'artiste,
étaient plutot des objets d’aversion que d’attachement. Il est
bien évident que ces chrétiens croyaient que cette forme spé-
ciale de la culture esthétique était en désaccord avec leur reli-
gion et il est également certain qu’ils avaient tort de penser
ainsi. Pourtant le simple fait que les croyants primitifs avaient
ressenti une telle impression indique que la religion doit les
avoir mis en présence d’'une phase nouvelle quant au culte du
beau. A la vérité, le christianisme a introduit dans le monde
un nouveau critére du beau en introduisant une nouvelle loi
d’association. Il avait réussi & marier des couleurs qui jus-
qu’alors se fuyaient et & harmoniser de frappants contrastes;
ainsi quand l'apdtre Paul s’écrie: « Je me glorifie dans la
Croix, » il fait plus que d’indiquer la foi commune de la chré-
tienté, il convie des chrétiens & un nouveau consortium du
beau, a une confraternité qui, pour les paiens, était le paradoxe
le plus colossal, une sorte de concordat entre la gloire et la
souffrance.

Christ lui-méme était la personnification du nouvel idéal
esthétique. En un méme acte il fond les caractéres opposés
de la gloire et de la honte. Il regarde en avant et contemple

I’heure des heures de la fragilité humaine comme étant sienne,
THEOL. ET PHIL. 1900 18



266 DI GEORGES MATHESON

c’est « son heure,» celle quidevait «glorifier le Fils de ’homme. »
Sur le chemin d’Emmaiis, il déclare que tel contraste est une
partie essentielle de la beauté, et « qu’il fallait que Christ souf-
frit pour entrer dans sa gloire. » Prés d’étre cloué sur « le bois
maudit, » il légue sa paix au monde, regarde la mort en face et
parle de la « plénitude de sa joie. » Que dis-je? Le rapport es-
thétique entre la croix et la couronne, entre le Calvaire ol il
meurt et la colline des Oliviers d’ou il monte au ciel, est encore
plusintime dans I’esprit de ses disciples. Comme pour marquer
le point le plus éloigné entre les extrémités de la pensée hu-
maine, les hommes vont jusqu’a installer Christ dans le ciel,
sur le trone du Souverain sacrificateur. Ils ne craignent méme
pas d’introduire « au deld cu voile» du temple céleste 'idée
du sacrifice et le souvenir de la souffrance humaine! Jamais
ni le ciel ni la terre ne sont unis aussi étroitement que dans
cette association de la sanglante agonie et de la joie spirituelle.

11 serait difficile d’exagérer 'importance apologétique d’une
telle harmonie. Si nous ne nous trompons, c’est le trait qui,
portant le plus loin, imprime au caractére du Christ un cachet
spécial d’originalité. On a cru que I'idéal du fondateur du Boud-
dhisme était arrivé plus pres de celui du Christ que tout autre
idéal, mais c’est précisément ici que 1'idéal du Bouddhisme
s’écarte de celui du Christ plus que tout autre. Le bouddha
soupirait aprés la mort et enseigna & ses disciples a soupirer
apres elle, mais pourquoi soupirer? parce que les souffrances.
de la vie étaient trop fortes. La notion d’un monde racheté par
une croix et arrivant a la perfection par la souffrance était aussi
loin de 'enseignement et de la pensée du Bouddha que le sont
les deux poles; pour lui le terme du bonheur consistait dans
I’émancipation du désir, le désir étant la source de la tentation
et la tentation celle de la souffrance. Quel puissant contraste
avec I'idéal chrétien. Il est écrit: « Jésus fut poussé par I'Es-
prit pour étre tenté au désert. » Plus nous approfondissons ces
termes, plus nous nous pénétrons de la différence radicale
entre I’Evangile et le Bouddhisme. Mais voici quelqu’un que
I’on suppose avoir atteint a la félicité de la communion divine.
Le ciel s’ouvre 4 son regard et une voix retentit & son oreille :



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST ? 267

« Celui-ci est mon Fils bien-aimé en qui j’ai mis tout mon hon
plaisir. »

La lutte contre l'influence du monde est si loin d’étre,
comme le déclare le Bouddha, une barriere contre la vie reli-
gieuse, qu’elle est proclamée comme la plus haute manifesta-
tion, I’évidence de son existence et la preuve de sa puissance!
De la créche 4 la croix, du désert & Gethsémané, nous sommes
en présence d’'une seule pensée absorbante: la gloire possible
dans la souffrance de ’homme et le gain virtuel dans sa perte;
quelle que soit notre estimation de la valeur dogmatique de
cette idée, nous sommes contraints de lui assigner une origina-
lité géniale.

Le dernier idéal du paganisme, celui ol Juifet Gentil s’entre
rencontrent, est le respect religieux pour la majesté royale, le
désir de posseder un royaume.

Oui, dirons-nous, dans un sens abstrait, Christ lui aussi
avait un tel désir. Lord Amberley dans son « Analyse des
croyances religieuses, » prétend que, se tenant en dehors des
grandeurs terrestres, le Christ a suivi le chemin qu’avait tracé
Confucius qui assurait qu’il restait trois objets désirables et que
la possession d’'un empire n’est pas un des trois. Le noble
lord tout simplement n’a saisi ni la beauté, ni la fraicheur du
paradoxe chrétien. Le philosophe chinois voulait dire qu’un
homme pouvait étre parfaitement heureux, bien que son but
fat obscur et son influence insignifiante. A coup sur, le Christ
n’aurait pas contesté ce lieu commun. Mais il n’aurait pas pensé
que le lieu commun méritdt d’étre le sujet d’une révélation
spéciale.

La pensée maitresse dans I’esprit du Christ n’est point qu’il ne
faut pas, abstraitement parlant, convoiter un empire, mais bien
le contraire. Dans son sens le plus élevé, ’empire est I'influence
de votre esprit sur celui d’autrui, et le chrétien professe expres-
sément d’exercer un tel empire. Il est partisan d’une sélection
naturelle : « les saints jugeront le monde, » c’est dire que les
meilleurs seront juges des moindres. Le chrétien déclare que
sa mission est de constituer un royaume, d’introduire un nou-
veau gouvernement dans les affaires des hommes, de remplacer



268 DT GEORGES MATHESON

I’empire des idées mondaines par celui des forces spirituelles
maintenant dispersées et méprisées. Jusqu’ici le Christ s’ac-
corde avec le Juif aussi bien qu’avec le Romain. 1l croit que les
hommes en tant qu’isolés, sont incapables d’agir, et il désire
ardemment les voir unis comme serviteurs d’'une théocratie
dont la volonté sera leur loi et la loi leur volonté. Mais ici s’o-
pére sa séparation du Romain et du Juif et le Maitre se fraie un
chemin qu’aucun n’a encore fréquenté. Du méme sentiment
qu’eux, quant au simple désir de posséder un royaume,il rompt
avec eux quant a la facon de réaliser ce désir. Romain et Juif
cherchaient & dominer sur les hommes extérieurement et iis
luttérent pour posséder un empire que conquerrait et que
maintiendrait la force physique.

Le Christ ne veut pas de cet impérialisme, non, comme lord
Amberley le pense, parce que c’était une source de grandeur
humaine, mais parce que ce n’était pas un royaume du tout,
dans le sens le plus réel du mot. Christ sentit, et sentit avec
une justesse admirable, que tout empire tel que les Juifs et les
Romains le réclamaient, c’est-a-dire théocratique, ne pouvait
devenir permanent qu’au moyen d’'un gouvernement intérieur,
et que rien ne pouvait s’appeler sainte souveraineté de tout ce
dont I'influence sur 'dme était nulle. Il sentit que le siége le
plus élevé de 'autorité royale repose dans le cceur du peuple,
que ce coeur ne pouvait étre gagné que par Pamour et que
I’amour ne pourrait étre manifesté que par le sacrifice.

De cette pensée jaillit le grand paradoxe chrétiecn: « Le plus
petit sera le plus grand! » Etre grand dans l'acception la plus
absolue du mot, c’est gouverner son cceur, mais pour y par-
venir, il faut avant tout que le souverain se fasse sujet. Qui-
conque voudra gagner I’amour des autres, le premier doit com-
mencer par se livrer a 'amour des autres. « Si tu veux prendre
laisse toi prendre. » Captivity must precede captivation.

Sous l'inspiration de ce supréme principe de moralité, le
Maitre concut le noble dessein de fonder un royaume qui ne
« pourrait jamais étre ébranlé, » un royaume basé ni sur la
force physique qui ne laisse que des ruines, ni méme sur la



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST? 269

force intellectuelle d’un Platon, fondement qui ne subsiste que
grice & l'ignorance de la masse, mais sur un fondement qui
repose sur la nature humaine elle-méme : la capacité d’aimer.

Le Christ prétendit conquérir le cceur du monde et le conquérir
en Ini révélant son propre cceur. Les fondateurs de royaumes
avant lui s’étaient efforcés de régner en déployant une supé-
riorité personnelle. Le fondateur du christianisme résolut de
soumettre ’humanité en s’offrant lui-méme pour elle. Les rois
ues siecles antérieurs avaient vaincu leurs ennemis en les
noyant dans leur sang, l’aspirant & ce nouvel empire résolut de
s'assurer ’empire en répandant son propre sang.

Un but aussi étrange, un plan aussi paradoxal aurait suffi
pour distinguer le christianisme de toutes les religions précé-
dentes, mais un autre élément s’y ajouta qui renchérit sur
I’étrangeté de I’Evangile et I'éleva au comble de son originalité.

La question résolue.

(est aujourd’hui un fait acquis que Christ a atteint son but.
Quelle que soit la place qu’'occupe le mythe dans I'Evangile, la
mythologie n’y entre pas. A cette heure sont posées dans le
monde les premiéres assises d’un royaume comme celui que
Christ voulut établir. Il n’y est question ni du royaume de la
hiérarchie romaine, ni du royaume de I'église anglicane, ni du
royaume du culte presbytérien, mais de ce qui, a la fois,
les soutient et les couvre tous: le loyalisme d’une multitude
d’ames soumises & Celui qui est leur parfait idéal. Telle est la
base et tel le couronnement de toutes les églises.

Qu’on se souvienne, en effet, que le christianisme, ni dans
son essence ni méme dans ses principaux traits, n’est une col-
lection de principes moraux devant servir de régles a la con-
duite de ’homme. S’il n’était que cela, il serait facile de trou-
ver ici et 1a des paralléles entre les maximes de Jésus et celles
du Bouddha, de Confucius et de Lao Tsé. Qu’est donc le Chris-
tianisme ? Ce que n’est ni le Bouddhisme, ni le Confucianisme,
ni le Taoisme. Il est ce qu’est la communauté dans unroyaume,



270 D' GEORGES MATHESON

ce qu’'est la fidélité & un prince. Le Christianisme ne met pas en
premiere ligne les paroles spéciales de son fondateur, ni méme
le résumé de son enseignement, mais il contemple le Fonda-
teur lui-méme et fixe les yeux sur lui seul. Le Christianisme
inclut tous les préceptes de la morale, mais tous ces précep-
tes liés en un faisceau ne sont pas I'essence de la foi chrétienne
pour cette simple raison que la religion chrétienne est une foi.
C’est la soumission du cceur & un idéal qu’il adore, 'attraction
du regard vers un tableau qui subjugue I’dme et place la volonté
sous une loi qu’elle aime. Le christianisme dans sa nature la
plus profonde est une croyance esthétique, la vision d’une belle
vie et la conviction que cette beauté par son union avec ’huma-
nité est devenue comme ’expiation de la laideur humaine.

Il y a dans ce monde un royaume du Christ qui existe en
realité, dont les coeurs de ses sujets s’abaissent sans cesse de-
vant lui, et au milieu de tous les changements dans les sys-
temes du gouvernement des hommes, au sein de toutes les trans-
mutations dans le jeu de la pensée théologique, ce grand idéal
n’a nuliement baissé en puissance ni dansson régne. Voici donc
la question que nous posons : L’idéal représente-t-il une réa-
lité? La réponse sera celle que nous ferons a cette autre ques-
tion: L’idéal du Christianisme provient-il d’'une réalité ? Est-il
le développement des instincts naturels de I'esprit humain ou
bien renferme-t-il quelque chose que cet esprit s’est trouve
incapable de créer ?...

Tel est le probléme que nous avons essayé de résoudre et
nous croyons étre arrivé A établir qu’une seule réponse est
possible. Si nous trouvons que la Judée « a moissonné ou elle
n’a point semé et recueilli ot elle n’a point répandu, » si nous
voyons qu’elle est le berceau d’une idée qui dépassait sa force
de conception, et quand elle vit le jour, sa puissance de com-
préhension; si dans son contact avec les gentils, elle ne nous
laisse découvrir aucun germe d’olu cette notion ait pu sortir
naturellement; si nous constatons que cette idée ne répond ni
en essence ni dans la vie & toutes les aspirations du monde
paien, renversant de fond en comble la force physique, idéal



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST ? 271

du monde , transformant le jugement qu’il porte sur la puis-
sance mentale, relégant dans 'ombre sa notion de la culture
esthétique et placant sur une base tout autre I'espérance d’un
royaume théocratique; si nous trouvons que cette idée arbore
un nouvel étendard d’héroisme, ne sommes-nous pas contraints
de demander si, méme au plus bas mot, nous ne nous trouvons
pas en face d'une preuve d’une nouvelle vie dans 'humanité?




	D'ou nous vient le Christ?

