
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: D'ou nous vient le Christ?

Autor: Matheson, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


D'OU NOUS VIENT LE CHRIST!

Dr GEORGES MATHESON '

Eussions-nous vu le Christ de nos propres
yeux, nous n'aurions pas une connaissance
aussi intime de son caractère qu'en lisant les

Evangiles. Erasme (Le Trad.).

Nul ne peut étudier les « signes des temps » sans être frappé
de la différence radicale qui existe entre le scepticisme religieux
du dix-neuvième siècle et celui du dix-huitième. Il ne s'agit

pas d'un degré de plus ou de moins, mais d'une opposition. Le

scepticisme du dix-huitième siècle prétendait que le contenu de

la révélation n'est que l'incorporation d'idées humaines.
Rien de plus remarquable que cette transformation de

l'apologétique. Force lui a été non seulement de suivre une autre

ligne de défense, mais d'accepter le modus belli lui-même
qu'elle repoussait chez l'ennemi. Les déistes anglais du siècle

dernier criaient à l'antagonisme de la révélation et de la nature,
et la tâche de l'apologétique était d'établir l'harmonie entre
elles. La philosophie allemande de notre époque a fait de la

révélation la forme poétique delà raison naturelle, et la science

apologétique s'est vue dans la nécessité de découvrir une
différence fondamentale entre la nature et la révélation. La tâche
de la période précédente était de trouver un point de contact
entre le naturel et le surnaturel, la tâche de la nôtre est de

trouver une idée dans le domaine du surnaturel que l'esprit

1 Traduit de la Contemporary Review et avec l'autorisation de l'auteur par
Clément de Faye.



248 Dr GEORGES MATHESON

naturel de l'homme n'a pas conçue. Montrer que le document

divin, la Bible, n'est pas seulement la dernière fleur de la pensée

humaine, ni simplement le dernier effort de la spéculation
humaine, mais un progrès qui devance l'humanité dans tous
les âges, tel est le besoin actuel auquel l'apologétique du
christianisme doit répondre.

La question posée.

Existe-t-il donc quelque élément original dans ce que nous
appelons la révélation chrétienne? peut-on trouver en elle

quelque chose qui n'avait vu le jour dans aucune renaissance

intellectuelle antérieure? La révélation cachc-t-elle
quelque aspiration plus profonde que « les soupirs » du monde
avant l'apparition du Christ?

Voilà la question. Elle est d'une importance capitale, car
de la' réponse qui lui sera faite dépend celle qu'on donnera
à cette autre question: Le christianisme est-il une histoire
ou un mythe? Le Nouveau Testament renferme des faits
historiques ; or n'est-ce pas une broderie poétique, comme
l'affirme le scepticisme ou la théorie mythique moderne
— Cette théorie ne s'est pas trompée sur la nature du
problème qu'elle doit prouver insoluble. Elle a pleinement
reconnu que pour démontrer que le christianisme n'est qu'un
mythe, il faut établir que l'existence du christianisme est
antérieure au Christ historique. Le mythe a rencontré au début
deux ennemis debout devant lui etil a dépensé toutes ses forces
à les combattre. Son premier assaut, que mena Fréd. Baur de

Tubingue, fut dirigé contre l'origine des Evangiles. Les faits

évangéliques, assurait-on, avaient surgi des tendances judaïques
et chrétiennes. — Le second adversaire était en embuscade
derrière les Evangiles. Ces Evangiles ne sont que le récit
d'événements extérieurs, etil ne suffit pas de se rendre compte
de l'origine des Evangiles, la théorie mythique doit encore expliquer

l'origine de l'histoire de l'évangile. C'est ce qu'elle a

également essayé de faire.
Dans ses recherches historiques, David Strauss s'est efforcé

de trouver aux faits du Nouveau Testament une origine et une



DOU NOUS VIENT LE CHRIST? 249

place dans l'attente mythique de l'Ancien. — Mais même si

nous concédions que Baur et Strauss ont atteint leur but, reste
un troisième ennemi qui paraît avoir échappé à la théorie du
mythe. En effet, il n'y a pas seulement un Evangile et une
histoire évangélique dont il faut rendre compte; à côté de ces
deux faits apparaît une figure évangélique sans laquelle ni les
actes extérieurs ni le récit écrit n'auraient jamais pu trouver
une place dans la pensée humaine. Quand nous pourrions
expliquer d'une manière satisfaisante, en nous basant sur des

principes purement humains, l'origine des manuscrits de l'Evangile,
quand nous pourrions rendre compte par des causes purement

naturelles des faits inouïs rapportés dans ces récits, nous
n'en resterions pas moins en présence d'un antagoniste autrement

formidable que tout ce qu'on met en avant : le caractère
attribué au Christ. Nous ne soutenons pas ici la réalité de sa

vie, nous ne disons pas que ce caractère moral se manifesta
dans une figure réelle, ce serait une pétition de principes, mais
nous nous emparons d'un fait indiscutable admis par toutes les
écoles orthodoxes ou hétérodoxes, supranaturalistes ou mythiques,

à savoir que nous avons sous les yeux un portrait d'un
caractère sui generis du Christ, un personnage se disant
l'incarnation, l'essence même de la vie chrétienne, qu'elle soit une
figure idéale ou la description d'une vie véritable, là n'est pas
la question; la seule question est celle-ci: Que vaut ce
portrait?... Faut-il le réduire aux aspirations naturelles du
paganisme? Est-ce la fleur delà spéculation humaine? Le dernier
fruit cueilli sur l'arbre terrestre? Si tel est le cas, c'est une

preuve au bénéfice du mythe, mais si l'on trouve que c'est
un portrait original, dépassant singulièrement les aspirations
des Juifs et des Gentils, il y là au contraire une forte
présomption en faveur de la théorie à l'examen.

Nous n'assumons rien, nous n'admettons aucun moyen qu'un
partisan du mythe n'admettrait pas comme légitime. Nous

n'acceptons pas comme prouvé que le fondateur du christianisme

ait jamais existé, ni que les documents sur son compte
soient authentiques ou vrais (genuine). Nous reconnaissons

simplement le fait, que nous possédons un tableau représen-
THÉOL. ET PHIL. 190Ü 17



250 Dr GEORGES MATHE80N

tant une vie. Nous ne demandons pas d'où vient ce tableau,,

quel en est l'artiste, s'il l'a esquissé à une époque reculée ou
non? Nous disons simplement: Selon la réponse qu'on fera à

cette question, on prononcera sur la force ou sur la faiblesse
de la preuve mythique.

Remarque préliminaire qui ne doit pas être omise dans notre
étude. Nous voulons parler de l'unité des lignes du portrait
devant nous. Des quatre narrations évangéliques qui nous en

présentent le dessin, les trois premières, les évangiles synoptiques,

nous présentent la figure sous un jour bien différent
de celle du quatrième : différence de point de vue, différence
de style et, en grande partie, différence de la localité où la
scène s'est passée. Mais sous cette variété d'aspects, il existe
une harmonie essentielle. Les quatre auteurs dépeignent un
seul et même Christ, et ce n'est pas aller trop loin que d'affirmer

que, si nous considérons uniquement les traits spirituels
du portrait, nous découvrirons le parallèle le plus étroit entre
le Christ des trois premiers évangiles et le Christ du quatrième,
parallèle d'autant plus frappant que le milieu extérieur, d'où, les

traits ont été pris, était différent. Les paroles du récit sont en

général dissemblables, mais c'est le même personnage qui les

prononce; les actes sont fréquemment autres, mais c'est la

même individualité qui les accomplit. Si dans les synoptiques
le personnage bénit «. les pauvres en esprit, » dans l'évangile
de Jean, il lave les pieds de ses disciples. Si dans les synoptiques

i! loue ceux qui « ont faim et soif de justice, » dans

l'évangile de Jean, il satisfait la soif spirituelle de la Samaritaine.

Si dans les synoptiques il exalte ceux qui ont le « cœur

pur, » dans Jean il se révèle à Nathanaël, « l'homme sans
fraude. » Dans les synoptiques comme dans Jean, il s'adresse
à la foule « en paraboles. » Chez les synoptiques et chez Jean,
celui qui parle montre qu'il a conscience d'être revêtu d'une

puissance théocratique et sa parole est d'autant plus remarquable

qu'il néglige tout déploiement extérieur. De part et

d'autre il parle de l'aulorité de sa mort comme devant être la

couronne de sa mission et la consommation de son plan. Le
Christ des synoptiques se mêle le plus souvent aux œuvres et



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST? 251

aux affaires de la vie pratique, soulageant les nécessiteux sur
la terre et enseignant les devoirs journaliers. Le Christ du

quatrième Evangile atteint la cime de la contemplation d'où il
communique à ses disciples les mystères spirituels du

« royaume. » Et, tandis que tels sont, à n'en pas douter, les

traits caractéristiques des deux tableaux, l'unité du dessin

éclate dans l'expression distincte de chacun des deux et se fait

jour occasionnellement dans l'autre.
Le quatrième Evangile est généralement contemplatif, pourtant,

quoi de plus pralique que la noce de Cana que Jean seul

rapporte? De leur côté, les synoptiques sont pratiques au
premier chef, cependant rien dans le quatrième Evangile n'est plus
mystique que la déclaration des synoptiques où Christ révèle
la connaissance mutuelle du Père et du Fils, ou les versets où

il prononce la bénédiction sur Pierre, ou bien encore les expressions

dont il se sert pour appeler à lui ceux qui sont « fatigués
et chargés. »

Le fait d'une telle unité au sein de la diversité suffit à lui seul

pour établir ce point-ci : devant l'esprit des écrivains posait une
seule et même image, avec les traits d'une seule et même

personne, ayant les mêmes lignes morales et étant l'expression du

même Christ.
Demanderons-nous maintenant quel témoignage ce portrait se

rend à lui-même? Nous en recueillerons un excellent, vu le

rapport où il était avec le monde contemporain et qui
l'enveloppait. A l'époque où parut l'Evangile ce monde était divisé

moralement en deux parties : les Juifs et les Gentils. Dans la

bouche d'un Israélite ces noms ne dénotaient qu'une simple
différence de nationalité, mais nous savons maintenant qu'ils
impliquaient une différence au point de vue intellectuel.

Voyons d'abord brièvement quelle relation existait entre le

caractère du Christ et la nature du judaïsme. — Ce qui
caractérisait l'esprit du judaïsme c'était son étroitesse. De tous les

systèmes qui ont jamais existé, il était peut-être le moins

capable d'éclectisme. Aussi longtemps qu'il jouit d'une
existence indépendante, il lui fut impossible d'envisager une idée

sous plus d'un angle. Son zèle était le zèle du fanatisme, et son



252 Dr GEORGES MATHESON

respect pour la vérité était le respect pour une possession

qu'il croyait sienne exclusivement. Ce peuple cependant d'une

intelligence si bornée trace l'image la plus complète d'un

personnage que l'histoire ait jamais contemplée. Au sein d'une
nation pour laquelle l'absolue vérité était l'idée que cette vérité
était confiée à elle seule, naît une vie ou la conception d'une
vie dont le trait essentiel était le cosmopolitisme et dont le

trait caractéristique était une immense capacité d'assimilation.
Ouvrons le Nouveau-Testament sans aucune prévention
dogmatique, approchons-nous en simples lecteurs, faisant abstraction

de tout intérêt individuel, qu'y trouverons-nous? — A

nous en tenir au côté purement humain, d'emblée, nous
sommes mis en contact avec ce qu'on peut appeler une
anomalie humaine. Nous avons sous les yeux un portrait qui se

distingue par la réunion, sous la forme la plus élevée, de toutes
les autres distinctions, dont la séparation du reste de l'humanité

est sa puissance d'unir ces éléments qui en se divisant
ont causé la séparation.

La vie du Christ, d'après nos Evangiles, atteint l'unité en
s'assimilant des éléments contraires. Ainsi nous avons le récit
d'une naissance surnaturelle et d'une subsistance surnaturelle
continue, étroitement unie à une croissance naturelle et au

développement d'une âme humaine. — Nous avons l'atelier
pratique de Nazareth qui ne paraît pas différer de beaucoup des

solitudes mystiques du désert. — Nous avons la pénétration
logique du Maître découvrant les subtilités sophistiques des

pharisiens et n'en possédant pas moins cette intuition enfantine

qui « voit » le royaume de Dieu. — Nous avons cette rare
capacité de sympathie morale pouvant en un instant laisser là

les âmes joyeuses et se transporter avec un élan égal au milieu
de « celles qui pleurent. » — Nous avons une prévoyance
immense qui voit la fin de toutes choses et qui peut immédiatement

s'arracher à ce spectacle pour veiller aux simples détails
du moment. Nous avons une vie qui semble quelquefois prête
à élire domicile au sein de la foule, et qui un instant après
paraît réaliser son idéal dans la solitude. Ce qui l'absorbe sans
cesse c'est la pensée de l'élévation spirituelle de l'humanité,



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST 253

et pourtant elle dépasse tous les sommets de la philanthropie
dans les secours qu'elle apporte sans cesse aux besoins

temporels de l'homme. Point de limites à sa tolérance, car ce

Christ ne repousse pas même la bonne œuvre de ceux qui
travaillent pour un motif contraire à celui que réclame son
service, et cependant il déploie quelque chose qui se trouve
rarement même chez les hommes, la tolérance de l'intolérance!
Ainsi il ne permettra point que le feu du ciel tombe sur un

bourg samaritain dont le bigotisme irrité lui ferme les portes!
L'amour de la pureté le pénètre de part en part, et cependant
il déclare qu'il possède une puissance spéciale pour étendre

son pardon aux impurs, et il déploiera cette puissance dans

une série d'exemples dont il ne brise jamais la chaîne. Bref, la

conception qu'a introduite dans le monde son caractère est

cette idée que Paul a si bien exprimée : « L'homme spirituel
juge toutes choses. » C'est cette conception d'une spiritualité
qui, précisément parce qu'elle est le type le plus élevé de la

vie, comprend aussi en elle-même toutes les formes inférieures
de l'existence, parce qu'elle est sacrée, renferme aussi celles

qui sont séculières, et parce qu'elle est l'idéal par exellence,
s'abaisse à ce qui est petit et s'occupe des détails.

Telle est, disons-nous, la pensée que l'image de Christ
présente au monde et que depuis des siècles possède le monde.
N'oublions pourtant pas que cette pensée n'a pas toujours été

un lieu commun et surtout qu'elle était étrangère à la nation

qui l'a vue éclore. De toutes ses idées c'était la plus éloignée et,

quand le Juif la vit réalisée, il en conçut de l'aversion et la

prit en dégoût Ceux-là mêmes qui ont recueilli les écrits
évangéliques laissent voir qu'ils retracent la vie de quelqu'un dont
ils n'ont pas encore saisi toute la beauté.

Personne ne soupçonnera Matthew Arnold ou John Stuart
Mill d'une grande tendresse pour le christianisme dogmatique,
pourtant tous deux ont consigné par écrit dans les termes les

plus forts leur conviction que l'image du Maître dépassait la

portée de ceux qui l'ont tracée. Strauss lui-même paraît s'être
fait violence, vers la fin de sa vie, et avoir accueilli cette vérité.
Dans sa dernière Vie de Jésus, à l'usage du peuple allemand, il



254 Dr GEORGES MATHESON

trouve que le caractère du Fondateur du christianisme était
justement cet élément qui ne pouvait se résoudre dans les

légendes de la nation juive, aussi est-il contraint de chercher à

cette puissante individualité un cadre en dehors du judaïsme et
il déclare que la nature de Christ renferme deux éléments, l'un
juif et l'autre gentil, le premier est le fruit de la naissance et
de l'éducation, le second d'une disposition naturelle; le premier
se rattache aux institutions du passé, le second le pousse en
avant avec une âme ouverte aux exigences de l'avenir et à ses

droits.
Une telle déclaration est une demi-concession, un argument

contre la théorie du mythe. Si les instincts naturels du judaïsme
sont incapables d'expliquer l'image du Christ, c'est que les
instincts du judaïsme ont été incapables de la créer.

En admettant l'originalité de ce caractère quant à la nation
juive, Strauss a virtuellement admis l'incapacité de cette nation
de tracer d'elle-même ou d'imaginer une telle figure. Virtuellement

il est arrivé à la conclusion que si des pêcheurs de

Galilée sont les créateurs de cette sublime conception, ils
doivent y être parvenus, non grâce à leur judaïsme, mais en

dépit de lui, non parce qu'ils étaient des pêcheurs de Palestine,
mais parce qu'ils en avaient dépassé les limites ; non parce
qu'ils étaient épris de l'esprit et des légendes de leur nation,
mais parce qu'ils avaient respiré une bouffée de l'air des Gentils
si abondamment répandu autour d'eux.

Envisageons donc cet autre côté de la question. Le judaïsme
étant, au jugement de l'école mythique, incapable de rendre
compte de la création de l'image du Christ, on s'est rabattu sur
l'élément païen. Mais l'élément païen portait-il dans ses flancs
des forces plus puissantes que l'élément juif? Le tableau de

Christ, tel que nous le contemplons maintenant, présente-t-il
une analogie réelle avec les aspirations du monde païen? Les

héros de toutss les nations, tels que nous les représentent
leurs œuvres de fiction sont la simple expression de l'idéal
national. L'image du Christ est-elle l'expression de cet idéal

Telle est la question où vient aboutir notre sujet.
Le premier point à examiner est celui-ci : Quels sont les



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST 255

idéaux des païens? Tels qu'ils apparaissent chronologiquement
dans l'histoire, ils peuvent, je pense, se réduire à quatre; la

force physique, la puissance intellectuelle, la culture esthétique

et la majesté royale.

T

L'idéal historique le plus ancien du paganisme est le culte
de la force corporelle. Sa sphère particulière est le continent
asiatique. Dans son Histoire de la civilisation en Europe,
Buckle a partagé la race humaine en deux grandes sections.
Dans l'une l'homme domine sur la nature, dans l'autre la

nature domine sur l'homme; le premier cas est celui de l'Europe,
le second celui de l'Asie. Cette distinction, croyons-nous, est à

la fois historique et philosophique. Si nous passons en revue les

grands systèmes des cultes de l'Asie, nous serons convaincus

que nous sommes en présence, d'un côté, d'une vie où la

contemplation de la nature l'emporte sur les mouvements de l'âme
et où l'individu ne compte pour rien en présence des phénomènes

de l'univers, de l'autre, d'un univers dont la vaste étendue

et l'immuable durée forment un contraste bien pénible
avec la fragilité humaine.

Il semble que ce soit sous l'empire d'une telle conviction

que naquit la Trinité brahmanique. En effet, les hommes
considérant la marche de la végétation comme un cercle continu

de naissances, de développements et de déclins suivis
de nouvelles naissances, donnèrent à chaque étape de cette
marche les noms de Brahma, deVishnou etÇiva. L'esprit
philosophique de l'Hindou sans doute gratifia bientôt ces noms d'un

sens plus spirituel, mais pour la masse du peuple l'application
originale resta.

Nous ne sommes pas moins sensibles, en consultant les

livres sacrés des Hindous, à l'hommage que l'Asie rend encore
à la force matérielle. Il n'y a peut-être rien où cet idéal éclate

avec plus d'évidence que dans la tendance de l'hindouisme à se

perdre dans les calculs numériques. Nous lisons ici que la terre
est un espace d'une étendue de 170 millions de milles, ailleurs

que des montagnes s'élèvent à une hauteur de soixante milles,



256 Dr GEORGES MATHESON

dans un autre endroit se déroule à l'horizon du temps une
durée de 4000 millions de millions d'années De tels chiffres
défient la fantaisie la plus colossale et l'imagination serait prise
de vertige si elle essayait simplement d'envisager ces
terrifiantes énormités

Cependant l'effort pour atteindre à ces proportions
incommensurables prit naissance non dans une imagination poétique
mais dans une conviction très prosaïque du néant de notre vie
humaine. L'homme contempla la nature sous l'angle le plus
grand, le plus gigantesque, et la force physique, la permanence,

l'immutabilité devinrent l'idéal de la perfection. L'univers

extérieur, bravant les temps, fut révéré; la vie
individuelle, transitoire et aboutissant à la décrépitude fut, au

contraire, méprisée. De là vient qu'en Asie, le devoir religieux
pour l'individu fut de céder son être d'un jour à l'immense
durée de la nature, de ne désirer aucune vie que celle de la

nature, aucune immortalité que celle de cette aïeule.
Ce fut celte croyance, implicitement contenue dans le

brahmanisme, qui finit par éclater avec une puissance merveilleuse
dans le bouddha Gautama. Cette croyance, qui semble inculquer

un sacrifice spirituel, était en réalité un hommage rendu
aux forces de la nature. L'individu fut appelé à immoler son
individualité. Pourquoi? Parce que l'esprit de sacrifice est

noble en lui-même? Non, mais parce qu'en elle-même l'individualité

ne vaut rien. La vie la plus élevée de l'homme fut donc
la perte de son individualité. L'homme devint une partie du

grand univers d'où il était sorti et duquel il s'était séparé pour
son plus grand malheur. L'homme est malheureux pour avoir
essayé de vivre dans l'indépendance personnelle, et il le sera
aussi longtemps qu'il s'obstinera à vivre dans cette independence

personnelle. S'il veut trouver le repos et s'affranchir des

soucis et de la tristesse, qu'il s'affranchisse de l'existence
individuelle et qu'il restitue à la nature les éléments de son être
qui lui sont communs avec elle.

Nous venons d'indiquer l'idéal religieux du Bouddhisme.
C'est aussi en grande partie l'idéal de l'esprit asiatique, car si

dans le culte des Parsis fut brisée la plénitude de la force, si,



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST? 257

pour la première fois alors, les hommes commencèrent à

découvrir que la nature n'était pas belle de tous points et qu'elle
cochait une nuit dans son soleil, c'était encore pourtant de la

nature qu'on attendait la cessation de cette nuit. L'espoir
suprême du Parsis de posséder un bonheur sans nuage, reposait
toujours sur la force de la puissance matérielle.

Il

Le second idéal du paganisme est celui delà vigueur intellectuelle

et il s'en trouve un glorieux représentant dans la force
mentale d'un Platon. Dans un sens le platonisme est la révolte
contre l'idéal de l'Asie, dans un autre il en est l'allié. La
révolte, car c'est ici, pour la première fois, qu'apparaît le type
européen, d'après Bukle: l'intelligence. La nature perd son

empire et l'homme commence à réclamer son droit sur elle.

Néanmoins, envisagé sous un autre aspect, le platonisme est
l'allié de son adversaire, car ici, comme dans le culte de l'Asie,
les intérêts de la vie individuelle sont enveloppés et perdus
dans les ténèbres. L'idéal du platonisme est celui d'une aristocratie

intellectuelle pour laquelle seule et sous les lois de laquelle
seule existe la cité.

La république de Platon ressemble singulièrement à 1'« Utopie »

politique de Thomas Carlyle, mais avec un contraste frappant.

Le philosophe grec et le « voyant de Chelsea, » s'avancent
tous deux balayant devant eux toutes les inégalités artificielles,
tous deux pourtant ne sont pas moins fortement convaincus

que les hommes, fussent-ils tous au même niveau, ne
pourraient pas y rester. Chez nos deux philosophes, la démocratie
est le point de départ, mais pour eux une démocratie qui dure
est une impossibilité. Tous deux sont en quête d'un principe
de sélection naturelle par laquelle les intelligents montent à la
surface el, grâce à la seule puissance de l'esprit, régnent en

rois sur les masses. Mais ici Platon et Carlyle se faussent
compagnie. Carlyle n'aurait jamais rêvé de déifier la force intellectuelle

ou tout autre force en la séparant de la puissance que lui
confère la vie pratique. Il fait cas de cette puissance non pour



258 Dr GEORGES MATHESON

ce qu'elle est, mais pour ce qu'elle peut faire. L'intelligent dans

son système domine sur la foule parce qu'il peut atteindre les

foules par son intelligence. Avec Platon c'est tout l'inverse.
L'homme intelligent monte à la surface, non pour redescendre

au fond, emportant un souffle de l'air d'en haut, mais pour qu'il
puisse rester à la surface et tenir le fond constamment sous lui.
Le platonicien regardait avec mépris les intérêts des individus
en tant qu'individus. Point de sympathie pour les passions
communes qui agitent l'humanité, ni de place pour les émotions qui
l'ont animée. Dans son «Utopie» tout est pour l'intelligence.
Elle est à la fois l'objet de la contemplation et la faculté
contemplative. Méditer est le devoir de l'homme, et l'objet à

méditer, c'est lui-même. Mais s'il veut que cette méditation porte
des fruits, il faut qu'il la fixe sur ce qui est universel dans la

race humaine. Il ne doit pas s'arrêter aux particularités de la

masse. Il faut qu'il méprise ces « bagatelles de la porte». Qu'il
saisisse le type le plus élevé de l'humanité et qu'il arrête ses

pensées sur ce qui ne relève ni du temps ni des lieux. La foule
lutte pour satisfaire les besoins de sa nature matérielle. Le

disciple de Platon méprise la nature matérielle et accueille tout ce

qui l'oblige à rentrer en lui-même. Les masses humaines ont
des liens et des affections de famille. Le disciple de Platon
doit s'élever au-dessus de toutes les barrières et se considérer
comme membre d'une famille plus vaste. Les masses humaines

s'empressent d'aimer des êtres individuels, mais la forme
individuelle est légère et périssable. Le disciple de Platon doit
porter ses affections sur ce qui ne passe pas, par conséquent
non sur l'individu mais sur les qualités de l'individu qu'il partage

en commun avec la race humaine et qu'il possède comme
la réalisation de l'idéal universel.

L'amour platonique n'était pas l'amour des hommes
vertueux, mais l'amour de leurs vertus, non l'affection de nobles

cœurs, mais l'admiration de ce qui les ennoblit. L'âme ne voit
rien que son ombre, rien que des abstractions. Elle ne compte
pour rien les qualités et ne vit que pour s'émanciper des désirs
individuels.



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST? 259

III
Mais pendant ce temps s'élevait dans les cœurs un idéal bien

différent et que nous appellerons, pour abréger, la culture
esthétique. Strictement parlant, le nom est trop vaste pour ce

qu'il désigne et couvre un champ plus étendu que celui qu'il
renferme. Nous employons ici ce terme d'esthétique dans le

sens le plus limité pour indiquer la perception du beau sous les

formes de la nature extérieure et sous celle de l'imagination
sensuelle. Au moment même où le platonisme éliminait les

aspects individuels et matériels de la nature sous prétexte
qu'ils élevaient une barrière contre le développement moral,
l'esprit populaire de la Grèce accueillait cette nature comme
source d'élévation et de puissance. La vision du beau fut pour
la multitude ce que la contemplation de l'idée abstraite était

pour la philosophie, à savoir la perception de ce qui révélait
Dieu, la contemplation de ce qui est immuable et éternel. La

multitude trouva dans les formes de la nature la révélation
d'harmonies célestes et s'enflamma pour la poésie qui devint

pour elle synonyme de religion.
Et qu'on ne pense pas qu'épris de cet amour du beau dans la

nature, l'esprit du peuple grec fût infidèle à sa culture
européenne. Opposé au platonisme, l'esprit populaire en refusant à

déprécier la matière, l'était également à la servitude asiatique

qui tombait à genoux devant la nature.
Quand les hommes en viennent à reconnaître la beauté de la

nature, ils ont cessé de craindre la nature, car reconnaître la

beauté d'une chose c'est l'aimer et «l'amour bannit la crainte. »

Le Brahmane n'avait vu dans l'univers qu'une force
gigantesque devant laquelle il trembla. Le Grec vit dans l'univers
un drame insinuant qui l'invitait à s'approcher, à entretenir
des rapports avec lui. Absolument à l'abri de toute terreur,
son culte était plutôt le culte du poète que l'adoration de

l'humble saint.

Hegel a préconisé la théorie étrange qu'en adorant la nature,
la Grèce obéissait au sentiment de la supériorité humaine.

L'homme, dit-il, était arrivé à la conviction que la vie de la



260 Dr GEORGES MATHESON

nature est étrangère à sa vie à lui, et que sa vie, comparée à

celle de la nature, est plus noble. En conséquence, il s'efforça
de revêtir la nature de sa propre parure à lui, de l'embellir des

qualités de l'esprit et de l'àme qu'il trouvait en lui-même et de

la ceindre de ce diadème qui couronnait sa propre existence.
Ces splendeurs auxquelles il rendit un culte dans l'univers
extérieur, étaient précisément les beautés qu'il sentait en lui-
même. Il investit donc la chose inanimée du simulacre de la

vie dont il vivait et qu'il respirait, de manière à élever le

monde de la nature au même niveau apparent que celui de

l'esprit.
Si cette idée de Hegel est vraie, nous avons ici même la

forme la plus concrète de la pensée européenne, la présence d

l'élément européen distinct. L'homme dans la vie de la masse,
aussi bien que l'homme dans la vie du philosophe, était arrivé
à la conviction de sa supériorité sur la nature et réclamait sa

place légitime dans l'univers de l'être.
Si cette explication du philosophe de Stuttgard s'appuie sur

un fait, elle nous aidera à nous rendre compte de la transition
qui part de l'idéal populaire de la Grèce pour arriver à l'idéal
en apparence opposé de Rome.

IV

La première impression qu'éveille cette transition est bien
le sentiment d'un contraste. Si la Grèce idéalisait le tendre, le

raffiné, le beau, Rome adorait le fort, l'austère, le terrible. Ce

qu'elle cherchait par-dessus tout c'était de réaliser dans la vie,
la puissance de l'humanité. Cependant, comme l'interprète la

philosophie, l'austère idéal de Rome s'était déjà développé
dans le cœur même de la mythologie efféminée des Grecs.
L'homme y avait jeté la base d'un royaume. Rome avait établi
ou du moins avait fait un effort pour élever un empire « qui ne
serait jamais ébranlé, » à l'éternité et à l'immuabilité duquel les
hommes pourraient reconnaître l'objet de leur religion. — Ce

seul détail présente une forte analogie entre les types d'ailleurs
opposés du Romain et du Juif. Tous deux cherchaient à fonder



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST? 261

un « saint empire » sur la base de la force, bien que le motif du

Juif fût religieux et celui du Romain mondain. Tous deux
reculaient les bornes de cet empire jusqu'aux confins du monde

habitable, et, dans un certain sens, tous deux atteignirent leur
but, quoique le Romain le réalisât à la lettre, le Juif seulement

par voie de comparaison et d'une manière différente de ce qu'il
avait désiré. Tous deux réussirent grâce à la conquête, quoique

pour le Romain la conquête fût le but. Mais pour le Juif c'était
le moyen, un chemin qui menait à quelque chose de meilleur.
C'est ainsi que, malgré leurs différences, Romains et Juifs n'ont
jamais été séparés complètement pendant tout ie cours de

l'histoire. Dans les formes extérieures du culte au moyen-âge,
dans les luttes de la papauté pour la domination temporelle, et

surtout dans cette vaste conception d'un « saint empire, » qui
n'a jamais cessé de hanter l'esprit teutonique, nous voyons
l'influence d'une culture en partie chrétienne par anticipation,
et nous reconnaissons dans l'effort vers un but commun les

aspirations théocratiques du Romain et du Juif.

Le contraste.

Nous venons d'envisager l'idéal du paganisme sous quatre
faces différentes: la perfection dans la force corporelle, dans

la puissance intellectuelle, dans la culture esthétique et encore
dans la majesté royale.

La question se pose maintenant: l'un ou l'autre idéal ou tous
les quatre ensemble suffisent-ils pour se rendre compte de la

conception chrétienne qui est l'essence du récit évangélique?
Si le caractère de Christ, tel qu'il se trouve tracé, peut remonter

à l'un quelconque de ces idéaux pris à part, ou si l'on peut
l'expliquer en les combinant tous, alors nous devrons admettre

qu'il n'existe rien dans ce caractère du Christ au-dessus d'une
création humaine. Mais si, d'un autre côté, la notion évangélique

du Christ refuse d'accepter ces idéaux, si elle montre sur
bien des points non seulement une différence importante, mais

un antagonisme positif à leur égard, si, plus nous les étudions

plus nous sommes amenés à croire qu'ils appartiennent à des



262 Dr GEORGES MATHESON

ordres séparés en pensée, alors nous serons forcément obligés
de conclure que rien dans le paganisme, à notre connaissance,
n'était capable d'esquisser un tel portrait. Nous croyons qu'il
sera évident même à un penseur superficiel que la conception
du Christ, telle que nos Evangiles la représentent, loin de

préconiser les idéaux païens, les annule positivement.
La pensée de l'Asie, avons-nous vu, assigne la première place

à la force. L'individualité du Brahamane s'est absorbée dans le

néant, dans son admiration pour la puissance active de la

nature. L'individualité du chrétien s'est élevée à une force morale

en présence d'une pensée contraire que voici: la force la

plus sublime est la force passive. L'idéal du chrétien n'est pas
tant une vie qui pourrait faire de grandes choses, qu'une vie
qui peut souffrir. Il n'est pas tant une puissance qui se déploie
majestueusement au dehors qu'une vertu qui se manifeste dans
la condition la plus basse.

Tel est bien l'élément distinctif et caractéristique de l'idéal
chrétien. Comme l'air pénètre partout, il remplit tout entier le

récit évangélique. Dans celui de Jean, l'œil est comme forcé de

se reposer sur une personnalité qui, volontairement et de propos

délibéré, échange une forme divine contre une nature
humaine, se refuse à « saisir comme une proie » le sceptre de la

divinité afin de pouvoir descendre aussi bas qu'un serviteur.
Elle se dépouille d'un élément de vie qui lui est naturel pour
s'assimiler à un élément de mort, étranger à sa nature; elle

échange son omniscience contre une connaissance humaine,
son infinité contre une condition limitée, son éternité contre
une durée temporaire et sa domination universelle contre un
service absolu.

L'Evangile est construit de telle sorte que les limites imposées

à l'homme enveloppent la vie du Maître; le lecteur, de

plus en plus convaincu de l'essence de sa majesté, découvre sa

force lorsqu'il est physiquement plus faible et assiste à son

triomphe spirituel précisément quand il est vaincu physiquement

et qu'il meurt sur la croix!
On a soutenu que le développement théologique du quatrième

évangile est en progrès sur les trois premiers. Comme système,



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST? 263

cette remarque est vraie. Les synoptiques contemplent la figure
de Jésus-Christ de côtés différents. Pourtant elle reste la même.
Si Jean met en relief le côté divin du Christ et les synoptiques
le côté humain, rappelons-nous que l'idéal de l'homme est en

tous points identique à cet idéal d'après Jean. D'après les

premiers Evangiles nous saluons l'image d'une vie dont la force
consiste à servir. Les évangélistes Matthieu, Marc et Luc
insistent sur le fait que la majesté d'une nature humaine consiste
à perdre toute pensée de sa propre majesté. « Le Fils de l'homme
est venu non pour être servi, mais pour servir.»

L'image la plus parfaite de l'humanité que ce monde ait
jamais contemplée fut celle qui « revêtit la forme d'un serviteur. »

Or du commencement à la fin, tel est l'enseignement des synoptiques.

Etre fort pour eux c'est devenir « faible». Ils révèrent
une vie qui grandit à mesure que se perd l'individualisme1 et

qui consiste à vivre de la vie d'un autre. Pour eux l'héroïsme
renferme précisément les qualités dont les contraires ont trouvé
le plus d'accueil en Asie. Ils assurent l'héritage d'un royaume
à la pauvreté spirituelle, une connaissance plus grande à une
plus grande tristesse, un empire terrestre à la débonnaireté

conquérante, un « rassasiement réel» aux âmes qui ont « faim

et soif de la justice. » Ils estiment plus grand celui qui «

procure la paix » que celui qui part en guerre, et plus fort celui

qui « perd sa vie » que celui qui se venge. Les plus belles
promesses qui s'épanouiront dans le nouveau royaume sont pour
ceux que méconnut l'Asie, pour ceux qui sont « fatigués et.

chargés» qui ont le sentiment de leur faiblesse, qui sont
« pauvres, » et dans le besoin.

Faut-il ajouter qu'un tel idéal était aux antipodes du culte de
la force? Loin d'en être le produit, cet idéal ne pouvait
commencer à exister qu'à mesure que ce culte dégénérait et se

mourait.
Il naquit d'un autre ordre de pensée, il fut le produit d'un

élément contraire et l'élément qui le produisit était étranger

1 L'individualité n'est pas l'individualisme ou l'égoïsme. Voir dans la Philoso-
vhie morale, Vinet, VIIe essai. (Trad.)



264 Dr GEORGES MATHESON

non seulement à l'esprit judéen mais au génie tout entier de la

pensée asiatique.
Si maintenant nous passons à l'idéal de Platon, nous serons

incapables d'y découvrir la trace de l'image du Christ. Nous

l'avons dit, le platonisme aspirait à la possession consciente de

la puissance intellectuelle. Le sentiment de cette supériorité
constituait l'assurance de son empire sur le troupeau humain.
Ce n'est donc pas exagérer que de dire que l'idéal du chrétien
rompait complètement avec l'idéal païen.

Le fondateur du christianisme reconnaît également les degrés
de supériorité intellectuelle, et il leur accorde une place
proportionnelle dans son royaume. Mais la supériorité mentale

qu'il réclame n'est pas celle du sentiment intellectuel dont on
est conscient, mais bien quelque chose qui n'est pas loin d'être
l'antithèse même de ce sentiment. Pour entrer dans le royaume
du Christ, il faut mourir au moi intellectuellement et moralement.

Comme préliminaires il faut qu'on ait une vie comme
celle du petit enfant : simplicité, spontanéité, oubli de soi,
absence d'analyse du moi, inconscience de tout pouvoir et
ignorance de tout mérite, — tous attributs essentiels de l'esprit de

l'enfant. Jésus déclare que la révélation qu'il apporte en appelle,
non à ces facultés, — apanage de quelques-uns, mais précisément

à cette partie de notre nature qui existe virtuellement chez

tous. « Je te rends grâces, ô Père de ce que tu as caché ces
choses aux sages et aux intelligents et lésas révélées aux petits
enfants. » Il affirme que, s'il doit y avoir des degrés de supériorité,

les cimes auxquelles l'homme s'élèvera seront en raison
de son inconscience de cette élévation, et il illustre sa pensée

par la frappante mise en scène d'un enfant qu'il prend et qu'il
place au milieu de ses propres disciples. Pour le Christ le nec

plus ultra des qualités morales n'est pas la confiance en soi,
mais le contraire, c'est-à-dire, la foi, cette confiance en un autre.
Ceux qui veulent le suivre doivent tout abandonner, et le tout
d'un homme n'est pas nécessairement sa propriété, ou, pour
parler plus correctement, sa propriété ce ne sont pas
nécessairement ses biens extérieurs, c'est tout ce qu'il croit être la
source de sa force spéciale.



D'OU nous vient LE CHRIST? 265

Devenir disciple du Maître c'était donc jeter au vent tout
ce qu'on avait saisi comme étant le point vital de son être.
C'était abaisser la confiance en soi et exalter l'absolue dépendance

de Dieu, échanger la force qu'on croyait posséder contre
la faiblesse qu'on éprouvait, le chemin de la vue contre celui
de la foi, oublier ces points de l'intelligence qui peuvent avoir
séparé le croyant de ses frères et saisir les points de l'insuffisance

intellectuelle qui, par un commun besoin de l'homme,
unit sa vie individuelle à toute l'humanité. L'idéal du christianisme

était la mort de l'idéal du platonisme.
Nous ne réussirons guère mieux en comparant le caractère

du Christ avec le troisième type de la perfection chez les

païens : la culture esthétique contemplant la beauté naturelle
et physique.

C'est un fait à noter, qu'au jugement des premiers chrétiens,
ces beautés qui forment la prérogative du poète et de l'artiste,
étaient plutôt des objets d'aversion que d'attachement. Il est
bien évident que ces chrétiens croyaient que cette forme
spéciale de la culture esthétique était en désaccord avec leur religion

et il est également certain qu'ils avaient tort de penser
ainsi. Pourtant le simple fait que les croyants primitifs avaient
ressenti une telle impression indique que la religion doit les
avoir mis en présence d'une phase nouvelle quant au culte du
beau. A la vérité, le christianisme a introduit dans le monde

un nouveau critère du beau en introduisant une nouvelle loi
d'association. Il avait réussi à marier des couleurs qui
jusqu'alors se fuyaient et à harmoniser de frappants contrastes;
ainsi quand l'apôtre Paul s'écrie : « Je me glorifie dans la

Croix, » il fait plus que d'indiquer la foi commune de la
chrétienté, il convie des chrétiens à un nouveau consortium du
beau, à une confraternité qui, pour les païens, était le paradoxe
le plus colossal, une sorte de concordat entre la gloire et la
souffrance.

Christ lui-même était la personnification du nouvel idéal
esthétique. En un même acte il fond les caractères opposés
de la gloire et de la honte. Il regarde en avant et contemple
l'heure des heures de la fragilité humaine comme étant sienne,

THÉOL. ET PHIL. 1900 ]8



266 Dr GEORGES MATHESON

c'est c son heure,» celle qui devait « glorifier le Fils de l'homme.»
Sur le chemin d'Emmaüs, il déclare que tel contraste est une

partie essentielle de la beauté, et « qu'il fallait que Christ souffrît

pour entrer dans sa gloire. » Près d'être cloué sur « le bois

maudit, » il lègue sa paix au monde, regarde la mort en face et
parle de la « plénitude de sa joie. » Que dis-je? Le rapport
esthétique entre la croix et la couronne, entre le Calvaire où il
meurt et la colline des Oliviers d'où il monte au ciel, est encore

plus intime dans l'esprit de ses disciples. Comme pour marquer
le point le plus éloigné entre les extrémités de la pensée
humaine, les hommes vont jusqu'à installer Christ dans le ciel,

sur le trône du Souverain sacrificateur. Ils ne craignent même

pas d'introduire « au delà du voile» du temple céleste l'idée
du sacrifice et le souvenir de la souffrance humaine! Jamais

ni le ciel ni la terre ne sont unis aussi étroitement que clans

cette association de la sanglante agonie et de la joie spirituelle.
Il serait difficile d'exagérer l'importance apologétique d'une

telle harmonie. Si nous ne nous trompons, c'est le trait qui,
portant le plus loin, imprime au caractère du Christ un cachet

spécial d'originalité. On a cru que l'idéal du fondateur du
Bouddhisme était arrivé plus près de celui du Christ que tout autre
idéal, mais c'est précisément ici que l'idéal du Bouddhisme
s'écarte de celui du Christ plus que tout autre. Le bouddha
soupirait après la mort et enseigna à ses disciples à soupirer
après elle, mais pourquoi soupirer? parce que les souffrances
de la vie étaient trop fortes. La notion d'un monde racheté par
une croix et arrivant à la perfection par la souffrance était aussi

loin de l'enseignement et de la pensée du Bouddha que le sont
les deux pôles; pour lui le terme du bonheur consistait dans

l'émancipation du désir, le désir étant la source de la tentation
et la tentation celle de la souffrance. Quel puissant contraste
avec l'idéal chrétien. Il est écrit: « Jésus fut poussé par l'Esprit

pour être tenté au désert. » Plus nous approfondissons ces

termes, plus nous nous pénétrons de la différence radicale
entre l'Evangile et le Bouddhisme. Mais voici quelqu'un que
l'on suppose avoir atteint à la félicité de la communion divine.
Le ciel s'ouvre à son regard et une voix retentit à son oreille :



D'OU nous vient LE CHRIST? 267

« Celui-ci est mon Fils bien-aimé en qui j'ai mis tout mon bon

plaisir. »

La lutte contre l'influence du monde est si loin d'être,
comme le déclare le Bouddha, une barrière contre la vie

religieuse, qu'elle est proclamée comme la plus haute manifestation,

l'évidence de son existence et la preuve de sa puissance!
De la crèche à la croix, du désert à Gethsémané, nous sommes

en présence d'une seule pensée absorbante : la gloire possible
dans la souffrance de l'homme et le gain virtuel dans sa perte;
quelle que soit notre estimation de la valeur dogmatique de

cette idée, nous sommes contraints de lui assigner une originalité

géniale.
Le dernier idéal du paganisme, celui où Juif et Gentil s'entre

rencontrent, est le respect religieux pour la majesté royale, le

désir de posséder un royaume.
Oui, dirons-nous, dans un sens abstrait, Christ lui aussi

avait un tel désir. Lord Amberley dans son « Analyse des

croyances religieuses, » prétend que, se tenant en dehors des

grandeurs terrestres, le Christ a suivi le chemin qu'avait tracé
Confucius qui assurait qu'il restait trois objets désirables et que
la possession d'un empire n'est pas un des trois. Le noble
lord tout simplement n'a saisi ni la beauté, ni la fraîcheur du

paradoxe chrétien. Le philosophe chinois voulait dire qu'un
homme pouvait être parfaitement heureux, bien que son but
fût obscur et son influence insignifiante. A coup sûr, le Christ
n'aurait pas contesté ce lieu commun. Mais il n'aurait pas pensé

que le lieu commun méritât d'être le sujet d'une révélation
spéciale.

La pensée maîtresse dans l'esprit du Christ n'est point qu'il ne
faut pas, abstraitement parlant, convoiter un empire, mais bien
le contraire. Dans son sens le plus élevé, l'empire est l'influence
de votre esprit sur celui d'autrui, et le chrétien professe expressément

d'exercer un tel empire. Il est partisan d'une sélection
naturelle : « les saints jugeront le monde, » c'est dire que les

meilleurs seront juges des moindres. Le chrétien déclare que
sa mission est de constituer un royaume, d'introduire un nouveau

gouvernement dans les affaires des hommes, de remplacer



263 Dr GEORGES MATHESON

l'empire des idées mondaines par celui des forces spirituelles
maintenant dispersées et méprisées. Jusqu'ici le Christ
s'accorde avec le Juif aussi bien qu'avec le Romain. Il croit que les

hommes en tant qu'isolés, sont incapables d'agir, et il désire
ardemment les voir unis comme serviteurs d'une théocratie
dont la volonté sera leur loi et la loi leur volonté. Mais ici
s'opère sa séparation du Romain et du Juif et le Maître se fraie un
chemin qu'aucun n'a encore fréquenté. Du même sentiment
qu'eux, quant au simple désir de posséder un royaume, il rompt
avec eux quant à la façon de réaliser ce désir. Romain et Juif
cherchaient à dominer sur les hommes extérieurement et ils
luttèrent pour posséder un empire que conquerrait et que
maintiendrait la force physique.

Le Christ ne veut pas de cet impérialisme, non, comme lord
Amberley le pense, parce que c'était une source de grandeur
humaine, mais parce que ce n'était pas un royaume du tout,
dans le sens le plus réel du mot. Christ sentit, et sentit avec
une justesse admirable, que tout empire tel que les Juifs et les

Romains le réclamaient, c'est-à-dire théocratique, ne pouvait
devenir permanent qu'au moyen d'un gouvernement intérieur,
et que rien ne pouvait s'appeler sainte souveraineté de tout ce

dont l'influence sur l'âme était nulle. Il sentit que le siège le

plus élevé de l'autorité royale repose dans le cœur du peuple,
que ce cœur ne pouvait être gagné que par l'amour et que
l'amour ne pourrait être manifesté que par le sacrifice.

De cette pensée jaillit le grand paradoxe chrétien : « Le plus
petit sera le plus grand » Etre grand dans l'acception la plus
absolue du mot, c'est gouverner son cœur, mais pour y
parvenir, il faut avant tout que le souverain se fasse sujet.
Quiconque voudra gagner l'amour des autres, le premier doit
commencer par se livrer à l'amour des autres. « Si tu veux prendre
laisse toi prendre. » Captivity must precede captivation.

Sous l'inspiration de ce suprême principe de moralité, le

Maître conçut le noble dessein de fonder un royaume qui ne
« pourrait jamais être ébranlé, » un royaume basé ni sur la

force physique qui ne laisse que des ruines, ni même sur la



D'OU NOUS VIENT LE CHRIST 269

force intellectuelle d'un Platon, fondement qui ne subsiste que
grâce à l'ignorance de la masse, mais sur un fondement qui

repose sur la nature humaine elle-même : la capacité d'aimer.
Le Christ prétendit conquérir le cœur du monde et le conquérir

en Ini révélant son propre cœur. Les fondateurs de royaumes
avant lui s'étaient efforcés de régner en déployant une
supériorité personnelle. Le fondateur du christianisme résolut de

soumettre l'humanité en s'offrant lui-même pour elle. Les rois
ues siècles antérieurs avaient vaincu leurs ennemis en les

noyant dans leur sang, l'aspirant à ce nouvel empire résolut de

s'assurer l'empire en répandant son propre sang.
Un but aussi étrange, un plan aussi paradoxal aurait, suffi

pour distinguer le christianisme de toutes les religions
précédentes, mais un autre élément s'y ajouta qui renchérit sur
l'étrangeté de l'Evangile et l'éleva au comble de son originalité.

La question résolue.

C'est aujourd'hui un fait acquis que Christ a atteint son but.
Quelle que soit la place qu'occupe le mythe dans l'Evangile, la

mythologie n'y entre pas. A cette heure sont posées dans le

monde les premières assises d'un royaume comme celui que
Christ voulut établir. Il n'y est question ni du royaume de la

hiérarchie romaine, ni du royaume de l'église anglicane, ni du

royaume du culte presbytérien, mais de ce qui, à la fois,
les soutient et les couvre tous : le loyalisme d'une multitude
d'âmes soumises à Celui qui est leur parfait idéal. Telle est la
base et tel le couronnement de toutes les églises.

Qu'on se souvienne, en effet, que le christianisme, ni dans

son essence ni même dans ses principaux traits, n'est une
collection de principes moraux devant servir de règles à la
conduite de l'homme. S'il n'était que cela, il serait facile de trouver

ici et là des parallèles entre les maximes de Jésus et celles
du Bouddha, de Confucius et deLao Tsé. Qu'est donc le
Christianisme? Ce que n'est ni le Bouddhisme, ni le Confucianisme,
ni le Taoïsme. Il est ce qu'est la communauté dans un royaume,



270 D' GEORGES MATHESON

ce qu'est la fidélité à un prince. Le Christianisme ne met pas en

première ligne les paroles spéciales de son fondateur, ni même
le résumé de son enseignement, mais il contemple le Fondateur

lui-même et fixe les yeux sur lui seul. Le Christianisme
inclut tous les préceptes de la morale, mais tous ces préceptes

liés en un faisceau ne sont pas l'essence de la foi chrétienne

pour cette simple raison que la religion chrétienne esi une foi.
C'est la soumission du cœur à un idéal qu'il adore, l'attraction
du regard vers un tableau qui subjugue l'âme et place la volonté
sous une loi qu'elle aime. Le christianisme dans sa nature la

plus profonde est une croyance esthétique, la vision d'une belle
vie et la conviction que cette beauté par son union avec l'humanité

est devenue comme l'expiation de la laideur humaine.
I! y a dans ce monde un royaume du Christ qui existe en

réalité, dont les cœurs de ses sujets s'abaissent sans cesse
devant lui, et au milieu de tous les changements dans les
systèmes du gouvernement des hommes, au sein de toutes les
transmutations dans le jeu de la pensée théologique, ce grand idéal
n'a nullement baissé en puissance ni dans son règne. Voici donc
la question que nous posons : L'idéal représente-t-il une
réalité? La réponse sera celle que nous ferons à cette autre question:

L'idéal du Christianisme provient-il d'une réalité? Est-il
le développement des instincts naturels de l'esprit humain ou
bien renferme-t-il quelque chose que cet esprit s'est trouvé
incapable de créer

Tel est le problème que nous avons essayé de résoudre et

nous croyons être arrivé à établir qu'une seule réponse est

possible. Si nous trouvons que la Judée « a moissonné où elle

n'a point semé et recueilli où elle n'a point répandu, » si nous

voyons qu'elle est le berceau d'une idée qui dépassait sa force
de conception, et quand elle vit le jour, sa puissance de

compréhension; si dans son contact avec les gentils, elle ne nous
laisse découvrir aucun germe d'où cette notion ait pu sortir
naturellement; si nous constatons que cette idée ne répond ni

en essence ni dans la vie à toutes les aspirations du monde

[>.!Ïen, renversant de fond en comble la force physique, idéal



d'où nous vient LE CHRIST 271

du monde transformant le jugement qu'il porte sur la

puissance mentale, relégant dans l'ombre sa notion de la culture
esthétique et plaçant sur une base tout autre l'espérance d'un

royaume théocratique; si nous trouvons que cette idée arbore

un nouvel étendard d'héroïsme, ne sommes-nous pas contraints
de demander si, même au plus bas mot, nous ne nous trouvons

pas en face d'une preuve d'une nouvelle vie dans l'humanité?


	D'ou nous vient le Christ?

