
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: Charles Secrétan et la philosophie kantienne [suite]

Autor: Duproix, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE

JOSEPH DUPROIX

III

En démontrant la nécessité de recourir à l'expérience au
seuil même de la spéculation pratique, en fondant cette nécessité

sur la critique de l'intellectualisme, Charles Secrétan
instaure une philosophie dont la méthode semble tout justement
l'inverse de celle qu'il crut devoir employer au début de sa

carrière; loin de déduire l'art de la vie « du principe de sa

métaphysique, » il entrevoit la nécessité de demander à l'observation

du donné un objet pour la loi morale, en même temps que
la légitimation de la liberté nécessitée par l'impératif; loin de

faire sortir les volontés individuelles de la substance divine, il
commence par l'analyse de notre être psychique et découvre
dans la volonté sa substance propre, jugeant avec raison, que
la notion de la personnalité qui en découle constitue une
présomption très forte en faveur de la réalité de l'obligation, car il
semble à priori qu'il doit exister une relation très étroite entre
les notions d'obligation ou de liberté, d'une part, et celle qu'on
doit se faire d'autre part, d'un individu dont l'essence est vo-

1 Voir le numéro de janvier 1900. Je prie le lecteur de remarquer que, dans la

première partie de mon étude, j'ai, par suite d'un lapsus calami initial, désigné
sous le titre de Fondement de la morale, l'ouvrage que Secrétan a en réalité intitulé

le Principe de la morale. J'ai réparé cette erreur dans le présent article.
J. D.



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 169

'onte, c'est-à-dire, tendance à l'action. N'a-t-il pas essayé,

d'ailleurs, dans les Inferences métaphysiques du Principe de la

morale, de s'élever de la conception d'une création où les êtres

sont des volontés qui se différencient depuis la force brute

jusqu'à la volonté intelligente et douée de raison, à la

puissance créatrice, qu'il conçoit à l'image des créatures? Il convient
donc d'envisager sa méthode philosophique sous le mode in-
ductif, et de ne voir dans la doctrine de « la consubstantialité
du créateur et de la créature » comme dans celle de « l'unité
substantielle des êtres » que des inferences métaphysiques dont

l'originalité consiste en ceci, qu'elles ont leur point de départ
dans l'expérience que le penseur a organisée en vue de

découvrir une matière au principe de l'obligation, — que Kant
lui semblait avoir laissé dans l'abstraction, le condamnant, à

cause même du mépris qu'il manifestait pour l'incompréhensible

réalité, à une inévitable stérilité.
En exposant les idées que je considère comme l'origine de

son système ésotérique, j'ai déjà justifié dans une certaine
mesure ce point de vue. L'étude des notions que l'observation
des faits humains a fournies à Secrétan comme matière de la

loi formelle du devoir, la mise en évidence de l'effort qu'il a

tenté en vue de démontrer dans le réel la possibilité de la liberté,
en confirmeront l'exactitude, en même temps qu'elles feront
saillir la physionomie propre de son éthique, qui, au contraire
de la morale kantienne, toute abstraite et individuelle, est au

premier chef, réelle et sociale. Ce sera en même temps l'occasion

de montrer en quel sens Secrétan a entendu « l'unité
substantielle des êtres créés » qu'il n'admet pas à priori comme
un dogme métaphysique, mais que lui a révélée l'étude même
des conditions réelles de la vie physique et psychique de l'individu.

A ne consulter que la seule raison, on arrive à ce principe
exclusivement formel : ce Nous sommes obligés de réaliser notre
être ; la liberté est indispensable à cette réalisation. »

L'observation des faits peut seule nous apprendre quelle est notre
THÉOL. ET PHIL. 1900 12



170 JOSEPH DUPROIX

nature, et si elle est capable de liberté; l'obligation morale
entraîne donc avec elle, comme nous l'avons déjà dit, celle de

consulter l'expérience, pour trouver une matière à la forme du

devoir, pour communiquer au principe de la morale la vertu
agissante qui fait défaut à sa formule abstraite. Mais le résultat
de cette démarche n'est pas dès l'abord incertain. Secrétan est

assuré d'avance qu'elle ne sera pas vaine, car il est impossible
à priori que le donné nous révèle une nature incapable de

s'adapter à la loi morale. La certitude qu'entraîne avec elle la
conscience de l'obligation garantit les suites de l'expérience
dont elle se trouve être en quelque sorte le principe directeur.

La volonté qui constitue l'essence de notre être psychique
est unie à un organisme qui fait lui-même partie d'un ensemble

d'organismes dont la similitude qu'ils présentent avec le nôtre
permet d'inférer qu'ils sont eux-mêmes des véhicules de

volontés semblables à la nôtre. Aucun d'eux ne possède une
existence indépendante; ils ne se sont pas donné la vie, ils
l'ont reçue de leurs ascendants : leur génération semble même
soumise à une force brutale qui produirait, sous forme
d'organismes individuels, les organes d'un être plus vaste dont elle
serait l'âme, car la puissance invisible qui engendre les
individus ne saurait appai tenir au père ou à la mère puisque,
continuant à vivre indépendamment, ils ne prolongent pas leur
existence propre dans celle de leurs descendants. « Cette force

bornée, imparfaite, qui s'individualise ou qui fait naître les

individus, est ce qu'on désigne précisément sous le nom de

nature1. » Elle échappe complètement, semble-t-il, à notre
volonté, comme le prouve ce fait étrange, que les individus
sont soumis à des infirmités générales à leur espèce, et que ces

infirmités varient avec les époques, se transformant suivant des

lois uniformes. Notre vie prend racine dans la vie collective
dont nous sommes des manifestations particulières. «La faculté
génératrice commune à tous les individus de la collectivité
dont nous faisons partie en manifeste l'unité comme elle en cir-

1 Philosophie de la Liberté, 1™ Ed. t. II, p. 216.



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENTE 171

conscrit l'idée. Par les lois de la reproduction, la réalité des

êtres génériques, l'unité substantielle des espèces devient une
vérité d'expérience, et c'est en se fondant sur cette certitude
expérimentale de l'unité des espèces, que la pensée est
conduite à attribuer au genre, à la classe, au règne, enfin à toute
la nature vivante, une unité analogue quoique moins
déterminée '. >>

L'examen de notre vie psychique semble fournir un résultat
semblable. Elle est unie à celle de nos semblables par les liens
d'une indissoluble solidarité. A ce point de vue encore, nous

sommes loin de pouvoir nous considérer comme un tout
distinct. La croyance à l'indépendance des membres de l'humanité

dans le monde intellectuel ne saurait être que l'indice
d'une naïveté béate. L'étude des origines du langage, l'organe

par excellence de la vie de l'esprit, le prouve surabondamment.

Il ne saurait avoir été inventé par des êtres ignorant
tout moyen de se communiquer leurs états intérieurs; la

communication par signes rationnels est une tendance innée au

genre humain. «. U faut se représenter nos premiers parents en

possession du langage. Mais ils ne le possédaient pas assurément

comme un don fortuit, étranger à leur nature et postérieur

à leur création ; ils le possédaient par le fait de leur création,

comme leur essence et leur nature"2. » S'il en est ainsi, le

langage étant une condition essentielle du développement de la

raison discursive, il faut admettre que la volonté individuelle
consciente de soi ne peut, sans le secours de l'espèce auquel
elle l'emprunle, s'élever dans la région supérieure de l'esprit,
puisque l'instrument par excellence de la pensée est un attribut
de l'espèce.

Un examen approfondi du mystère de la formation de notre
ètte spirituel ne saurait qu'affermir cette présomption. Il est,
dans le temps, la résultante de la série indéfinie de nos ascendants.

Dans l'espace il paraît à peine se dégager de l'influence
ambiante des idées ou des préjugés de notre génération.

Nous sommes solidaires de ceux qui nous ont précédés dans

i Ibidem, p. 216-217.
2 Ibidem, t. II, p. 217.



172 JOSEPH DUPROIX

le temps. Notre caractère ne résulte qu'en une bien faible

mesure de nos efforts personnels. Quel que soit à ce sujet le

préjugé du sens commun, il faut accorder que nous semblons
à peine émerger de la lignée humaine. Notre tempérament
semble une prolongation de celui de nos ascendants. Tel est

irascible et ne parvient pas, quoi qu'il en ait, à maîtriser sa

nature; certainement cette tendance existait chez quelque
individualité de son ascendance dont les tares pèsent de tout leur
poids sur la sienne. Il les a reçues comme un héritage qu'il lui
était impossible de refuser, parce qu'il lui fut en quelque sorte
imposé avec la vie. Les qualités qui lui facilitent l'existence

sont, au même titre que les défauts qui la lui compliquent,
le résultat des efforts accumulés de ses ancêtres connus et

inconnus. Nous sommes nés avec des dispositions très
marquées pour tels vices ou pour telles vertus, pour telle carrière
ou pour telle profession, avec des germes de génie ou de

bêtise, patrimoine obligatoire que nos efforts ne semblent pas
accroître ou modifier de façon très sensible. Il ne servirait à

rien d'alléguer que souvent un fils diffère totalement de son

père ; l'hérédité morale, comme l'hérédité physique semble

parfois sauter une génération, quelquefois plusieurs; son
influence subsiste toujours. La psychologie expérimentale, dont
le domaine s'accroît de jour en jour, a fait ressortir de façon
éclatante l'action de la solidarité dans le temps, dont Secrétan

signala l'importance au début de ses méditations philosophiques

en des termes qui pouvaient alors passer aux yeux du

vulgaire pour rêveries de métaphysicien ou de poète, mais qui
ont reçu aujourd'hui la confirmation des faits.

Solidaires de nos ancêtres dans le temps, nous le sommes
aussi dans l'espace des membres de notre génération, et de façon

plus frappante encore. Ne sommes-nous pas façonnés par notre
milieu Le cercle de nos connaissances, la cité où nous vivons,
le pays qui nous est une patrie ne nous marquent-ils pas d'une

empreinte ineffaçable? au point qu'il nous devient bien difficile
de nous affranchir des façons de penser de notre race ou du

parti dans lequel nous nous trouvons enrôlés. Est-il téméraire
d'avancer que dans la plupart des cas, les pensées d'un homme



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 173

sont les préjugés de sa race, de sa génération, de sa cité, delà
société dans laquelle il vit, de sa famille Oserait-on opposer à

cette constatation le nombre infime de ceux qui, à force d'efforts
ou de virtuosité, arrivent à dépasser le commun niveau Dans

quelle mesure même ceux-ci y arrivent-ils S'ils sont perspicaces,

ils pourraient dire que la somme des éléments étrangers
dont est fait leur être subconscient, l'emporte sur celle de leurs

acquisitions personnelles.
A quelque point de vue qu'on l'envisage, l'être humain paraît

donc impuissant à briser les liens qui l'enchaînent à la collectivité.

Cette pensée s'était imposée de bonne heure à l'esprit de

Charles Secrétan qui se plaisait à l'exposer souvent en un
langage vigoureux, au travers duquel on ressent en quelque sorte
le frisson d'un homme que la découverte de la solidarité a

rempli tout à la fois d'admiration et d'effroi. Elle est effrayante
à la vérité, car il semble qu'elle entraîne avec elle le naufrage
de notre personnalité; mais elle ne peut manquer d'autre part
d'exciter l'admiration, si on la considère sous son jour
lumineux, si, avec le philosophe, on en sait observer les bienfaisants

résultats.

Si la collectivité semble d'abord absorber l'individu au point
que celui-ci paraît s'anéantir en son sein ; si elle semble
l'enserrer jusqu'à étouffer sa personnalité, dans le cercle
infranchissable de la solidarité physique et psychique, on remarquera

d'autre part qu'à l'attraction exercée sur lui par l'humanité

correspond dans l'homme une impulsion naturelle qui le

pousse vers elle et se traduit au dehors par la manifestation
de sentiments caractéristiques, dont la nature semble indiquer
que l'individu éprouve pour l'espèce un penchant spontané.
Ce phénomène moral domine tous les autres par sa généralité;

il est connu sous le nom de sympathie. Secrétan y voit
l'adhésion de l'être isolé à l'empire de la collectivité, car,
les nécessités extérieures ne sauraient à elles seules expliquer
l'instinct de sociabilité qu'Aristote signalait déjà lorsqu'il
définissait l'homme un ç<u<w mùmxiv. 11 a sa racine au plus profond de

l'âme humaine, dans une attirance spontanée de l'homme vers



174 JOSEPH DUPROIX

l'homme, dans le besoin ìntime qu'il éprouve de communier
avec ses semblables dans une même idée, dans un même
sentiment, dans une même aspiration. Seul il permet de comprendre
que des êtres puissent en quelque sorte savourer la joie de

leurs proches, s'abîmer dans leurs douleurs ou penser leurs
pensées, s'absorber en autrui dans la communion suprême
qu'est l'amour. Les faits abondent qui signalent l'œuvre de la

sympathie du haut en bas de l'échelle des êtres; ils s'étagent
graduellement depuis le dévoûment que semblent manifester les

animaux à l'égard de leur progéniture, depuis le phénomène
si curieux de la meute hurlante sur la trace du cerf qu'elle va
forcer, jusqu'au sacrifice conscient que des hommes font
journellement de leur existence au salut d'autres hommes, jusqu'aux
passions subites qui s'emparent violemment des foules subjuguées

par l'idée généreuse qu'un orateur puissant a jetée au
milieu d'elles et qui devient comme le centre de polarisation
de toutes les énergies individuelles qui les composent. L'histoire

des grands mouvements de pensée dont les uns aboutissent

aux croisades, les autres à l'enthousiasme suscité par
Jeanne d'Arc ou la Révolution française, les réveils religieux,
les ères de persécution, témoignent assez de la puissance
qu'exerce la sympathie au sein des masses. Sous son influence,
il semblerait que la solidarité, au lieu de se manifester exclusivement

sous une forme restrictive de l'individualité, soit acceptée

par celle-ci et voulue d'elle. On la dirait enfantée par le besoin de

sympathie qui, caractéristique de tout être humain, engendre
dans quelques âmes d'élite l'amour désintéressé avec l'oubli
complet de leur existence propre dans celle des âmes sœurs.
La vie humaine sort de l'effroyable nuit où paraissait la précipiter

l'hérédité fatale. Elle se colore sous les feux d'une aube

avec laquelle apparaît l'espoir d'une vie morale ; l'univers
entier se trouve illuminé de ces lueurs nouvelles, car désormais
toutes ses parties, les infimes avec les grandioses, semblent
sympathiser dans un même effort et travailler à l'enfantement d'une
libre humanité. Sous la bienfaisante excitation de la sympathie,
nous voyons les choses de ce monde influer les unes sur les

autres, soutenir les unes avec les autres des rapports de causa-



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 175

lite. « Nous ne connaissons que la plus faible partie de ces

rapports ; mais ils s'étendent à tout, la raison nous oblige à l'affirmer.

Les mers, les montagnes, la distance du pôle font les climats
et les mœurs des hommes ; les hommes à leur tour diguent les

mers, percent les montagnes et changent les climats. Ils détruisent

les races des animaux et des végétaux pour leur en substituer

d'autres. En un mot, l'homme agit sur la nature, comme la

nature agit sur l'homme. L'influence de la nature sur l'humanité
n'est pas bornée à notre globe : elle n'a pas de limites matérielles.
Notre vie de chaque instant, toute l'histoire de notre race sont
réglées par le mouvement de la terre, qui obéit à l'attraction du

soleil, déterminé lui-même dans sa marche et dans tout son être

par des astres ignorés, compagnons de son existence. Les rayons
de l'étoile la plus lointaine, éteinte peut-être depuis des milliers
d'années, éclairent le chemin du voyageur et portent dans son
âme de douces ou de graves pensées1. »

Solidarité et sympathie sont donc les deux grands faits que
révèle l'observation de la Nature dont fait partie le sujet moral.
Ils s'imposent avec une telle évidence comme caractéristiques
de notre existence, que Secrétan leur demande la matière dont il

veut féconder la forme rationnelle du devoir. La raison formule
à priori le commandement: Tu dois te réaliser. L'expérience
ajoute: Comme membre du tout dont tu es solidaire et

conformément à l'universelle sympathie qui est la loi du monde
spirituel au même titre que la gravitation est celle de l'univers.
En dernière analyse, le principe de la morale sera celui-ci :

« Tout homme doit vouloir la réalisation de son être en vue
du tout dont il fait partie. » Tel est le terme auquel aboutit
la méthode mixte dont j'ai déterminé l'esprit dans la première
partie de cette étude.

C'est aussi le point où l'on attend le philosophe de la liberté

pour ruiner son système en objectant que les Stoïciens et

Spinoza lui-même n'auraient rien objecté à cette formule. La

1 Ibidem t. II, p. 4



176 JOSEPH DUPROIX

vertu suprême ne consiste-t-elle pas justement aux yeux du
stoïcien à se vouloir tel que la nature nous a fait, c'est à dire
à ne se point vouloir du tout, à s'harmoniser avec les choses

comme l'olive mûre se détache du rameau qui la porte et
s'égare sans résistance parmi les mottes du sillon qui la reçoit?
Spinoza ne voyait-il pas la béatitude suprême dans une
adaptation résignée de l'homme à l'ordre établi de toute éternité?
Secrétan, dira-t-on, prétend-il présenter cette solution comme
une adaptation parfaite de l'impératif à priori avec la matière
expérimentale? Mais il saute aux yeux que la liberté postulée

par l'obligation ne se concilie ici qu'à la condition de disparaître
et que l'expérience fait éclater les cadres où l'on prétendait la
faire entrer sans effort. La morale proposée se ramène à ce principe:

« Vouloir sa nature. » Or cela ne s'entend point, car il
résulte de ce qui précède qu'on nous invite tout simplement
à prendre conscience de notre nature pour nous laisser diriger
sciemment par les lois qui la constituent et régissent les êtres
créés malgré eux. Il faudra dire avec Socrate Kaxôç ovfeiç ixàv,
la morale grecque de la nature est restaurée. Prononcer ici le

mot d'obligation ne saurait être que le fait d'un naïf. L'expérience

loin de découvrir à Secrétan un objet à la loi morale
semble au contraire la ruiner ; il n'y a plus, à moins que l'on
n'ait recours à l'interprétation symbolique des mots, d'éthique
au sens chrétien et kantien. Le débat demeure ouvert entre
Kant et les partisans des morales naturelles ou matérielles ;

la formule de Secrétan paraît relever de ces dernières.
Il faut même aller plus loin. Il n'y a plus de sujet moral, parce

que l'individualité disparaît dans l'espèce, l'espèce dans l'univers.

La sympathie n'est en somme que la solidarité substantielle

vue de l'extérieur. Si la girouette savait qu'elle tourne elle

croirait qu'elle tourne en vertu d'une tendance qui lui appartient

en propre. Nous croyons vouloir l'humanité parce que
nous avons conscience, du mouvement qui nous entraîne avec
elle. Les choses resteraient en l'état malgré la disparition de la

conscience qui cause notre illusion. A priori Secrétan affirme
notre individualité en affirmant l'obligation et la liberté qui en

est la condition. Mais la prétendue expérience sur laquelle il



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 177

se fonde l'amène à constater que notre nature physique et
morale dépend de la nature sous sa double forme de loi
génératrice de la vie et de loi du développement psychique. L'espèce

seule est réelle. Cela même est douteux car elle paraît
s'abîmer à son tour dans l'universelle substance qui serait la

volonté créatrice.
Ces objections sont fortes. L'auteur du « Principe de la

morale » si avisé d'ordinaire, dont le regard avait secruté tous
les problèmes et s'était arrêté devant tous les systèmes, aurait-
il négligé cette difficulté? L'étude qu'il publia en 1841 dans

le Semeur à propos d'un livre de Pierre Leroux sur l'humanité,
son principe, son avenir, ou celle qu'inséra en 1850 la Revue
de théologie de Strasbourg sur l'humanité et l'individu
démontrent à elles seules le contraire. Semblant prévoir la

critique, il examinait avec soin les rapports que l'espèce soutient
dans la réalité avec l'individu, en soumettait les notions à une

analyse serrée où les thèses du réalisme et du nominalisme
étaient soigneusement passées en revue. C'est sur ce point qu'il
convient maintenant de porter notre attention afin d'apprendre
si réellement la tentative de Ch. Secrétan fut vaine, s'il n'a pas
réussi à constituer en face de la morale kantienne une éthique
dont le principe reposerait sur la synthèse des méthodes des

moralistes rationalistes et matérialistes.

IV

« La question des rapports entre l'espèce et l'individu, entre
le général et le particulier domine toutes les autres. Il n'en est

aucune que l'on ne puisse en quelque manière ramènera celle-

là, aucune du moins, dont il soit raisonnable d'espérer une
solution complète avant que ce problème fondamental ait été

résolu L »

La solution offerte par le nominalisme faciliterait singulière-

1 Revue de théologie de Strasbourg 1850. — Recherches de la méthode p. 263-

264. — Secrétan a souvent traité la question. Déjà elle remplissait le tome second

de La philosophie et la liberté. Elle occupe une place importante dans les Recherches

de la méthode. Dans le Principe de la morale, toute la discussion sur les

rapports de la forme et de la matière du devoir porte sur ce point. Il a résumé sa

pensée dans un article de la Revue de théologie de Strasbourg publié dans la suite



178 JOSEPH DUPROIX

ment l'accord de la forme et de l'objet de la morale. Si le

vocable espèce ne correspond à rien de réel, s'il n'est qu'un
simple flatus vocis destiné à simplifier les opérations de la

pensée, il ne faut voir clans le mot solidarité qu'un signe destiné

à exprimer les rapports que soutiennent extérieurement
entre eux les unités d'une collection. Dans cette hypothèse, ces

rapports loin d'être imposés du dehors aux unités composantes
en vertu de la loi de l'espèce, peuvent très facilement se concevoir

comme le résultat des activités individuelles librement
déployées dans une direction commune. Les données de l'expérience

que nous avons envisagées tout à l'heure changent de

sens. L'individu cesse d'être un produit de l'espèce; celle-ci
devient au contraire comme le produit des efforts additionnés
des individus; l'existence que ceux-ci lui confèrent ne lui
appartient pas en propre. Par suite, l'obligation, pour l'individu,
de se développer comme membre d'une collection n'a rien qui
puisse heurter le sens commun.

Cependant Secrétan n'a pas formulé le devoir sous cette
forme, mais sous celle-ci : « Je dois me réaliser comme membre
d'un tout ; d il n'est pas ici question de collection. D'autre part,
au regard de l'interprétation qu'il a donnée de l'expérience,
l'individualisme auquel aboutit le nominalisme paraît insuffisant.
Enfin, il heurte cette conception du philosophe dogmatique aux

yeux duquel la pensée peut pénétrer le réel. Même en accordant

que la notion d'espèce correspond à cette tendance essentielle
à l'esprit humain qui consiste à s'élever du particulier au

général, et qui se confond précisément avec la pensée, on ne
saurait voir dans la généralisation un procédé de classification

équivalent à une simple méthode mnémotechnique. S'il n'y
avait pas dans le réel des espèces réelles, la vérité nous échapperait

puisqu'il n'y aurait plus accord entre la pensée et son

objet : « Nous sommes contraints d'admettre ou tout au moins
intéressés à présumer que les classifications ont leur raison
d'être dans la nature elle-même '. »

comme appendice aux Recherches de la méthode. Nous renverrons pour les citations

à ce dernier volume.
1 Recherches de la méthode : De l'humanité et de l'individu.



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 179

Il reste à savoir comment il faut entendre la réalité de

l'espèce. Résulterait-elle de certaines ressemblances ou affinités
entre les êtres? A-t-elle une signification plus intime? ce l'unité
de l'espèce se confond-elle avec l'unité de l'être? Nous ne
savons pas comment il serait possible de répondre à cette question

à priori d'une manière universelle. Les éléments de la
solution varient dans les différents règnes de la nature L » De

là, la nécessité de rechercher dans quels rapports se trouvent
l'individu et l'espèce, aux différents stades de l'existence, afin
de savoir quel degré de substantialité doit être accordé à la
seconde dans chaque ordre de la nature. Ne varierait-il pas
dans chacun d'eux? A mesure que l'on s'élève dans l'échelle
des êtres le vinculum substantielle change peut-être lui-même
de nature, de façon à permettre au libre arbitre de pénétrer
les rapports que les individus soutiennent avec la nature.

Les corps inorganiques occupent le degré le plus bas de

l'échelle des êtres. Simples agrégats de molécules inertes réunies

par la force de cohésion qu'Aristote appelle ffo, ces corps
sont indifférents à la forme qu'ils revêtent. Ils peuvent être
sectionnés impunément sans que leur nature intime s'en trouve
modifiée. Les fractions obtenues par le sectionnement
reproduisent indéfiniment la nature de l'agrégat primitif, leur qualité
n'étant changée à aucun degré par les variations quantitatives
qu'on leur fait subir. On les désigne dans le langage courant

par le mot chose.

A ce stade de l'être, l'individu n'existe pas, car la matière

homogène dont est composée la chose étant divisible à l'infini,
on ne saurait atteindre jamais l'unité irréductible pour laquelle
ce fractionnement équivaudrait à un anéantissement. Il est vrai

que les cristaux semblent constituer une sorte d'organisme
indivis. Cependant le cristal lui-même est indifférent à la
matière ; seule la loi de cohésion qui coordonne les molécules

composantes suivant un dessin particulier lui importe.
Si dans le monde inorganique l'individu n'est pas, il semble

1 Ibidem, p. 265.



180 JOSEPH DUPROIX

d'abord que l'espèce n'y doive pas davantage avoir de réalité.
Toutefois ce terme a sa place en chimie. Peut-être y prendrait-
il sa signification vraie si l'on était sûr que l'analyse chimique
atteint les éléments ultimes qui composent les corps inorganiques,

que les simples ne sont pas eux-mêmes des composés
dont les caractères distinctifs seraient d'ordre quantitatif. Mais

rien n'est moins certain ; les espèces chimiques ne sauraient
être tenues pour les véritables espèces matérielles. Que seraient
d'ailleurs dans cette hypothèse les oxydes, les bases et les seZs

qui semblent être les résultats de la synthèse de plusieurs
espèces chimiques? Ce sont là autant de difficultés qui empêchent

de conclure sur la valeur de ces espèces.
Les véritables espèces matérielles ne sauraient être que les

lois mécaniques qui régissent le monde inorganique. Seules

elles revêtent un caractère permanent, et sont, au sein de l'infinie

variété et fluidité des phénomènes, des réalités bien définies.
Ce sont elles qui ordonnent la matière homogène dont les

phénomènes auxquels on serait tenté de donner le nom d'individus
ne sont que des modifications quantitatives. On est de la sorte
en droit de conclure que, dans l'ordre de la chose, l'espèce,
entendue au sens où nous venons de l'entendre, est tout, et

que l'individu n'est rien. La question de leurs rapports ne saurait

donc se poser. Au sein de la matière, l'homogénéité est

complète, la vie est absente, avec elle la spontanéité et la

liberté : « les individus sont des phénomènes, les espèces sont
des lois1. »

Avec la vie seulement apparaît l'individu, parce que la vie
organise la malière de telle sorte que les éléments organisés ne
sauraient être sectionnés sans que la vie disparaisse des agrégats

organisés. Dans ce domaine, la matière est toujours la

même, mais la forme n'est plus indifférente ; elle est stable ;

chaque élément matériel qui compose l'être occupe sa place
déterminée et concourt à l'harmonie du tout, comme les

moyens concourent à la réalisation d'une fin. Chaque molécule

1 Ibidem.



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 181

s'agrège à la voisine en vue d'un organe qui lui-même s'agrège
à d'autres organes en vue de l'organisme. Une finalité interne
réunit tous les éléments composants dans l'harmonie d'un tout
qu'on ne peut diviser sans l'anéantir, parce que chaque partie
existe en vue du tout, et que, celui-ci disparu, les parties n'ont
plus leur raison d'être. De là, d'ailleurs, le nom d'individu
employé spécialement pour désigner les êtres qui composent cette
seconde classe. Or, l'individualité de l'être organisé ne réside

pas dans la matière qui le compose. Celle-ci n'est autre chose

que l'homogène du monde inorganique au sein duquel il
n'existe pas d'individus ; ce ce n'est pas dans la matière
organique continuellement renouvelée que nous allons chercher le

véritable animal ou la véritable plante ; ce qui est réel dans

l'être organique, sa vraie substance, c'est ce qui subsiste en

lui, ce qui persiste ; et qu'est-ce qui persiste en lui sinon la loi
de ses transformations, le principe invisible de sa forme et de

la vie1? » Ce principe, cette loi constituent l'individualité. Celle-

ci a donc la même réalité que la loi des espèces chimiques ;

elle est elle-même une loi qui soutient avec les agrégats qu'elle
organise, un rapport analogue à celui que les lois mécaniques
et la matière soutiennent entre elles dans le monde inorganique.

L'unité de l'être indivis est réelle, objective comme celle
des lois spécifiques qui régissent le domaine de « la chose, »

car l'accroissement d'un être organisé n'est pas limité seulement

par la quantité de matière assimilable, mais par la nature
de la force assimilatrice. Par suite, le principe immatériel de la
vie individuelle joue dans cet ordre le rôle essentiel; la matière
n'est plus que l'accident. « Dans l'individu, la matière devient
l'attribut de la force ; l'être réel, substantiel, c'est la force
individuelle2. »

Indépendant vis-à-vis de la matière, l'individu l'est-il absolument

L'est-il relativement à son espèce La substance étant
ce qui existe par soi-même et n'a besoin d'aucune autre chose

pour exister, peut-on admettre des substances individuelles? A
vrai dire l'individu paraît exister par lui-même, il est distinct

1 La philosophie de la liberté, t. II, p. 214-215.
2 L'humanité et l'individu.



182 JOSEPH DUPROIX

des êtres qui l'entourent; il semble bien que nous soyons en
face de la pluralité qualitative que nous avons cherchée en
vain dans le monde inorganique. Mais peut-on dire qu'il n'a
besoin d'aucune autre chose pour exister, qu'il est substance

absolument, même par rapport à son espèce Sa théorie de la
solidarité permet d'affirmer à l'avance que Secrétan ne le pense
pas. L'espèce organique ne saurait être envisagée comme une
simple, collection de forces distinctes, car ses membres ne
possèdent pas les moyens d'entretenir leur existence ; leur durée
est limitée, tandis que la sienne est infinie. « Ce qui existe, ce

qui est manifesté, ce sont donc les individus, mais ce qui
subsiste, c'est l'espèce se réalisant dans les individus. Dans la

sphère organique où l'individualité prend naissance, elle est la

forme de l'existence, elle constitue le mode suivant lequel se

manifeste la substance, la réalité permanente et véritable qui
est l'espèce1. » Il suffit, pour justifier cette assertion, de faire

remarquer que l'individu n'est pas un être complet ; l'être
complet, c'est le couple qui représente l'espèce en raccourci.
La loi de la reproduction, qui n'est autre que la loi de l'espèce

organique, domine les organismes. Cette constatation permet
de conclure que, dans le monde organique, si l'individu semble

constituer un tout indépendant lorsqu'on le considère dans ses

rapports avec la matière dont il est le principe organisateur, il
est cependant dépendant de l'espèce. Celle-ci « constitue la

réalité supérieure et substantielle, l'individu ne saurait être compris

qu'en elle et par elle ; il est la forme essentielle de la vie
de l'espèce, à laquelle il emprunte la sienne pour la lui rendre,
sans la posséder jamais comme son bien propre. Le nominalisme

qui nie les réalités universelles et intelligibles, et ne voit
dans l'espèce qu'une collection d'unités sensibles indépendantes,
est directement réfuté dans la sphère organique, par l'observation

la plus élémentaire des faits. La sphère organique est celle
où la substantialité permanente de l'espèce se manifeste par
l'incessante production des individus '. »

Il importe cependant de remarquer que, tandis que, dans le

1 Ibidem.



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 183

règne minéral, l'individu n'est rien, la loi mécanique tout, dans

la sphère organique, la loi de l'espèce, tout en représentant
encore l'élément permanent dont les individus ne seraient que
des manifestations, est restreinte dans son action. Tandis que
la loi mécanique exerce sur la matière homogène un empire
absolu, la loi de la vie rencontre chez l'individu une certaine
résistance que la loi mécanique ne rencontre pas dans la matière
homogène qui est inerte. La loi de la vie a besoin pour s'exercer
du concours des individus qui, en fait, le lui refusent souvent.
Certes elle les domine, mais il existe entre elle et eux un certain

antagonisme, grâce auquel les liens qui unissent ceux-ci à

celle-là sont moins étroits et qui permet à l'individu d'exercer
une action, si minime soit-elle, concomitante de celle qu'exerce
sur lui l'espèce. Il tend de la sorte à se constituer comme une
réalité indépendante. S'il n'y réussit pas absolument, on
comprend cependant que l'individualisation est possible ; on pressent

un domaine supérieur où le rapport du particulier au

général est appelé à se modifier encore, où l'expérience nous
amènera à une formule plus comprehensive de la réalité, dans

laquelle le facteur liberté sera peut-être appelé à jouer le rôle

que nous lui cherchons. Faisons donc ce dernier pas, en pénétrant

dans le monde de l'esprit, c'est-à-dire dans la sphère où
l'individu devient une personne.

A ce troisième et dernier degré de l'être les caractères de

l'animalité se compliquent d'éléments nouveaux. L'animal tout
en se distinguant de l'espèce comme nous venons de le voir,
en lui résistant dans une cettaine mesure, ainsi que tendraient
à le prouver les phénomènes tératologiques, n'a qu'une
conscience obscure de son indépendance; encore se manifeste-
t-elle seulement chez les animaux supérieurs, d'une façon
perceptible à nos sens. L'homme, au contraire, a une conscience
claire de la loi de l'espèce à laquelle il se sent soumis. Il sait

que ses organes existent en vue de certaines fonctions qui
elles-mêmes ont pour fin la conservation de l'organisme
vivant. Bien plus, — et c'est là le nouvel élément essentiellement

caractéristique de la personnalité, — son activité dé-



184 JOSEPH DUPROIX

montre qu'il sait faire sienne la finalité interne suivant laquelle
s'oriente son organisme physique; la variété presque infinie de

ses actions, indique aussi qu'il parvient à en régler l'action de

façon à l'empêcher d'absorber la totalité de sa vie; il sait en
réserver une partie à la réalisation de fins nouvelles dont sa

raison paraît l'inventrice, et qui ne nécessitent à aucun degré
la loi de l'espèce, puisque les animaux, qui ne les poursuivent
pas, n'en persévèrent pas moins dans leur être. La personnalité
se différencie donc à tel point de l'individualité que c'est à peine
si l'on peut accorder à Lacordaire quelle en est « la forme la

plus haute. »

Or, nous rejoignons ici la psychologie de Secrétan dont j'ai
exposé les traits essentiels au début de cette étude. L'essence
de la personne humaine est volonté. Mais c'est une volonté qui,
se réfléchissant sur soi, engendre par cet excès d'activité la

conscience, dont on pourrait dire ce qu'Aristote disait du plaisir :

i-irsurai tïi è-jtpyu% à; émyiyvòfuvà» n. Ce n'est donc pas seulement
en apparence que la personnalité se distingue des individualités
qui l'entourent. Les actes par lesquels elle révèle cette distinction

à l'observateur procèdent bien d'une source nouvelle, de

la conscience qui est tout justement ce pouvoir qu'a la personne
de se distinguer des êtres qui l'entourent, de se poser en face

des lois de l'espèce comme un pouvoir indépendant qui a la
faculté d'en diriger l'exercice el d'en modifier la direction.
Aussi bien, les liens qui l'unissent à l'espèce tout en demeurant

réels se relâchent-ils davantage. Dans l'inorganique, la
chose est indifférente, la loi la façonne exactement; dans

l'animalité, la matière organisée oppose déjà une certaine
résistance à la loi, mais cette résistance dont les monstruosités
sont une preuve manifeste, est en quelque sorte inconsciente.
Dans l'humanité, elle devient plus fréquente, plus vive, parce
que l'homme sait qu'il résiste. Secrétan aurait pu citer à l'appui
de cette assertion une masse de faits probants : le célibat auquel
se soumet le moine, le malthusianisme sous toutes ses formes,
la plaie dont M. Emile Zola nous étalait récemment la hideur1,
l'organisation des sociétés modernes, enfin, grâce à laquelle une

1 E. Zola. Fécondité.



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 185

notable fraction de l'humanité demeure stérile parce qu'elle est

malgré elle soustraite à la loi de la génération, sont autant de

preuves évidentes que l'homme ne s'adapte pas exactement à

l'espèce. Il en est de plus frappantes : le suicide, quelque
opinion qu'on professe à son égard, est un acte qui manifeste

l'indépendance dont l'homme est capable vis à vis de l'existence

qui lui est d'abord imposée malgré lui. La plupart des déviations

morales sont des conséquences de l'affranchissement que
l'humanité essaie de conquérir sur la loi naturelle. Déjà les

antiques traditions de la Genesene symbolisaient-elles pas dans

la personne d'Onan cette révolte de l'homme contre la loi
vitale? L'effroyable déchet qui résulte de la lutte humaine
contre la vie semble attester que l'homme est capable

d'opposer sa personnalité à l'espèce, comme il l'est aussi de modifier,

par la mise en action de la sélection, les espèces animales
et végétales.

Il serait donc vain d'opposer à Secrétan le fait que l'homme

appartient lui aussi au règne animal, et de nous rappeler ce qui
a été dit plus haut de la solidarité, avec la pensée de le réduire
au déterminisme, partant de ruiner sa morale. Son réalisme
expérimental a une signification originale qu'il importe de

dégager pour conclure sur la question des rapports de l'individu

et de l'espèce.

Sans doute, l'homme ne peut vivre qu'en empruntant la
substance de l'espèce, et par elle; sans doute, «il ne serait pas sans

elle, et ne saurait être compris ; l'esprit individuel que nous
connaissons ne forme pas un tout complet, un être absolument
distinct1; » mais les faits nous le montrent d'autre part, réagissant
sur l'espèce, la modifiant en lui et autour de lui, attentant même
à son existence. A l'action de la race correspond une réaction
de la personne humaine. Si l'individualité parfaite demeure

un idéal irréalisable, on pourrait ajouter impie, « l'expérience
nous révèle, » cependant, « une masse organique dans laquelle
s'opère » de la brute jusqu'à l'homme « un travail
d'individualisation » qui semblerait indiquer que « le monde est

1 VHumanité et l'individu.
THÉOL. ET PHIL. 1900 13



186 JOSEPH DUPROIX

destiné à l'enfantement de l'individualité1. » Absente du
monde inorganique, celle-ci prend naissance dans la sphère
organique pour arriver dans celle de l'esprit à la conscience

d'elle-même, c'est-à-dire du pouvoir qu'elle a de réagir sur
l'espèce. Il existe entre elles dans ce domaine supérieur un joint
qui semble réservé à la liberté. Si donc, au premier stade de

l'être, le déterminisme substantialiste semble victorieux, au

second, se produit une fissure qui, s'élargissant dans l'humanité,

entre la personne et la race, permet d'entrevoir, à ce degré

supérieur de l'existence, la possibilité d'une libre action.

Le résultat de cette analyse des rapports que l'humanité
soutient avec l'espèce permet d'éluder l'objection qui nous y
amena. La formule « tout homme doit vouloir la réalisation de

son être en vue du tout dont il fait partie, » cesse'd'être
contradictoire en ce sens qu'elle postulerait la liberté tout en la niant,
et que vouloir sanature reviendrait tout simplement à se laisser

agir par celle-ci. On ne saurait prétendre qu'elle implique
l'annihilation du sujet moral sous prétexte qu'elle absorbe la

personnalité dans l'espèce, l'espèce elle-même dans l'univers. Nous

venons de voir le contraire, nous avons découvert une place à

la liberté, car il est de toute évidence que lorsque les hommes
violent en fait la loi de la vie, leur action n'émane pas de

l'espèce, puisque les violations en question ne contribueraient à

rien moins qu'à la détruire si elles arrivaient à se généraliser.
Or s'ils font preuve de libre vouloir dans leur révolte contre
elle, on ne voit pas pourquoi ils seraient nécessairement déterminés

lorsqu'ils se soumettent à ses lois. Que l'animal ne puisse
qu'obéir aveuglément! peut-être; mais l'homme, capable de
vouloir le contraire de la loi vitale, peut volontairement lui
céder, c'est-à-dire se vouloir librement en vue du tout dont il
fait partie, ou encore vouloir le tout; il n'y a point là
contradiction. Les résultats de l'expérience s'adaptent parfaitement à

la forme à priori de l'obligation. La morale est matérielle autant
que formelle, partant, valable non pas pour une humanité

1 Ibidem.



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 187

idéale, comme celle de Kant, mais pour l'humanité réelle.
La confiance que, dès le début, Secrétan manifestait dans la

valeur du principe de l'obligation était légitime. L'observation
du donné révèle une nature capable de s'adapter à la loi morale

parce que la liberté n'y est pas impossible.
Si l'on s'étonnait que le philosophe de Lausanne ait pu à

priori affirmer la valeur absolue de l'impératif; si l'on craignait
que cette prénotion ait faussé l'expérience, c'est qu'on aurait
oublié sa psychologie volontariste, au regard de laquelle la

pensée est engendrée par une « réduplication » de la volonté
individuelle. Dans cette hypothèse, la forme obligatoire du

devoir, première révélation de la conscience, ne peut qu'exprimer

la loi essentielle du développement normal de l'individu,
c'est-à-dire qu'elle doit être possible dans le réel et y entraîner
toutes les conséquences attachées à sa réalisation. Si l'analyse
du donné avait dû révéler une nature où le libre exercice de

l'activité volontaire fût impossible, comment expliquer que la

volonté individuelle, dès qu'elle devient consciente, découvre

en son sein la loi de l'obligation? C'est ainsi que, sans fausser

en aucune mesure l'expérience, on a pu envisager la loi morale

comme directrice de l'expérience elle-même, et voir dans la

sympathie, non pas une illusion en vertu seule de laquelle les

êtres pouvaient croire que le sentiment qui les pousse vers la

collectivité est spontané, mais une conséquence très réelle du

pouvoir qu'ils ont de se déterminer librement dans le sens de

l'humanité. Si la solidarité révèle l'unité de l'espèce, la sympathie

annonce donc bien la réalité de la libre volonté ; l'action de

celle-ci sur l'espèce est non moins réelle que celle de l'espèce

sur l'individu. On doit envisager ces deux actions comme

réciproques. L'homme est un organe, mais « un organe indispensable,

un organe librei » sans le concours duquel l'humanité ne
saurait réaliser sa destinée.

Or si l'on considère qu'il n'est pas possible de concevoir une
semblable réciprocité de la part de deux substances hétérogènes,

il faudra inférer de la nature de notre être celle de ceux

qui nous entourent. Aussi bien Secrétan concluait-il que les

1 Précis de la philosophie, p. 280.



188 JOSEPH DUPROIX

individus avec lesquels nous sommes en rapport sont des

volontés, que l'espèce sous l'action de laquelle ils réagissent
doit être conçue sous un attribut analogue à la volonté, que
l'univers au sein duquel les volontés individuelles et l'humanité
exercent leur activité sera envisagé sous l'attribut de la force,
qu'enfin si l'on veut s'élever jusqu'à la cause dernière, il est
nécessaire de la regarder comme une activité de même nature

que la nôtre, comme une volonté consciente vis-à-vis de

laquelle nous sommes avec l'univers dans le rapport de dépendance

que soutient nécessairement une nature créée avec la

puissance créatrice.
Ces inferences métaphysiques apparaissent dans le système

définitif de Charles Secrétan comme les conséquences de sa

psychologie et de sa morale. Y voir le fondement de son
éthique, reviendrait à voir dans la Philosopltie de la liberté
l'expression définitive de sa pensée. Si l'on objecte qu'il a

regardé la forme obligatoire du devoir comme un commandement

divin empreint dès l'origine en toute conscience humaine,
il sera facile de montrer que cette thèse est une explication
qui peut être fournie après coup par les inferences métaphysiques,

car il est très légitime de réclamer le secours de la

déduction, lorsque l'induction a fourni toutes les ressources
dont elle dispose. C'est de la même façon que, dans les sciences
de la nature, le savant descend de la loi que lui a fournie une
première induction, à de nouveaux faits qui lui permettent de

consolider les résultats auxquels il est d'abord arrivé. Dans le

cas qui nous occupe, la théorie du commandement divin permet
de compléter la conception qu'il convient de se faire des

rapports de l'individu avec l'univers, car l'obligation devient, en
même temps que la marque de notre origine, la garantie de la

durée de l'œuvre créée, puisque tout homme en venant au

monde, porte avec lui la loi divine en vertu de laquelle il se

sentira obligé de persévérer dans son être en vue de la conservation

de la vie totale1. Cela revient à dire que la loi rationnelle
1 La voix de la conscience est en même temps une preuve de la personnalité

de Dieu : « la conscience nous atteste l'existence d'une personnalité suprême à

laquelle nous sommes tenus d'obéir, et dont les intentions à notre égard se révè-



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 189

de l'obligation est en réalité la clef de la voûte de l'univers : Tu
dois réaliser ta nature ; tel est le point de départ certain, le

principe à priori que révèle la volonté individuelle lorsqu'elle
prend conscience d'elle-même. L'expérience m'apprend ensuite

que je suis membre d'un tout à l'existence duquel la mienne
est nécessaire; le devoir complet devient en dernière analyse:
Tu dois te réaliser en vue du tout dont tu fais partie. Or, je
puis vouloir l'anéantissement de ce tout ; l'homme, en fait, s'y
emploie souvent avec succès, en violation de la loi morale. Si

donc cette violation tend à la destruction delà création, la voix
de notre conscience n'est autre que celle du créateur qui oblige
notre être à vouloir la conservation de son œuvre : « l'auteur
de la loi morale est aussi l'auteur de l'être que nous sommes
appelés à réaliser par l'obéissance à cette loi ; la promulgation
de cette loi se confond avec la création même1. » Le devoir
nous révèle donc, en même temps que la signification de notre
existence, le mystère de la création. Si Charles Secrétan en a

fait le centre organisateur de la coordination totale, c'est qu'il
lui paraissait être le centre de l'univers. Ainsi Platon voyait
dans l'idee du Bien le soleil régénérateur auquel la nature
entière doit d'être vivifiée jusqu'en ses couches profondes. Mais

ses rayons lui semblaient pénétrer les âmes du dehors, au
contraire de la loi morale, que chacune d'elles porte en son sein

comme un astre rayonnant dont la lumière éclaire le monde
extérieur et permet à l'humanité incertaine de découvrir en

elle-même la raison des choses.

La morale du penseur suisse a donc son achèvement dans la

métaphysique. Ce fut aussi le fait de la morale kantienne, mais
le philosophe de Königsberg regardait les affirmations ontolo-

lentpar le devoir: Aimez-vous les uns les autres. C'est ainsi que la volonté, par
sa loi fondamentale, nous démontre l'existence de Dieu. Tous les efforts tentés par
les philosophes qui reconnaissent le fait de l'obligation morale, pour l'expliquer
sans faire intervenir l'idée de Dieu n'ont abouti qu'à manifester la vanité d'une

pareille entreprise.» Précis de philosophie, p. 285. La morale s'absorbe de la sorte

dans la religion, et c'est ici qu'il faudrait faire intervenir les dogmes chrétiens de

la chute et de la rédemption, dont on sait le rôle important dans la philosophie de

Secrétan.
1 Discours laïques, p. 308.



190 JOSEPH DUPROIX

giques auxquelles il aboutissait, comme des postulats incapables
de justifier théoriquement leur valeur aux yeux de la raison :

ce il n'y a toujours, écrivait-il, qu'une seule et même raison qui,
au point de vue théorique ou pratique, juge d'après des

principes à priori, et il est clair alors, quoique son pouvoir n'aille
pas dans le premier cas jusqu'à établir dogmatiquement
certaines propositions ' qui cependant ne sont pas en contradiction
avec elle, qu'elle doit, dès que ces propositions sont inséparablement

liées à l'intérêt pratique de la raison pure, les admettre,
il est vrai comme quelque chose d'étrangeri, qui n'a pas poussé

sur son propre terrain, mais qui cependant est suffisamment

confirmé, et chercher à les composer et à les enchaîner avec
tout ce qu'elle a en son pouvoir comme raison spéculative2. »

Secrétan considère au contraire, que la recherche pratique l'a
amené à résoudre le problème ontologique de telle sorte que
la solution n'en est pas étrangère à la faculté théorique. La
raison en est que celui-ci ne séparait pas le problème de la

connaissance du problème de l'être, tandis que celui-là, abandonnant

la réalité pour l'ombre, prétendait insoluble cette seconde

énigme dont la recherche fit la grandeur de la philosophie
antique. Elle en est encore que le premier tenait la volonté pour
l'essence de notre être, dont la raison ne serait qu'une fonction,
alors que le philosophe allemand était tenté de voir dans la

raison un pouvoir distinct de la volonté, et ne parvenait qu'avec
peine à se représenter de quelle nature peuvent être leurs
communications, comme le prouve la difficulté qu'il trouvait dans

la Critique de la raison pratique à résoudre ce problème :

« Comment la raison pure peut-elle être immédiatement un
principe déterminant de la volonté3, c'est-à-dire delà causalité
de l'être raisonnable, par rapport à la réalité des objets4, »

1 C'est nous qui soulignons.
5 Critique de la raison pratique, « De la suprématie de la raison pure pratique

dans sa liaison avec la raison pure spéculative. »

3 C'est nous qui soulignons.
4 Ibidem: « Différences entre la raison théorique et la raison pratique. »



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 191

Au point de vue théorique, l'usage de la méthode adoptée

par Secrétan en vue de l'établissement du principe de l'éthique,
a pour conséquence la confirmation de l'opposition que j'ai
signalée, dans la seconde partie de cette étude, entre les conceptions

que les deux penseurs se sont faites de la systématisation
philosophique. Au point de vue pratique, elle a pour résultat
direct l'édification par Secrétan d'une morale sociale qui
contraste étrangement avec la morale individuelle à laquelle est

attaché le nom de Kant1. Celle-ci demande au sujet moral de

régler sa conduite de manière à observer les prescriptions de

la stricte justice; celle-là tend à lui donner la charité pour
inspiratrice.

Il est vrai que l'auteur des Critiques s'est préoccupé de
préciser l'attitude que l'impératif catégorique nous oblige à prendre
vis-à-vis de nos semblables et qu'il a même donné une formule
de la loi morale qui semble avoir plus qu'une portée individuelle

: « Agis de telle sorte que la maxime de ta volonté puisse

toujours valoir en même temps comme principe d'une législation

universelle, ii II a également analysé les conditions du droit
dont l'expression la plus haute se traduit pour lui dans le devoir
de toujours traiter la personne humaine comme une fin en soi
et jamais comme un moyen. Mais ces expressions diverses,
malgré leur portée générale, ne sauraient faire illusion. Les

développements auxquels elles donnent lieu sous la plume de

Kant réussissent seulement à montrer l'impuissance dans

laquelle il était de fonder une morale sociale. L'idéal de vie

qu'il tente de formuler est un idéal tout individuel. Il semble
s'être proposé la solution exclusive de ce problème : comment
un individu, qui veut réaliser le degré d'être le plus parfait,
devra-t-il procéder à la culture de son moi? Que s'il aperçoit
une humanité au sein de laquelle la personne humaine se doit
développer, on a l'impression qu'il s'agit d'une humanité de

convention entrevue à travers l'abstraction de son idée et dont

1 Voir sur l'individualisme de Kant l'ouvrage de M. P. Duproix : Kant et Fichte
et le problème de l'éducation. Librairie Alcan.



192 JOSEPH DUPROIX

les membres n'ont droit de sa part qu'à un froid respect.
Quiconque suivra à la lettre les préceptes kantiens aura

atteint le but s'il parvient à s'élever solitaire jusqu'à la maîtrise

complète de soi. Il obéira à la loi morale avec rigidité, sans

passion comme sans faiblesse, et cette austère attitude lui sera
d'autant plus aisée qu'il aura mieux réussi à réfréner sa sensibilité

jusqu'à l'étouffement. Quant à ses semblables, il leur
accordera en toutes circonstances le respect que nécessite

l'obligation de traiter tout être humain comme une fin en soi, et

l'accomplissement de ce devoir lui sera d'autant plus facile qu'il
se tiendra plus soigneusement à l'écart de la masse. Abstraction

vivante, il aura restauré l'ascétisme sous une forme
laïque ; nouveau stylite, il aura peut-être dressé sa colonne au

centre d'une cité, mais le bénéfice que l'humanité retirera de

son effort, quelque succès de curiosité qu'il recueille, sera le

même. La tour d'ivoire du haut de laquelle il s'efforcera d'agir
de telle sorte que la maxime de ses actions puisse valoir comme
principe d'une législation universelle, excitera peut-être l'admiration

de quelques privilégiés auxquels des loisirs permettent
de s'attarder à la contempler. Que si d'aventure son exemple
est suivi par ce petit nombre d'admirateurs, il n'en ressentira
lui-même aucune joie, car il ne se laisse point distraire de la

contemplation du double spectacle qui est sa seule source
d'enthousiasme, le ciel étoile au-dessus de sa tète, la loi morale

empreinte au dedans de lui-même.
Si d'ailleurs la vie d'un penseur peut être invoquée à titre

de commentaire de ses principes philosophiques, celle de Kant

justifierait amplement cette esquisse des conséquences pratiques

de sa morale. L'existence en quelque sorte stéréotypée

que s'était faite dans sa ville natale dont il ne sortit jamais,
celui qu'on a appelé Le solitaire de Königsberg, a inspiré à

Michelet une belle page qui est à elle seule une critique élo.

quente de sa conception de la vie morale et que jene saurais, à ce

titre, m'empêcher de citer ici : ce Au fond des mers du Nord, il
y avait alors une bizarre et puissante créature, un homme,

non, un système, une scolastique vivante, hérissée, dure, un

roc, un écueil taillé à pointes de diamant dans le granit de la

Baltique. Toute philosophie avait touché là, s'était brisée là. Et



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 193

lui immuable. Nulle prise au monde extérieur. On l'appelait
Emmanuel Kant ; lui il s'appelait Critique. Soixante ans durant,
cet être tout abstrait, sans rapport humain, sortait juste à la
même heure, et, sans parler à personne, accomplissait pendant

un nombre donné de minutes précisément le même tour,
comme on voit aux vieilles horloges des villes l'homme de fer

sortir, battre l'heure et puis rentrer. » Or cette existence n'a
rien qui doive étonner. Elle fut conséquente. Que peut-il rester
de l'humanité lorsqu'au creuset de la critique la vie s'est
évanouie pour faire place aux abstractions et aux chèmes dont une
impuissante raison s'évertue à construire un édifice fantomatique,

où l'être qui en a conçu le plan croit pouvoir s'enfermer
à l'abri des sollicitations d'une réalité importune qu'il prend
volontiers pour les vapeurs d'un vain songe? La raison,
lorsqu'elle s'affranchit de l'expérience, devient pour l'individu la

porte par laquelle il sort de l'humanité, délaissant ses
semblables pour entrer au néant où il élève la logique formelle à la

dignité de métaphysique.
Pour avoir ramené à ses justes proportions le problème de

la connaissance, pour avoir « exorcisé le fantôme » de

l'intellectualisme, auquel la philosophie criticiste sacrifie le réel, et
demandé à l'expérience un appui nécessaire à la raison, Secrétan

est arrivé à édifier une morale humaine dont les préceptes
dépassent de très loin celle de la stricte justice, qui, quoi qu'on
en ait, ne parvient pas à franchir les bornes étroites d'un

injuste contrat social auquel les individualités fortes doivent de

pouvoir se développer indéfiniment au détriment des faibles,
tandis que les théoriciens du droit abstrait, tout en professant
le respect le plus austère pour « la personne humaine,» se retirent

loin de la foule avec laquelle ils n'ont jamais pris contact

que pour lui signifier le vœu de Renan : « noli me tangere. »

La morale n'a pas à ses yeux l'individu isolé comme but, mais

l'être social. Cette conséquence est en germe dans la formule
du devoir à laquelle aboutit sa pensée : tout homme doit vouloir

la réalisation de son être, en vue du tout dont il est partie
intégrante. Ce n'est pas au simple respect qu'a droit l'humanité,

de la part de l'agent moral ; elle réclame impérieusement
son action tout entière. Celui-ci n'a pas seulement des devoirs



194 JOSEPH DUPROIX

négatifs vis-à-vis de ses semblables ; il a surtout des devoirs
positifs. Il se sent obligé de vouloir leur bien, c'est-à-dire leur
développement intégral, et c'est en travaillant à le leur faciliter
qu'il réalise sa propre destinée, car il n'est lui-même qu'un
organe de l'humanité. Qu'est-ce à dire, sinon que l'amour
devient la matière de la loi morale, à la place de la justice, et que
la morale absorbe la religion, puisqu'elle fait sienne la parole
du Nazaréen : ce Aime ton prochain comme toi-même, » ou

encore, que la vraie justice implique la charité.
Il semble d'abord que cette conséquence doive être dangereuse,

car la liberté morale des membres de l'humanité risque
de sombrer devant l'effort de l'agent ou des agents moraux qui,
se mettant en tête de vouloir leur bien, se sentiront peut-
être autorisés à les contraindre, s'ils résistent à leurs sollicitations.

Or ce résultat ruinerait évidemment l'éthique de Secrétan

qui repose sur la légitimation delà liberté physique et métaphysique,

condition de la liberté morale. Affranchir l'individu du

joug de l'espèce pour le placer sous celui d'un syndicat de

volontés coalisées en vue du bien de la masse, voilà quel serait
l'aboutissant de tout ce travail philosophique, carsi les hommes
dont nous voulons le bien se refusent à notre vœu, nous aurons
le devoir de les forcer à le réaliser, ce qui équivaut à violer
leur libre arbitre et constitue le renversement de la justice
elle-même. Consciemment ou inconsciemment, ce point de vue
a guidé un Pie V, un Charles IX, un Louis XIV, un Philippe II,
voire un Robespierre. L'aboutissant de la morale proposée
serait donc le Syllabus.

Cette difficulté est plus apparente que réelle. Les penseurs
qui la veulent transformer en une objection décisive contre la

philosophie de Secrétan la proposent au nom d'une conception
toute particulière du bien, qui leur semble consister dans un
système de formules abstraites auxquelles il convient de donner
mentalement son adhésion, pour réaliser la vie morale. Or ce
n'est pas sous cet angle que l'auteur du Principe de la morale-

envisage le bien. Il en demande la notion non point à la déduction

de concepts à priori, mais à l'expérience. Le bien est la
réalisation du tout par la liberté des membres de la collectivité.
Celui qui se considère comme membre libre d'un tout organi-



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 195

que, subsistant uniquement en lui et par lui, ne saurait exercer
une autorité illégitime sur les individualités qui le composent,
en raison du bien qu'il leur veut, puisque ce bien qu'il doit leur
vouloir consiste justement dans la réalisation de leur liberté au
sein de la masse, et que la formule du devoir complétée après
expérience est celle-ci : tu dois vouloir les autres comme membres

libres du tout : « l'amour du bien ne saurait naître dans un

agent autrement que par son effort libre, et la liberté qui se

manifeste dans l'obéissance est seule propre à faire l'éducation
de la liberté1.» Quiconque ayantentendu ces prémisses, se sent
véritablement le devoir de réaliser l'humanité par le développement

de sa personnalité, sait que le progrès de l'espèce ne se

réalise que par les efforts de tous les individus : « la conscience
même d'une supériorité relative et momentanée ne lui dissimulera

point la parité foncière qui résulte de la communauté de

nature et d'origine. L'unité vraie, l'unité d'amour ne saurait se

produire que sous la forme d'une société d'égaux. L'égalité de

droit ne se fonde ici, ni sur l'idée abstraite de la personnalité,
si voisine de la fiction légale, ni sur la perception empirique
des ressemblances dont l'importance varie étrangement suivant
les cas, mais sur la solidarité même. Les sujets les plus divers,
les plus inégaux par leur développement et par leurs fonctions
se trouvent égaux dans ce trait, le plus essentiel de tous, qu'ils
sont nécessaires les uns aux autres en raison même de leurs
différences, et forment les membres du même organisme2. »

Aussi bien la vraie charité, celle qui prend sa source dans la

contemplation de l'humanité réelle et dans la recherche des

conditions nécessaires à sa réalisation naturelle, c'est-à-dire

en l'espèce, conforme à la volonté créatrice qui s'exprime dans

notre conscience sous la forme de l'impératif catégorique, ne

saurait-elle s'établir sur les ruines de la justice ; elle en postule
au contraire l'exercice : « aimer un être libre, » en effet, « c'est
vouloir que cet être soit l'être que nous aimons et non pas un

autre; aimer un être libre, c'est vouloir sa liberté. Celui qui
veut sa liberté la respecte, et respecter la liberté d'autrui, c'est
observer la justice. Ainsi l'amour renferme en soi la justice3. »

1 Le principe de la morale, p. 200. — 2 Ibidem, p. 200-201. — 3 Ibidem,

p. 196.



196 JOSEPH DUPROIX

L'objection repose donc sur une conception du bien que Secrétan

ne partage pas; elle n'a point la valeur décisive qu'on lui
attribue.

Il est vrai que dans cette conclusion on a voulu voir l'aveu
d'un échec. En effet, prétend-on, si la charité suppose la

justice, c'est qu'elle ne se suffit pas à elle-même, c'est donc qu'elle
ne saurait être conçue comme le principe delà morale qui doit
être orientée vers l'idée de justice sous peine de devenir immorale.

Les faits historiques, ajoute-t-on, en fournissent une démonstration

sans réplique : « Quand on suit dans son cours l'histoire
de la charité, on ne voit guère qu'elle ait compris la nécessité

logique où elle était de respecter la liberté extérieure et physique

et d'y reconnaître une barrière infranchissable à son zèle.

Cependant, elle ne se trompait pas sur le but supérieur marqué

par Secrétan ; elle était irréprochable d'après la formule qui
met le bien réel dans la bonne volonté; elle voulait que le

prochain voulût le bien ; elle le voulait ardemment. Comment donc

expliquer une si constante et si grave erreur sur le moyen, si

le moyen était clairement impliqué par le buti »

Cet argument ne paraît pas plus probant que le premier. Il
prouverait seulement que la conception que se faisaient de la

charité ceux qui violèrent la justice en son nom, était incomplète.

D'ailleurs il se retourne à merveille contre la thèse

qu'on imagine lui faire défendre, car un simple coup d'œil sur
l'histoire des sociétés où la justice a prétendu se concrétiser en

s'organisant par l'organe de la loi et des tribunaux, démontre

que pour ne s'être point inspirée à la source de l'amour,
l'institution sociale de la justice ressemble à s'y méprendre à

l'organisation de l'injustice. Sans aller jusqu'à généraliser la portée
de cette constatation, comme l'a fait dans Résurrection l'apôtre
de Krasnojé-Sélo, on conviendra cependant qu'il est légitime
par exemple de parler de la faillite de la justice à propos de la

situation que nous a révélée l'affaire Dreyfus, pour ne citer
qu'un exemple entre mille, car il est inutile de retracer ici l'état
lamentable que présentent les rapports sociaux au sein des

états dans lesquels la justice est cependant organisée d'après
la notion du droit qu'on nous propose. C'est assez dire que si

1 F. Pillon, La philosophie de Charles Secrétan, p. 195, opus citatum.



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 197

la charité sans lajustice engendre le crime, celle-ci ne saurait
se réaliser en dehors de l'amour. Insister, en avançant que
« l'idée du droit n'est pas enfermée dans celle de charité et

n'en peut être tirée par raisonnement déductif1 », c'est oublier
une fois de plus ce point essentiel de la doctrine de Secrétan,

que la seule déduction à priori est impuissante à fonder la

morale, c'est négliger les données fournies par l'observation
de la réalité. Il est donc légitime d'affirmer que « la morale se

résume en deux mots: amour et justice, deux notions inséparables,

deux aspects d'une même idée, quoique la précipitation,
l'irréflexion et des passions coupables les aient trop souvent
opposés l'un à l'autre2. »

En possession de ce principe fécond, le sujet moral s'efforcera

de trouver les moyens d'en pénétrer l'organisation sociale ;

car aimer pour son propre compte n'est rien, il faut que
l'accomplissement de ce même devoir soit rendu possible à tous.
Or, si l'étude de la nature a révélé à Secrétan la loi de
solidarité dans laquelle il a saisi la matière de la loi morale,
l'observation des sociétés constituées lui révèle une organisation
où l'égoïsme effectif rend impossible la mise en pratique de la

loi d'amour, parce qu'il semble que les lois dont la stricte justice

a inspiré la promulgation soient exclusivement mises à son
service. En conséquence, l'homme qui aura pour sa part résolu
d'orienter sa vie vers la charité, se sentira obligé de se donner
à la communauté, en manifestant son amour à ses frères, en
étudiant les moyens de rendre possible à tous l'exercice de ce

devoir suprême. Il travaillera à l'avènement d'une organisation

sociale supérieure, où la réalisation des libres volontés
dans l'amour ne soit plus une chimère3. Il essaiera, par la

communication de ses pensées et de ses sentiments,
d'entraîner l'adhésion des êtres qui l'entourent, à la poursuite de

ce grand œuvre; il communiera avec eux dans la noble idée

qui l'anime, il se donnera en un mot. Au lieu de s'enfermer

1 Ibidem.

- La civilisation et la croyance, 28 éd., p. 109.
3 C'est ici que trouve sa place la théorie de l'Eglise, que je n'ai pas à examiner

dans une étude où je me suis proposé de dégager seulement le principe directeur

de la philosophie de Secrétan.



198 JOSEPH DUPROIX

dans une tour d'ivoire, il descendra dans la foule; il vivra de

sa vie, estimant qu'elle n'a pas seulement droit de sa part à un

respect hautain, mais à une sympathie effective. Comprenant,
comme Nekhludov, le héros de Résurrection, que le mal a sa

racine dans l'égoïsme, « qu'il vient de ce que les hommes
croient que certaines situations existent où l'on peut agir sans

amour envers les hommes, tandis que de telles situations
n'existent pas ', » il se refusera à y ajouter la contribution de

son aristocratique dédain; il ne se sentira plus obligé en tant
qu'être individuel, mais entant qu'être social, ayant cessé de se

regarder comme une fin en soi, et n'accordant plus cette dignité
qu'aux autres hommes.

Aussi bien est-ce dans cet esprit que Secrétan a étudié les

problèmes sociaux que le principe de son éthique lui faisait
en quelque sorte une obligation d'aborder, et les solutions qu'il
apporte aux problèmes politiques et économiques, sont-elles

comme la prolongation de sa morale. Les dernières années de

sa vie ont été plus spécialement consacrées à la mise en

pratique des idées auxquelles l'avaient amené toute une existence
de pensée. Les écrits de cette période prennent une physionomie

plus concrète. Ils ne sont plus seulement l'expression
d'une théorie que l'appareil dialectique revêtirait d'un aspect
glacial; on dirait d'eux volontiers qu'ils sont des actes. La
civilisation et la croyance, l'Eglise et le monde, la Question sociale,
le Devoir pressant, ne sont-ils pas autant de manifestations du

besoin qu'éprouvait le philosophe, de pratiquer la s charité »

qui lui semblait constituer tout le devoir On sent qu'au
contraire de Kant, ce penseur a pris contact avec les hommes,

qu'il a tenté de leur communiquer un peu de cette flamme qui
jaillit en son âme d'apôtre sous l'effort de la méditation.

Après l'opposition de leurs systèmes, rien n'est plus saisissant

que le contraste de leurs personnalités, et il serait
intéressant d'étudier quelie influence la diversité de leurs
tempéraments a eue sur l'élaboration de leurs philosophies, quelle

1 Comte Léon Tolstoï : Résurrection. Trad, de Wyzewa. Perrin & 0e. Paris,

p. 434.



CHARLES SECRÉTAN ET LA PHILOSOPHIE KANTIENNE 199

part au contraire il faut attribuer dans la formation de leur
caractère aux suggestions de leurs théories.

Kant, replié sur lui-même, toujours occupé à l'analyse de

son être psychique abstrait, c'est-à-dire des catégories de la

raison pure, où il croyait trouver le réel, ou plutôt, qui lui
semblaient en pouvoir tenir lieu, crut que cette analyse lui pouvait
révéler tous les éléments constitutifs d'une conception universelle.

Négligeant en conséquence la psychologie réelle,
l'histoire, tout ce qui appartient au monde extérieur, il en vint à

s'absorber en lui-même, et quelque effort qu'il fit pour en

sortir et rejoindre l'humanité lorsqu'il voulait ordonner les

règles de la conduite, il ne parvint qu'à l'apercevoir dans son

abstraction, au travers des cadres de la raison pure, à déduire
sa conduite à son égard d'un principe synthétique à priori, à voir
dans les idées de « personne,» de « fin en soi, » des concepts à

prioriques, sans se demander comment expliquer, dans ce cas,

que des penseurs comme Platon, aient pu concevoir un ordre
social où une moitié des hommes serait traitée comme un

moyen par l'autre moitié. On comprend comment ce perpétuel
reploiement sur lui-même a dû l'amener à l'immobile
individualisme que commande sa philosophie, à la froide conception
d'une stricte justice dont il ne faut attendre aucune influence
en ce qui concerne l'amélioration de la vie sociale, parce qu'elle
semble faire abstraction de la vie des sociétés, qu'elle tend à

figer dans un moule étroit, comme le firent les principes à

priori, de sa vie individuelle propre1.
On peut dire que chez Kant, l'homme fut paralysé par le

penseur, tandis que chez Secrétan il paraît bien que l'énergie

1 Je n'oublie pas qu'en dehors de la Doctrine du droit (1797) Kant a écrit

plusieurs ouvrages sur la question politique : Sur ce proverbe... (1798); Projet de

paix perpétuelle (1795). Les préoccupations sociales qu'il manifestait déjà en 17^6,
dans les Conjectures sur le commencement de l'histoire de l'humanité, furent

aggravées, si l'on peut ainsi dire, par l'impression que produisit sur son esprit la
' Révolution française. Les événements retentissants qui l'accompagnèrent le firent

en quelque sorte sortir de lui-même ; il essaya dans les années qui suivirent, de

formuler sur l'organisation des sociétés une doctrine qu'il prétendait déduire des

principes de la Critique de la raison pratique. Cependant, cet effort même manifeste

l'impuissance de sa philosophie abstraite, au regard de laquelle le monde

donné est hétérogène à la raison dont il veut pourtant lui imposer les lois.



800 JOSEPH DUPROIX

native fut multipliée par la pensée. Je n'ignore pas l'empire que
possédait le philosophe de Königsberg sur son individualité
physique et morale. Je parle seulement ici de son activité
sociale, la seule qui compte au regard de l'humanité. Ici encore
l'action du système sur le tempérament est intimement liée à

l'influence inverse. Nature débordante, le philosophe de

Lausanne ne s'absorba jamais, quoi qu'on ait pu dire, même au

temps où il écrivait la Philosophie de la liberté, dans l'analyse
d'une idée abstraite; encore moins s'enferma-t-il dans les cadres

abstraits de la logique, traitée à la manière d'une métaphysique.
Un œil toujours ouvert sur le monde extérieur, convaincu de

la nécessité de laisser au problème de l'être sa légitime importance,

il se laissa pénétrer par les choses en même temps qu'il
essaya de les pénétrer; s'il descendit en lui-même, ce fut seulement

pour découvrir le lien qui rattache l'individu à l'humanité,
pour saisir l'obligation de se communiquer à elle; il ne s'y oublia

point dans une contemplation stérile.
S'il fallait d'un mot caractériser sa démarche philosophique,

je dirais qu'au regard de la méthode criticiste, elle constitue
un retour à la réalité1, c'est-à-dire à l'humaine vérité. Je ne saurais

mieux donner une idée de la rénovation accomplie par lui
en morale, qu'en la comparant à celle qu'inaugura, dans le
domaine religieux, la théorie de la connaissance religieuse
qu'exposa il y a quelques années dans cette revue, M. le doyen
Auguste Sabatier2. Abstraction et réalité,individualisme et soli-
darisme tels sont les deux points de départ en présence, avec
leurs inévitables aboutissants.

1 II serait intéressant de rapprocher la morale de Secrétan de l'effort remarquable

tenté par la jeune école sociologique française dont La division du travail
social de M. le professeur Durkheim a provoqué l'organisation. Celle-ci cependant,

dépasse résolument le point de vue du philosophe suisse, en ce sens qu'elle
absorbe la morale dans la sociologie, et voit dans la nécessité de la vie sociale, la

source de la notion d'obligation à laquelle Charles Secrétan assigne comme on l'a
vu une origine métaphysique.

2 XXVI« année (1893), p. 197-240.


	Charles Secrétan et la philosophie kantienne [suite]

