
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: La dialectique de Schleiermacher

Autor: Tissot, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379683

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER

D. TISSOT

Ich gehöre weder zu denen die
an der Wahrheit der christlichen
Religion, noch zu denen die an der
fühlenden, denkenden und wollenden
Freiheit des Geistes desperiren.

Schleiermacher.

Tout théologien, digne de ce nom, aboutit, par la série plus ou
moins riche de ses travaux, à un système et le résume dans un
de ces écrits qui durent comme les monuments de l'intelligence.
Il en est ainsi de Schleiermacher. La dogmatique (Der christliche

Glaube), à laquelle nos études sont particulièrement
consacrées, demeure son grand'œuvre. Toutes les influences
qui avaient fait son développement, apportent ici leur tribut ;

tous les ouvrages qui en ont marqué les phases, déposent ici
leurs résultats..Mais il n'y a pas de système sans principes généraux

qui supportent l'édifice et lui imposent son architecture,
en d'autres termes, sans philosophie. Qu'est-ce la philosophie,
sinon la science des idées Elle examine toutes les disciplines,
en dégage les vérités fondamentales et n'atteint son idéal qu'en
découvrant la thèse des thèses, l'unité qui explique le monde.
Dès lors, sans philosophie, pas de théologie. On voudrait l'en

préserver qu'on n'y réussirait pas, car on contredirait les lois
de l'esprit et les exigences de la science. L'histoire prouve, du
reste, que les grands docteurs de l'Eglise ont, à la base de leurs
conceptions Ihéologiques, un ensemble de vues antérieures à

elles et qui, pourtant, nous en donnent seules l'intelligence.



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 157

Cela est vrai d'Origène comme d'Augustin, d'Augustin comme
de Thomas d'Aquin, de Thomas d'Aquin comme de Calvin.

Ce fait indique la méthode à suivre, si nous voulons
comprendre Schlpiermacher1. Il est relativement facile d'esquisser
son évolution religieuse : il en a marqué les phases par les

lettres qu'il écrivait du séminaire des Moraves (1783-1787), par
les Discours sur la religion (Reden über die Religion, 1799),

par les Monologues (Monologen, 1800), par la Fête de Noël

(Weihnachtsfeier, 1806), pour ne citer que les pages qui révèlent

le mieux la psychologie du chrétien. Il y a sans cloute,
dans ces publications, des assertions qui indiquent les

influences philosophiques qui agissaient sur l'auteur, de Platon à

Schelling, et le lecteur attentif en tire des inductions sur
l'avenir du théologien ; mais ce ne sont que des rayons épars

qui ne se réunissent point en un foyer. Peut-on trouver un
volume qui donne la philosophie de Schleiermacher? La question

est d'autant plus importante qu'aucun écrivain n'a été, on
le sait, plus souvent accusé d'avoir fait dépendre son exposition
du christianisme des prémisses de sa spéculation. Or, le volume
qui répond à notre question, est la Dialectique. Toutefois,
l'attente n'est pas aussi complètement satisfaite qu'on l'espérait.
Nous allons dire pourquoi2.

Schleiermacher n'a pas enseigné cette science à Halle, où il
fut professeur extraordinaire dès 1804 ; appelé à Berlin, en

1810, il ouvrit un cours sur la matière en 1811, et le reprit en

1814, 1818, 1822 et 1828, pour la dernière fois en 1831. A ce

moment, le maître avait pleine conscience de son système. Il
mourut en 1834. Malheureusement il n'a pas rédigé ses leçons;
on n'a découvert, dans ses manuscrits, que des notes, souvent
incomplètes et, sur quelques points, des développements qui
semblent avoir été si rapidement jetés sur le papier que la

ponctuation en est souvent absente.

1 « Die Dogmatik Schleiermachers hat zu ihrer Voraussetzung die Dialektik und

kann ohne diese nicht wahrhaft begriffen werden. » Georg Weissenborn : Vorles.
über Schleiermachers Dialektik uud Dogmatik, vol. I, introd., p. X.

2 Dialektik, herausgegeben von L. Jonas, Prediger an der St. Nikolaïkirche,
l vol. in-8°, tilO p. Berlin, G. Reimer.



158 D. TISSOT

L'éditeur de cette partie des œuvres posthumes, le pasteur
L. Jonas, expose, dans une consciencieuse préface (Berlin,
21 novembre 1838), les difficultés du travail qui lui était confié.

Il a dû comparer les fragments des six années d'enseignement,

ceux de 1814 étant pris pour base. Il y a joint les projets
de deux Introductions. Non content de ce labeur, L. Jonas s'est

procuré les cahiers de neuf étudiants et les a utilisés pour
éclairer le texte1.

On comprend que, dans ces conditions, le volume qui parut
en 1839, soit, à plusieurs égards, une hypothèse très intéressante,

car le texte n'est pas incontestable et la division de la

matière, pas indiscutable. Cette impression paraît avoir été

partagée par les penseurs de l'Allemagne qui ont écrit sur la
Dialectique2. Peut-être faut-il attribuer à cet inconvénient, qui
laisse dans l'esprit une incertitude, le peu d'intérêt qu'elle a

excité en France et le peu de travaux qu'elle a suscités.
L'œuvre est, pourtant, digne d'une sérieuse étude, car, sans
être magistrale comme la Dogmatique du même auteur, elle est
eminente par l'originalité, par la richesse des aperçus et,
quelquefois, par le bonheur des solutions 3.

Nous appuyant sur la remarque qui précède, nous allons,
dans notre exposition, suivre moins pas à pas l'édition de

L. Jonas que chercher à dégager les idées principales, à les

mettre en saillie et les disposer dans un ordre logique.
Commençons par celles qui conduisent naturellement au sujet, la

Philosophie et la Dialectique.

1 Un penseur perspicace qui a fait le même travail, à propos d'un cours de

philosophie de H.-B. de Saussure, disait: « Je me suis convaincu que les cahiers

valent ce que vaut l'étudiant. » Est-on mieux renseigné sur le professeur

- Comparez : Georg Weissenborn : Vorlesungen über Schleiermachers Dialektik
und Dogmatik, 2 vol. in-8», 1847-49. — Wilhelm Bender : Schleiermachers

Theologie mit ihren philosophischen Grundlagen, 2 vol. in-8°, Nördlingen,
1876-1878.

3 F. Lichtenberger, dans son Histoire des idées religieuses en Allemagne, ne dit

pas un mot de la Dialectique, quoiqu'il consacre 174 pages à Schleiermacher. Le

Dictionnaire des sciences philosophiques, de Franck, présente (p. 1553-1556)

un résumé qui ne manque pas de vérité.



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 159

Introduction.

I. Philosophie. — Si l'on veut se rendre compte de la
manière dont le problème central se présenta à l'esprit de Schleiermacher,

il faut remonter jusqu'à Descartes, car ni l'antiquité,
ni le moyen âge ne mettent en présence les mêmes facteurs.

Descartes affirme l'esprit et la nature, le subjectif et

l'objectif. Il part du premier avec une vigueur incomparable, mais

ne peut lui faire produire le second. Pour vaincre la dualité, il
introduit l'idée do Dieu : innée dans notre esprit, il serait
incapable de la former s'il ne la possédait pas. L'idée de Dieu

devient alors la clef de voûte qui soutient l'édifice de nos
connaissances. Sans elle, rien n'est certain ; tout n'est certain

que par elle. — Malebranche accentue, entre les mêmes termes,
la même opposition. Il l'amplifie de telle façon que, trouvant,
en nous, les idées, il ne peut les expliquer que par Dieu, qui
les y a déposées. C'est par Lui qu'elles naissent et, par Lui,
qu'elles subsistent. Nous ne les concevons que dans la communion

avec Dieu : la vision en Dieu explique tout, même les

mouvements de notre corps. Malebranche a pris une des

branches de l'arbre cartésien et l'a développée jusqu'à couvrir

tout de son ombre. L'unité est esquissée, mais à quel
prix? — Spinoza reprend l'affirmation esprit et nature, pensée
et étendue. 11 maintiendra l'un et l'autre, car l'un n'exclut

pas l'autre : omnis determinano est negatio. Ils coexistent
dans l'être et en constituent la réalité. On ne saurait rien

supposer en dehors d'elle : pour Spinoza, c'est la

substance, et la substance est la divinité. Tout ce qui vit vit par
elle et en elle. Autant est-il absurde de parler d'un non-être en

dehors de l'être, autant le serait-il de chercher l'existence en

dehors de la divinité (acosmisme). Le conflit qui se prolongeait
dans le système de Descartes, disparaissait dans celui de

Malebranche, a cessé, puisque ses facteurs sont l'essence même de

l'être. Tout élément transcendant s'efface dans l'immanence ;

Dieu se développe dans le monde, et le monde raconte son

éternelle évolution. Pas de Dieu sans monde; pas de monde

sans Dieu. — Locke, confondu des audaces précédentes, se



160 D. TISSOT

retrouve dans le bon sens et se contente du logis bourgeois de

l'empirisme. Les idées de Descartes ne sont qu'un rêve ; je
m'observe, et je constate que mes idées proviennent du monde
extérieur : mon esprit est une feuille blanche, sur laquelle, par
le mécanisme de mes sens, il trace des caractères conformes à

la nature. Malgré la différence que Locke établit entre la sensation

et la réflexion, c'est l'objectif qui l'emporte. Il échappe au

matérialisme, car il admet des êtres immatériels, auxquels
Dieu a pu donner la faculté de penser. La concession sauve le

philosophe ; elle ne sauve pas son système, parce qu'elle ne

s'autorise pas d'une nécessité rationnelle. — Berkeley, le

fondateur irlandais de l'idéalisme, admet contre l'empirisme de

son prédécesseur, que nous ne percevons aucun monde objectif,

mais que nous ne connaissons que le monde subjectif. Je

vois, je sens, non quelque chose du dehors; je ne vois, je ne
sens que ce qui est en moi. Pour savoir ce qu'est l'être en soi,
il me faudrait sortir de ma personne. C'est aussi impossible
que de me délivrer de mon ombre. Aussi bien, la nature
extérieure n'existe-t-elle que dans mon individualité. Le conflit
entre elle et moi a, dès lors, disparu ; mais n'est-il pas transporté

dans le moi lui-même? La difficulté que le matérialisme
ne surmonte pas, embarrasse de même l'idéalisme. Seule, la
forme est changée. Comment l'esprit serait-il susceptible de

percevoir ce qui n'est pas spirituel, un arbre, une montagne,
par exemple? D'où en aurait-il la suggestion? Ce don, reprend
l'idéaliste, il l'a reçu de Dieu. Fort bien, mais la réponse
augmente la difficulté. — Le matérialisme, l'empirisme, la vision
en Dieu, le panthéisme et l'idéalisme laissaient en présence l'esprit

et la nature, le moi et le non-moi; ils finissaient comme
Descartes avait commencé. — Kant aperçoit immédiatement le
défaut de l'analyse de Locke : il a supposé que nos facultés
recevaient telles quelles les impressions de l'univers ; mais nos
facultés ne sont pas passives, elles sont actives ; d'où ces

impressions, en s'introduisant en nous, sont modifiées à notre,

image. Elles ne sont plus le monde extérieur tel qu'il est, mais
tel qu'il nous paraît être. Cette remarque indique l'abîme entre
le phénomène et le noumène; plus on y réfléchit, plus il se



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 161

creuse. Voyez plutôt: les choses en soi sont particulières,
dans mon esprit, elles deviennent générales. Les choses en
soi succèdent simplement l'une à l'autre; dans mon esprit, il
s'établit,entre elles, la relation de cause à effet. Ne prolongeons

pas: il est manifeste que nous modifions les choses et leurs

rapports; bref, nous les classons dans nos catégories, et les

catégories sont le travail de notre raison. Jusqu'ici, Kant est
d'accord avec l'idéalisme. Il a, pourtant, admis l'objectif, mais
à l'examen, il a constaté que ce que nous croyons affirmer
comme tel, n'est qu'une illusion. Dès lors, nous n'arriverons à

savoir ni si la divinité est, ni ce qu'elle est. Mais nous ne

sommes pas seulement intelligence, nous sommes volonté; par
elle, nous entrons dans l'activité et en marquons les traces
dans l'ordre des choses. Par elle, peut-on rétablir l'harmonie
de la nature et de l'esprit? Nous n'y réussissons pas davantage.
Il n'y en a qu'un qui assure l'harmonie de la nature et de

l'esprit, c'est Dieu. Après les ruines du Kant de la Critique de

la raison pure, c'est le dernier postulat du Kant de la Raison

pratique. Sa réalisation n'est pas ici-bas : au-delà, sera la

victoire, la conciliation des antinomies morales, le Souverain
Bien. Kant nous en donne l'espérance, nous invite à l'entretenir
et à attendre le triomphe avec une pleine confiance. — Fichte
reconnaît qu'il faut ramener la dualité, nature et esprit, à

l'unité. Il n'hésite pas: l'unité c'est le moi. Tout le système de

Fichte est là, c'est l'idéalisme subjectif. Nous revenons à

Berkeley, avec cette différence : celui-ci dit que le monde extérieur

n'est qu'un ensemble d'impressions; celui-là, qu'un
ensemble d'idées. L'hypothèse sort du Kantisme quand le

maître eût démontré l'impossibilité de connaître le monde

objectif. La thèse de Fichte est magnifique d'audace, mais son

moi n'en reste pas moins, selon le mot si simple et si profond
de Mme de Staël, le grand célibataire. Comment produirait-il le

non-moi? Voilà ce qui est décidément incompréhensible. Pas

plus que l'idéaliste irlandais n'a pu retrouver le monde qui
nous entoure, l'idéaliste allemand n'a su faire sortir, de la
conscience, la réalité de la nature. La grandeur de Fichte est,
surtout, dans la beauté de son caractère.



162 D. TISSOT

L'oscillation continuelle qui se prolonge de Descartes à

Fichte trouvera-t-elle son équilibre C'est ce qui nous amène
à Schleiermacher. Son système ne répète aucune des philosophies

antérieures: en ce domaine, comme en théologie, il est

original. Il se détache, même en des points importants, des

Maîtres qu'il admire1. Sa spéculation se caractérise par les
assertions suivantes : l'esprit n'est pas la totalité, la nature ne
l'est pas non plus ; l'un ne peut sortir de l'autre, ni l'absorber,
les deux subsistent comme le fait qu'il est impossible de

contester. Il faut, dès lors, partir du dualisme. Il n'y a pas
antinomie, ainsi que Fa soutenu Kant ; il y a une dualité dont les

termes peuvent s'unir. Dans la science, l'esprit s'empare de la
nature ; dans la volonté, l'esprit s'introduit dans la nature.
Cette observation laisse entrevoir l'unité ; la nature devient
esprit, l'esprit devient nature. L'unité s'accuse dans l'idée de

Dieu qui est pensée et être. Pourquoi ne reconnaîtrions-nous

pas qu'elle se réalise dans l'univers? En tout cas, il est évident

que la conscience de nous-même est l'esprit s'affirmant dans
la nature et affirmant la nature. Ainsi, nous partons du
dualisme pour les concilier dans l'être, comme ils se concilient
en Dieu. Ce point de vue ne détruit pas la science, c'est plutôt
la science qui débarrasse la route des obstacles dont on
l'encombrait.

« Philosophie ist das höchste Denken mit dem höchsten
Bewustsein » (Dialektik § 6). A la philosophie ainsi appréciée,
Schleiermacher distribue le travail ; 1° Chaque science
renferme une multitude de notions qui restent disséminées; la

Philosophie a pour tâche de les rapprocher et d'en faire un tout,
sur lequel elle imprime le sceau de l'unité. 2° Les sciences

1 Les deux philosophes qui ont agi le plus profondément sur lui sont Spinoza et

Kaut. Du premier, nous avons parlé à propos du fameux passage des Reden ; on

lira, dans la suite de "cette exposition de la Dialectique, ce qu'il en pense.
L'influence de Kant a été étudiée, avec beaucoup de soin et de perspicacité, par
Wilhelm Dilthey, dans sa remarquable étude : Leben Scldeiermachers (Berlin,
1870, 1 vol. in-8°). Il est à regretter que ce premier volume n'ait pas eu de suite ;

il va de 1768 à 1802. L'auteur de l'article Schleiermacher, dans l'Encyclopédie

Lichtenberger, nous recommande comme source, le second volume qui n'a jamais

paru.



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 163

sont séparées les unes des autres; elles restent isolées; la

Philosophie les sort de cet isolement, les fait concourir à une
science des sciences qui assigne, à chacune, son rôle, t Aile
Wissenschaften bleiben unvollkommen wenn nicht über ihnen
eine Centralwissenschaft schwebt und diese ist eben die

Philosophie. » 3° La philosophie ne peut commencer cette

œuvre que lorsque les sciences existent; sinon, elle manquerait

de matière et n'aboutirait qu'à une scholastique. En
poursuivant cette tâche, elle dégage un monde du chaos des détails.
Son activité est précieuse, bien qu'elle porte surtout sur
l'organisation et sa forme, mais cela même dépend des principes
qu'elle réussit à s'assimiler. 4° Elle est essentiellement la
science de la raison, dans un sens qu'aucune autre discipline
ne saurait réclamer au même titre. 5° On pourrait craindre,
d'après ce qui vient d'être dit, que la philosophie ne fût que
Logique; un peu d'attention préserve de cette erreur. « Logik,
formale Philosophie, ohne Metaphysik, transcendentale
Philosophie, ist keine Wissenschaft; und Metaphysik ohne Logik
kann keine Gestalt gewinnen als eine willkürliche und
fantastische. » (Dialektik § 16). Chaque science en enregistrant un
certain nombre de faits, en les traduisant en idées, introduit

l'être dans l'intelligence, car elle le contient dans ses
formules. On n'en doutera pas si l'on considère les sciences

naturelles. Elles font, sans y prétendre, de la Métaphysique en

détail, puisqu'elles supposent et affirment l'unité de la pensée

et de l'être. Qu'est la Métaphysique sinon l'étude de ce

problème? Il est impossible, dès lors, que la Philosophie, en s'oc-

cupant des autres disciplines comme il vient d'être dit, ne
fasse de la Métaphysique. Elle n'en reste pas à la Logique.
Seulement, le problème de l'unité de la pensée et de l'être, elle

l'aborde de front et cherche à en présenter une solution qui
explique l'ensemble de l'existence. Son ambition est de

porter la lumière dans les dernières profondeurs de la

science. 0° En résumé, Logique et Métaphysique sont inséparables.

C'est une faute de les isoler : la logique présente la

liaison des choses, qui ne saurait se détacher de l'intelligence
des choses. Il faut établir l'enchaînement comme il existe dans



164 D. TISSOT

la nature ; la métaphysique poursuit l'être des choses qui ne
reste point à l'écart de l'ensemble des choses. La philosophie
respectera ce lien intime des deux disciplines, qu'on a, par
erreur, voulu briser, en enfermant chacune dans un camp.

Schleiermacher ne s'est pas borné à soutenir cette thèse, il
l'a développée dans sa Dialectique. On l'a attaquée; on n'en
diminuera pas l'importance1.

De l'idée de la philosophie en général, passons à celle de la

Dialectique en particulier.

IL Dialectique. Il faut remonter jusqu'aux plus beaux jours
de la Grèce, jusqu'au divin Platon, pour trouver le maître de

la Dialectique. L'art se perdit dans la décadence de la philosophie

de l'antiquité et dans celle du moyen âge, où l'ignorance
des peuples et, plus tard, l'autorité de l'Eglise le rendait

impossible. Dans notre philosophie française, l'esprit s'est

plutôt, conformément au génie de la nation, moins étendu

que clair, moins souple que précis, pris d'affection pour la

Logique. Poser quelques axiomes, en déduire les conséquences
et aboutir à une conclusion évidente, parce qu'elle le semble,
est l'exercice qu'il devait préférer. Dans tous les domaines, il
a montré que c'était son instinct; peut-être a-t-il payé cher ses

victoires. La Dialectique renverse les barrières et s'ébat dans

le champ de la pensée, aussi vaste que le monde: elle n'admet

pas que, d'entrée, on emprisonne l'esprit dans de certaines

limites; gardant sa liberté, elle cherche, elle aperçoit, elle
annonce ses découvertes et ne veut, à aucun prix, pour simplifier

la démonstration, exclure les éléments embarrassants d'un

problème.

1 « Die Philosophie hat grosse Thaten vollbracht; diese aber ist unter allen die

grossie. » Georg Weissenborn. Op. cit. vol. I, p. 9. — Pour connaître Schleiermacher

comme philosophe, il faut étudier, outre la Dialektik, Grundlinien einer

Kritik der bisherigen Sittenlehre ; Monologen; Vertraute Briefe über Schlegels

Lueinde; Philosophische und vermischte Schriften ; Reden und Abhandlungen,
der königl. Akademie der Wissenschaften vorgetragen ; Geschichte der Philosophie;

Entwurf eines Systems der Sittenlehre; Vorlesungen über Aesthetik; Die

Lehre vom Staat; Erziehungslehre. Ces travaux forment les volumes 1, 2, 3

4, 5, 6, 7, 8, 9 des Sämmlliche Werke : III. Abtheilung. Zur Philosophie.



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 165

Schleiermacher reprend cette science et cet art, car elle est

l'une et l'autre. La tentative et digne d'attention.
Qu'est-ce que la Dialectique? C'est l'art ou la science de

conduire le dialogue entre les alternatives de la pensée. Qu'il y ait
en scène des personnages d'opinions différentes ou un seul,
cela ne modifie point les conditions de l'œuvre, car il faut

toujours plusieurs points de vue qui, au début, ne soient pas
d'accord. Le but est de chercher à établir, entre eux,
l'harmonie. Eclairons cette définition par quelques remarques: 1°

La pensée n'est pas toujours de même nature, on peut
distinguer : a) la pensée pure qui n'a d'autre ambition que la

vérité ; sa fin est en elle-même; elle ne poursuit que cette
conquête, c'est-à dire que l'exercice consiste à s'enrichir elle-
même ; (3) la pensée pratique qui se propose un but à atteindre ;

elle se met en mouvement pour une affaire. Arrivée à ses fins,
elle s'arrête; y) la pensée artistique qui a aussi son terme en

soi, parce qu'elle ne développe que son rêve, de la forme
enfantine ou élémentaire jusqu'à l'œuvre qui présente le beau de

la manière la plus parfaite. La Dialectique ne peut vraiment se

mouvoir que dans la première de ces formes : partie de la

Philosophie, elle est une discipline de la raison, consacrée à

l'étude de la pensée et de l'être. 2° Une supposition est nécessaire

pour que la forme que nous étudions puisse se produire :

il n'y a pas dialogue, entre deux ou plusieurs, ou monologue,
entre les idées d'une même personne, si l'on est entièrement
d'accord. En ce cas, le discours suivra sa marche, sans que
rien puisse la contrarier. Donc, il faut pour que le dialogue

commence, continue et arrive à son terme, un obstacle, en
d'autres termes, une divergence entre les idées. Alors l'entretien

est une joute où chacun met sa dextérité à porter et à

parer les assauts, jusqu'à ce que les lutteurs cessent le combat.
Cette exigence qui est le sine qua non du dialogue, l'est aussi
de la Dialectique; elle n'a aucune raison d'être, s'il n'y a pas,
dans nos intelligences, des pensées différentes qu'on peut
discuter et concilier. 3° Nous laissons échapper le mot, car si

l'on nie la possibilité d'une conciliation, toute discussion est

superflue. Une classe de philosophes nie cette possibilité, ce



166 D. TISSOT

sont les Sceptiques. «L'homme est la mesure de toutes choses; »

partant, chacun de ses propres opinions. Elles dépendent
fatalement de sa nature; sans doute, elles peuvent changer, mais
c'est que la nature a changé. On ne saurait penser autrement
qu'on ne pense: toute argumentation est inutile. On pourrait
inférer, peut-être, que le Dogmatisme s'oppose de même à la

Dialectique. Ce serait une illusion, car si le Dogmatisme affirme
des thèses très catégoriques, il emploie la démonstration pour
les prouver et, par conséquent, il consent à discuter. Le sceptique

y renonce. Mais, par ce parti pris, il se réfute lui-même, car il
ne sortira pas d'un dilemme: ou il établit son droit de douter,
et, en cela se contredit, puisqu'il essaie d'une démonstration,
ou il doute qu'il doute, et ces mots s'envolent en même temps
qu'ils se prononcent. Ajoutez qu'il s'autorise d'une complète
diversité des individus pour établir que ce qui persuade l'un,
ne persuadera pas l'autre; or, cette diversité n'existe pas;
l'humanité, malgré ses variétés, n'en reste pas moins une espèce.
4° Allons plus au fond: pour la Dialectique, comme pour l'une
ou l'autre de ses formes, il est indispensable de ne pas isoler ia

pensée de l'être. Si cela était, il n'y aurait plus de rapport; par
conséquent plus lieu à en chercher la nature. La discussion
tombe. Nous ne voulons point revenir à ce que nous avons dit
en indiquant les conditions de la Philosophie en général; mais
il est nécessaire de répéter qu'il faut admettre la relation de la

pensée à l'être et que le problème est précisément de déterminer

cette relation. On a deux termes; on discutera, l'un
attribuera plus à l'objet, l'autre plus au sujet ; l'un admettra telle

ou telle qualité de l'objet, l'autre la contestera; bref, nous
avons le sol sur lequel la Dialectique peut se mouvoir. 5° Il
faut plus encore : il faut une méthode sur laquelle on se

soit entendu. On doit être d'accord sur le point de départ; on
doit l'être sur le point d'arrivée, auquel on aboutira par des

raisonnements plus ou moins longs. En de certains cas, on

divisera; en d'autres, on réunira. Cela dépendra de la question
traitée. En concédant la diversité, on doit maintenir : «.) une

conception générale commune qui domine le sujet traité, car
si l'on négligeait cette exigence, on varierait selon chaque



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 167

cas et l'on n'arriverait à aucun résultat; ß) une reconnaissance
des règles qui président à la liaison des idées et en légitiment
la transition. Ce sont les conditiones sine quibus.

Nous avons, dans cette Introduction, expliqué ce qu'est la

Philosophie et la Dialectique. Ce travail fait, exposons cette
dernière Discipline. La question qui se pose au seuil du sujet,
est celle-ci: quel plan allons-nous suivre?

D. Tissot.

(A suivre.)


	La dialectique de Schleiermacher

