Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 33 (1900)

Artikel: La dialectique de Schleiermacher
Autor: Tissot, D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379683

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER

PAR

D. TISSOT

Ich gehére weder zu denen die
an der Wahrheit der christlichen Re-
ligion, noch zu denen die an der
fuhlenden, denkenden und wollenden
Freiheit des Geistes desperiren.

SCHLEIERMACHER.

Tout théologien, digne de ce nom, aboulit, par la série plus ou
moins riche de ses travaux, a un systéme et le résume dans un
de ces écrits quidurent comme les monuments de I'intelligence.
Il en est ainsi de Schleiermacher. La dogmatique (Der christ-
liche Glaube), a laquelle nos études sont particulierement
consacrées, demeure son grand’ceuvre. Toutes les influences
qui avaient fait son développement, apportent ici leur tribut;
tous les ouvrages qui en ont marqué les phases, déposent ici
leurs résultats.;Mais il n’y a pas de systéme sans principes géné-
raux qui supportent ’édifice et lui imposent son architecture,
en d’autres termes, sans philosophie. Qu’est-ce la philosophie,
sinon la science des idées ? Elle examine toutes les disciplines,
en dégage les vérités fondamentales et n’atteint son idéal qu’en
découvrant la thése des théses, I'unité qui explique le monde.
Dés lors, sans philosophie, pas de théologie. On voudrait I’en
préserver qu’on n’y réussirait pas, car on contredirait les lois
de l'esprit et les exigences de la science. L’histoire prouve, du
reste, que les grands docteurs de I’Eglise ont, & la base de leurs
conceptions ihéologiques, un ensemble de vues antérieures a
elles et qui, pourtant, nous en donnent seules l’intelligence.



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 157

Cela est vrai d’Origéne comme d’Augustin, d’Augustin comme
de Thomas d'Aquin, de Thomas d’Aquin comme de Calvin.

Ce fait indique la méthode & suivre, si nous voulons com-
prendre Schleiermacher?. 11 est relativement facile d’esquisser
son évolution religieuse: 1l en a marqué les phases par les
lettres qu’il écrivait du séminaire des Moraves (1783-1787), par
les Discours sur la religion (Reden iber die Religion, 1799),
par les Monologues (Monologen, 1800), par la Féte de Noél
(Weihnachtsfeier, 1806), pour ne citer que les pages qui révé-
lent le mieux la psychologie du chrétien. Il v a sans doute,
dans ces publications, des assertions qui indiquent les in-
fluences philosophiques qui agissaient sur I'auteur, de Platon a
Schelling, et le lecteur attentif en tire des inductions sur
I’'avenir du théologien; mais ce ne sont que des rayons épars
qui ne se réunissent point en un foyer. Peut-on trouver un
volume qui donne la philosophie de Schleiermacher? La ques-
tion est d’autant plus importante qu’aucun écrivain n’a été, on
le sait, plus souvent accusé d’avoir fait dépendre son exposition
du christianisme des prémisses desa spéculation. Or, le volume
qui répond a notre question, est la Dialectique. Toutefois, ’at-
tente n’est pas aussi complétement satisfaite qu’on I’espérait.
Nous allons dire pourquoi 2.

Schleiermacher n’a pas enseigné cette science a Halle, ou il
fut professeur extraordinaire des 1804 ; appelé & Berlin, en
1810, il ouvrit un cours sur la matiére en 1811, et le reprit en
1814, 1818, 1822 et 1828, pour la derniére fois en 1831. A ce
moment, le maitre avait pleine conscience de son systéme. Il
mourut en 1834. Malheureusement il n’a pas rédigé ses legons;
on n'a découvert, dans ses manuscrits, que des notes, souvent
incomplétes et, sur quelques points, des développements qui
semblent avoir été si rapidement jetés sur le papier que la
ponctuation en est souvent absente.

1 « Die Dogmatik Schleiermachers hat zu ihrer Voraussetzung die Dialektik und
kann ohne diese nicht wahrhaft begriffen werden. » Georg Weissenborn : Vorles.
ither Schleiermachers Dialektik uud Dogmatik, vol. I, introd., p. X.

2 Dialektik, herausgegeben von L. Jonas, Prediger an der St. Nikolaikirche,
1 vol. in-8¢, 10 p. Berlin, G. Reimer.



158 D. TISSOT

L’éditeur de cette partie des ceuvres posthumes, le pasteur
L. Jonas, expose, dans une consciencieuse préface (Berlin,
21 novembre 1838), les difficultés du travail qui lui était confié.

Il a A comparer les fragments des six années d’enseigne-
ment, ceux de 1814 étant pris pour base. Ily a joint les projets
de deux Introductions. Non content de ce labeur, L. Jonas s’est
procuré les cahiers de neuf étudiants et les a utilisés pour
éclairer le textel.

On comprend que, dans ces conditions, le volume qui parut
en 1839, soit, 4 plusieurs égards, une hypothése trés intéres-
sante, car le texte n’est pas incontestable et la division de la
matiere, pas indiscutable. Cette impression parait avoir été
partagée par les penseurs de I’Allemagne qui ont écrit sur la
Dialectique 2. Peut-étre faut-il attribuer & cet inconvénient, qui
laisse dans I'esprit une incertitude, le peu d’intérét qu’elle a
excité en France et le peu de travaux qu’elle a suscités.
L’ceuvre est, pourtant, digne d’'une sérieuse étude, car, sans
étre magistrale comnme la Dogmatique du méme auteur, elle est
éminente par l'originalité, par la richesse des apercus et, quel-
quefois, par le bonheur des solutions 3.

Nous appuyant sur la remarque qui précéde, nous allons,
dans notre exposition, suivre moins pas & pas [’édition de
L. Jonas que chercher & dégager les idées principales, & les
mettre en saillie et les disposer dans un ordre logique. Com-
mencons par celles qui conduisent naturellement au sujet, la
Philoscphie et la Dialectique.

! Un penseur perspicace qui a fait le méme travail, & propos d’un cours de
philosophie de H.-B. de Saussure, disait: « Je me suis convaincu que les cahiers
valent ce que vaut I'étudiant. » Est-on mieux renseigné sur le professeur ?

2 Comparez : Georg Weissenborn : Vorlesungen iiber Schleiermachers Dialektik
und Dogmatik, 2 vol. in-8¢, 1847-49. — Wilhelm Bender: Schleiermachers
Theologie mit thren philosophischen Grundlagen, 2 vol. in-8°, Nérdlingen,
1876-1878.

3 F. Lichtenberger, dans son Histoire des idées religieuses en Allemagne, ne dit
pas un mot de la Dialectique, quoiqu'il consacre 174 pages & Schleiermacher. Le
Dictionnaire des sciences philosophiques, de Franck, présente (p. 1553-1556)
un résumé qui ne manque pas de vérité.



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 159

Introduction.

I. Philosophie. — Sil’on veut se rendre compte de la ma-
niere dont le probléme central se présenta a I’esprit de Schleier-
macher, il faut remonter jusqu’a Descartes, car ni 'antiquité,
ni le moven dge ne mettent en présence les mémes facteurs.

Descartes affirme 'esprit et la nature, le subjectif et I'ob-
jectif. Il part du premier avec une vigueur incomparable, mais
ne peut lui faire produire le second. Pour vaincre la dualité, il
introduit I'idée de Dieu : innée dans notre esprit, il serait inca-
pable de la former s’il ne la possédait pas. L’idée de Dieu
devient alors la clef de voute qui soutient 'édifice de nos
connaissances. Sans elle, rien n’est certain; tout n’est certain
que par elle. — Malebranche accentue, entre les mémes termes,
la méme opposition. Il 'amplifie de telle facon que, trouvant,
en nous, les idées, il ne peut les expliquer que par Dieu, qui
les v a déposées. C'est par Lui qu’elles naissent et, par Lui,
qu’elles subsistent. Nous ne les concevons que dans la commu-
nion avec Dieu: la vision en Diew explique tout, méme les
mouvements de notre corps. Malebranche a pris une des
branches de l'arbre cartésien et I'a développée jusqu’a cou-
vrir tout de son ombre. L’'unité est esquissée, mais & quel
prix? — Spinoza reprend l'affirmation esprit et nature, pensée
et étendue. Il maintiendra !'un et lautre, car 'un n’exclut
pas lautre : omnis determinatio est negatio. Ils coexistent
dans I'étre et en constituent la réalité. On ne saurait rien
supposer en dehors d’elle : pour Spinoza, c’est la subs-
tance, et la substance estla divinité. Tout ce qui vit vit par
elle et en elle. Autant est-il absurde de parier d’'un non-étre en
dehors de 1'étre, autant le serait-il de chercher I'existence en
dehors de la divinité (acosmisme). Le conflit qui se prolongeait
dans le systeme de Descartes, disparaissait dans celui de Male-
branche, a cessé, puisque ses facteurs sont 'essence méme de
I’étre. Tout élément transcendant s’efface dans 'immanence ;
Dieu se développe dans le monde, et le monde raconte son
éternelle évolution. Pas de Dieu sans monde; pas de monde
sans Dieu. — Locke, confondu des audaces précédentes, se



160 D. TISSOT

retrouve dans le bon sens et se contente du logis bourgeois de
I’empirisme. Les idées de Descartes ne sont qu'un réve; je
m’observe, et je constate que mes idées proviennent du monde
extérieur : mon esprit est une feuille blanche, sur laquelle, par
le mécanisme de mes sens, il trace des caractéres conformes &
la nature. Malgré la différence que Locke établit entre la sensa-
tion et la réflexion, c’est 'objectif qui 'emporte. Il échappe au
matérialisme, car il admet des étres immatériels, auxquels
Dieu a pu donner la faculté de penser. La concession sauve le
philosophe ; elle ne sauve pas son systéme, parce qu’elle ne
s’autorise pas d’une nécessité rationnelle. — Berkeley, le
fondateur irlandais de l'idéalisme, admet conire 'empirisme de
son preédecesseur, que nous ne percevons aucun monde objec-
tif, mais que nous ne connaissons que le monde subjectif. Je
Vois, je sens, non quelque chose du dehors; je ne vois, je ne
sens que ce qui est en moi. Pour savoir ce qu’est I’étre en soi,
il me faudrait sortir de ma personne. C’est aussi impossible
que de me délivrer de mon ombre. Aussi bien, la nature exté-
rieure n’existe-t-elle que dans mon individualité. Le conflit
entre elle et moi a, dés lors, disparu; mais n’est-il pas trans-
porté dans le moi lui-méme? La difficulté que le matérialisme
ne surmonte pas, embarrasse de méme 1'idéalisme. Seule, la
forme est changée. Comment I'esprit serait-il susceptible de
percevoir ce qui n’est pas spirituel, un arbre, une montagne,
par exemple? D’olu en aurait-il la suggestion ? Ce don, reprend
I'idéaliste, il I’'a recu de Dieu. Fort bien, mais la réponse aug-
mente la difficulté. — Le matérialisme, 'empirisie, la vision
en Dieu, le panthéisme et I'idéalisme laissaient en présence I'es-
prit et la nature, le moi et le non-moi; ils finissaient comme
Descartes avait commencé. — Kant apercoit immédiatement le
défaut de I'analyse de Locke: il a supposé que nos facullés
recevaient telles quelles les impressions de I'univers ; mais nos
facultés ne sont pas passives, elles sont actives ; d’ou ces im-
pressions, en s’introduisant en nous, sont modifiées & notre
image. Elles ne sont plus le monde extérieur tel qu’il est, mais
tel qu’il nous parait étre. Cette remarque indique ’abime entre
le phénomeéne et le noumeéne; plus on y réfléchit, plus il se



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 161

creuse. Voyez plutot: les choses en soi sent particuliéres,
dans mon esprit, elles deviennent générales. Les choses en
soi succedent simplement I'une & ’autre; dans mon esprit, il
s’établit,entre elles, la relation de cause 4 effet. Ne prolongeons
pas: 1l est manifeste que nous modifions les choses et leurs
rapports; bref, nous les classons dans nos catégories, et les
catégories sont le travail de notre raison. Jusqu’ici, Kant est
d’accord avec l'idéalisme. Il a, pourtant, admis I'objectif, rais
a ’examen, il a constaté que ce que nous croyons affirmer
comme tel, n’est qu’une illusion. Dés lors, nous n’arriverons a
savoir ni si la divinité est, ni ce qu’elle est. Mais nous ne
sommes pas seulement intelligence, nous sommes volonté; par
elle, nous entrons dans l'activité et en marquons les traces
dans 'ordre des choszs. Par elle, peut-on rétablir ’harmonie
de la nature et de I’esprit? Nous n’y réussissons pas davantage.
Il n'y en a qu'un qui assure '’harmonie de la nature et de
I'esprit, ¢’est Dieu. Aprés les ruines du Kant de la Critigue de
la raison pure, c’est le dernier postulat du Kant de la Raison
pratique. Sa réalisation n’est pas ici-bas : au-dela, sera la vic-
toire, la conciliation des antinomies morales, le Souverain
Bien. Kant nous en donne I'espérance, nous invite 4 I’entretenir
et & attendre le triomphe avec une pleine confiance. — Fichte
reconnait qu’il faut ramener la dualité, nature et esprit, a
I'unité. Il n’hésite pas: 'unité c’est le moi. Tout le systéme de
Fichte est la, c’est l'idealisme subjectif. Nous revenons a
Berkeley, avec cette différence : celui-ci dit que le monde exté-
rieur n’est qu'un ensemble d’impressions; celui-la, qu’un
ensemble d’idées. L’hypothése sort du Kantisme quand le
maitre eGt démontré Pimpossibilité de connaitre le monde
objectif. La thése de Fichte est magnifique d’audace, mais son
moi n’en reste pas moins, selon le mot si simple et si profond
de Mme de Staél, le grand célibataire. Comment produirait-il le
non-moi ? Voila ce qui est décidément incompréhensible. Pas
plus que l'idéaliste irlandais n’a pu retrouver le monde qui
nous entoure, I'idéaliste allemand n’a su faire sortir, de la cons-
cience, la réalité de la nature. La grandeur de Fichte est, sur-
tout, dans la beauté de son caractére.



162 D. TISSOT

L’oscillation continuelle qui se prolonge de Descartes a
Fichte trouvera-t-elle son équilibre ? C’est ce qui nous améne
4 Schleiermacher. Son systéme ne répéte aucune des philoso-
phies antérieures: en ce domaine, comme en théologie, il est
original. Il se détache, méme en des points importants, des
Maitres qu'il admire!. Sa spéculation se caractérise par les
assertions suivantes: I'esprit n’est pas la totalité, la nature ne
I’est pas non plus; I'un ne peut sortir de I'autre, ni I’absorber,
les deux subsistent comme le fait qu’il est impossible de con-
tester. Il faut, dés lors, partir du dualisme. [l n’y a pas anti-
nomie, ainsi que I'a soutenu Kant ; il y a une dualité dont les
termes peuvent s’unir. Dans la science, I'esprit s’empare de la
nature; dans la volonté, I'esprit s’introduit dans la nature.
Cette observation laisse entrevoir 'unité; la nature devient
esprit, Uesprit devient nature. L’unité s’accuse dans I'idée de
Dieu qui est pensée et étre. Pourquoi ne reconnaitrions-nous
pas qu’elle se réalise dans 'univers ? En tout cas, il est évident
que la conscience de nous-méme est 'esprit s'affirmant dans
la nature et affirmant la nature. Ainsi, nous partons du dua-
lisme pour les concilier dans !'étre, comme ils se concilient
en Dieu. Ce point de vue ne détruit pas la science, c’est plutot
la science qui débarrasse la route des obstacles dont on l'en-
combrait.

« Philosophie ist das hochste Denken mit dem hodchsten
Bewustsein » (Dialektik § 6). A la philosophie ainsi appréciée,
Schleiermacher distribue le travail ; 1¢ Chaque science ren-
ferme une multitude de notions qui restent disséminées; la
Philosophie a pour tiche de les rapprocher et d’en faire un tout,
sur lequel elle imprime le sceau de 'unité. 2°¢ Les sciences

1 Les deux philosophes qui ont agi le plus profondément sur lui sont Spinoza et
Kant. Du premier, nous avons parlé a propos du fameux passage des Reden; on
lira, dans la suite de*cette exposition de la Dialectique, ce qu’il en pense, L’in-
fluence de Kant a été étudiée, avec beaucoup de soin et de perspicacité, par
Wilhelm Dilthey, dans sa remarquable étude: Leben Schleiermachers (Berlin,
1870, 1 vol. in-8¢), Il est & regretter que ce premier volume n’ait pas eu de suite ;
il va de 1768 a 1802, L’auteur de 1'article Schleiermacher, dans I'Encyclopedie
Lichtenberger, nous recommande comme source, le second volume qui n’a jamais
paru.



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 163

sont séparees les unes des autres; elles restent isolées; la Phi-
losophie les sort de cet isolement, les fait concourir 4 une
science des sciences qui assigne, & chacune, son role. « Alle
Wissenschaften bleiben unvollkommen wenn nicht iber ihnen
eine Centralwissenschaft schwebt und diese ist ehen die
Philosophie. » 3¢ La philosophie ne peut commencer cette
ceuvre que lorsque les sciences existent; sinon, elle manque-
rait de matiére et n’aboutirait qu’a une scholastique. En pour-
suivant cette tiche, elle dégage un monde du chaos des détails.
Son activite est précieuse, bien qu’'elle porte surtout sur l'or-
ganisation et sa forme, mais cela méme dépend des principes
qu’elle réussit 4 s’assimiler. 4° Elle est essentiellement la
science de la raison, dans un sens qu’aucune autre discipline
ne saurait réclamer au méme titre. 5° On pourrait craindre,
d’aprés ce qui vient d’étre dit, que la philosophie ne fat que
Logique; un peu d’attention préserve de cette erreur. « Logik,
formale Philosophie, ohne Metaphysik, transcendentale Philo-
sophie, ist keine Wissenschaft; und Metaphysik ohne Logik
kann keine Gestalt gewinnen als eine willkiirliche und fan-
tastische. » (Dialektik § 16). Chaque science en enregistrant un
certain nombre de faits, en les traduisant en idées, intro-
duit I'étre dans I'intelligence, car elle le contient dans ses for-
mules. On n’en doutera pas si 'on considére les sciences
naturelles. Elles font, sans y prétendre, de la Métaphysique en
détail, puisqu’elles supposent et aftirment 'unité de la pensée
et de I'étre. Qu'est la Métaphysique sinon I'étude de ce pro-
bleme? Il est impossible, des lors, que la Philosophie, en s’oc-
cupant des autres disciplines comme il vient d’étre dit, ne
fasse de la Métaphysique. Elle n’en reste pas 4 la Logique. Seu-
lement, le probléme de 'unité de la pensée et de I'étre, elle
'aborde de front et cherche & en présenter une solution qui
explique I’ensemble de I'existence. Son ambition est de
porter la lumiére dans les derniéres profondeurs de la
science. 6° En résumé, Logique et Mélaphysique sont insépa-
rables. C'est une faute de les isoler: la logique présente la
liaison des choses, qui ne saurait se détacher de l'intelligence
des choses. Il faut établir '’enchainement comme il existe dans



164 D. TISSOT

la nature; la métaphysique poursuit I'étre des choses qui ne
reste point & I’écart de I'ensemble des choses. La philosophie
respectera ce lien intime des deux disciplines, qu'on a, par
erreur, voulu briser, en enfermant chacune dans un camp.

Schleiermacher ne s’est pas borné & soutenir cette these, il
I'a développée dans sa Dialectique. On l'a attaquée; on n’en
diminuera pas I'importance !.

De 'idée de la philosophie en général, passons a celle de la
Dialectique en particulier.

II. Dialectique. 1l faut remonter jusqu’aux plus beaux jours
de la Gréce, jusqu’au divin Platon, pour trouver le maitre de
la Dialectique. L’art se perdit dans la décadence de la philoso-
phie de 'antiquité et dans celle du moyen age, ol I'ignorance
des peuples et, plus tard, [autorité de I’Eglise le rendait
impossible. Dans notre philosophie francaise, I’esprit s’est
plutdt, conformément au génie de la nation, moins étendu
que clair, moins souple que précis, pris d’affection pour lu
Logique. Poser quelques axiomes, en déduire les conséquences
et aboutir & une conclusion évidente, parce gu’elle le semble,
est 'exercice qu'il devait préférer. Dans tous les domaines, il
a montré que c’était son instinct; peut-étre a-t-il payé cher ses
victoires. La Dialectique renverse les barriéres et s’ébat dans
le champ de la pensée, aussi vaste que le monde: elle n’admet
pas que, d’entrée, on emprisonne l'esprit dans de certaines
limites; gardant sa liberté, elle cherche, elle apercoit, elle an-
nonce ses découvertes et ne veut, & aucun prix, pour simpli-
fier la démonstration, exclure les éléments embarrassants d’un
probléme.

! « Die Philosophie hat grosse Thaten vollbracht; diese aber ist unter allen die
grosste. » Georg Weissenborn. Op. cit. vol. I, p. 9. — Pour connaitre Schleier-
macher comme philosophe, il faut étudier, outre la Dialektik, Grundlinien einer
Kritik der bisherigen Sittenlehre; Monologen ; Vertraute Briefe iiber Schlegels
Lueinde; Philosophische und vermischte Schriften; Reden und Abhandlungen,
der kinigl. Akademie der Wissenschaften vorgetragen; Geschichte der Philoso-
phie ; Entwurf eines Systems der Sittenlehre; Vorlesungen uber Aesthelik; Die
Lehre vom Staal; Erziehungslehre. Ces travaux forment les volumes 1, 2, 3
4,5,6,17, 8,9 des Sammlliche Werke: IlI. Abtheilung. Zur Philosophie.



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 165

Schleiermacher reprend cette science et cet art, car elle est
1’une et 'autre. La tentative et digne d’attention.

Qu’est-ce que la Dialectique? C’est 'art ou la science de con-
duire le dialogue entre les alternatives de la pensée. Qu’il y ait
en scéne des personnages d’opinions différentes ou un seul,
cela ne modifie point les conditions de l'ceuvre, car il faut
toujours plusieurs points de vue qui, au début, ne soient pas
d’accord. Le but est de chercher & établir, entre eux, I’har-
monie. Eclairons cette définition par quelques remarques: 1°
La pensée n’est pas toujours de méme nature, on peut dis-
tinguer : «) la pensée pure qui n’a d’autre ambition que la
vérité ; sa fin est en elle-méme ; elle ne poursuit que cette con-
quéte, c’est-a-dire que l'exercice consiste & s’enrichir elle-
meéme ; §) la pensée pratique qui se propose un but & atteindre;
elle se met en mouvement pour une affaire. Arrivée a ses fins,
elle s’arréte; ) la pensée artistique qui a aussl son terme en
soi, parce qu’elle ne développe que son réve, de la forme en-
fantine ou élémentaire jusqu’a I'ceuvre qui présente le beau de
la maniére la plus parfaite. La Dialectique ne peut vraiment se
mouvoir que dans la premiére de ces formes: partie de la Phi-
losophie, elle est une discipline de la raison, consacrée a
I'étude de la pensée et de ’étre. 20 Une supposition est néces-
saire pour que la forme que nous étudions puisse se produire :
il n’y a pas dialogue, entre deux ou plusieurs, ou monologue,
entre les idées d’une méme personne, si 'on est entierement
d’accord. En ce cas, le discours suivra sa marche, sans que
rien puisse la contrarier. Donc, il faut pour que le dialogue
commence, continue et arrive a son terme, un obstacle, en
d’autres termes, une divergence entre les idées. Alors I'entre-
tien est une joute ou chacun met sa dextérité & porter et &
parer les assauts, jusqu’a ce que les lutteurs cessent le combat.
Cette exigence qui est le sine qua non du dialogue, I'est aussi
de la Dialectique; elle n’a aucune raison d’étre, s’il n’y a pas,
dans nos intelligences, des pensées différentes qu’on peut dis-
cuter et concilier. 3° Nous laissons échapper le mot, car si
I'on nie la possibilité d'une conciliation, toute discussion est
superflue. Une classe de philosophes nie cette possibilité, ce



166 D. TISSOT

sont les Sceptiques. « L’homme est la mesure de toutes choses; »
partant, chacun de ses propres opinions. Elles dépendent fata-
lement de sa nature; sans doute, elles peuvent changer, mais
c’est que la nature a changé. On ne saurait penser autrement
qu'on ne pense: toute argumentation est inutile. On pourrait
inférer, peut-étre, que le Dogmatisme s’oppose de méme a la
Dialectique. Ce serait une illusion, car si le Dogmatisme affirme
des théses tres catégoriques, il emploie la démonstration pour
lesprouver et, par conséquent, il consent & discuter. Le sceptique
y renonce. Mais, par ce parti pris, il se réfute lni-méme, car il
ne sortira pas d’'un dilemme: ou il établit son droit de douter,
et, en cela se contredit, puisqu’il essaie d’une démonstration,
ou il doute qu’il doute, et ces mots s’envolent en méme temps
qu’ils se prononcent. Ajoutez qu’il s’autorise d’une compléte
diversité des individus pour établir que ce qui persuade !'un,
ne persuadera pas 'autre; or, cette diversité n’existe pas; I’hu-
manité, malgré ses variétés, n’en reste pas moins une espéce.
4° Allons plus au fond: pour la Dialectique, comme pour 'une
ou l'autre de ses formes, il estindispensable de ne pas isoler la
pensée de 'étre. Si cela était, il n’y aurait plus de rapport; par
consequent plus lieu & en chercher la nature. La discussion
tombe. Nous ne voulons point revenir 4 ce que nous avons dit
en indiquant les conditions de la Philosophie en général; mais
il est nécessaire de répéter qu’il faut admettre la relation de la
pensée 4 l'étre et que le probleme est précisément de déter-
miner cette relation. On a deux termes; on discuatera, l'un
attribuera plus a I'objet, 'autre plusau sujet; 'un admettra telle
ou telle qualité de l'objet, I’autre la contestera; bref, nous
avons le sol sur lequel la Dialectique peut se mouvoir. 5° Il
faut plus encore: il faut une méthode sur laquelle on se
soit entendu. On doit étre d’accord sur le point de départ; on
doit I’étre sur le point d’arrivée, auquel on aboutira par des rai-
sonnements plus ou moins longs. En de certains cas, on divi-
sera; en d’autres, on réunira. Cela dépendra de la question
traitée. En concédant la diversité, on doit maintenir: «) une
conception générale commune qui domine le sujet traité, car
si 'on négligeait cette exigence, on varierait selon chaque



LA DIALECTIQUE DE SCHLEIERMACHER 167

cas et I'on n’ arriverait & aucun résultat; ) une reconnaissance
des régles qui président a la liaison des idées et en légitiment
la transition. Ce sont les conditiones sine quibus.

Nous avons, dans cette Introduction, expliqué ce qu’est la
Philosophie et la Dialectique. Ce travail fait, exposons cette
derniére Discipline. La question qui se pose au seuil du sujet,
est celle-ci: quel plan allons-nous suivre ?

D. Tissor.

(A suivre.)




	La dialectique de Schleiermacher

