Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: Le principe protestant de l'autorité de la bible : est-il modifié par les
résultats de la théologie biblique?

Autor: Narbel, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379679

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PRINCIPE PROTESTANT DE L’AUTORITE DE LA BIBLE

est-il modifié

par les résultats de la théologie biblique!?

H. NARBEL

L’intérét d’une séance comme celle que ce travail doit ouvrir
réside avant tout dans la discussion. Il nous est donc interdit
d’empieter sur le discours du premier votant 2 et sur 'entretien
qui suivra. D'autre part, il n’est pas facile en cinquante minutes
de traiter un sujet comme celui-ci, ou il faudrait justifier cons-
tamment les assertions avancees par des preuves a l'appui.
En m’engageant formellement & ne pas dépasser le temps assi-
gné, jc prends la liberté de demander comme contre-partie
qu’'on veuille bien tenir compte de ce fait, et j’avertis, sans
autre préambule, que je vais me borner & énoncer, dans leur
enchainement, un certain nombre de théses et de constatations,
historiques pour la plupart, en me bornant & les documenter
de la maniere strictement indispensable 3.

1 Rapport présenté a la section vaudoise de la Société pastorale suisse.

2 M. le pasteur Yersin.

3 Cet avertissement est pour le lecteur, au moins autant que pour les auditeurs.
En livrant ce travail 2 la direction de la Revue de théologie, sur sa demande,
nous ne nous en sommes pas dissimulé les lacunes, mais nous ne nous sommes
pas senti le droit de le refaire, fiit-ce en le complétant sur les points oli, comme
on le verra suffisamment, la pensée n’avait pu étre qu’indiquée. H. N.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L’AUTORITE DE LA BIBLE 37

La question proposée divise naturellement notre exposé en
trois parties. Nous commencerons par définir historiquement
le principe protestant de I'autorité de la Bible. Nous chercherons
ensuite & déterminer les résultats de la théologie biblique, et,
du rapprochement opéré, nous essayerons de déduire notre
conclusion.

[

Il convient d’éclaircir un premier point par voie de défini-
tion. La thése parle du principe protestant de P'autorité des
Ecritures. Ces mots peuvent s’entendre de deux maniéres. Ou
bien ils signifient que la reconnaissance de 'autorité des Ecri-
tures constitue, en opposition avec l’enseignement romain, le
principe protestant, ce qu’on a appelé le principe formel de la
Réformation ; ou bien, ils peuvent étre pris en un autre sens,
qui nous parait plus juste, plus fécond, et que nous adoptons.
Ils veulent dire, pensons-nous, qu’il y a deux maniéres de con-
cevoir 'autorité de la Bible, la maniére romaine et la maniére
protestante. Nous aurions donec & définir la notion de I’autorité
de I’Ecriture, telle que la Réformation I’a congue 4 son origine,
et & la distinguer de la notion catholique.

L’Eglise Romaine, en effet, maintient comme on sait le prin-
cipe de l'autorité de la Bible. Elle le soutient si bien, que nous
connaissons des personnes fort attachées a la Sainte Ecriture
qui se sentent attirées vers le catholicisme, parce que, pensent-
elles, 11 leur assurera mieux la possession de ce trésor spiri-
tuel. Nous verrons méme tout & ’heure que le principe catho-
lique, tel que nous allons I'exposer, n’est pas demeuré sans
influence sur nos confessions de foi protestantes.

A I’époque de la Réformation, le point de vue qui avait gra-
duellement prévalu au sein de I’Eglise catholique, quand les
tatonnements qui marqueérent la formation du Canon eurent
pris fin, ce fut de rattacher l'autorité de I’Ecriture & celle
méme de I'Eglise. Comme le fait observer Harnack 1 « L’an-
tiquité chrétienne n’a jamais rompu le lien qui unit I'Eglise
4 l'organisme matériel de celle-ci. L’Eglise, sa doctrine, ses

t Lehrbuch der Dogmengeschichte, t. 11, p. 84.



38 H. NARBEL

institutions, sa constitution étaient considérées comme la
source de la connaissance et 'autorité qui garantissait la Vérité. »

Ce principe a prévalu de bonne heure, puisque nous le trou-
vons déja formulé, avec une rigueur trés conséquente, dans
la parole, en quelque sorte classique de Saint-Augustin: Ego
vero Evangelio mnon crederem mist me catholice ecclesie
commoveret auctoritas?.

Ce n’était pas la une simple boutade dogmatique comme des
protestants l'ont quelquefois entendu, c’était bien la pensée
raisonnée de Saint-Augustin, lequel ailleurs s’exprime ainsi:
¢« Qua unquam litterae, utrum habebunt pondus auctoritatis,
si litteree quee apostolorum tenet ecclesia.... utrum apostolo-
rum sint incertum est 2. »

C’est bien 14 en effet le point de vue qui n’a fait que s’affer-
mir dans ’Eglise, celui que les Réformateurs ont trouvé devant
eux, et que le Concile de Trente a expressément formulé:
« Si quis autem libros integros, cum omnibus suis partibus,
prout in Ecclesia catholica legi consuerunt, et in Vulgata
latina editione habentur, pro sacris et canonicis non susceperit
et praedictas traditiones sciens et prudens contempserit, ana-
thema sit3. »

Le fondement de I'autorité de I’Ecriture, c¢’est donc son ori-
gine apostolique, selon la formule de Tertullien : id verius quod
prius, id prius quod ab initio, id ab initio quod ab apostolis,
et cette origine apostolique, & son tour, est garantie par I'Eglise;
Yautorité de ’Ecriture se confondant avec 'autoriié de celie-ci,
tendit donc de plus & devenir une et indivisible, abstraite en
quelque sorte, implicite, suivant un mot cher & la terminologie
catholique. Toutes les portions de I'Ecriture durent prendre
une valeur absolument 1égale, sans distinction d’aucun genre.
Le traducteur de deux gros volumes d’une Einleitung catho-
lique, ’abbé de Valroger a pu écrire avec une parfaite consé-
quence : « Toutes les paroles de I’Ecriture méritent notre
attention la plus religieuse, ses moindres syllabes doivent

i Contra Epistolam Manichzi, c. VI.
? Contra Faustum, XXXIII, 6.
8 Decretum de Canonicis scripturis, sess. 1V.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L’AUTORITE DE LA BIBLE 39

nous inspirer le méme respect que les parcelles eucharistiques,
puisqu’elles contiennent le Saint-Esprit1. »

Vous aurez remarqué, Messieurs, l'identité de ce point de
vue avec la notion musulmane du Coran. Jamais en effet un
musulman ne cite un mot de ce dernier comme une parole de
Mahomet, mais toujours comme une déclaration immédiate
d’Allah.

Le développement de I’Eglise romaine démontre merveilleu-
sement cette loi de I’esprit humain que quand une chose tire a
nos yeux sa valeur non d’elle-méme, mais de 'autorité qui la
garantit, cette valeur s’évanouit en quelque sorte dans celle de
Pautorité qui garantit. Plus I'Eglise prit la Bible sous son patro-
nage, plus le réle de la Bible dans I'élaboration de la doctrine
romaine devint insignifiant. La boutade de Voltaire: « Sacrés
ils sont, car personne n'y touche, » est devenue presque la
formule historiquement exacte du role de la Bible dans le
catholicisme. Le respect dont elle était entourée n’empécha
pas la Vulgate de devenir, malgré ses erreurs de traduction, la
Bible de I’Eglise, Pie IX de traiter les Sociétés bibliques d’in-
ventions pestilentielles2, et Léon XIIT d’interdire aux simples
fidéles I'usage non seulement des traductions en langue vul-
gaire, mais des éditions originales elles-mémes 3.

*
-~ *®

Telle était la situation quand se produisit la Réformation.

Quand celle-ci secoua le joug de la tradition romaine et en
appela de I'autorité de ’homme & celle de Dieu, c’est sur1’Ecri-
ture qu’elle s’appuya. Consciemment ou non, par ce seul fait,
on prononca le divorce des deux autorités. On rompit I'union
ou la confusion que les siécles avaient consacrée. Comme
on I'a trés justement fait observer, les Bernois, en décidant,

t Introduction historique et critique aux livres du Nouveau Testament, par
Reitmayr, traduite et annotée par H. de Valroger, prétre de 1'Oratoire de 'lmma-
culée Conception. Paris, Lecoffre, 1861. Préface, page VII.

2 Syllabus. IV. Complément & I’art. XVIII.

3 Gommuniqué papal du 8 février 1897, reproduit dans les Bibelblitter, numéro
de décembre 1897.



40 H. NARBEL

lors de la dispute de Lausanne, que I’Ecriture trancherait le
débat, que les seuls arguments de mise seraient des arguments
scripturaires, préjugeaient d’avance I'issue de la dispute et met-
taient hors de question ce qui précisément était en question :
I'indépendance de I'Ecriture 4 I'égard de 'autorité de I’Eglise.
Cependant les catholiques romains purent accepter la discus-
sion sur ce terrain qu’ils n’admeltraient plus aujourd’hui, puis-
qu’eux non plus ne songeaient pas & nier la souveraineté de la
Bible, et ne prévoyaient pas de conflit entre deux autorités qui,
a leurs yeux, se confondaient. Il fallut pour leur ouvrir les
yeux qu’ils vissent I'autorité de I’Ecriture se dresser en face de
I'autorité ébranlée de I'Eglise, au lieu de tomber avec elle,
comme leur systéme le faisait logiquement prévoir. Comment
le fait se produisit-il, et comment la notion protestante de I’au-
torité de la Bible se substitua-t-elle a la notion catholique ?

A vrai dire, on peut affirmer au nom de I'histoire que la
substitution ne s’est jamais opérée d’'une maniere théorique et
abstraite. La Réformation, qui fut un coup d’Etat spirituel, n’est
pas née d’un raisonnement comme celui-ci: La Bible fait auto-
rité, cette autorité prononce sur un point capital dans un autre
sens que I’Eglise, donc I’Eglise a tort.

Je citerais, si le temps le permettait, et si cetle citation était
aussi indispensable qu’elle serait instructive, les pages ot
Dorner, dans son Histoire de la théologie protestantel, dé-
montre comment le principe matériel de la Réformation, la jus-
iification par la foi, s’esi éiabii dans son indépendance relative
du principe formel, celui de 'autorité de I’Ecriture. Nous aurons
d’ailleurs 'occasion de le faire voir indirectement.

C’est au nom de la justification par la foi saisie comme 'arti-
culus stantis aut cadentis ecclesie que lautorité de 1'Eglise
s’est trouvée ébranlée. C’est parce que I’Ecriture enseignait,
disons mieux, donnait ce que I’Eglise ne donnait plus qu’elle
ne suivit pas 'autorité papale dans la ruine ol celle-ci suc-
comba, mais prit au contraire une autorité nouvelle.

1 Yoir dans l'ouvrage cité le chapitre intitulé: L’élément matériel du principe

évangélique en soi, ou dans son indépendance relative. Traduction Paumier,
p. 172 et suiv.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L’AUTORITE DE LA BIBLE i1

Ceci est capital pour le sujet qui nous occupe et ressort en
particulier avec une parfaite clarté des écrits de Luther. Pour
lui ’Ecriture tire son autorité de la vérité qu’elle renferme et
non point inversement confére & son contenu le caractére de
vérité en vertu d’une investiture externe. Sans doute cette in-
dépendance des deux principes matériel et formel n’est pas
absolue. La doctrine de la justification gratuite ne s’est pas
présentée comme en l'air, reposant sur elle-méme. L’Ecriture,
historiquement, traditionnellement donnée, a été l'intermé-
diaire nécessaire, le moyen de « montrer Christ, » suivant une
expression du Réformateur, mais c’est ce fait qui a servi & son
tour & ’Ecriture de pierre de touche et de controle d’autorité.
Nous allons donner la parole & Luther lui-méme, sans essayer
de le traduire, dans sa vigueur d’apparence paradoxale.

« Aus diesem allem kannst du nun recht urtheilen unter allen
Biichern, und Unterschied nehmen welches die besten sind.
Denn ndmlich ist Joannis Evangelium und St. Pauli Episteln,
sonderlich die zu den Romern, und St. Peters erste Epistel der
rechte Kern und Mark unter allen Bichern, denn in diesen
findest du nicht viel Werk und Wunderthaten Christi be-
schrieben, du findest aber gar meisterlich ausgestrichen wie
der Glaube an Christum Siind Tod und Hélle tiberwindet und
das Leben, Gerechtigkeit und Seligkeit giebt, welches die
rechte Art ist des Evangelii .... Summa : St. Joannis Evan-
gelium und seine erste Epistel, St. Paulus Episteln, sonderlich
die zu den Romern, Galatern und Ephesern, und St. Petrus
erste Epistel, das sind die Bucher, die dir Christum zeigen und
alles lehren das dir zu wissen noth, und selig ist, ob du schon
kein ander Buch nummer sehest noch horest!. »

On sait aussi comment Luther a fait bénéflcier du méme
critere les portions de I’Ancien Testament, particuliérement
les Psaumes, ou il retrouvait le principe de la justification, s’in-
spirant d’ailleurs de I’exégése paulinienne 2.

Calvin, de son cOté, en appelle & un critére plus subjectif, le
témoignage du Saint-Esprit. Ce qui I'a guidé, c’est I'intérét de
-1 Vorrede auf das N. T., 1552.

2 Kostlin : Luthers Theologie, t. II, p. 263.



42 H. NARBEL

la polémique contre Rome qui tendait déja & se mieux dessiner
et 4 porter sur le principe d’autorité. A aucun prix il ne pou-
vait admettre que la valeur religieuse du document sacré dé-
pendit d’une autorité humaine et il montre trés clairement ol
aboutit cette théorie. « Il y en a plusieurs en cette erreur per-
nicieuse que I'Ecriture n’a non plus d’'importance que ce qui
lui est donné par le consentement de ’Eglise, comme si la
vérité de Dieu, éternelle et inviolable, élait fondée sur le plaisir
des hommes . » — Derriére le soin inquiet d’étayer I’Ecriture
par lautorité de I'Eglise, il a vu poindre le chapeau de Basile.
« En cette maniére, ces blasphémateurs, voulant élever une
tyrannie débordée sous la couverture de I'Eglise, ne se sou-
cient de quelles absurdités ils s’enveloppent moyennant qu’ils
puissent gagner ce point entre les simples que toules choses
sont loisibles a I'Eglise ..... Touchant ce qu’ils interrogent com-
ment nous connaitrons que VEcriture est sortie de Dieu, si
nous n’avons recours au décret de I’Eglise, autant vaut comme
si quelqu’un demandait d’oli nous apprendrons & discerner la
lumieére des ténebres, le blanc du noir, l'aigre du doux 2. »

Il n’est donc pas difficile de ramener a I’'unité le point de vue
des deux principaux réformateurs, dont I'un insiste surtout
sur ce qui constitue la valeur intrinséque de I'Ecriture, Uautre
sur la facon dont cette valeur se légitime et s’impose. Le fait
capital est que pour les uns comme pour les autres cette au-
torité de U'Ecriture est interne, en d’autres termes, par oppo-
sition & la docirine romaine, que ’Ecriiure tire sa vaieur de
son contenu.

Dés lors il ne pouvait manquer que de nouveaux problémes,
naturellement étrangers & la conception catholique, ne se
posassent. Tant (ue |'Ecriture valait ce que valait le témoignage
de I’Eglise, il fallait la considérer comme une et indivisible.
Du moment, au contraire, que la valeur de I'’Ecriture tenait
a la vérité fondamentale du principe qu’elle renfermait, com-
ment fallaii-il interpréter ce fait que ce principe ne ressortit pas
partout avec une égale lumiére, que quelquefois méme il parat

1 Institution chrétienne, liv. 1, chap. 7.
2 Idem.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L’AUTORITE DE LA BIBLE 43

expressément contredit? On sait avec quelle liberté Luther s’est
exprimé sur ces questions. Il suffit de mentionner son juge-
ment sur I'Ecclésiaste, encore qu’il 'ait commenté d’une ma-
niére édifiante, sur Esther qu’il enveloppait avec le quatriéme
livre des Machabées dans la méme sentence tranchante : « Ich
bin dem Buch und Esther so feind, dass ich wollte sie wiren
gar nicht vorhanden; denn sie judenzen zu sehr und haben
viel heidnische Unart!,» sur saint Jaques, etc. On sait égale-
ment que Zwingli & qui, dans la dispute de Berne, on objectait
un passage de ’Apocalypse, s’en tira en répondant tout séche-
ment, comme dit Ruchat, « qu’il ne reconnaissait point I’au-
torité du livre de ’Apocalypse?2. »

Plus conservateur, ou si I'on veut plus historien, puisqu’il
n’appartenait plus d’'une maniére immeédiate & la premiére géné-
ration, Calvin tout en acceptant le Canon comme un fait histo-
riquement donné, n’en a pas moins manifesté une liberté dont
il serait aisé de donner des exemples. Il est vrai que nous
trouvons dans la théologie postérieure un retour trés marqué
vers 'opinion traditionnelle, mais il suffit de comparer son en-
seignement avec les citations données ci-dessus pour com-
prendre gu’il y a la une rupture avec la notion réformatrice
primitive.

Remarquons que le point de vue que nous venons d’esquis-
ser renfermait en germe toute notre théologie biblique concue
comme une discipline historique. Du moment que c’est sur le
contenu biblique que I'attention se portait de préférence, et
gu’il ne pouvait échapper a personne que ce contenu était fort
divers, varié et inégal, I'idée d’'un développement historique,
déja consenti pour expliquer la différence entre ’Ancien Testa-
ment ct le Nouveau, se présentait comme la seule explication
possible au sein du Nouveau Testament lui-méme.

Il devenait nécessaire de tenir compte de la personnalité des
divers aunteurs, de l'action du milieu, de la transformation de
la pensée sous I'empire du fait rédempteur qui faisait naitre

! On trouvera un assez grand choix de ces citations dans Reuss : [fisfoire du

Canon des Saintes Ecritures dans I’Eglise chrétienne, p. 349 suiv.
2 Histoire de la Réformation de la Suisse, t. I, p. 451.



44 H. NARBEL

des problémes entiérement nouveaux, dont le plus capital était
I'association des gentils aux privileges d’Israél et le role de la
Loi mosaique dans ces conditions nouvelles.

Ainsi, la théologie biblique, congue comme une science
historique, était en germe dans la notion méme de I’Ecriture
née de la Réforme, et si le principe fécond mis en évidence
par les réformateurs ne fut point par eux-mémes immeédiate-
ment élaboré, cela tient & ce fait que je n’ai signalé qu’en
passant parce qu’il est, je crois, universellement admis, qu’a
la période créatrice et vivante succéda bient6t une seconde
époque, ou la tradition reprit ses droits, et oli dans la tracta-
tion de la Bibliologie un retour plus ou moins inconscient vers
le principe romain se fit sentir, en vertu d’une loi historique
qu’on peut, je crois, appeler inéluctable.

En résumé, c’est le principe méme de la Réformation qui a
donné naissance a la discipline qu’on appelle théologie biblique.
Elle ne pouvait naitre que sur ce terrain, mais nécessairement
elle devait y naitre. Et cecl nous permet d’avancer dés mainte-
nant une conclusion provisoire.

Non, il n’y a pas incompatihilité entre la notion de la Bible
que se sont faite les premiers Réformateurs et la méthode de
la théologie biblique, puisque c’est 'une qui a donné naissance
a lautre. Seulement, il arrive quelquefois que la fille tue la
meére. Fut-ce le cas? En d’autres termes, devons nous consi-
dérer le développement qu’a pris la théologie biblique comme
de nature & compromettre le principe méme qu! lui a donné
naissance, et la notion protestante de l'autorité de I’Ecriture
comme devant logiquement aboutir & la négation méme de I'au-
torité de celle-ci, & une sorte de suicide, ainsi que le prétend
d’ailleurs le catholicisme ? C’est ce que nous avons & examiner.

II

Ici se pose une nouvelle question, et non la moins embarras-
sante. Dans quelle mesure pouvons-nous parler des résultats
de la théologie biblique et, s’il y en a d’acquis, comment les
résumer ? Le plus simple, sinon le plus court, serait sans doute
de faire la critique des données mises en évidence par cette



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L’AUTORITE DE LA BIBLE 45

science d’origine relativement moderne, et qui a pris un si
grand developpement par la connaissance comparative des
écrits bibliques avec le milieu historique leur contemporain.
Mais le temps dont nous disposons n’y suffirait point. D’ailleurs
il s’agit de résultats, c’est-a-dire de points généralement con-
venus. Au risque donc de me faire accuser d’induement sim-
plifier ma tache, je dois me borner ici & dresser une sorte d’in-
ventaire du fonds commun & toutes les écoles qui ne veulent
pas st tenir systématiquement & I'écart du mouvement scienti-
fique, tout en demeurant sur le terrain protestant. Et ici, per-
mettez-moi une réserve qui ne me fera pas, j'espére, taxer de
scepticisme.

Pour peu qu’on ait eu le bonheur de voir fonctionner, ne
fat-ce que de loin, le merveilleux mécanisme des méthodes in-
ductives dans le domaine des sciences physiques et naturelles,
on sent vivement & cet égard la supériorité des sciences de la na-
ture sur celles de I'esprit, supériorité qu’elles compensent d’ail-
leurs par une infériorité d’un autre ordre. Les sciences de I'es-
prit paient un bien plus large tribut & la subjectivité. N’oublions
pas que nous sommes ici sur le terrain de I’histoire, c¢’est-a-dire
dans le propre domaine de I'incertitude et du perpétuel devenir.
Il se peut qu’un siécle nouveau revienne a de tout autres mé-
thodes et parla a4 de tout autres résultats que ceux qui sem-
blent le mieux s’imposer & nous. Mais d’autre part, il faut con-
venir que nous ne sommes pas absolument libres de penser avec
d’autres organes que ceux que nous a faits le milieu oli nous
vivons. Nul de nous, s'il est doué de probité intellectuelle, ne
peut se refuser a envisager la matiére qui nous occupe avec
Pesprit d'un homme de son temps. Tous, nous sommes plus ou
moins condamnés & nous tromper un peu en compagnie de
nos contemporains. Il se peut qu’on refasse un jour la géomé-
lrie, mais pour le moment, il ne serait pas loyal de se refuser
a convenir que notre esprit est fait provisoirement de facon a
ne concevoir dans ’espace que trois dimensions.

C’est dans ces limites que je vais essayer d’apprécier les
résultats auxquels sont arrivés les théologiens unis par un
commun respect des meéthodes que nous ne pouvons nous



46 H. NARBEL

refuser & employer, et qui, d’autre part, n’éprouvent pas le
besoin d’identifier les résultats variables de la science avec les
postulats immuables de la foi. Je vais essayer de dresser I'in-
ventaire de ce fond commun de résultats généraux reconnus, a
I’heure présente et trés fugitive de 'histoire ol nous nous ren-
controns.

Reprenons les prablémes nouveaux qui se posent a la théo-
logie biblique dans l'ordre ol plus haut je les ai rapidement
esquissés.

A. Le Ganon.

En vertu méme du principe protestant, la notion du canon
est devenue pour la théologie biblique une notion purement
historique, par ol on entend qu’il s’est formé par la voie histo-
rique d’un certain consensus non de I’Eglise, mais des églises,
4 mesure que les réclamations ou les antipathies de certains
partis religieux cessaient de se faire entendre (question des an-
tilégoménes). Le Canon ne s’est pas formé par voie de décret,
ni non plus & la suite d’une enquéte remontant aux sources, et
qui aurait abouti & la désignation de certains auteurs par voie
d’attribution. Le Canon est pour la théologie moderne, je le
répéte, un fait historique, commme peut ’étre le fait de la numé-
rotation de nos années, quelle que soit 'incertitude de la date
réelle de la naissance du Seigneur. Il faut bien avouer qu’une
revision générale du Canon, telle que le vénéré M. Gaussen
mettait la critique contemporaine au défi de 'opérer!, aurait
aussi peu de chance de succes et serait aussi impratique qu’une
revision de la date en question, ou que celle de la nomencla-
ture si défectueuse de certaines especes dans l'histoire natu-
relle. On ne revise pas un point de fait parce qu’un fait n’est
pas le résultat d’'une action juridique, et nul ne proposerait de
faire entrer les cantiques de Paul Gerhardt dans le canon des
Ecrits sacrés, sous prétexte qu’ils renferment plus de substance
évangélique que I’épitre de saint Jude.

En d’autres termes, la canonicité d'un écrit n’est plus néces-

1 Le Canon des Saintes Ecritures au double point de vue de la science et de
la foi, t. II, p. 130.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L’AUTORITE DE LA BIBLE 47

sairement pour nous la mesure de sa valeur. Ce n’est pas ainsi
qu’en jugeait la doctrine catholique, ni méme les anciennes
confessions de foi protestantes, influencées comme nous ’avons
vu par la tradition. A ce point de vue, s’il avait plu, par exem-
ple, au Concile de Trente, ou a tel concile antérieur, d’exclure
du Canon l'une ou l'autre des épilres de Pierre et de la rem-
placer par celle de Clément ou de Barnabas, ce serait cette
derniére qui ferait autorité, et ce qui aujourd’hui est vérité
apostolique dans la bouche de Pierre, n’aurait plus que la va-
leur d’une opinion personnelle, 'auteur pseudonyme de I'épitre
en (uestion n'étant plus, smvant la formule parlementaire,
quune individualité sans mandat. Nous n’en jugeons plus
ainsi.

On peut donc résumer cette transformation de lidée du
Canon en disant que pour nous cetle notion s’est transformée
en celle d’un fait accompli résultant de longs titonnements de
la synagogue en ce qui concerne I’Ancien Testament, et de
I’Eglise pour le Nouveau.

Convenons maintenant qu’'en parlant de résultats acquis,
nous ne pouvons guére aller plus loin; au dela, nous rencon-
trons immédiatement un fait dont il faut tenir compte. Tandis
que certains historiens sont surtout frappés de l'inégale valeur
des écrits qui ont fini par former le Canon, d’autres, et dans le
nombre des théologiens de premier ordre, sont surtout impres-
sionnés par la sGreté de 'esprit religieux qui a presidé a ce
travail historique, qui nous a donné le Canon tel que nous le
possédons ; en d’autres termes, de la supériorité manifeste des
écrits canoniques sur ceux qul sont restés dehors, au point
d’attribuer sans hésiter & une direction spéciale de I’Esprit de
Dieu, la composition du recueil sacré. Une telle diversité entre
des hommes d’accord sur le principe protestant, et également
accessibles aux considérations scientifiques, semble nous inter-
dire d’étendre davantage sur cette premiere question, le cercle
des résultats proclamés acquis.



48 H. NARBEL

B. L'Authenticité.

Ceci nous conduit tout droit &4 la question de la provenance,
soit de l'authenticité des écrits respectifs. Et ici il va de soi
gu’obligé de me limiter, je m’en tiendrai a ’essentiel, c’est-a-
dire au Nouveau Testament, d’autant plus que la question de
I’Ancien, traitée, il est vrai, 4 un point de vue un peu diffé-
rent, a fait ici méme I'objet d’un rapport des plus intéressants
il y a quelques années.

Et & ce propos, messieurs, permettez-moi de saisir une occa-
sion qui s’offre si naturellement, de rendre hommage a un livre
sur cette matiére que son absence totale de pédantisme et sa
lucidité d’exposition rendent accessible & tout esprit cultivé.
Je veux parler de la Bible de Reuss. On m’a dit que quelques
pasteurs parmi nous essayaient de se défaire & bon prix de cette
encyclopédie. Ce serait vraiment dommage pour eux. Je ne
connais pas de manuel d’introduction ou les résultats de la cri-
tique historique soient exposés avec une plus haute impartia-
lité, et une plus sage défiance de toute conclusion hétive. Au
temps de sa verdeur, le professeur de Strasbourg a pu, gréce a
une verve peu commune, se faire accuser d’un peu de per-
siflage. Sa Bible fut ';ccuvre miurie de sa vieillesse. Le maitre
vénéré que j’ai vu, dans les derniéres années de sa vie, doulou-
reusement inquiet des travaux de ses vulgarisateurs francais,
et qui me disait : « Si ces gens-la croient me faire plaisir en
dénigrant la Bible, ils s¢ trompent trés fort,» a poussé a l'ex-
tréme, dans ses introductions spéciales, I'horreur des pro-
noncés prématurés. Des paroles comme celles que je vais
citer, & propos d’une épitre aujourd’hui assez contestée, justi-
fieront cette assertion : « Le résultat de cet examen a été au
moins tel que la tradition semble pouvoir se soutenir encore,
et contrebalancer avec quelque chance de succés les argu-
ments d’une critique moins facile & contenter, mais qu’on ne
réfute pas en se contentant de la qualifier de téméraire. Malgré
cela, nous ne pouvons cacher qu’il nous reste & nous aussi des
doutes trés sérieux, que nous ne voulons pas faire valoir comme
décisifs, mais que nous soumettons a I’attention des juges com-



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L’AUTORITE DE LA BIBLE 49

pétents, persuadé que nous sommes, que ce n’est pas a un
moment donné, mais aprés de longues études contradictoires,
que des questions de ce genre muirissent pour une solution plus
généralement acceptable?. »

Des paroles comme celles-13, ajouterons-nous, sont pour le
jeune théologien une école salutaire de bon scepticisme. Il est
devenu nécessaire qu’on fit la critique de la critique, et I’on peut
dire que depuis un quart de siécle, nous traversons encore la
période de la réaction contre les procédés tranchants de I’Ecole
de Tubingue. Ce n’est pas que je veuille contester les services
que celle-ci a rendus, jaurai tout & I’heure I'occasion de les
reconnaitre, mais ces services sont ailleurs, et il n’est personne
aujourd’hui qui hésite 4 taxer d’arbitraire une critique qui allait
jusqu’a contester a saint Paul I’épitre aux Philippiens sous le
prétexte, comme le faisait Baur, que I’antithése du paulinisme
et des Douze ne permettait pas d’admettre que 'apotre se fat
réjoul de voir ’évangile annoncé mpopase 2. Il y a dans une telle
méthode critique un véritable joug, que beaucoup n’ont secoué
que lentement, et qui a pesé sur un plus grand nombre encore,
a leur insu. Mais il est certain, d’autre part, qu’en traversant
cette atmosphére nous avons senti les questions d’authenticité
perdre beaucoup de leur importance, et partant, de leur acuité.
Ceux qui se souviennent, en se reportant aux premiéres années
de notre société de théologie, combien fut ardent le débat sur
I'authenticité du quatriéme évangile, qui occupa plusieurs
séances3, se plairont peut-étre aujourd’hui 4 entendre une cri-
tique qui ne peche point par timidité, laisser la question de
I’authenticité ouverte, en proclamant par la bouche de Harnack
que 'origine du quatriéme évangile est 1'un des problémes les
plus intéressants, mais les plus insolubles du premier siécle 4.

! N. T. Cinquiéme partie. Les Epitres catholiques, p. 166.

% Hilgenfeld (qui d’ailleurs se sépare ici de Baur), Historisch-Kritische Einlei-
tung in das Neue Testament, p. 335.

3 Et dont on retrouvera les traces dans les travaux contradictoires de M. le
professeur F. Rambert et de M. le pasteur Van Goens, publiés par la Revue de
théologie, années 1876 (p. 481), 1877 (p. 88 et 161), 1878 (p. 36, 58 et 267) et
1879 (p. 577).

& Lehrbuch der Dogmengeschichte, t. 1, p. 85.

THEOL. ET PHIL. 1900 4



50 H. NARBEL

Ce n’est pas un fait dont on puisse se débarrasser que pour nos
quatre évangiles les deux premiers soient purement anonymes,
et qu'on ne parvienne pour les deux derniers a déterminer la
personne qui s’en dit l'auteur, qu’au moyen de rapprochements
qui n’équivalent pas & une signature. La question dite de la
pseudépigraphie ne se traite plus & la fagcon d’une cour de jus-
tice ayant & statuer sur un faux en écriture. Il nous devient de
plus en plus difficile, en nous plagant au point de vue scienti-
fique, de nous approprier les raisonnements par lesquels
M. Godet insiste sur I'extréme importance de dénier au qua-
trieme évangile le caractere d’une ceuvre théologique, pour
conserver plus sirement & 'auteur son autorité de témoin. Et
d’autre part, si la question de la composition des synoptiques
et de leur dépendance réciproque n’est point encore arrivée A
une solution définitive, c’est assez pour que les lémoignages
historiques et internes aboutissent & la constatation d’une anti-
quité suffisante pour faire justice des présuppositions de la
critique straussienne.

D’ou1 vient que ces questions de dates précises et de noms
propres, chéres a l'isagogique comme on la concevait quand
nos vieillards étaient jeunes, ont abouti & une sorte de solution
moyenne et apaisée? Janticiperais peut-étre sur mes conclu-
sions de tout a I’heure, si je disais que cela tient & ce que nous
sommes redevenus plus protestants, c’est-d-dire infiniment
plus sensibles & la valeur propre d'un livre qu’a la nécessité
de savoir qui 'a écrit, idée peu nouvelle d’ailleurs, puisque
Luther P’a formulée avec sa coutumiere franchise : « Was Chris-
tum nicht lehret, das ist nicht apostolisch, wenngleich S. Petrus
oder Paulus es lehrete, wiederum was Christum prediget, das
ware apostolisch, wennsgleich Judas, Hannas, Pilatus und
Herodes thit?i. »

En un mot, le contenu évangélique d’un livre a pour nous
une tout autre importance, que le simple fait de sa provenance
historique. Pour préciser notre pensée par un unique exemple,
il nous est relativement indifférent de savoir si ’Apocalypse et

1 Préface a I'Explication de U'Epitre de saint Jaques.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L’'AUTORITE DE LA BIBLE 531

le quatriéme Evangile proviennent ou non du méme auteur, du
moment qu’une étude comparative nous atteste qu’ils ne sont
pas du méme homme, en ce sens que l'auteur, & le supposer
identique, aurait passé par une transformation ihéologique, et
que ses idées sur la loi et sur I’eschatologie, ne paraissent pas
en ces deux écrits coincider dans toute leur étendue.

(. Les Types doctrinaux.

Cette derniere pensée méme, que je crois pouvoir produire,
sans I'étayer d’'une démonstration, nous améne, ou plutot nous
a déja ameneés i considérer un troisieme élément dans la disci-
pline qui nous occupe, le plus considérable au fond, et qui &
lui seul, pour étre apprécié en détail, demanderait plus de
temps que tout celui qui nous est accordé. Il m’est méme ar-
rivé de me demander si j’ai suffisamment compris la question
posée. A lire le compte rendu de la séance de la section de
Genéve, j'ai cru voir que la on avait défini, avec toute raison
d’ailleurs, la théologie biblique « I’étude historique et critique
des divers types de doctrine et de piété représentés dans les
livres de ’Ancien et du Nouveau Testament. » En m’en tenant
exclusivement au Nouveau, et en étendant mon esquisse aux
questions relatives au canon et & authenticité, j’ai a la fois
rétréci et élargi le sujet. Peut-étre aprés tout, cette variété n’a-
t-elle pas un inconvénient majeur dans un simple rapport de
section.

La théologie biblique s’occupe surtout de la diversité des
types doctrinauwc qui se preésentent entre les écrits du Nouveau
Testament. Ce fait n’a pas échappé a 'antiquité chrétienne elle-
méme. Il a joué un role appréciable dans la constitution du
canon et dans les hésitations qui ont présidé a 'admission de
plus d’un livre. Il a moins échappé encore aux Réformateurs,
comme en témoigne 'emploi prédominant des épitres pauli-
niennes dans le corps de doctrine des Eglises protestantes.
Mais ce qui constitue un fait nouveau dans le concept et la
tractation de la théologie biblique, c’est que celle-ci est deve-
nue une discipline historique. On ne se borne plus & constater
que le contenu de nos livres difféere, on se demande le com-



D2 H. NARBEL

ment et le pourquoi de ces différences, en s’attachant a retracer
les transformations diverses de la pensée des auteurs, en les
éclairant par le milieu qu’ils ont traversé, en analysant les
influences diverses qu’ils ont subies, en déterminant celles de
ses influences qu’ils ont acceptées, celles avec lesquelles ils ont
rornpu, aux cours des expériences faites, et sous l'action des
événements historiques, au rang desquels figure surtout ’hos-
tilité de la synagogue, puis la destruction de Jérusalem; on
suit avec une précision d’autant plus remarguable que le nom-
bre des documents est plus restreint, les points ou telle ten-
dance se différencie de telle autre et ol I’antithése s’affirme.
Les diversités de points de vue ne sont pas seulement des
aspects divers de la méme vérité ou du méme fait qui peuvent
a la rigueur s’harmoniser en un tout congruent, a la faveur de
certains procédés exégétiques, aboutissant & briser les angles
les uns contre les autres comme le fait tout spécialement 'exé-
gése catholique qui, dans son enseignement sur la justification,
a en quelque sorte neutralisé le point de vue de Paul par celui
de Jacques. Non, les apdtres ne sont pas, — permettez-moi
cette comparaison trop moderne en un pareil sujet, mais qui
permet de rendre en une image ce qui a été 'enseignement de
plusieurs siécles, — les apodtres ne sont pas des épreuves pho-
tographiques vues sous différents angles, et qui reproduites
chacune a leur tour représentent au cinématographe 1’objet
lui-méme en mouvement, ce sont des hommes qui ont pensé,
vécu, congu chacun pour leur compte, & leur heure, assuré-
ment la méme pensée, assurément reproduit la méme image,
mais qui 'ont reproduite dans le libre jeu de leur activité
vivante, pensant, parlant par le Saint-Esprit, dans la liberté de
leur individualité, et avec des réceptivités diverses soit quant a
I’éducation du passe, soit quant aux enseignements du présent.
De 14 aussi pour la théologie biblique une tiche nouvelle, dont
I’étude minutieuse du premier siécle et de ’dge qui a précédé
lui a fourni les éléments, celle d’ajouter 4 I'’exégese des textes
canoniques, l'investigation des sources extra-canoniques, qui
éclairent la pensée et parfois expliquent les titonnements des
hommes du premier siécle.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L’AUTORITE DE LA BIBLE 53

Nous suivons le judéo-christianisme des Douze, déja élargi
par les expériences faites, et par les nécessités de la prédica-
tion aux geantils, se transformant graduellement, aboutissant,
sous l'influence du paulinisme, 4 une théologie qu'on a appelée
« de transition, » et que semble reproduire la premiére épitre
de Pierre, cu la plus grande partie des notions préliminaires
sont utilisées, sans 'accompagnement de leur élément mystique ;
le paulinisme lui-méme des quatre grandes épitres se dépouille
de son élément polémique dans les lettres de la captivité, et la
sotériologie s’appuye de préférence sur une christologie faisant
pressentir le johannisme qui viendra. Les luttes entre le parti-
cularisme et les revendications universalistes de Paul aboutis-
sent 4 un irénisme théologique représenté par le quatrieme
évangile qui vient & son heure, une fois que la rupture avec la
synagogue est consommeée et que la lutte a perdu son acuité et
jusqu’a sa raison d’étre, parla disparition momentanée de Jéru-
salem de la scene de I'histoire. C’est bien ici que I'école de
Tubingue a laissé dans la science qui nous occupe une trace
ineffacable. Ce n’est plus au nom seulement de raisons exégé-
tiques, c’est grace a une conception historique que nous arri-
vons & comprendre cette marche de la pensée, et & en docu-
menter les diverses élapes.

Tel est le long travail dont j’aurais d peut-étre reproduire
les divers éléments, au lieu de l'esquisser en quelques lignes.
J’al moins reculé faute de temps devant ’exposition de cette
étude si captivante, que je m’y suis volontairement refusé,
pour n’avoir pas a exposer des conclusions de détail, sur les-
quelles on est loin d’étre d’accord. Ce qui est consenti, c’est
bien plutot la méthode méme que les résultats spéciaux. Je ne
serais méme pas surpris que plus d’un auditeur trouvat que
nous sommes déja sorlis du cercle du consensus général, et
que nous avons preésenté comme accordées des théses contre
lesquelles il proteste.

111

Et maintenant, revenons a la question qu’il nous reste a trai-
ter. La transformation, sur les trois points que j’ai indiqués, et



54 H. NARBEL

qui constitue assurément une autre maniére d’envisager la
Bible que celle de la dogmatique du dix-septiéme siécle, ou si
I'on veut que la dogmatique traditionnelle, compromet-elle le
principe évangeélique de I'autorité de la Bible ?

Pour répondre, il nous faut revenir & notre point de départ.

Un fait, Messieurs, ne vous aura pas échappé, c’est que jus-
qu’ici nous n’avons défini en quelque sorte que négativement
la notion protestante de I'autorité de la Bible, c¢’est-a-dire dans
son antithése & la conception romaine. Mais, & vrai dire, une
définition positive résulte de cet énoncé, qui n’est négatif et
limitatif qu’en apparence: I’Ecriture ne vaut pas par aucune
garantie extérieure, pas plus celle de ’Eglise qu’aucune autre.
Elle ne vaut que par son contenu, mais elle vaul ce que vaut
ce contenu. L’Evangile n’est pas vrai parce que la Bible 'an-
nonce, la Bible est vraie, sainte et bonne parce qu’elle contient
I’Evangile, la bonne nouvelle que le Fils de 'homme est venu
chercher et sauver ce qui était perdu. Elle est le canal par
lequel cette bonne nouvelle nous arrive, et elle est le seul
canal par lequel elle pat nous arriver; elle est le Livre, c’est-
a-dire le seul moyen qui existe au monde d’assurer aux géné-
rations successives la communication des grandes choses qui
se sont faites. Je ne sais comment les choses se passeraient
sur une autre planéte, mais avec la constitution de la nature
humaine, le Livre est le seul moyen d’assurer la transmission
d’un grand fait; sans le livre, sans la Parole écrite, ce véhi-
cule merveilleux de la pensée et de 'euvre divines, ies paroles
des apotres, les actes mémes du Christ seraient pour nous ce
que sont les hauts faits des héros inconnus dont nous parle le
poéte antique :

... sed omnes illacrymabiles
Urgentur, ignoti que, longa
Nocte, carent quia Vate sacro!.

Voila ce qui fait la valeur de la Bible. Elle ne saurait se
séparer de I'ceuvre du salut. Serait-ce un paradoxe que de dire

1 Horace, Ode 1V, 1x.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L'AUTORITE DE LA BIBLE 55

{que cette valeur, loin de diminuer, s’accroit & mesure que le
cours de l'histoire nous transporte loin des éveénements, et
qu’a mesure que nous nous transformons, que notre pensée
s’émancipe, que les problémes intellectuels se multiplient dans
le monde religieux, il devient toujours plus nécessaire et plus
bienfaisant que notre vie morale, notre vie religieuse soit con-
stamment ramenée par un moyen approprié vers ce point cen-
tral, éternellement immuable, le salut en Christ, qui a fixé
pour jamais les destinées religieuses de I'humanité?

C’est 14 le propre sens de la définition de Luther: I’Ecriture
montre Christ. Ne vous étonnez pas, Messieurs, si ¢’est Luther
que j’ai constamment cité de préférence. Nous avons cherché
4 dégager le principe protestant dans son origine premieére, au
moment ou il jaillit spontané de sa source, dans sa simplicité
native et naive, étranger aux objections, aux malentendus, aux
effrois suscités par son apparent radicalisme, contre lesquels
il devait de bonne heure chercher un refuge dans quelques
accommodements avec la tradition, comme on le vit dans la
dogmatique subséquente. Luther, qui fut trés loin, on le sait,
d’étre le plus radical des Réformateurs, se montre ici, nous
dirons non point le plus téméraire, mais le plus conséquent de
ses contemporains. Dans la question du Canon, ce n’est pas
lui, c’est, chose curieuse, Carlstadt, qui aime & en appeler a
I'autorité de I'Eglise!. Ce qui fait de la Réformation un fait
unique, et non pas un simple épisode de I'histoire de I'Eglise,
c’est qu’elle est revenue au fait initial : I’Evangile n’est ni un
code, ni une législation, ni un systéme, ni une dogmatique.
L’Evangile est un fait, et un fait salutaire, et ce qui fait 'auto-
rité de la Bible, c’est qu’elle nous donne I’Evangile. Sans doute,
cette pensée féconde, entrevue dans toutes ses conséquences
seulement dans quelques heures fugitives qui sont pour I'dme
humaine, emportée dans le tourbillon rapide de I'histoire, ce
qu’est pour l'individu le bonheur parfait ici-bas, un éclair, a
été souvent méconnue, mais ce n’en est pas moins le fond au-
thentique de la Réformation, et voila pourquoi nous nous
sommes arrétés 4 la mettre en lumiére.

1 Reuss, 1. c., p. 357.



o6 H. NARBEL

*
* *

Assurément, il faut convenir que la méthode que nous
venons de caractériser, et méme si vous voulez, de revendi-
quer pour la théologie biblique entre en conflit avec la dogma-
tique traditionnelle, qu’on pourrait plulét appeler paléonou-
velle, puisqu’elle est ala fois une nouveauté par rapport a la
primitive idée de la Réformation, et un retour a la formule
catholique. Celle-ci n’a jamais su s’accommoder d’une variété
de conception chez les auteurs sacrés, laquelle lui paraissait
incompatible avec sa notion de ’Ecriture, une et indivisible,
constituant un corps fermé. Mais si, comme je crois 'avoir
sinon démontré, du moins indiqué, cette notion de 'Ecriture
est d’origine catholique, nécessairement consécutive a celle
d’une garantie externe, nous n’avons pas, je crois, a4 nous
préoccuper de ce que pourrait devenir, en cas de conflit, une
conception de la Bible gui n’est pas la notion authentique et
primitive de la Réformation.

Placez au contraire le point de vue de cette derniére, ou si
vous préférez, pour abréger, le point de vue de Luther en face
du drame de pensée et d’action que la théologie biblique s’ef-
force de reconstituer, et vous serez certainement frappés du
fait qu’il n’est pas un des allégués, cités plus haut, du Réfor-
mateur qui ne renferme en germe, et qui parfois ne dépasse
en hardiesse les conclusions de la science qui est en cause.
L’un et 'autre sont d’accord pour proclamer que le fait salu-
taire a été saisi & des points de vue divers et avec une inégale
clarté par les divers représentants de ’dge apostolique dont
les écrits nous ont été transmis.

Nous disions un peu plus haut que la théologie biblique con-
temporaine était la fille de la Réforme, et nous pouvons ajou-
ter maintenant qu’elle n’en est pas la fille révoltée, la fille qui
tue sa meére. Elle a marché dans une voie que lui a ouverte
celui des Réformateurs, qui, & notre sens, a vu le plus profond
et le plus loin, parce qu’il a fait dériver I'autorité de I’Ecriture
du fait central du salut par gréce, et que ce faisant, il a évité
le double écueil de la déduire, soit d’une autre autorité, exté-



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L’AUTORITE DE LA BIBLE o7

rieure a elle-méme, soit d’autre part, d’un critére subjectif.

C’est bien ici ce qui différencie profondément I’esprit de la
Réformation de celui de la libre pensée a tous les degrés. Je
n’ai pas, je pense, messieurs, & développer cette idée devant
des chrétiens évangéliques ; et c’est, je pense, votre honneur
a tous qu’il doive me suffire de I'indiquer. Qu’il me suffise éga-
lement d’ajouter que c’est dc ce méme principe: acceptation
du fait du salut en Jésus-Christ, comme fait central et perma-
nent, que la théologie biblique doit & son tour s’inspirer, si
elle veut marcher dans une voie vraiment féconde. Mieux elle
sondera |'Ecriture, plus elle se pénétrera que I’dAme méme de
celle-ci, c’est le salut par grice, opéré en Jésus-Christ par
'amour rédempteur, plus aussi elle se sentira fortement saisie
de 'unité fondamentale des auteurs, unis au sein de leur diver-
sité dans un commun témoignage. En faisant droit au principe
de leur variété, elle sera gardée de ’exagérer au point de créer
des antitheses 14 ol 'histoire nous montre des diversités assu-
rément, des inégalités tant qu’on voudra, mais avant tout une
unité spirituelle, infiniment plus précieuse aux yeux de la
science, comme aux regards de la foi, qu’une fastidieuse uni-
formité, que Rome a pu réver, mais que le Royaume de Dieu
n’a jamais connue. C’est sans doute pour avoir méconnu cette
condition souveraine de toute étude féconde de la Sainte Parole
que I’Ecole de Tubingue a été entrainée dans ce domaine a des
exagérations dont le temps a fait justice, et peut-étre la meil-
leure explication de la rupture relative de Ritschl avec cette
école, se trouve-t-elle dans I’'énergie avec laquelle ce dernier a
fait ressortir le principe de la justification par la foi.

Un dernier mot, qui probablement est superflu, puisque vous
aurez senti que je me suis efforcé de travailler en dehors de
toute préoccupation de parti théologique, ayant toujours tenu
I'esprit de parti pour le fléau des discussions dans le genre de
celle qui va s’engager dans un instant. Si quelqu’un me faisait
I'objection qu’en définissant la notion de I'Ecriture comme je
I'ai fait, ou plutdt qu’en la laissant se définir toute seule histo-
riquement, je 'ai réduite & une simple autorité morale et reli-
gieuse, je m’avouerais incapable de comprendre ['objection en



b8 H. NARBEL

tant qu’objection. Réduire a cela, comme disent quelques uns,
l'autorité de la Bible, ce n’est pas, & mon sens, la réduire, c’est
la magnifier. Que la Bible soit pour nous la source d'une mul-
titude infinie de connaissances dans tous les ordres, que Schel-
ling ait prononcé une de ses grandes paroles en disant . « La
Bible contient 'universalité des choses, » que Haman ait eu
raison dans cette parole profonde: « La Bible est par un miracle
différente de tous les autres livres, » c’est & mon sens la
vérité méme. Mais c’est que la connaissance du Dieu d’amour
est dynamiquement la source de toutes les autres. Si 'au-
torité de la Bible est 4 I'abri des entreprises de toutes les
philosophies et méme de toutes les théologies, c’est précisé-
ment parce que la Bible n’est ni 'une ni Pautre, et qu’elle est
et restera le Livre du Salut.




	Le principe protestant de l'autorité de la  bible : est-il modifié par les résultats de la théologie biblique?

