
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 33 (1900)

Artikel: Le principe protestant de l'autorité de la  bible : est-il modifié par les
résultats de la théologie biblique?

Autor: Narbel, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PRINCIPE PROTESTANT DE L'AUTORITÉ DE LA BIBLE

est-il modifié

par les résultats de la théologie biblique '

PAR

H. NARBEL

L'intérêt d'une séance comme celle que ce travail doit ouvrir
réside avant tout dans la discussion. Il nous est donc interdit
d'empiéter sur le discours du premier votant2 et sur l'entretien
qui suivra. D'autre part, il n'est pas facile en cinquante minutes
de traiter un sujet comme celui-ci, où il faudrait justifier
constamment les assertions avancées par des preuves à l'appui.
En m'engageant formellement à ne pas dépasser le temps assigné,

je prends la liberté de demander comme contre-partie
qu'on veuille bien tenir compte de ce fait, et j'avertis, sans
autre préambule, que je vais me borner à énoncer, dans leur
enchaînement, un certain nombre de thèses et de constatations,
historiques pour la plupart, en me bornant à les documenter
de la manière strictement indispensable3.

1 Rapport présenté à la section vaudoise de la Société pastorale suisse.
2 M. le pasteur Yersin.
3 Cet avertissement est pour le lecteur, au moins autant que pour les auditeurs.

En livrant ce travail à la direction de la Revue de théologie, sur sa demande,

nous ne nous en sommes pas dissimulé les lacunes, mais nous ne nous sommes

pas senti le droit de le refaire, fût-ce en le complétant sur les points où, comme

on le verra suffisamment, la pensée n'avait pu être qu'indiquée. H N.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L'AUTORITÉ DE LA BIBLE 37

La question proposée divise naturellement notre exposé en

trois parties. Nous commencerons par définir historiquement
le principe protestant de l'autorité de la Bible. Nous chercherons
ensuite à déterminer les résultats de la théologie biblique, et,

du rapprochement opéré, nous essayerons de déduire notre
conclusion.

I

Il convient d'éclaircir un premier point par voie de définition.

La thèse parle du principe protestant de l'autorité des

Ecritures. Ces mots peuvent s'entendre de deux manières. Ou

bien ils signifient que la reconnaissance de l'autorité des
Ecritures constitue, en opposition avec l'enseignement romain, le

principe protestant, ce qu'on a appelé le principe formel de la
Réformation ; ou bien, ils peuvent être pris en un autre sens,
qui nous paraît plus juste, plus fécond, et que nous adoptons.
Ils veulent dire, pensons-nous, qu'il y a deux manières de
concevoir l'autorité de la Bible, la manière romaine et la manière

protestante. Nous aurions donc à définir la notion de l'autorité
de l'Ecriture, telle que la Réformation l'a conçue à son origine,
et à la distinguer de la notion catholique.

L'Eglise Romaine, en effet, maintient comme on sait le principe

de l'autorité de la Bible. Elle le soutient si bien, que nous
connaissons des personnes fort attachées à la Sainte Ecriture
qui se sentent attirées vers le catholicisme, parce que, pensent-
elles, il leur assurera mieux la possession de ce trésor spirituel.

Nous verrons même tout à l'heure que le principe catholique,

tel que nous allons l'exposer, n'est pas demeuré sans
influence sur nos confessions de foi protestantes.

A l'époque de la Réformation, le point de vue qui avait
graduellement prévalu au sein de l'Eglise catholique, quand les

tâtonnements qui marquèrent la formation du Canon eurent
pris fin, ce fut de rattacher l'autorité de l'Ecriture à celle
même de l'Eglise. Comme le fait observer Harnack i a

L'antiquité chrétienne n'a jamais rompu le lien qui unit l'Eglise
à l'organisme matériel de celle-ci. L'Eglise, sa doctrine, ses

1 Lehrbuch der Dogmengeschickte, t. II, p. 84.



38 H. NARBEL

institutions, sa constitution étaient considérées comme la

source de la connaissance et l'autorité qui garantissait la Vérité. »

Ce principe a prévalu de bonne heure, puisque nous le trouvons

déjà formulé, avec une rigueur très conséquente, dans
la parole, en quelque sorte classique de Saint-Augustin : Ego
vero Evangelio non crederem nisi me catholicae ecclesise

commoveret auctoritas^.
Ce n'était pas là une simple boutade dogmatique comme des

protestants l'ont quelquefois entendu, c'était bien la pensée
raisonnée de Saint-Augustin, lequel ailleurs s'exprime ainsi :

« Quae unquam litterse. utrum habebunt pondus auctoritatis,
si littera? quae apostolorum tenet ecclesia.... utrum apostolo-
rum sint incertum est2. »

C'est bien là en effet le point de vue qui n'a fait que s'affermir

dans l'Eglise, celui que les Réformateurs ont trouvé devant

eux, et que le Concile de Trente a expressément formulé:
« Si quis autem libros integros, cum omnibus suis partibus,
prout in Ecclesia catholica legi consuerunt, et in Vulgata
latina editione habentur, pro sacris et canonicis non susceperit
et praedictas traditiones sciens et prudens contempserit,
anathema sit3. »

Le fondement de l'autorité de l'Ecriture, c'est donc son
origine apostolique, selon la formule de Tertullien : id verius quod
prius, id prius quod ab initio, id ab initio quod ab apostolis,
et cette origine apostolique, à son tour, est garantie par l'Eglise ;

l'autorité de l'Ecriture se confondant avec l'autorité de celle-ci,
tendit donc de plus à devenir une et indivisible, abstraite en

quelque sorte, implicite, suivant un mot cher à la terminologie
catholique. Toutes les portions de l'Ecriture durent prendre
une valeur absolument légale, sans distinction d'aucun genre.
Le traducteur de deux gros volumes d'une Einleitung catholique,

l'abbé de Valroger a pu écrire avec une parfaite
conséquence : « Toutes les paroles de l'Ecriture méritent notre
attention la plus religieuse, ses moindres syllabes doivent

1 Contra Epistolam Manichœi, c. VI.
* Contra Faustum, XXXIII, 6.
3 Decretum de Canonicis scripturis, sess. IV.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L'AUTORITÉ DE LA BIBLE 39

nous inspirer le même respect que les parcelles eucharistiques,
puisqu'elles contiennent le Saint-Esprit1. »

Vous aurez remarqué, Messieurs, l'identité de ce point de

vue avec la notion musulmane du Coran. Jamais en effet un
musulman ne cite un mot de ce dernier comme une parole de

Mahomet, mais toujours comme une déclaration immédiate
d'Allah.

Le développement de l'Eglise romaine démontre merveilleusement

cette loi de l'esprit humain que quand une chose tire à

nos yeux sa valeur non d'elle-même, mais de l'autorité qui la

garantit, cette valeur s'évanouit en quelque sorte dans celle de

l'autorité qui garantit. Plus l'Eglise prit la Bible sous son patronage,

plus le rôle de la Bible dans l'élaboration de la doctrine
romaine devint insignifiant. La boutade de Voltaire: « Sacrés

ils sont, car personne n'y touche, » est devenue presque la
formule historiquement exacte du rôle de la Bible dans le
catholicisme. Le respect dont elle était entourée n'empêcha

pas la Vulgate de devenir, malgré ses erreurs de traduction, la
Bible de l'Eglise, Pie IX de traiter les Sociétés bibliques
d'inventions pestilentielles2, et Léon XIII d'interdire aux simples
fidèles l'usage non seulement des traductions en langue
vulgaire, mais des éditions originales elles-mêmes3.

Telle était la situation quand se produisit la Réformation.
Quand celle-ci secoua le joug de la tradition romaine et en

appela de l'autorité de l'homme à celle de Dieu, c'est sur l'Ecriture

qu'elle s'appuya. Consciemment ou non, par ce seul fait,
on prononça le divorce des deux autorités. On rompit l'union
ou la confusion que les siècles avaient consacrée. Comme

on l'a très justement fait observer, les Bernois, en décidant,

1 Introduction historique et critique aux livres du Nouveau Testament, par
Reitmayr, traduite et annotée par H. de Valroger, prêtre de l'Oratoire de l'Immaculée

Conception. Paris, Lecoffre, 1861. Préface, page VII.
2 Syllabus. IV. Complément à l'art. XVIII.
3 Communiqué papal du 8 février 1897, reproduit dans les Bibelblätter, numéro

de décembre 1897.



40 H. NARBEL

lors de la dispute de Lausanne, que l'Ecriture trancherait le

débat, que les seuls arguments de mise seraient des arguments
scripturaires, préjugeaient d'avance l'issue de la dispute et
mettaient hors de question ce qui précisément était en question :

l'indépendance de l'Ecriture à l'égard de l'autorité de l'Eglise.
Cependant les catholiques romains purent accepter la discussion

sur ce terrain qu'ils n'admettraient plus aujourd'hui, puis-
qu'eux non plus ne songeaient pas à nier la souveraineté de la

Bible, et ne prévoyaient pas de conflit entre deux autorités qui,
à leurs yeux, se confondaient. Il fallut pour leur ouvrir les

yeux qu'ils vissent l'autorité de l'Ecriture se dresser en face de

l'autorité ébranlée de l'Eglise, au lieu de tomber avec elle,
comme leur système le faisait logiquement prévoir. Comment
le fait se produisit-il, et comment la notion protestante de
l'autorité de la Bible se substitua-t-elle à la notion catholique?

A vrai dire, on peut affirmer au nom de l'histoire que la

substitution ne s'est jamais opérée d'une manière théorique et
abstraite. La Réformation, qui fut un coup d'Etat spirituel, n'est

pas née d'un raisonnement comme celui ci : La Bible fait autorité,

cette autorité prononce sur un point capital dans un autre
sens que l'Eglise, donc l'Eglise a tort.

Je citerais, si le temps le permettait, et si cette citation était
aussi indispensable qu'elle serait instructive, les pages où

Dorner, dans son Histoire de la théologie protestante*,
démontre comment le principe matériel de la Réformation, la

justification pai la foi, s'est établi dans son indépendance relative
du principe formel, celui de l'autorité de l'Ecriture. Nous aurons
d'ailleurs l'occasion de le faire voir indirectement.

C'est au nom de la justification par la foi saisie comme Y

articulus stantis aut cadentis ecclesia; que l'autorité de l'Eglise
s'est trouvée ébranlée. C'est parce que l'Ecriture enseignait,
disons mieux, donnait ce que l'Eglise ne donnait plus qu'elle
ne suivit pas l'autorité papale dans la ruine où celle-ci
succomba, mais prit au contraire une autorité nouvelle.

1 Voir dans l'ouvrage cité le chapitre intitulé: L'élément matériel du principe
évangélique en soi, ou dans son indépendance relative. Traduction Paumier,

p. 172 et suiv.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L'AUTORITÉ DE LA BIBLE 41

Ceci est capital pour le sujet qui nous occupe et ressort en

particulier avec une parfaite clarté des écrits de Luther. Pour
lui l'Ecriture tire son autorité de la vérité qu'elle renferme et

non point inversement confère à son contenu le caractère de

vérité en vertu d'une investiture externe. Sans doute cette
indépendance des deux principes matériel et formel n'est pas
absolue. La doctrine de la justification gratuite ne s'est pas

présentée comme en l'air, reposant sur elle-même. L'Ecriture,
historiquement, traditionnellement donnée, a été l'intermédiaire

nécessaire, le moyen de « montrer Christ, » suivant une
expression du Réformateur, mais c'est ce fait qui a servi à son

tour à l'Ecriture de pierre de touche et de contrôle d'autorité.
Nous allons donner la parole à Luther lui-même, sans essayer
de le traduire, dans sa vigueur d'apparence paradoxale.

«Aus diesem allem kannst du nun recht urtheilen unter allen

Büchern, und Unterschied nehmen welches die besten sind.
Denn nämlich ist Joannis Evangelium und St. Pauli Episteln,
sonderlich die zu den Römern, und St. Peters erste Epistel der
rechte Kern und Mark unter allen Büchern, denn in diesen

findest du nicht viel Werk und Wunderthaten Christi
beschrieben, du findest aber gar meisterlich ausgestrichen wie
der Glaube an Christum Sund Tod und Hölle überwindet und
das Leben, Gerechtigkeit und Seligkeit giebt, welches die
rechte Art ist des Evangelii Summa: St. Joannis
Evangelium und seine erste Epistel, St. Paulus Episteln, sonderlich
die zu den Römern, Galatern und Ephesern, und St. Petrus
erste Epistel, das sind die Bücher, die dir Christum zeigen und
alles lehren das dir zu wissen noth, und selig ist, ob du schon
kein ander Buch nummer sehest noch hörest L »

On sait aussi comment Luther a fait bénéficier du même
critère les portions de l'Ancien Testament, particulièrement
les Psaumes, où il retrouvait le principe de la justification,
s'inspirant d'ailleurs de l'exégèse paulinienne2.

Calvin, de son côté, en appelle à un critère plus subjectif, le
témoignage du Saint-Esprit. Ce qui l'a guidé, c'est l'intérêt de

i Vorrede auf das N. T., 1552.
2 Köstlin : Luthers Theologie, t. II, p. 263.



42 H. NARBEL

la polémique contre Rome qui tendait déjà à se mieux dessiner
et à porter sur le principe d'autorité. A aucun prix il ne pouvait

admettre que la valeur religieuse du document sacré

dépendît d'une autorité humaine et il montre très clairement où

aboutit cette théorie. « Il y en a plusieurs en cette erreur
pernicieuse que l'Ecriture n'a non plus d'importance que ce qui
lui est donné par le consentement de l'Eglise, comme si la

vérité de Dieu, éternelle et inviolable, était fondée sur le plaisir
des hommes1. » — Derrière le soin inquiet d'étayer l'Ecriture
par l'autorité de l'Eglise, il a vu poindre le chapeau de Basile.

« En cette manière, ces blasphémateurs, voulant élever une

tyrannie débordée sous la couverture de l'Eglise, ne se

soucient de quelles absurdités ils s'enveloppent moyennant qu'ils
puissent gagner ce point entre les simples que toutes choses

sont loisibles à l'Eglise Touchant ce qu'ils interrogent
comment nous connaîtrons que l'Ecriture est sortie de Dieu, si

nous n'avons recours au décret de l'Eglise, autant vaut comme
si quelqu'un demandait d'où nous apprendrons à discerner la

lumière des ténèbres, le blanc du noir, l'aigre du doux2.»
Il n'est donc pas difficile de ramener à l'unité le point de vue

des deux principaux réformateurs, dont l'un insiste surtout
sur ce qui constitue la valeur intrinsèque de l'Ecriture, l'autre
sur la façon dont cette valeur se légitime et s'impose. Le fait
capital est que pour les uns comme pour les autres cette
autorité de l'Ecriture est interne, en d'autres termes, par opposition

à ia doctrine romaine, que l'Ecriture tire sa valeur de

son contenu.
Dès lors il ne pouvait manquer que de nouveaux problèmes,

naturellement étrangers à la conception catholique, ne se

posassent. Tant que l'Ecriture valait ce que valait le témoignage
de l'Eglise, il fallait la considérer comme une et indivisible.
Du moment, au contraire, que la valeur de l'Ecriture tenait
à la vérité fondamentale du principe qu'elle renfermait,
comment fallait-il interprêter ce fait que ce principe ne ressortît pas

partout avec une égale lumière, que quelquefois même il parût
1 Institution chrétienne, liv. I, chap. 7.

2 Idem.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L'AUTORITÉ DE LA BIBLE 43

expressément contredit? On sait avec quelle liberté Luther s'est

exprimé sur ces questions. Il suffit de mentionner son jugement

sur l'Ecclesiaste, encore qu'il l'ait commenté d'une
manière édifiante, sur Esther qu'il enveloppait avec le quatrième
livre des Machabées dans la même sentence tranchante : « Ich
bin dem Buch und Esther so feind, dass ich wollte sie wären

gar nicht vorhanden ; denn sie judenzen zu sehr und haben

viel heidnische Unart1,» sur saint Jaques, etc. On sait également

que Zwingli à qui, dans la dispute de Berne, on objectait
un passage de l'Apocalypse, s'en tira en répondant tout sèchement,

comme dit Ruchat, « qu'il ne reconnaissait point
l'autorité du livre de l'Apocalypse2. »

Plus conservateur, ou si l'on veut plus historien, puisqu'il
n'appartenait plus d'une manière immédiate à la première
génération, Calvin tout en acceptant le Canon comme un fait
historiquement donné, n'en a pas moins manifesté une liberté dont
il serait aisé de donner des exemples. Il est vrai que nous
trouvons dans la théologie postérieure un retour très marqué
vers l'opinion traditionnelle, mais il suffit de comparer son
enseignement avec les citations données ci-dessus pour
comprendre qu'il y a là une rupture avec la notion réformatrice
primitive.

Remarquons que le point de vue que nous venons d'esquisser

renfermait en germe toute notre théologie biblique conçue
comme une discipline historique. Du moment que c'est sur le

contenu biblique que l'attention se portait de préférence, et

qu'il ne pouvait échapper à personne que ce contenu était fort
divers, varié et inégal, l'idée d'un développement historique,
déjà consenti pour expliquer la différence entre l'Ancien Testament

et le Nouveau, se présentait comme la seule explication
possible au sein du Nouveau Testament lui-même.

Il devenait nécessaire de tenir compte de la personnalité des

divers auteurs, de l'action du milieu, de la transformation de

la pensée sous l'empire du fait rédempteur qui faisait naître
1 On trouvera un assez grand choix de ces citations dans Reuss : Histoire du

Canon des Saintes Ecritures dans l'Eglise chrétienne, p. 349 suiv.
2 Histoire de la Réformation de la Suisse, t. I, p. 451.



44 H. NARBEL

des problèmes entièrement nouveaux, dont le plus capital était
l'association des gentils aux privilèges d'Israël et le rôle de la

Loi mosaïque dans ces conditions nouvelles.

Ainsi, la théologie biblique, conçue comme une science

historique, était en germe dans la notion même de l'Ecriture
née de la Réforme, et si le principe fécond mis en évidence

par les réformateurs ne fut point par eux-mêmes immédiatement

élaboré, cela tient à ce fait que je n'ai signalé qu'en
passant parce qu'il est, je crois, universellement admis, qu'à
la période créatrice et vivante succéda bientôt une seconde

époque, où la tradition reprit ses droits, et où dans la tractation

de la Bibliologie un retour plus ou moins inconscient vers
le principe romain se fit sentir, en vertu d'une loi historique
qu'on peut, je crois, appeler inéluctable.

En résumé, c'est le principe même de la Réformation qui a
donné naissance à la discipline qu'on appelle théologie biblique.
Elle ne pouvait naître que sur ce terrain, mais nécessairement
elle devait y naître. Et ceci nous permet d'avancer dès maintenant

une conclusion provisoire.
Non, il n'y a pas incompatibilité entre la notion de la Bible

que se sont faite les premiers Réformateurs et la méthode de

la théologie biblique, puisque c'est l'une qui a donné naissance
à l'autre. Seulement, il arrive quelquefois que la fille tue la
mère. Fut-ce le cas? En d'autres termes, devons nous considérer

le développement qu'a pris la théologie biblique comme
de nature à compromettre le principe même qui lui a donné

naissance, et la notion protestante de l'autorité de l'Ecriture
comme devant logiquement aboutir à la négation même de
l'autorité de celle-ci, à une sorte de suicide, ainsi que le prétend
d'ailleurs le catholicisme? C'est ce que nous avons à examiner.

II
Ici se pose une nouvelle question, et non la moins embarrassante.

Dans quelle mesure pouvons-nous parler des résultats
de la théologie biblique et, s'il y en a d'acquis, comment les

résumer? Le plus simple, sinon le plus court, serait sans doute
de faire la critique des données mises en évidence par cette



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L'AUTORITÉ DE LA BIBLE 45

science d'origine relativement moderne, et qui a pris un si
grand développement par la connaissance comparative des
écrits bibliques avec le milieu historique leur contemporain.
Mais le temps dont nous disposons n'y suffirait point. D'ailleurs
il s'agit de résultats, c'est-à-dire de points généralement
convenus. Au risque donc de me faire accuser d'induement
simplifier ma tâche, je dois me borner ici à dresser une sorte
d'inventaire du fonds commun à toutes les écoles qui ne veulent
pas su tenir systématiquement à l'écart du mouvement scientifique,

tout en demeurant sur le terrain protestant. Et ici,
permettez-moi une réserve qui ne me fera pas, j'espère, taxer de

scepticisme.
Pour peu qu'on ait eu le bonheur de voir fonctionner, ne

fût-ce que de loin, le merveilleux mécanisme des méthodes in-
ductives dans le domaine des sciences physiques et naturelles,
on sent vivement à cet égard la supériorité des sciences de la
nature sur celles de l'esprit, supériorité qu'elles compensent
d'ailleurs par une infériorité d'un autre ordre. Les sciences de l'esprit

paient un bien plus large tributa la subjectivité. N'oublions
pas que nous sommes ici sur le terrain de l'histoire, c'est-à-dire
dans le propre domaine de l'incertitude et du perpétuel devenir.
11 se peut qu'un siècle nouveau revienne à de tout autres
méthodes et par là à de tout autres résultats que ceux qui
semblent le mieux s'imposer à nous. Mais d'autre part, il faut
convenir que nous ne sommes pas absolument libres de penser avec
d'autres organes que ceux que nous a faits le milieu où nous
vivons. Nul de nous, s'il est doué de probité intellectuelle, ne
peut se refuser à envisager la matière qui nous occupe avec
l'esprit d'un homme de son temps. Tous, nous sommes plus ou
moins condamnés à nous tromper un peu en compagnie de

nos contemporains. Il se peut qu'on refasse un jour la géométrie,

mais pour le moment, il ne serait pas loyal de se refuser
à convenir que notre esprit est fait provisoirement de façon à

ne concevoir dans l'espace que trois dimensions.
C'est dans ces limites que je vais essayer d'apprécier les

résultats auxquels sont arrivés les théologiens unis par un
commun respect des méthodes que nous ne pouvons nous



46 H. NARBEL

refuser à employer, et qui, d'autre part, n'éprouvent pas le

besoin d'identifier les résultats variables de la science avec les

postulats immuables de la foi. Je vais essayer de dresser
l'inventaire de ce fond commun de résultats généraux reconnus, à

l'heure présente et très fugitive de l'histoire où nous nous
rencontrons.

Reprenons les problèmes nouveaux qui se posent à la théologie

biblique dans l'ordre où plus haut je les ai rapidement
esquissés.

A. Le Canon.

En vertu même du principe protestant, la notion du canon
est devenue pour la théologie biblique une notion purement
historique, par où on entend qu'il s'est formé par la voie historique

d'un certain consensus non de l'Eglise, mais des églises,
à mesure que les réclamations ou les antipathies de certains

partis religieux cessaient de se faire entendre (question des

antilégomènes). Le Canon ne s'est pas formé par voie de décret,
ni non plus à la suite d'une enquête remontant aux sources, et

qui aurait abouti à la désignation de certains auteurs par voie
d'attribution. Le Canon est pour la théologie moderne, je le

répète, un fait historique, comme peut l'être le fait de la
numérotation de nos années, quelle que soit l'incertitude de la date

réelle de la naissance du Seigneur. 11 faut bien avouer qu'une
revision générale du Canon, telle que le vénéré M. Gaussen

mettait la critique contemporaine au défi de l'opérer \ aurait
aussi peu de chance de succès et serait aussi impratique qu'une
revision de la date en question, ou que celle de la nomenclature

si défectueuse de certaines espèces dans l'histoire naturelle.

On ne revise pas un point de fait parce qu'un fait n'est

pas le résultat d'une action juridique, et nul ne proposerait de

faire entrer les cantiques de Paul Gerhardt dans le canon des

Ecrits sacrés, sous prétexte qu'ils renferment plus de substance

évangélique que l'épître de saint Jude.

En d'autres termes, la canonicité d'un écrit n'est plus néces-

1 Le Canon des Saintes Ecritures au double point de vue de la science et de

la foi, t. II, p. 130.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L'AUTORITÉ DE LA BIBLE 47

sairement pour nous la mesure de sa valeur. Ce n'est pas ainsi

qu'en jugeait la doctrine catholique, ni même les anciennes
confessions de foi protestantes, influencées comme nous l'avons

vu par la tradition. A ce point de vue, s'il avait plu, par exemple,

au Concile de Trente, ou à tel concile antérieur, d'exclure
du Canon l'une ou l'autre des épîtres de Pierre et de la
remplacer par celle de Clément ou de Barnabas, ce serait cette
dernière qui ferait autorité, et ce qui aujourd'hui est vérité
apostolique dans la bouche de Pierre, n'aurait plus que la
valeur d'une opinion personnelle, l'auteur pseudonyme de l'épître
en question n'étant plus, suivant la formule parlementaire,
qu'une individualité sans mandat. Nous n'en jugeons plus
ainsi.

On peut donc résumer cette transformation de l'idée du
Canon en disant que pour nous cette notion s'est transformée
en celle d'un fait accompli résultant de longs tâtonnements de

la synagogue en ce qui concerne l'Ancien Testament, et de

l'Eglise pour le Nouveau.
Convenons maintenant qu'en parlant de résultats acquis,

nous ne pouvons guère aller plus loin; au delà, nous rencontrons

immédiatement un fait dont il faut tenir compte. Tandis

que certains historiens sont surtout frappés de l'inégale valeur
des écrits qui ont fini par former le Canon, d'autres, et dans le

nombre des théologiens de premier ordre, sont surtout impressionnés

par la sûreté de l'esprit religieux qui a présidé à ce

travail historique, qui nous a donné le Canon tel que nous le

possédons; en d'autres termes, de la supériorité manifeste des

écrits canoniques sur ceux qui sont restés dehors, au point
d'attribuer sans hésiter à une direction spéciale de l'Esprit de

Dieu, la composition du recueil sacré. Une telle diversité entre
des hommes d'accord sur le principe protestant, et également
accessibles aux considérations scientifiques, semble nous interdire

d'étendre davantage sur cette première question, le cercle
des résultats proclamés acquis.



48 H. NARBEL

B. L'Authenticité.

Ceci nous conduit tout droit à la question de la provenance,
soit de l'authenticité des écrits respectifs. Et ici il va de soi

qu'obligé de me limiter, je m'en tiendrai à l'essentiel, c'est-à-
dire au Nouveau Testament, d'autant plus que la question de

l'Ancien, traitée, il est vrai, à un point de vue un peu différent,

a fait ici même l'objet d'un rapport des plus intéressants
il y a quelques années.

Et à ce propos, messieurs, permettez-moi de saisir une occasion

qui s'offre si naturellement, de rendre hommage à un livre
sur cette matière que son absence totale de pédantisme et sa

lucidité d'exposition rendent accessible à tout esprit cultivé.
Je veux parler de la Bible de Reuss. On m'a dit que quelques
pasteurs parmi nous essayaient de se défaire à bon prix de cette

encyclopédie. Ce serait vraiment dommage pour eux. Je ne
connais pas de manuel d'introduction où les résultats de la

critique historique soient exposés avec une plus haute impartialité,

et une plus sage défiance de toute conclusion hâtive. Au

temps de sa verdeur, le professeur de Strasbourg a pu, grâce à

une verve peu commune, se faire accuser d'un peu de

persiflage. Sa Bible fut l'œuvre mûrie de sa vieillesse. Le maître
vénéré que j'ai vu, dans les dernières années de sa vie,
douloureusement inquiet des travaux de ses vulgarisateurs français,
et qui me disait : « Si ces gens-là croient me faire plaisir en

dénigrant la Bible, ils se trompent très fort, » a poussé à

l'extrême, dans ses introductions spéciales, l'horreur des

prononcés prématurés. Des paroles comme celles que je vais

citer, à propos d'une épître aujourd'hui assez contestée,
justifieront cette assertion : « Le résultat de cet examen a été au
moins tel que la tradition semble pouvoir se soutenir encore,
et contrebalancer avec quelque chance de succès les
arguments d'une critique moins facile à contenter, mais qu'on ne

réfute pas en se contentant de la qualifier de téméraire. Malgré
cela, nous ne pouvons cacher qu'il nous reste à nous aussi des

doutes très sérieux, que nous ne voulons pas faire valoir comme
décisifs, mais que nous soumettons à l'attention des juges com-



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L'AUTORITÉ DE LA BIBLE 49

pétents, persuadé que nous sommes, que ce n'est pas à un
moment donné, mais après de longues études contradictoires,
que des questions de ce genre mûrissent pour une solution plus
généralement acceptable1. »

Des paroles comme celles-là, ajouterons-nous, sont pour le

jeune théologien une école salutaire de bon scepticisme. Il est
devenu nécessaire qu'on fît la critique de la critique, et l'on peut
dire que depuis un quart de siècle, nous traversons encore la

période de la réaction contre les procédés tranchants de l'Ecole
de Tubingue. Ce n'est pas que je veuille contester les services
que celle-ci a rendus, j'aurai tout à l'heure l'occasion de les

reconnaître, mais ces services sont ailleurs, et il n'est personne
aujourd'hui qui hésite à taxer d'arbitraire une critique qui allait
jusqu'à contester à saint Paul l'épître aux Philippiens sous le

prétexte, comme le faisait Baur, que l'antithèse du paulinisme
et des Douze ne permettait pas d'admettre que l'apôtre se fût
réjoui de voir l'évangile annoncé n/xxf&ru2. Il y a dans une telle
méthode critique un véritable joug, que beaucoup n'ont secoué

que lentement, et qui a pesé sur un plus grand nombre encore,
à leur insu. Mais il est certain, d'autre part, qu'en traversant
cette atmosphère nous avons senti les questions d'authenticité
perdre beaucoup de leur importance, et partant, de leur acuité.
Ceux qui se souviennent, en se reportant aux premières années
de notre société de théologie, combien fut ardent ie débat sur
l'authenticité du quatrième évangile, qui occupa plusieurs
séances3, se plairont peut-être aujourd'hui à entendre une
critique qui ne pèche point par timidité, laisser la question de

l'authenticité ouverte, en proclamant par la bouche de Harnack

que l'origine du quatrième évangile est l'un des problèmes les

plus intéressants, mais les plus insolubles du premier siècle *.

1 N. T. Cinquième partie. Les Epîtres catholiques, p. 166.

Hilgenfeld (qui d'ailleurs se sépare ici de Baur), Historisch-Kritische Einleitung

in das Neue Testament, p. 335.
J Et dont on retrouvera les traces dans les travaux contradictoires de M. le

professeur F. Rambert et de M. le pasteur Van Goens, publiés par la Revue de

théologie, années 1876 (p. 481), 1877 (p. 88 et 161), 1878 (p. 36, 58 et 267) et

1879 (p. 577).
4 Lehrbuch der Dogmengeschichte, t. I, p. 85.

THÉOL. ET PHIL. 1900 4



50 H. NARBEL

Ce n'est pas un fait dont on puisse se débarrasser que pour nos
quatre évangiles les deux premiers soient purement anonymes,
et qu'on ne parvienne pour les deux derniers à déterminer la

personne qui s'en dit l'auteur, qu'au moyen de rapprochements
qui n'équivalent pas à une signature. La question dite de la

pseudépigraphie ne se traite plus à la façon d'une cour de justice

ayant à statuer sur un faux en écriture. Il nous devient de

plus en plus difficile, en nous plaçant au point de vue scientifique,

de nous approprier les raisonnements par lesquels
M. Godet insiste sur l'extrême importance de dénier au
quatrième évangile le caractère d'une œuvre théologique, pour
conserver plus sûrement à l'auteur son autorité de témoin. Et
d'autre part, si la question de la composition des synoptiques
et de leur dépendance réciproque n'est point encore arrivée à

une solution définitive, c'est assez pour que les témoignages
historiques et internes aboutissent à la constatation d'une
antiquité suffisante pour faire justice des présuppositions de la

critique straussienne.
D'où vient que ces questions de dates précises et de noms

propres, chères à l'isagogique comme on la concevait quand
nos vieillards étaient jeunes, ont abouti à une sorte de solution

moyenne et apaisée? J'anticiperais peut-être sur mes conclusions

de tout à l'heure, si je disais que cela tient à ce que nous

sommes redevenus plus protestants, c'est-à-dire infiniment
plus sensibles à la valeur propre d'un livre qu'à la nécessité

de savoir qui l'a écrit, idée peu nouvelle d'ailleurs, puisque
Luther l'a formulée avec sa coutumière franchise : « Was Christum

nicht lehret, das ist nicht apostolisch, wenngleich S. Petrus
oder Paulus es lehrete, wiederum was Christum prediget, das

wäre apostolisch, wennsgleich Judas, Hannas, Pilatus und
Herodes that1. »

En un mot, le contenu évangélique d'un livre a pour nous

une tout autre importance, que le simple fait de sa provenance
historique. Pour préciser notre pensée par un unique exemple,
il nous est relativement indifférent de savoir si l'Apocalypse et

1 Préface à l'Explication de l'Epître de saint Jaques.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L'AUTORITÉ DE LA BIBLE 51

le quatrième Evangile proviennent ou non du même auteur, du

moment qu'une étude comparative nous atteste qu'ils ne sont

pas du même homme, en ce sens que l'auteur, à le supposer
identique, aurait passé par une transformation théologique, et

que ses idées sur la loi et sur l'eschatologie, ne paraissent pas
en ces deux écrits coïncider dans toute leur étendue.

C. Les Types doctrinaux.

Cette dernière pensée même, que je crois pouvoir produire,
sans l'étayer d'une démonstration, nous amène, ou plutôt nous
a déjà amenés à considérer un troisième élément dans la discipline

qui nous occupe, le plus considérable au fond, et qui à

lui seul, pour être apprécié en détail, demanderait plus de

temps que tout celui qui nous est accordé. Il m'est même
arrivé de me demander si j'ai suffisamment compris la question
posée. A lire le compte rendu de la séance de la section de

Genève, j'ai cru voir que là on avait défini, avec toute raison

d'ailleurs, la théologie biblique « l'étude historique et critique
des divers types de doctrine et de piété représentés dans les

livres de l'Ancien et du Nouveau Testament. » En m'en tenant
exclusivement au Nouveau, et en étendant mon esquisse aux
questions relatives au canon et à l'authenticité, j'ai à la fois

rétréci et élargi le sujet. Peut-être après tout, cette variété n'a-
t-elle pas un inconvénient majeur dans un simple rapport de

section.
La théologie biblique s'occupe surtout de la diversité des

types doctrinaux qui se présentent entre les écrits du Nouveau

Testament. Ce fait n'a pas échappé à l'antiquité chrétienne elle-
même. Il a joué un rôle appréciable dans la constitution du

canon et dans les hésitations qui ont présidé à l'admission de

plus d'un livre. Il a moins échappé encore aux Réformateurs,
comme en témoigne l'emploi prédominant des épîtres
pauliniennes dans le corps de doctrine des Eglises protestantes.
Mais ce qui constitue un fait nouveau dans le concept et la

tractation de la théologie biblique, c'est que celle-ci est devenue

une discipline historique. On ne se borne plus à constater

que le contenu de nos livres diffère, on se demande le com-



H. NARBEL

ment et le pourquoi de ces différences, en s'attachant à retracer
les transformations diverses de la pensée des auteurs, en les

éclairant par le milieu qu'ils ont traversé, en analysant les

influences diverses qu'ils ont subies, en déterminant celles de

ses influences qu'ils ont acceptées, celles avec lesquelles ils ont

rompu, aux cours des expériences faites, et sous l'action des

événements historiques, au rang desquels figure surtout l'hostilité

de la synagogue, puis la destruction de Jérusalem ; on
suit avec une précision d'autant plus remarquable que le nombre

des documents est plus restreint, les points où telle
tendance se différencie de telle autre et où l'antithèse s'affirme.
Les diversités de points de vue ne sont pas seulement des

aspects divers de la même vérité ou du même fait qui peuvent
à la rigueur s'harmoniser en un tout congruent, à la faveur de

certains procédés exégétiques, aboutissant à briser les angles
les uns contre les autres comme le fait tout spécialement l'exégèse

catholique qui, dans son enseignement sur la justification,
a en quelque sorte neutralisé le point de vue de Paul par celui
de Jacques. Non, les apôtres ne sont pas, — permettez-moi
cette comparaison trop moderne en un pareil sujet, mais qui
permet de rendre en une image ce qui a été l'enseignement de

plusieurs siècles, — les apôtres ne sont pas des épreuves
photographiques vues sous différents angles, et qui reproduites
chacune à leur tour représentent au cinématographe l'objet
lui-même en mouvement, ce sont des hommes qui ont pensé,

vécu, conçu chacun pour leur compte, à leur heure, assurément

la même pensée, assurément reproduit la même image,
mais qui l'ont reproduite dans le libre jeu de leur activité
vivante, pensant, parlant par le Saint-Esprit, dans la liberté de

leur individualité, et avec des réceptivités diverses soit quant à

l'éducation du passé, soit quant aux enseignements du présent.
De là aussi pour la théologie biblique une tâche nouvelle, dont
l'étude minutieuse du premier siècle et de l'âge qui a précédé
lui a fourni les éléments, celle d'ajouter à l'exégèse des textes
canoniques, l'investigation des sources extra-canoniques, qui
éclairent la pensée et parfois expliquent les tâtonnements des
hommes du premier siècle.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L'AUTORITÉ DE LA BIBLE 53

Nous suivons le judéo-christianisme des Douze, déjà élargi

par les expériences faites, et par les nécessités de la prédication

aux gentils, se transformant graduellement, aboutissant,
sous l'influence du paulinisme, à une théologie qu'on a appelée
« de transition, » et que semble reproduire la première épître
de Pierre, où la plus grande partie des notions préliminaires
sont utilisées, sans l'accompagnement de leur élément mystique ;

le paulinisme lui-même des quatre grandes épîtres se dépouille
de son élément polémique dans les lettres de la captivité, et la

sotériologie s'appuye de préférence sur une christologie faisant

pressentir le johannisme qui viendra. Les luttes entre le
particularisme et les revendications universalistes de Paul aboutissent

à un irénisme théologique représenté par le quatrième
évangile qui vient à son heure, une fois que la rupture avec la

synagogue est consommée et que la lutte a perdu son acuité et

jusqu'à sa raison d'être, parla disparition momentanée de
Jérusalem de la scène de l'histoire. C'est bien ici que l'école de

Tubingue a laissé dans la science qui nous occupe une trace
ineffaçable. Ce n'est plus au nom seulement de raisons
exégétiques, c'est grâce à une conception historique que nous
arrivons à comprendre cette marche de la pensée, et à en
documenter les diverses étapes.

Tel est le long travail dont j'aurais dû peut-être reproduire
les divers éléments, au lieu de l'esquisser en quelques lignes.
J'ai moins reculé faute de temps devant l'exposition de cette

étude si captivante, que je m'y suis volontairement refusé,

pour n'avoir pas à exposer des conclusions de détail, sur
lesquelles on est loin d'être d'accord. Ce qui est consenti, c'est
bien plutôt la méthode même que les résultats spéciaux. Je ne

serais même pas surpris que plus d'un auditeur trouvât que
nous sommes déjà sortis du cercle du consensus général, et

que nous avons présenté comme accordées des thèses contre
lesquelles il proteste.

III

Et maintenant, revenons à la question qu'il nous reste à traiter.

La transformation, sur les trois points que j'ai indiqués, et



54 H. NARBEL

qui constitue assurément une autre manière d'envisager la
Bible que celle de la dogmatique du dix-septième siècle, ou si

l'on veut que la dogmatique traditionnelle, compromet-elle le

principe évangélique de l'autorité de la Bible?
Pour répondre, il nous faut revenir à notre point de départ.
Un fait, Messieurs, ne vous aura pas échappé, c'est que

jusqu'ici nous n'avons défini en quelque sorte que négativement
la notion protestante de l'autorité de la Bible, c'est-à-dire dans

son antithèse à la conception romaine. Mais, à vrai dire, une
définition positive résulte de cet énoncé, qui n'est négatif et
limitatif qu'en apparence : l'Ecriture ne vaut pas par aucune
garantie extérieure, pas plus celle de l'Eglise qu'aucune autre.
Elle ne vaut que par son contenu, mais elle vaut ce que vaut
ce contenu. L'Evangile n'est pas vrai parce que la Bible
l'annonce, la Bible est vraie, sainte et bonne parce qu'elle contient
l'Evangile, la bonne nouvelle que le Fils de l'homme est venu
chercher et sauver ce qui était perdu. Elle est le canal par
lequel cette bonne nouvelle nous arrive, et elle est le seul
canal par lequel elle pût nous arriver ; elle est le Livre, c'est-
à-dire le seul moyen qui existe au monde d'assurer aux
générations successives la communication des grandes choses qui
se sont faites. Je ne sais comment les choses se passeraient
sur une autre planète, mais avec la constitution de la nature
humaine, le Livre est le seul moyen d'assurer la transmission
d'un grand fait ; sans le livre, sans la Parole écrite, ce véhicule

merveilleux de la pensée et de l'œuvre divines, les paroles
des apôtres, les actes mêmes du Christ seraient pour nous ce

que sont les hauts faits des héros inconnus dont nous parle le

poète antique :

sed omnes illacrymabiles
Urgentur, ignoti que, longâ
Nocte, carent quia Vate sacro1.

Voilà ce qui fait la valeur de la Bible. Elle ne saurait se

séparer de l'œuvre du salut. Serait-ce un paradoxe que de dire

1 Horace, Ode IV, ix.



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L'AUTORITÉ DE LA BIBLE 55

que cette valeur, loin de diminuer, s'accroît à mesure que le

cours de l'histoire nous transporte loin des événements, et

qu'à mesure que nous nous transformons, que notre pensée

s'émancipe, que les problèmes intellectuels se multiplient dans

le monde religieux, il devient toujours plus nécessaire et plus
bienfaisant que notre vie morale, notre vie religieuse soit
constamment ramenée par un moyen approprié vers ce point central,

éternellement immuable, le salut en Christ, qui a fixé

pour jamais les destinées religieuses de l'humanité?
C'est là le propre sens de la définition de Luther : l'Ecriture

montre Christ. Ne vous étonnez pas, Messieurs, si c'est Luther

que j'ai constamment cité de préférence. Nous avons cherché
à dégager le principe protestant dans son origine première, au
moment où il jaillit spontané de sa source, dans sa simplicité
native et naïve, étranger aux objections, aux malentendus, aux
effrois suscités par son apparent radicalisme, contre lesquels
il devait de bonne heure chercher un refuge dans quelques
accommodements avec la tradition, comme on le vit dans la

dogmatique subséquente. Luther, qui fut très loin, on le sait,
d'être le plus radical des Réformateurs, se montre ici, nous
dirons non point le plus téméraire, mais le plus conséquent de

ses contemporains. Dans la question du Canon, ce n'est pas
lui, c'est, chose curieuse, Carlstadt, qui aime à en appeler à

l'autorité de l'Eglise1. Ce qui fait de la Réformation un fait
unique, et non pas un simple épisode de l'histoire de l'Eglise,
c'est qu'elle est revenue au fait initial : l'Evangile n'est ni un
code, ni une législation, ni un système, ni une dogmatique.
L'Evangile est un fait, et un fait salutaire, et ce qui fait l'autorité

de la Bible, c'est qu'elle nous donne l'Evangile. Sans doute,
cette pensée féconde, entrevue dans toutes ses conséquences
seulement dans quelques heures fugitives qui sont pour l'âme

humaine, emportée dans le tourbillon rapide de l'histoire, ce

qu'est pour l'individu le bonheur parfait ici-bas, un éclair, a
été souvent méconnue, mais ce n'en est pas moins le fond

authentique de la Réformation, et voilà pourquoi nous nous
sommes arrêtés à la mettre en lumière.

1 Reuss, 1. c, p. 357.



56 H. NARBEL

Assurément, il faut convenir que la méthode que nous
venons de caractériser, et même si vous voulez, de revendiquer

pour la théologie biblique entre en conflit avec la dogmatique

traditionnelle, qu'on pourrait plutôt appeler paléonouvelle,

puisqu'elle est à la fois une nouveauté par rapport à la
primitive idée de la Réformation, et un retour à la formule
catholique. Celle-ci n'a jamais su s'accommoder d'une variété
de conception chez les auteurs sacrés, laquelle lui paraissait
incompatible avec sa notion de l'Ecriture, une et indivisible,
constituant un corps fermé. Mais si, comme je crois l'avoir
sinon démontré, du moins indiqué, celte notion de l'Ecriture
est d'origine catholique, nécessairement consécutive à celle
d'une garantie externe, nous n'avons pas, je crois, à nous
préoccuper de ce que pourrait devenir, en cas de conflit, une
conception de la Bible qui n'est pas la notion authentique et

primitive de la Réformation.
Placez au contraire le point de vue de cette dernière, ou si

vous préférez, pour abréger, le point de vue de Luther en face
du drame de pensée et d'action que la théologie biblique
s'efforce de reconstituer, et vous serez certainement frappés du
fait qu'il n'est pas un des allégués, cités plus haut, du
Réformateur qui ne renferme en germe, et qui parfois ne dépasse

en hardiesse les conclusions de la science qui est en cause.
L'un et l'autre sont d'accord pour proclamer que le t'ait salutaire

a été saisi à des points de vue divers et avec une inégale
clarté par les divers représentants de l'âge apostolique dont
les écrits nous ont été transmis.

Nous disions un peu plus haut que la théologie biblique
contemporaine était la fille de la Réforme, et nous pouvons ajouter

maintenant qu'elle n'en est pas la fille révoltée, la fille qui
lue sa mère. Elle a marché dans une voie que lui a ouverte
celui des Réformateurs, qui, à notre sens, a vu le plus profond
et le plus loin, parce qu'il a fait dériver l'autorité de l'Ecriture
du fait central du salut par grâce, et que ce faisant, il a évité
le double écueil de la déduire, soit d'une autre autorité, exté-



LE PRINCIPE PROTESTANT DE L'AUTORITÉ DE LA BIBLE 57

rieure à elle-même, soit d'autre part, d'un critère subjectif.
C'est bien ici ce qui différencie profondément l'esprit de la

Réformation de celui de la libre pensée à tous les degrés. Je

n'ai pas, je pense, messieurs, à développer cette idée devant
des chrétiens évangéliques ; et c'est, je pense, votre honneur
à tous qu'il doive me suffire de l'indiquer. Qu'il me suffise
également d'ajouter que c'est de ce même principe : acceptation
du fait du salut en Jésus-Christ, comme fait central et permanent,

que la théologie biblique doit à son tour s'inspirer, si

elle veut marcher dans une voie vraiment féconde. Mieux elle
sondera l'Ecriture, plus elle se pénétrera que l'âme même de

celle-ci, c'est le salut par grâce, opéré en Jésus-Christ par
l'amour rédempteur, plus aussi elle se sentira fortement saisie
de l'unité fondamentale des auteurs, unis au sein de leur diversité

dans un commun témoignage. En faisant droit au principe
de leur variété, elle sera gardée de l'exagérer au point de créer
des antithèses là où l'histoire nous montre des diversités
assurément, des inégalités tant qu'on voudra, mais avant tout une
unité spirituelle, infiniment plus précieuse aux yeux de la

science, comme aux regards de la foi, qu'une fastidieuse
uniformité, que Rome a pu rêver, mais que le Royaume de Dieu

n'a jamais connue. C'est sans doute pour avoir méconnu cette
condition souveraine de toute étude féconde de la Sainte Parole

que l'Ecole de Tubingue a été entraînée dans ce domaine à des

exagérations dont le temps a fait justice, et peut-être la meilleure

explication de la rupture relative de Ritschl avec cette

école, se trouve-t-elle dans l'énergie avec laquelle ce dernier a

fait ressortir le principe de la justification par la foi.
Un dernier mot, qui probablement est superflu, puisque vous

aurez senti que je me suis efforcé de travailler en dehors de

toute préoccupation de parti théologique, ayant toujours tenu
l'esprit de parti pour le fléau des discussions dans le genre de

celle qui va s'engager dans un instant. Si quelqu'un me faisait

l'objection qu'en définissant la notion de l'Ecriture comme je
l'ai fait, ou plutôt qu'en la laissant se définir toute seule

historiquement, je l'ai réduite à une simple autorité morale et

religieuse, je m'avouerais incapable de comprendre l'objection en



58 H. NARBEL

tant qu'objection. Réduire à cela, comme disent quelques uns,
l'autorité de la Bible, ce n'est pas, à mon sens, la réduire, c'est
la magnifier. Que la Bible soit pour nous la source d'une
multitude infinie de connaissances dans tous les ordres, que Schelling

ait prononcé une de ses grandes paroles en disant : « La
Bible contient l'universalité des choses, » que Haman ait eu
raison dans cette parole profonde : « La Bible est par un miracle
différente de tous les autres livres, » c'est à mon sens la
vérité même. Mais c'est que la connaissance du Dieu d'amour
est dynamiquement la source de toutes les autres. Si

l'autorité de la Bible est à l'abri des entreprises de toutes les

philosophies et même de toutes les théologies, c'est précisément

parce que la Bible n'est ni l'une ni l'autre, et qu'elle est
et restera le Livre du Salut.


	Le principe protestant de l'autorité de la  bible : est-il modifié par les résultats de la théologie biblique?

