
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1899)

Buchbesprechung: Théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


B U LLETIN
THEOLOGIE

E. Doumergue.— Jean Calvin. Tome Ier1.

M. Doumergue a entrepris d'écrire l'histoire de Calvin et de son

temps, en cinq volumes, dont le premier vient de paraître chez

Georges Bridel & C'e. Pour la forme et pour le fond, c'est là une
publication des plus dignes d'attention. On admirera la richesse
des renseignements, le nombre considérable de citations puisées

aux sources, complètes et dignes de toute confiance, contrôlées

qu'elles ont été par M. Herminjard lui-même, un des savants que
connaissent le plus à fond le monde des réformateurs. Au point
de vue bibliographique, cet ouvrage serait complet si. par nous
ne savons quel motif, l'auteur n'avait pas cru devoir n'indiquer
qu'un nombre limité des biographes de Calvin.

Tout cet appareil d'érudition ne porte point préjudice au
charme du livre. Il se lit facilement et il Captive. Le style en est

vif, clair, tout parsemé de mots bien frappés, lumineux. Une fois
qu'on l'a commencé, on ne le lâche plus. En dépit de son prix
élevé et de son format, il se lira beaucoup. D'ailleurs l'élégance
de l'impression, le grand nombre d'illustrations, leur caractère
artistique et parfaitement adapté au but de l'ouvrage, tout cela fait
de cette vie de Calvin un livre de salon, aussi bien qu'un «

vademecum » pont' qui veut étudier l'histoire de la reformation au

pays de France.
Le plan de M. Doumergue a de la grandeur. Il veut montrer

1 Jean Calvin, les hommes et les choses de son temps, par E. Doumergue. Tome
premier, La jeunesse de Calvin, illustré par Armand Delille. — Lausanne,
Georges Bridel & C'e, éditenrs, I899.



566 BULLETIN

Calvin et son œuvre dans la vie de la génération contemporaine.
N'a-t-il pas conçu son plan d'une façon trop grandiose? Car il se

voit ainsi obligé d'intercaler dans son sujet bien des choses dont
on ne voit pas l'utilité. Et même le plan étant donné, l'exécution
en rendait-elle nécessaire un déploiement aussi considérable de

digressions et de discussions. Dans ce premier volume, en tout cas,
il y a des développements dont la nécessité est contestable. La
partie architecturale, en particulier, n'est-elle pas disproportionnée

et une sorte de hors-d'oeuvre, si bien faite qu'elle soit? Il est

peu probable que la structure des cathédrales, des églises, des

écoles de Noyon, de Paris, Orléans, Bourges et Angoulème ait eu

une influence notable sur la vie religieuse de la France au
seizième siècle ou sur la formation de la personnalité de Calvin.
L'étude des monuments du passé ne contribue que dans une bien
faible mesure à révéler la genèse des idées et des courants
nouveaux qui firent naître le protestantisme français, ou qui
compromirent son essor. Par contre on aimerait trouver dans ce livre
des origines du calvinisme un exposé plus complet des circonstances

qui devaient provoquer un réveil des consciences et une
soif de renouvellement. Ce volume aurait dû, ce semble, faire un
tableau de l'état ecclésiastique et religieux de la France, et montrer

dans le tour d'esprit des populations au commencement du
seizième siècle les impatiences qui pouvaient donner lieu au
grand mouvement de la reformation, et le manque de sérieux qui
devait en entraver la marche ; en un mot, nous aurions voulu une
étude analogue à celle de Taine pour la révolution dans ses deux
volumes sur l'Ancien régime.

On ne saurait lire sans intérêt le chapitre que l'auteur consacre
au Paris protestant. Il est un peu long. En décrivant les quartiers
et les maisons qui furent le théâtre des diverses manifestations
du protestantisme dans presque tout le cours du seizième siècle,
les débats et les luttes auxquels il donna lieu, les persécutions et
les supplices qui en furent la conséquence, en énumérant les
héros de la foi nouvelle et les victimes du fanatisme romain, l'auteur

est contraint d'anticiper sur les événements qu'il doit raconter

plus tard et de revenir souvent en arrière. Les impressions se

compliquent, et il en résulte quelque confusion dans le récit.
Comment d'ailleurs M. Doumergue arrivera-t-il à la mort de

Calvin sans dépasser les limites matérielles qu'il s'est fixées? Que

d'étapes il a encore devant lui C'est l'histoire entière de Genève,



THÉOLOGIE 5Ü7

celle de toute la réformation en Suisse, en Allemagne, en Italie,
qu'il aura à raconter. Il devra donner la biographie au moins
abrégée de tous les principaux correspondants et collaborateurs
de Calvin, de ses amis et de ses adversaires, sans parler de tout
le mouvement théologique et philosophique de l'époque en France
et à l'étranger. Nous ne doutons pas de la puissance de l'écrivain :

mais son œuvre risque de prendre des proportions énormes.
A en juger d'après le plan conçu par M. Doumergue cette

étude devrait être une œuvre délinitive, classique, un vrai monument.

En etl'et, il ne s'agit de rien moins que de présenter Calvin
et le protestantisme français comme le centre rayonnant de la
réformation. Non seulement l'auteur fait rentrer dans son sujet tout
ce qui fut en quelque manière que ce soit en rapport avec Calvin,
il s'ell'orce aussi de revendiquer pour la France l'initiative ou la

priorité dans l'œuvre de la reformation. Nous nous demandons si

cette préoccupation n'a eu pour la composition de ce grand
ouvrage que des conséquences heureuses. En lisant, ou plutôt en
dévorant le volume si éloquent de M. Doumergue, nous n'avons

pu nous défendre d'un sentiment d'inquiétude. Ce style si entraînant

n'est pas précisément celui de l'histoire ; il est trop personnel
et respire la passion. C'est ici et là le langage d'un homme de

parti à la brèche et qui combat pour une idée, ou celui d'un avocat

qui défend un accusé avec autant de conviction que d'ardeur.
Cette ardeur trop constante ne serait-elle pas en rapport avec les

préoccupations chauvinistes de l'auteur? ou avec l'idée préconçue
et un peu fanatique qu'il a de la supériorité absolue de son héros?
Certes, il n'y a pas lieu de diminuer Calvin, ni de contester
l'influence prépondérante qu'il a exercée sur la marche de la
reformation en France et à l'étranger ; mais aujourd'hui on demande

que l'historien se départe autant que possible du parti-pris de

l'admiration pour laisser parler les faits eux-mêmes et pour en

respecter l'éloquence propre, qui est bien la plus vraie et la plus
convaincante. Eh bien, on n'éprouve pas souvent, en lisant ce

livre qui devrait être un exposé calme et sûr des événements, le
sentiment de sereine jouissance que procure la simple évidence
de la vérité.

Avouons-le, le désir de revendiquer pour la France la priorité
dans les origines du protestantisme nous a semblé quelque peu
déplacé en pareille matière. Encore faudrait-il avoir des raisons
indiscutables, des motifs plausibles pour le faire et demeurer dans



o68 bulletin
les données historiques. Qu'avant la reformation .il y ait eu en
France des âmes fatiguées du mensonge et du désordre dans les
choses de la religion, altérées de vérité, croyantes, attachées à

l'Ecriture, des docteurs relativement courageux et capables de

professer publiquement leurs croyances, personne n'en doute.
Mais rien ne prouve qu'il n'y en eût pas à la même époque, ou
antérieurement, en Allemagne et dans tous les pays de la
chrétienté d'occident. A coup sûr la profession des Fabre d'Etaples,
des Gérard Boussel et d'autres est digne d'admiration. Ils parlaient
bien; mais pour remuer le inonde il fallait autre chose que de

belles paroles. Il fallait un acte. A cet égard la priorité revient
bien à Luther affichant publiquement ses thèses sur la porte de

l'église de Wittemberg- pour les soutenir au péril de sa vie. C'est
là îe grand coup qui s'est répercuté dans toute l'Eglise, et qui a

provoqué une résolution morale assez forte, non seulement pour
détacher de Borne, mais pour réformer une grande partie de la
chrétienté et en faire une Eglise protestante.

Le volume de M. Doumergue n'en est pas moins, reconnaissons-
le avec empressement, un vigoureux témoignage rendu au
protestantisme dans son ensemble. Il le considère même un peu trop
comme un tout compact, comme un phénomène aux formes
arrêtées et définitives. Il ne profite pas assez des avantages que
lui assureraient, pour en bien juger, soit la distance à laquelle il
est des événements soit les changements qui se sont produits
depuis lors dans le point de vue scientifique. Sans doute quelques-
unes de ses remarques permettent d'espérer que dans la suite de

son travail il saura faire ses réserves sur plus d'un point et garder

sa liberté de jugement pour apprécier sainement la valeur de

Calvin et du calvinisme. Mais dans ce premier volume, M.
Doumergue s'assimile si bien les vues de Calvin et de la doctrine de

son temps que le lecteur, quoique transporté dans le seizième
siècle, se prend pourtant à craindre que le passé ne soit par trop
assimilé aux temps actuels. Cette étude gagnerait à être plus
objective; il y a quelques défauts de perspective dans la grande
peinture d'histoire que nous donne le professeur de Montauban.

Encore un mot sur la question qui constitue le sujet central
dans ce volume des origines ; je veux parler de la conversion de

Calvin. M. Doumergue cherche à en fixer approximativement la
marche et la date. On sait que sur ce point les historiens ne sont
pas d'accord. Voici comment notre auteur résume le développement



THÉOLOGIE 569

religieux du jeune picard. Dès son enfance et jusqu'à son premier
séjour à Paris, Calvin est catholique pratiquant et convaincu. Les
influences évangéliques s'exercent alors sur lui petit à petit, de

plus en plus, contrebalancées toutefois par des scrupules positifs
jusqu'après le colloque de Marbourg. Le rapprochement relatif de

Luther et de Zwingli écarte désormais la pierre d'achoppement
qui arrêtait le progrès des vues évangéliques de Calvin, et alors
vient la phase dernière, où il prend fait et cause pour la doctrine
évangélique dans le discours qu'il écrivit en 1533 pour son ami le
recteur Kopp, et qui serait ainsi le premier manifeste protestant
du futur réformateur.

M. Doumergue rappelle avec raison qu'il faudrait commencer

par s'entendre sur le sens que le mot conversion avait au seizième
siècle et qui n'était pas le même que maintenant. Mais dans le

volume dont nous parlons ici. la distinction ne me semble pas aussi

claire qu'on le voudrait. N'y a-t-il pas lieu, par exemple, de

distinguer, plus nettement que M. Doumergue ne paraît le faire,
entre la conversion à l'Evangile et la conversion au protestantisme.

Calvin fut toujours pieux. Catholique dévot d'abord, il
avait l'Eglise même pour objet de sa foi et pour fondement de ses

espérances. Quand il apprit à connaître et à goûter « quelque
peu» l'enseignement des apôtres et que la lumière se fit dans son
âme, il pouvait être encore et fut eu effet, je pense, avec sa foi
évangélique, mais sans velléité de séparation, un fils dévoué de

l'Eglise, jugeant des choses religieuses et ecclésiastiques à la
lumière de l'Evangile, adversaire seulement de ceux qui dans

l'Eglise lui paraissaient fausser la Parole de Dieu et nuire ainsi à

l'Eglise elle-même. Ce ne fut que plus tard, lors du discours
auquel nous faisions allusion ci-dessus, que Calvin se vit et se

déclara hors des cadres de l'Eglise papale. Dans ce développement,
il n'y eut pas, semble-t-il, dans son âme les mêmes tourments que
chez Luther; ou s'il y en eut, il n'avait pas le tempérament assez

lyrique pour les raconter comme Luther. Il ne connut pas non
plus les crises morales comme celles de Zwingli, qui, lors de sa

grave maladie de 1520, passa au creuset d'une profonde et
douloureuse pénitence pour en sortir avec une assurance nouvelle et

joyeuse. Le développement religieux de Calvin fut conforme à son
naturel. Ame forte, esprit puissamment logique et clair, d'une
pensée et d'une conduite bien ordonnées en toutes choses, il ne
subit pas passivement les influences, il les contrôle ; il les pèse et



570 BULLETIN

se les assimile volontairement, subjugué uniquement par
l'évidence de la vérité. Il était déjà chrétien évangélique dans le sens

biblique du mot, quand il devint protestant en renonçant à ses

bénéfices, à la papauté et à sa patrie.
Il n'est pas superflu d'insister sur ce point. Nous aurions aimé

que M. Doumergue exposât avec vigueur en quoi consiste la
conversion qui mène du catholicisme au protestantisme. Le réveil du
sentiment religieux sous des influences protestantes ne mérite pas
toujours ce nom ; c'est plutôt le passage conscient de la foi dans

l'Eglise sous l'autorité exclusive et absolue de la Parole; la
conviction que l'Eglise romaine s'est substituée à Dieu et que pour le

disciple de Christ il y a un devoir impérieux à garder le premier
commandement: Tu n'auras point d'autre Dieu devant ma face.

Nous ne terminerons pas sans féliciter sincèrement les éditeurs
et imprimeurs de cet ouvrage, qui prouve leur habileté consommée

et la conscience avec laquelle ils ont exécuté ce beau et

imposant travail. E. J.

G. Wobbermin. — Deux problèmes fondamentaux
DE LA THÉOLOGIE SYSTÉMATIQUE1.

La religion chrétienne a pour objet les questions qui concernent

Dieu, le principe et la fin de toutes choses. Or ces questions
ne rentrent dans le domaine d'aucune science particulière. De là,

pour la théologie un important problème : est-il possible, — et par
quelle méthode, — de résoudre scientifiquement ces questions
Autrement dit, y a-t-il moyen, pour la théologie, de fournir une

preuve de la vérité de la religion chrétienne? Tel est le problème
que l'auteur se propose de résoudre, — en abrégé, — dans la
première des deux études ci-dessus indiquées. Voici maintenant, dans

ses grands traits, la solution qu'il propose.
Nous pouvons distinguer dans nos états de conscience deux

1 Zwei akademische Voi-lesungen über Grundprobleme der systematischen

Theologie von Georg. Wobbermin, Privat docent der Theologie an der Universität
Berlin :

I. Der Wahrheilsbeweis für die christliche Religion.
II. Aufgabe und Methode der evangelischen Dogmatik.
Brochure de i'ü pages in-8". Berlin 189J. Alexander Duncker, éditeur. — Prix :

2 mark.



THÉOLOGIE 571

catégories: ceux qui concernent le inonde extérieur, et ceux qui
nous concernent nous-même. Le monde extérieur ne nous étant
connu qu'au travers de nos états de conscience, la connaissance

que nous en avons revêt, pour cette raison, un caractère secondaire

et hypothétique, bien que, d'autre part, eue ait l'avantage
d'aboutir à des résultats reconnus de tous les hommes normalement

constitués. Au contraire, la connaissance des états de

conscience nous concernant est primaire et indubitable, mais a un
caractère plus subjectif et plus personnel, de telle sorte qu'à celui
qui nie avoir éprouvé tel ou tel état de conscience, il est impossible

de lui en démontrer la valeur. Or, c'est aux états de

conscience concernant notre vie sensitive et volontaire (Gefühls- und
Willensleben) qu'appartiennent les états de conscience religieux
et moraux. A côté de leurs caractères spécifiques ces derniers ont
un trait commun : ils s'imposent avec autorité, et par là ils font
appel, pour notre vie religieuse et morale, à une autorité placée
hors de nous, sans prouver d'ailleurs la réelle existence de cette
autorité.

Mais tournons maintenant nos regards sur l'histoire. Là. nous
rencontrons, dans la personne de Jésus, une autorité telle que
celle que réclame notre conscience religieuse et morale. Seulement,

cette autorité, nous ne la connaissons que par le témoignage

des disciples, lequel n'est pas autre chose que l'expression
de leur conscience religieuse et morale façonnée et conditionnée

par la personne de Jésus. D'où il suit que l'autorité pour notre vie
religieuse et morale, pour la solution des questions concernant le

principe et la lin de l'être, c'est la conscience religieuse et morale
de Jésus-Christ, telle que nous la percevons à travers le témoignage

de ses disciples.
Telle est, d'après M. Wobbermin, la preuve scientifique de la

vérité de la religion chrétienne. Elle ne nous parait pas très
convaincante, mais c'est peut-être parce que nous ne l'avons pas bien
saisie. Nous avons heureusement mieux compris le sens de la
seconde étude sur la tâche et la méthode de la dogmatique
évangélique. La tâche de la dogmatique, c'est d'exposer le contenu
doctrinal de la foi comme une vérité d'une valeur générale. A cet

effet, elle doit tout d'abord démontrer que, pour la solution des

dernières questions que se pose la science, il faut nécessairement
se placer au point de vue de la foi chrétienne. Elle doit ensuite

développer la réponse qu'implique la foi chrétienne, relativement



572 BULLETIN

à ces grandes questions. Sa mission sera enfin de faire voir que
les thèses de la foi chrétienne ne sont pas en contradiction avec
les résultats acquis de la science.

Quelle sera maintenant la méthode de la dogmatique, en
particulier dans la tractation de sa seconde tâche?... Tout d'abord, la
foi chrétienne, dont la dogmatique doit développer les thèses,
c'est la conscience religieuse et morale produite par la révélation
donnée en Jésus-Christ, et dont nous avons l'expression dans le

témoignage des disciples. (Remarquons que. par ce mot de révélation,

l'auteur veut simplement marquer le fait que la vie religieuse
et morale se présente en Jésus avec le caractère de la perfection,
et par conséquent de l'autorité.) Pour obtenir ces thèses, ces

propositions dogmatiques impliquées par la foi chrétienne normative,
il faudra employer la méthode historico-psychologique. Par là,
notre auteur entend qu'il faudra d'abord établir ce que les auteurs
bibliques ont pensé, ce qui sera la tâche de la théologie biblique.
Celle-ci nous donnera ce que M. Wobbermin appelle das
Vorstellungsbild des normgemässen christlichen Glaubens. Au travers
de ces idées, et à l'aide de nos propres expériences religieuses, de

notre propre foi, il faudra retrouver et saisir la conscience
chrétienne primitive et normative, puis donner une forme didactique
et systématique aux idées et aux connaissances contenues et
conditionnées par cette conscience chrétienne normative. C'est ainsi
que l'Ecriture sainte, eu tant que document de la révélation au
sens marqué plus haut, demeure la seule source de la dogmatique
spéciale, tandis que l'expérience personnelle n'est qu'un moyen
d'investigation de l'Ecriture sainte.

Nous ne ferons que deux remarques sur cette dernière étude

qui nous paraît supérieure à la précédente et nous fait bien
augurer de l'enseignement théologique de M. Wobbermin. D'abord,
nous croyons qu'il étend outre mesure le domaine de la dogmatique,

et qu'il vaut mieux attribuer à l'apologétique la première
et la troisième tâche qu'il accorde à la dogmatique, celle-ci se

bornant à exposer le contenu doctrinal de la foi chrétienne. Nous
observerons, en second lieu, que la méthode historico-psychologique

préconisée par l'auteur, nous parait la seule propre à

donner au Nouveau-Testament la place d'honneur qui lui convient
dans une dogmatique protestante, tout en permettant au dogmaticien

d'exprimer sa foi dans un langage vraiment moderne, sans
s'asservir aux idées et aux modes de pensée d'un temps qui n'a-



THÉOLOGIE 573

vait pas les mêmes connaissances que le nôtre. Nous aurions
seulement aimé que M. Wobbermin marquât d'une manière plus
précise que c'est au moyen des idées et des connaissances de

notre temps, qu'il nous faut exprimer le contenu doctrinal
impliqué par ce qu'il nomme la conscience ou la foi chrétienne
normative des premiers disciples.

L. E.

Hermann Jacoby.— Ethique du Nouveau Testament1.

Cet ouvrage vient combler à propos une lacune dont l'existence
nous a toujours étonné. Pourquoi, en effet, nos théologies bibliques
du N. T. se contentent-elles d'exposer les doctrines, les idées

religieuses des auteurs sacrés, et laissent-elles de côté leurs conceptions

morales, leurs préceptes de conduite La connaissance de

ces derniers n'est-elle pas aussi nécessaire pour nous faire
comprendre l'état d'âme des premières générations chrétiennes et
nous initier complètement à leur manière de comprendre le
christianisme, puisque celui-ci est non seulement croyance, mais
aussi et surtout activité Nous félicitons donc M. Jacoby de nous
avoir donné, en un volume sérieusement étudié et approfondi,
une éthique du N. T. qui, sans doute, en fera surgir d'autres.

M. Jacoby a divisé son travail en quatre livres. Le premier,
consacré à la doctrine de Jésus, se subdivise en deux parties
appelées, l'une, le fondement (die Grundlegung), l'autre, le
développement (die Ausführung). Sous le premier chef sont rangés
les sujets ci-après : la justice, la conversion, la loi, — la vie, le
pardon des péchés, la filialité divine, — l'appropriation du salut
comme œuvre de Dieu, —les compléments de l'Evangile de Jean,
— le royaume de Dieu, — la récompense. — la foi. la filialité
divine et l'exemple de Jésus comme motifs moraux, — le royaume
du péché. Dans la seconde partie, l'auteur traite de la foi. de la
prière, du jeûne et de la vigilance, — des sacrifices et de la fidélité,

— du culte, — du serment, — du prochain, — des vertus de

l'amour, — de la doctrine de Jésus, de l'Ancien Testament et de

1 Xeutestamentliche Ethik, von D. Hermann Jacoby, ord. Professor der Theologie

und Konsistorialrath in Königsberg. — 1 vol in-8°, de xi et 480 pages.
Königsberg, 1899. Thomas und Oppermann (Ferd. Beyer). Prix: 11 Mk. 20 Pfg.

théol. et phil. 1899 38



574 bulletin
la théologie juive, — de la communauté, — de la famille, — des
relations de société et du beau, — delà vie publique.

L'étude de l'épître de Jacques, de celle aux Hébreux et de la
-lre de Pierre forment la matière du second livre, tandis que le
troisième est consacré tout entier à la morale paulînienne et à celle
des Pastorales. Ici aussi nous avons une partie fondamentale,
dont les six chapitres portent les titres suivants : les données
chrétiennes fondamentales et générales d'après I etil Thessaloniciens,

— la loi, — la chair et le péché, — le monde et la mort, —
la conversion, la foi, — la vie nouvelle. Puis, sous le chef général
de : déploiement de la vie nouvelle, l'auteur passe en revue le
contenu moral des diverses épîtres, en suivant l'ordre chronologique

de ces dernières. C'est ainsi qu'il attire successivement
l'attention du lecteur sur la charité, l'Eglise, les rapports des
chrétiens avec les païens, la femme, le mariage, la famille, les
esclaves, le gouvernement, la liberté, la sobriété, la colère, le vol,
l'humilité, la joie, etc. Un chapitre spécial, réservé à l'étude des

Pastorales, traite de l'ascèse, des hérétiques, des fonctions dans
le sein de la communauté chrétienne, des veuves et de la position
prédominante accordée à l'homme par rapport à la femme.

Le quatrième livre, enfin, après avoir marqué le caractère spécial

des quatre Evangiles et du livre des Actes, au point de vue
de l'éthique, expose les idées morales des épîtres johanniques, de

l'Apocalypse, de l'épître de Jude et de la seconde de Pierre.
La masse des questions traitées dans ce volume ne nous permet

pas de relever, d'une manière détaillée, toutes les qualités de ce

travail si consciencieux qu'aucun texte de quelque signification
pour la morale ne nous paraît avoir été laissé de côté, et de montrer

en combien de points l'auteur a justement saisi et exprimé
la pensée des auteurs bibliques. Nous ne pouvons pas davantage
marquer toutes les assertions qui nous paraissent sujettes à caution.

Nous nous bornerons à l'essentiel.
Une première critique que nous ferons à M. Jacoby — et qui

s'adresse d'ailleurs à mainte théologie biblique du N.T. — c'est
d'avoir voulu nous donner la doctrine morale de Jésus lui-même,
en faisant le départ, dans les quatre évangiles, entre ce qui est la
parole même de Jésus et les additions ou transformations qu'elle
a subies delà part des évangélistes. Je comprends, certes, l'intérêt
qu'il y a à connaître la pensée même de, Jésus clans les multiples
questions de la vie morale, mais la détermination de cette pensée



théologie 575

-— laquelle, du reste, ne se fait jamais et ne peut jamais se faire
sans un certain arbitraire et quelque sollicitation des textes, —¦

ressortit-elle bien à une neutestamenlliche Ethik N'est-elle pas
plutôt l'affaire d'une vie de Jésus? Qui dit éthique ou théologie
du Nouveau Testament dit par là même éthique ou théologie
des auteurs du N. T. Il serait donc plus juste de parler d'une
doctrine de Jésus d'après les synoptiques ou d'après le quatrième
évangile, que d'une doctrine de Jésus proprement dite. Ce n'est
qu'en se plaçant sur ce terrain-là que la théologie biblique ou
l'éthique du N. T. pourra être une discipline réellement historique,
dont les résultats auront subi le minimum d'influence de la part
des convictions personnelles du théologien. Autrement, on court
aisément le risque de mettre sur le compte de tel ou tel évangéliste

les paroles de Jésus qui, pour une raison ou pour une autre,
n'ont pas l'heur de nous plaire. Quand M. Jacoby déclare, par
exemple, que tout ce qui a un caractère apocalyptique dans les
discours de Jésus n'est pas de lui (cf. p. 37), on se demande s'il
n'y a pas dans ce jugement un peu d'à priori. N'en est-il pas de

même, quand il met sur le compte d'un malentendu des paroles
du Seigneur,l'attente d'une parousie imminente (p. 469)? Il serait
singulier que ce malentendu ait été le fait de tous les auteurs
sacrés, sauf peut-être de Jean.

Après cette observation générale, quelques remarques ou
critiques de détail. Notre auteur, comme la plupart des exégètes,
estime que la parabole des talents et celle des dix vierges
supposent une longue période de développement du règne de Dieu
avant la parousie. Cette interprétation, dictée par l'expérience des

siècles, n'est cependant pas conforme aux textes. Le maître qui
part pour un long voyage ne s'absente pas pendant la durée de

plus d'une génération, puisqu'à son retour il retrouve les mêmes
serviteurs que ceux dont il avait pris congé. Si l'époux tarde ä

venir, il vient pourtant pendant la nuit même où il était attendu.
Ce sens est d'ailleurs conforme à des déclarations telles que
Mat, X, 23; XVI, 28, etc.

La récompense réservée aux coeurs purs, — ils verront Dieu, —
doit-elle être entendue uniquement dans un sens eschatologique?
L'expérience religieuse de Jésus ne lui montrait-elle pas que déjà
dans cette vie-ci le cœur pur voit Dieu — Est-il exact de dire

que, pour Jésus, le royaume du péché comprend l'humanité qui est

sans rapport avec Jésus Sans doute, au point de vue de Jésus,



576 bulletin

tous les hommes sont pécheurs, mais, parmi ces pécheurs, il y a

des bons et des méchants, des justes et des injustes (Mat. V, 45),

des gens qui ont besoin de conversion, et d'autres pour qui elle
n'est pas nécessaire (Luc XV, 7), parce que, tout en étant pécheurs,
ils ont leur vie orientée vers la volonté de Dieu et s'appliquent à

rechercher le royaume de Dieu et sa justice. D'après l'ensemble
de l'enseignement de Jésus, il nous paraît plutôt que le royaume
du péché comprend les hommes qui font délibérément le mal,
qui ne se soucient pas de la volonté de Dieu et ne se demandent
même pas quelle elle est. Je ne crois pas, par exemple, que le

centenier de Capernaum fût considéré par Jésus comme appartenant

au royaume du péché.
N'est-ce pas émousser la pensée de Jésus, par accommodation

à nos idées modernes, que de prétendre que Mat. V, 38-42 ne

se rapporte qu'aux relations entre disciples, et de dire, à propos
de Mat. VI, 34, que la notion du présent, de l'aujourd'hui, peut
embrasser, suivant les circonstances, des années entières (p. 66)?

La partie de l'ouvrage qui nous a paru la mieux traitée, —

quoique avec des longueurs, imputables sans doute au désir
d'être complet, — est celle consacrée à l'apôtre Paul. L'auteur a

très bien qualifié la morale paulinienne en l'appelant une morale
de la liberté. U a relevé avec justesse tout ce qu'il y a d'original
et de profond dans la conception de l'apôtre touchant les rapports
des membres avec la communauté. C'est à bon droit qu'il a

signalé combien, en comparaison avec Jésus, le sens de la nature
manquait à l'apôtre. Il a raison également de remarquer que
Paul n'a pas du tout aspiré à modifier les conditions sociales du

temps, mais seulement l'esprit qui y présidait. Je suis également
de l'avis de M. Jacoby dans sa polémique contre Wernle et

Clemen, au sujet de l'affirmation de ces derniers que, pour Paul,
le converti ne commet plus dépêchés au sens ordinaire de ce

dernier mot.
Somme toute, l'ouvrage de M. Jacoby est un complément

heureux et indispensable aux théologies du N. T. publiées jusqu'à ce

jour. Son exemple décidera peut-être maint auteur à faire aussi
une place à la morale dans leurs expositions du contenu
doctrinal du N. T. Il y aura, du reste, un sérieux avantage à embrasser

dans un même ouvrage et les idées religieuses et les idées
morales des auteurs sacrés. Leur enchaînement et leur dépendance

réciproque en ressortiront mieux, et certains sujets, qui



PHILOSOPHIE 577

appartiennent, à la fois, et à l'ordre des expériences et des

croyances religieuses, et à l'ordre de l'activité pratique, n'auront

pas besoin d'être traités à double, dans la théologie biblique et

dans l'éthique biblique. De cette façon aussi l'individualité, la

personnalité des auteurs bibliques se marquera et se précisera

davantage. Seulement il faudra prendre garde à ce que les arbres

ne cachent pas la forêt, à ce que la multiplicité des textes étudiés

ne laisse pas suffisamment entrevoir le caractère, la tonalité générale

des conceptions morales de nos divers auteurs bibliques.
C'est un peu l'éeueil que M. Jacoby n'a pas toujours su éviter.

L. E.

PHILOSOPHIE

L'année philosophique L

Ce volume, le neuvième de la série, comprend, outre la
bibliographie philosophique, et les mémoires de MM. Renouvier, L. Dauriac

et F. Pillon, une étude critique de M. Hamelin sur un récent

ouvrage de M. Renouvier : La philosophie analytique de
l'histoire; étude intéressante, qui ne dispensera personne de lire
l'ouvrage dont elle n'épuise pas les richesses.

L'importance du principe de relativité n'a pas été seulement
méconnue, comme chacun l'avoue aujourd'hui, par l'ancienne
métaphysique de l'absolu. Elle l'a été aussi, en une certaine
mesure, par ceux-là même qui l'ont adopté et proclamé et qui
tout en admettant la relativité de la connaissance, affirment avec
Kant l'existence d'un noumène, avec Hamilton et Herbert Spencer,
celle d'un Inconnaissable. En quelques pages vigoureuses, M.
Renouvier le formule, le définit, le rétablit à ce qu'il estime être sa
vraie place : c'est dire qu'il en fait la clef de voûte de la philosophie.

Et d'abord, la certitude est relative à l'entendement humain.
Cela est devenu banal ; mais il faut y ajouter que la certitude est
relative à l'homme, à l'individu, à ses aptitudes et à son travail :

second « stage, » moins souvent remarqué, du principe dont il s'agit.

Dès lors, quelles garanties avons-nous d'arriver à la vérité?
1 Publiée sous la direction de F. Pillon. 9e année. Paris, Alcan.


	Théologie

