
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1899)

Artikel: Un champion de l'incrédulité aux États-Unis d'Amérique

Autor: Schinz, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379677

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN

CHAMPION DE L'INCRÉDULITÉ AUX ÉTATS-UNIS D'AMÉRIQUE

PAR

ALBERT SCHINZ

A la fin du mois dernier est décédé un homme qui, à

plusieurs reprises, a fait beaucoup de tapage aux Etats-Unis
d'Amérique, parses attaques furieuses contre le christianisme:
Robert G. Ingersoll. Sa mort, que personne n'attendait, a été
d'autant plus commentée par la presse qu'elle venait au milieu
de la saison morte du journalisme. Quelque opinion qu'on ait de

lui, il faut reconnaître qu'il était une figure caractéristique de

l'Amérique contemporains et une figure intéressante à étudier

pour qui veut se rendre compte du mouvement des esprits clans

la grande république d'au delà de l'océan.
Ses admirateurs enthousiastes ont pleuré Ingersoll comme « le

plus grand penseur du siècle ». De ceux qui l'ont combattu
durant sa vie, les uns ont eu la sagesse de s'abstenir de tout
nouveau commentaire, les autres, — en beaucoup plus grand
nombre, — soit par leur plume, soit du haut de la chaire, ont
donné libre cours au sentiment de délivrance qu'ils éprouvaient
de cette disparition, et n'ont pu s'empêcher de jeter une
dernière pelletée de malédiction sur la tombe de leur grand adversaire.

Une chose est certaine, c'est qu'Ingersoll ne s'est point
repenti avant de mourir, comme d'aucuns l'avaient solennelle-



UN CHAMPION DE L'INCRÉDULITÉ AUX ÉTATS-UNIS 513

ment prophétisé; et ceux qui se sont réunis pendant sa vie

pour prier pour sa conversion sont obligés de confesser que
Dieu ne les a point exaucés. Ingersoll est mort comme il a vécu,
en incrédule. Et ses amis l'ont voulu proclamer hautement en

lui faisant, très ostensiblement, des funérailles d' « agnostique. »

— on l'appelait « le grand agnostique, » les Américains aimant
les mots sonores. On fit remarquer avec beaucoup de soin que
les fleurs qui embaumaient la chambre funéraire n'éU ient point
celles qu'on trouve auprès des autres morts, les lis et les

immortelles, mais des pâquerettes surtout, les fleurs du

printemps. Pas de crêpes non plus; pas cette odeur acre qui vous
saisit à la gorge lors des cérémonies ordinaires des adieux

éternels; pas de musique; pas de prières, — comme rites
funéraires seulement la lecture de morceaux tirés des écrits d'In-
gersoll lui-même. D'abord son dernier poème « La déclaration
de l'homme libre »; puis un fragment intitulé « Ma religion » ou
« Ma profession de foi » (My Creed); enfin le bref discours qu'il
avait prononcé peu d'années auparavant sur la tombe de son
frère.

Sa vie n'offre pas grand intérêt. Il naquit en 1833; il était fils
d'un pasteur dont les idées larges firent surgir bien des

mécontentements dans sa paroisse. Il étudia le droit. En 1860 il est
candidat du parti démocratique au Congrès, mais est battu. En
1862 il est nommé colonel du XIe régiment de cavalerie de

l'Ulinois; à la même époque il se range au parti républicain.
Un discours pour la nomination de Blaine, comme président
des Etats-Unis, en 1876, à Cincinnati, lui fit sa réputation
d'orateur. En 1877 on lui offrit le poste d'ambassadeur en

Allemagne; il refusa. Il mourut dans sa maison de campagne à

Dobbs Ferry, Etat de New-York.
Il fut un avocat éloquent; quelque peu poète aussi. Il mit ces

deux talents en réquisition pour ses campagnes contre le
christianisme.

Sa méthode de polémique n'était pas précisément très raffinée

; il était un orateur populaire dans le sens le plus complet du



514 ALBERT SCHINZ

mot. II fut ce qu'on nomme très joliment dans son pays « une
fusée de quatre juillet, » c'est-à-dire un homme très recherché

pour prononcer des toasts patriotiques le jour de la fête nationale.

Il possédait un grain d'humour qui lui gagnait aussitôt la

sympathie de ses auditeurs; et puis il avait, — ce qui fut surtout

précieux dans ses conférences anti-religieuses, — un talent
tout particulier pour se mettre au niveau de raisonnement des
foules, tout en leur donnant le sentiment flatteur qu'il discutait
sérieusement avec elles les plus profonds problèmes humains,
qu'il en appelait à leur jugement clans des questions dont les

grands génies de l'humanité ne se sont jamais approchés
qu'avec les plus infinies précautions.

Tout en admettant qu'il s'est laissé quelque peu griser par
ses succès oratoires, il serait injuste de refuser à Ingersoll la
sincérité de ses croyances et de l'accuser d'avoir usé du thème
si facile d'attaques contre les idées religieuses de ses contemporains,

pour se faire un nom. Sa manière de faire du fracas
dans les revues et les journaux au sujet de matières si sérieuses

nous répugne d'emblée, à nous autres Européens, et les tournées

de conférences pour faire applaudir dans toute l'Amérique
son éloquence aux dépens des croyances sacrées et chères à des

millions de ses compatriotes, sentent trop le charlatan pour
nous. Il faut nous souvenir toutefois que nous sommes dans un

pays où de tels procédés sont si coutumiers qu'ils ne choquent
plus.

Son attitude à l'égard du christianisme, lorsqu'on la dégage
du bagage trompeur de l'éloquence et de l'esprit, est assez

bien reflétée, croyons-nous, dans son dernier poème. Nous

donnons la traduction de quelques strophes:

La déclaration de l'homme libre.

« Nous n'avons pas de mensonges à défendre — nous voulons
des faits. — Notre force, notre pensée, nous ne les dépensons pas
en vaines attaques — et nous n'essayerons jamais mesquinement
— de sauver quelque imposture aimable et attrayante.

» La simple vérité est ce que nous demandons — pas l'idéal. —
Nous nous sommes donné la noble tâche — de trouver le réel. —



UN CHAMPION DE L'INCRÉDULITÉ AUX ÉTATS-UNIS 515

Si tout ce qui est n'est que rebut — nous voulons le savoir et
supporter notre perte.

» Nous ne voulons pas, de notre propre gré, être dupés — par
des contes de nourrices. — Nos cœurs sont préparés par une
réflexion sérieuse — à supporter le pire; — et nous pouvons
accepter fiers et fermes — toutes les choses, tous les faits qui sont
réalité.

» Nous n'avons pas de Dieu à servir ou à craindre — pas d'enfer
à éviter, — pas de diable au regard malin. — Lorsque la vie est
achevée, un sommeil sans fin peut fermer nos yeux, — un sommeil

sans songes ni soupirs.
» Nous n'avons pas de maîtres sur la terre — pas de roi dans

l'air; — nous sommes là sans menottes — sans une prière — sans
une crainte de la nuit à venir. — Nous cherchons la vérité, nous
aimons la lumière.

» Nous ne nous inclinons pas devant un « devine » — un vague
inconnu; — nous ne bénissons pas une force brutale — d'un ton
solennel. — Lorsqu'un mal nous atteint, nous ne maudissons pas
— ou bénissons parce qu'il n'est pas pire.

» Lorsque des cyclones sévissent, lorsque les éclairs brillent —
ce n'est que le destin : — il n'y a pas de Dieu de colère, qui frappe
— avec une haine implacable. — Derrière les maux qui atteignent
l'homme, — il n'y a pas de but ou de plan.

» Nous marchons selon la lumière que nous avons — cheminons
sur le sentier— qui conduit à la pure hauteur de l'honneur, —
insouciants de la colère — ou de la malédiction divine, en dépit du
prêtre, — tâchant de connaître et de réaliser ce qui est juste.

»Nous aimons notre prochain, notre race — femme, enfant,
ami; — nous sommes aveugles et sourds pour des fantômes —
mais nous tendons une main secourable au malheureux. — C'est
en aidant les autres que nous trouvons notre bénédiction.

» Les mains qui portent secours sont meilleures de beaucoup —
que les lèvres qui prient. — L'amour est l'astre rayonnant — qui
montre la route; — il n'éclaire pas des mondes incertains de félicité

— mais un paradis dans celui-ci.

» Y a-t-il au delà de cette nuit silencieuse — un jour sans fin?
— La mort est-elle une porte qui conduit à la lumière? — Nous
ne savons. — Le muet secret, caché sous la destinée — nous l'ignorons;

nous espérons et attendons. »

On voit que tout est négatif; la partie positive de ses croyances
a été résumée dans sa « profession de foi » (creed) dont voici les

premières lignes:



516 ALBERT SCHINZ

« Aimer la justice, combattre pour le droit, aimer le pardon,
assister le faible, oublier les offenses et se souvenir des bienfaits,
aimer la vérité, être sincère, prononcer des mots honnêtes, aimer
la liberté, vouer une guerre impitoyable à l'esclavage sous toutes
ses formes, aimer femme, enfant et ami. créer un intérieur
heureux, aimer le beau dans l'art, dans la nature, cultiver l'esprit,
se familiariser avec les grandes pensées, exprimées par les hommes
de génie... (etc. etc) telle est la religion de la raison, le credo de
la science. Ceci satisfait le cerveau et le cœur. »

Il n'y a certainement là rien d'original; et comme on le verra
plus loin, cet amour qui forme la base de toute sa philosophie,
il reconnaît qu'il est enseigné par ce christianisme qu'il poursuit

de ses sarcasmes et de ses malédictions.

Ses discussions publiques affectent un tout autre ton.
Il y déclare que la Bible est un « tas de fables »; les apôtres

sont de « tristes sires » (a poor lot) pour lesquels il déclare
n'avoir qu'une «piètre estime » (do'nt think much of), et ainsi
à l'avenant.

Les jugements portés sur les dogmes chrétiens sont d'une

superficialité navrante. Il n'arrive pas à voir même l'idée de

sacrifice dans la doctrine de l'expiation; il la considère par son
côté tout à fait extérieur et dit: c'est tout simplement « en punir
un autre au lieu du coupable » (punishing the wrong man). Il
ne sait pas, — ou ii refuse — d'entendre le langage du symbolisme,

il ridiculise dans la doctrine de la régénération cet
« agent mystérieux, miraculeux, surnaturel, invisible, appelé,

je crois, le Saint-Esprit, qui entre dans le cœur de l'homme et
le transforme. » Il ne lui vient pas à l'idée que la matérialisation
de symboles pareils est l'œuvre de la foule ignorante et que
d'autres peuvent les considérer sous leur vrai aspect de simples
images illustrant une croyance. Est-il besoin de dire que la

doctrine de la rétribution finale était un thème favori d'Ingersoll?
Là il hurle des blasphèmes pour dissimuler le peu de profondeur
des attaques. On lui a, à réitérées fois et très doucement, voulu

rappeler que ce dogme n'était en somme qu'une affirmation
énergique de su propre théorie des conséquences des actes



UN CHAMPION DE L'INCRÉDULITÉ AUX ÉTATS-UNIS 517

bons et mauvais, que même l'adoption de la doctrine des peines
éternelles pouvait se baser sur le fait que les conséquences des

actes sont éternelles elles-mêmes, sauf au cas d'annihilation
complète, — mais c'est là un motif d'éloquence trop puissant,

que «. cette croyance la pics horrible qui soit jamais entrée dans
le cerveau humain, à savoir que le Créateur créerait des êtres

pour les détruire! Cela ferait de lui le plus épouvantable tyran
de l'univers — un Moloch dévorant ses propres enfants... ; »

puis, d'une voix qui donne la chair de poule à l'assemblée: « Un
tel Dieu je le hais avec toutes les forces de mon être, y Ailleurs :

« Comparé avec le crime commis par Dieu, tout crime que
l'imagination pourrait parvenir à inventer pour le prêter à

l'homme, est une vertu. » Ce crime, « il rend le ciel une
impossibilité. Dieu un monstre infini, et l'homme une éternelle
victime. Rien ne peut racheter une religion dans laquelle se trouve
un pareil dogme. Elle est entourée de tous les serpents des

furies. »

Tous les adversaires sérieux qui l'ont combattu ont fait
remarquer à Ingersoll qu'il nuisait à sa propre cause en s'ou-
bliant si complètement. Il a écarté d'une boutade ces conseils

et a continué à se couvrir de ridicule par des sorties telles

que celles-ci: « Ne savez-vous pas que Christ lui-même a offert
des récompenses dans ce inonde et l'éternelle félicité dans un
autre à ceux qui abandonneraient leurs épouses et leurs
enfants, et le suivraient?...» « Le christianisme enseigne au
mari à abandonner sa femme, à la femme à abandonner son
mari, aux enfants à abandonner leurs parents, dans le dessein

égoïste et misérable de sauver leur propre petite, mesquine
âme. » Une autre fois il compare les différents dieux anciens,
Jupiter et Jéhovah: « Les regardant tous les deux comme créations

de l'esprit, je choisis entre eux, et je préfère le Dieu des

Grecs selon le même principe que je préfère Portia à Jago. »

Une autre fois encore, balayant d'un seul coup d'éloquence
l'expérience de millions d'hommes pendant dix-neuf siècles, et
n'acceptant que son seul verdict à lui, il s'écrie: « Il n'y a pas,
il n'y a jamais eu, il n'y aura jamais aucune consolation dans
le christianisme orthodoxe. Il n'offre aucune consolation à



518 ALBERT SCHINZ

aucun homme bon et aimant. Je préfère la consolation de la

Nature, la consolation de l'espérance, la consolation venant des

affections humaines.... »

Son système de réfutation, vis-à-vis des objections de ses

adversaires, est souvent d'une pauvreté qui saute aux yeux de

quiconque cherche non pas des traits d'esprit, mais la vérité.
Comme on lui avait fait remarquer que même un homme tel

que Napoléon n'avait pu s'empêcher de rendre hommage à un

Créateur, Ingersoll réplique: « Est-il possible que Napoléon
— un des hommes les plus infâmes qui aient existé — ait eu

une nature si délicatement organisée, qu'elle fût sensible aux
influences divines? En êtes-vous venus à la nécessité de prouver
l'existence d'un tyran par les paroles d'un autre? Personnellement,

je n'ai que peu de confiance dans une religion suffisant
au cœur d'un homme qui, pour satisfaire son ambition, a rempli
la moitié du monde de veuves et d'orphelins. » Enfin ses
personnalités sont assez peu en place; vraies ou non, elles ne parlent

jamais en faveur de celui qui use de telles armes de combat:

« En ce qui concerne. Agassiz (qu'on lui avait opposé

comme un homme de science resté fidèle au christianisme) il
est juste de dire qu'il a fourni une grande quantité de

témoignages en faveur des théories de Charles Darwin, et puis a

déclaré erronées ces théories — préférant une bonne réputation

dans les cercles de Harvard pendant quelques jours, à

l'approbation durable du monde intellectuel. »

Ingersoll était du reste un parfait avocat; il cède un tout petit
point pour se donner des airs de généreuse impartialité, et puis,
couvert de ce manteau de justice, il jette à la face du monde
les plus étonnantes impudences. Très opportuniste aussi, il
concède un jour ce qu'il a violemment contesté la veille, et
vice-versa; tout dépend des circonstances. Il est très habile à

solliciter de ses auditeurs toute leur attention, de sorte que
des distinctions, qui s'imposent dès qu'on réfléchit de sang-
froid, n'ont pas le temps de se présenter que déjà la conclusion
est tirée, et la concession arrachée au public, qui éclate en

applaudissements frénétiques.



UN CHAMPION DE L'INCRÉDULITÉ AUX ÉTATS-UNIS 519

Les pins connues des conférences publiées d'Ingersoll sont
celles intitulées: « Les Dieux », « les Fantômes » et « Quelques

erreurs de Moïse ». Ses « Interviews avec Talmage, » le célèbre

orateur chrétien des Etats-Unis, constituent le volume « où il
déploie le plus d'esprit ». D'abord il a été pris au sérieux et

réfuté par quelques personnes de haute valeur intellectuelle ;

plus tard, comme de nouveaux arguments manquaient
complètement, la riposte a cessé. En 1888 la North American
Review demanda à Ingersoll d'ouvrir dans ses colonnes une
discussion par un article auquel répondrait un juriste chrétien
fameux de la Pennsylvanie, Jérémiab Black. Des hommes

comme Lyman Abbot, un ecclésiastique de renom aux Etats-

Unis, Henry M. Field, le rédacteur de VEvangéliste, de New-

York, le professeur Fisher, de l'université de Yale, et Gladstone

lui-même, sur l'invitation de l'éditeur de la North American
Review, prirent successivement part à la discussion, et
réussirent à lui donner un caractère, vraiment intéressant; ils répondirent

avec une dignité et un tact qui leur fait honneur, mais

qui aussi fait trop souvent contraste avec la manière emportée
de leur adversaire.

La dernière joule fut celle de 1891 à 1892 ; ce ne fut pas la
moins mouvementée. Cependant, nous l'avons dit, le jeu était
usé, et comme ceux qui relevèrent le gant ne furent guère pour
la plupart que des démagogues en froc, ou des sectaires d'une
étroitesse repoussante, Ingersoll conserva l'apparence de la
victoire. La discussion, plus brève que les précédentes, se laisse

plus facilement esquisser, et trahit en outre assez bien le ton
affecté par le ce grand agnostique ».

La lutte s'ouvrit par un article d'Ingersoll dans le New-York
Evening Telegram du 19 décembre 1891. C'était le fameux morceau

intitulé: & Le sermon de Noël »; il est assez provoquant,
le voici:

« La bonne partie de Noël n'est pas toujours chrétienne — elle
est généralement païenne; c'est-à-dire humaine, naturelle.

» Le christianisme n'est pas venu avec un message de grande



520 ALBERT SCHINZ

joie, mais avec un message d'éternelle douleur. Il est venu avec
la menace de tortures sans tin sur ses lèvres. Il signifie guerre sulla

terre et perdition après.
» Il a enseigné quelques bonnes choses — la beauté de l'amour

et la bonté de l'homme. Mais comme porteur de flambeau, comme
messager de joie, il a fait banqueroute. Il a attribué des
conséquences infinies aux actes d'êtres finis, écrasant l'âme sous une
responsabilité trop lourde pour des mortels. Il a rempli l'avenir
d'épouvante et de flamme, et fait de Dieu le gardien d'un pénitencier

éternel, destiné à devenir la demeure de presque tous les fils
des hommes. Non content même ainsi, il a privé Dieu du pouvoir
de pardonner.

» Et cependant il peut avoir accompli quelque bien en empruntant
au inonde païen la vieille fête appelée Noël.

» Longtemps avant que Christ fût né, le Dieu Soleil triomphait
sur les puissances de la nuit. À peu près au temps que nous
appelons Noël, le jour commence imperceptiblement à s'allonger.
Nos ancêtres barbares étaient des adorateurs du soleil et ils
célébraient sa victoire sur les hôtes de la nuit. Une telle fête était
naturelle et belle. La plus naturelle de toutes les religions est le
culte du soleil. Le christianisme a adopté cette fête. 11 a emprunté
aux païens ce qu'il a de mieux.

» Te crois à Noël et à tous les jours qui sont mis à part pour se

réjouir. Nous autres en Amérique nous avons trop de travail et

pas assez de plaisir. Nous sommes trop comme les Anglais.
» C'est, je crois, Henri Heine qui a dit qu'il pensait qu'un Français

blasphémant était plus agréable à Dieu qu'un Anglais priant.
Nous prenons nos joies sur un ton trop triste. Je suis en faveur
de tous les jours de liberté et de joie — plus il y en a, mieux cela
vaut.

» Noël est un bonjour pour pardonner et oublier, un bon jour
pour rejeter les préjugés et les haines, un bon jour pour remplir
votre cœur et votre maison, les cœurs et les maisons des autres,
de ravons de soleil. »

L'Avocat chrétien, l'organe de l'église méthodiste à New-York,
ayant inséré une réponse sous le titre: « Des mensonges aussi

grands que des montagnes» et proposé de «boycotter» le

journal qui avait accepté de publier le «Sermon de Noël»,
Ingersoll répondit immédiatement:

« Lorsqu'un éditeur orthodoxe attaque un incrédule, attendez-
vous à de la bonté, de la charité et de l'amour.

» L'aimable éditeur de L'avocat chrétien m'accuse d'avoir écrit
« trois gigantesques mensonges » et il les énumère ainsi:



UN CHAMPION DE (.'INCRÉDULITÉ AUX ÉTATS-UNIS 521

« 1. Le christianisme n'est pas venu avec un message de grande
»joie, mais avec un message d'éternelle douleur.

» 2. Il a rempli l'avenir d'épouvante et de flamme et fait de
» Dieu le gardien d'un pénitencieréternel, destiné à être la demeure
» de presque tous les fils des hommes.

» 3. Non content de cela, il a privé Dieu du pouvoir de par-
» donner. »

» Qu'on nous permette de reprendre ces « gigantesques
mensonges » par ordre, et de voir s'ils sont en accord avec le
Nouveau Testament ou non, — s'ils sont appuyés par le credo de

l'église méthodiste.
» J'insiste sur ce que le christianisme n'est pas venu avec un

message de grande joie, mais avec un message de douleur
éternelle.

» Selon les credos orthodoxes, le christianisme vint avec le

message que la race humaine était totalement dépravée, et que
tous les hommes étaient perdus, et que tous ceux qui rejetaient ou
refusaient d'accepter la nouvelle religion seraient Livrés au feu
éternel.

» Ce n'était point là un message de grande joie.
» Si les passagers d'un grand navire recevaient la nouvelle qu'ils

vont sombrer, que peu seront sauvés et que presque tous
périront, parleraient-ils de «message de grande joie?» Il est à

présumer que Christ connaissait sa mission, et pourquoi il venait. Il
dit: « Xe pensez point que je sois venu apporter la paix sur la
»terre; je ne suis pas venu apporter la paix, mais l'épée. Car je
» suis venu pour mettre un homme en rébellion contre son père, et
» la fille contre sa mère. » Dans mon jugement, ce ne sont pas là des

messages de grande joie.
» Maintenant an message d'éternelle douleur:
« Alors il dira à ceux qui sont à sa gauche: Allez, vous maudits,

» au feu éternel, qui est préparé pour le diable et ses anges. »

«Et ceux-ci iront dans les tourments éternels; mais les justes
» (c'est-à-dire les méthodistes) iront dans la vie éternelle. »

« Celui qui croit, ne sera pas condamné. »

» Sachant, comme nous le savons, que peu de gens seulement
ont été des croyants, que durant les 1800 ans derniers, pas un sur
cent n'est mort selon la foi et que, par conséquent, tous sont dans
l'enfer, on peut vraiment dire que le christianisme est venu avec
un message de douleur éternelle.

» Venons au second «mensonge gigantesque, » à savoir que le
christianisme a rempli l'avenir d'épouvante et de flamine, et fait
de Dieu le gardien d'un pénitencier éternel, destiné a être le séjour
de presque tous les fils des hommes.

» Dans l'Ancien Testament il n'y a pas un mot de punition dans



522 ALBERT SCHINZ

un autre monde, rien des tourments et du feu de l'enfer. Quand
Jéhovah tuait l'un de ses ennemis, il était satisfait. Sa vengeance
était suffisante quand la victime avait péri. L'Ancien Testament
donnait l'avenir au sommeil et à l'oubli. Mais dans le Nouveau
Testament on nous dit que le châtiment dans un autre monde est
éternel et que la fumée de leurs tourments montera jusqu'en
éternité.

» Cette affreuse doctrine, ces textes effrayants, remplirent l'avenir
d'épouvante et de flamme. S'appuyant sur ces textes, les églises
orthodoxes ont construit un pénitencier éternel, dans lequel
presque tous les fils des hommes seront enfermés, et livrés aux
tourments éternels; et Dieu est le gardien de cette prison. Les
portes sont ouvertes seulement pour recevoir.

» La doctrine des peines éternelles est l'infamie des infamies.
Comme je l'ai souvent dit, l'homme qui croit aux peines éternelles,
dans la justice de la rétribution éternelle, souffre au moins de deux
maladies: — pétrification du cœur et putréfaction du cerveau.

» La troisième question est de savoir si « le christianisme a

privé Dieu du pouvoir de pardonner. »

» L'église méthodiste, et toute église orthodoxe, enseignent que
cette vie est une période d'épreuve, qu'il n'y a aucune chance de
reformation après la mort; que Dieu ne donne aucune opportunité
pour se repentir dans un autre monde.

» C'est la doctrine du monde chrétien. Si ce dogme est vrai,
alors Dieu ne relâchera jamais une âme de l'enfer, — le pouvoir
du pardon ne sera jamais exercé.

» Que Dieu sera heureux, et que tous les sauvés seront heureux
avec lui, sachant que des billions et des billions de ses enfants,
de leurs pères, mères, frères, sœurs, épouses et enfants, sont des
détenus dans les donjons éternels et que des mots de pardon ne
seront jamais prononcés!...

» Il me semble clair que le christianisme n'a pas apporté de
« message de grande joie », mais qu'il est venu avec un « message
d'éternelle douleur, » —qu'il a « rempli l'avenir d'épouvante et de

flamme», qu'il a fait de Dieu «le gardien d'un pénitencier éternel

», que ce pénitencier « était destiné à devenir la demeure de

presque tous les fils des hommes », et qu'il a « privé Dieu du pouvoir

de pardonner ».

Un autre ministre, Rev. James M. King, accuse Ingersoll de

blasphème, de troubler sans nécessité des âmes qui ont le droit
d'avoir leur foi, et enfin il insinue que l'auteur du « Sermon de

Noël » ne se livre à ses attaques que pour la notoriété et l'argent
qu'il en retire.



UN CHAMPION DE L'INCRÉDULITÉ AUX ÉTATS-UNIS 523

Nous citons aussi quelques passages de la réponse d'Ingersoll:

« Comment les droits de ce qu'on nomme des « familles
honnêtes » (clean families) sont-ils violés par la lecture des opinions
sincères des autres, discutant si Noël est célébré en l'honneur de
la mort de Christ ou en l'honneur du triomphe du soleil sur les
puissances de la nuit? Est-ce que les familles chrétiennes sont si
faibles intellectuellement qu'elles ne peuvent supporter d'entendre
l'opinion de l'autre camp? Ou est-ce que leur position est si faible
que le moindre témoignage l'emporte? Pourquoi tous ces ministres
insistent-ils sur ce qu'il est de mauvais ton de soulever seulement
la question de la vérité de l'improbable ou de l'improbabilité de
l'impossible? »

« Mr King s'imagine que je n'ai attaqué le christianisme que
pour « les bénéfices qui m'en reviendraient ». Est-il disposé à
admettre que nous nous sommes tellement éloignés de la foi orthodoxe

que le moyen de faire de l'argent ce soit de dénoncer le
christianisme? Je peux à peine croire, de joie, que la liberté de pensée
soit aussi avancée. Je regrette extrêmement qu'il n'y ait rien de
fondé dans sa remarque. Je suis vraiment fâché qu'il soit possible,
dans notre monde, de vivre de l'ignorance et de la peur de ses
semblables. Pourtant cela me donne de l'espoir pour l'avenir de
lire que, même dans ce présent si ignorant, il y a un homme, c'est-
à-dire moi-même, qui se fasse l'avocat de la liberté humaine —
l'affranchissement absolu de l'âme, — et qui le fait pour «le bénéfice

qu'il en retire » — parce que celte accusation est un compliment

splendide à l'adresse de mes semblables. »

« Toutes les lois contre le « blasphème» ont été rendues par le
parti numériquement fort et intellectuellement faible. Ces lois ont
été rendues par ceux qui, ne trouvant pas d'appui dans la logique,

en ont appelé à une législation.
» Derrière toutes ces superstitions, vous trouverez quelque

intérêt personnel. Je ne dis pas que cela soit vrai dans chaque cas,
mais je dis que si les prêtres n'avaient pas été friands de mouton,
on n'eût jamais sacrifié d'agneaux à Dieu. Jamais rien ne fut porté
au temple dont le prêtre n'eût l'usage, et il se trouva toujours que
Dieu voulait ce que ses agents aimaient.

Maintenant, je ne veux point prétendre que tous les prêtres
aient été prêtres pour « le bénéfice » seulement, mais je dois dire
que l'histoire du monde tend à montrer que la classe sacerdotale
préfère le bénéfice sans religion à la religion sans bénéfice. »

On voit que le débat s'égare. Ingersoll lui-même, qui reproche
à ses adversaires de ne pas réfuter ses arguments et de faire



524 ALBERT SCHINZ

des personnalités, ne donne pas le bon exemple. Voici une
autre réponse avec sa réplique, montrant la valeur de ces passes
d'armes. M. Thomas Dixon, jr., le pasteur d.: l'Eglise du peuple
à New-York, signe une lettre où l'on relève les passages
suivants. Il dit d'abord qu'il croit à la liberté de la discussion et

puis:
« Je pense que le Dr B. (le rédacteur de L'avocat chrétien) prend

le colonel Ingersoll trop au sérieux. Le colonel n'est pas un homine
de science, mais un orateur. Il n'est pas un historien, mais un
poète. Les faits n'entravent point le vol de l'imagination de
l'éloquent colonel. Il est un sentimentaliste des pieds à la tête. Ses

arguments sont toujours ad hominem. 11 est un superbe
démagogue. 11 est profondément humain. Il a sa manière. Et celle-ci,
je crois fermement qu'elle est divine....

» Je crois sérieusement que Dieu a suscité cet homme, remarquable

pour être, en un certain sens, son prophète. Dans un sens
je suis arrivé à croire qu'il est l'organe de Dieu. Je suis sûr
qu'avec toute sa témérité d'expression et toute sa stupide
ignorance de l'histoire, il a fait beaucoup pour délivrer le monde des

superstitions, mensonges, hontes, charlataneries, traditions et
prétentions qui passaient comme vérité orthodoxe.

» Si Dieu a pu choisir l'âne de Balaam pour transmettre un
divin message, je ne vois pas pourquoi il ne pourrait utiliser le
colonel. »

Le « colonel, » qui a beaucoup d'esprit, ne pouvait manquer
de saisir la balle au bond, il répliqua:

« Quand nous prenons en considération que le Rev. Dixon est
un ministre et croit qu'il est appelé à apporter aux hommes un
message divin, je ne m'étonne pas qu'il fasse cette assertion : « Si
» Dieu a pu choisir l'âne de B ilaam pour transmettre un divin mes-
» sage, je ne vois pas pourquoi il ne pourrait pis utiliser le colonel. »

Il est naturel, pour un homme, de se justifier et de défendre sa

propre occupation. M. Dixon voudra bien se souvenir cependant
que l'âne était très supérieur au prophète de Dieu et que l'avantage

fut tout du côté de l'âne....» « Je suggérerai au Rev. M. Dixon
de relire une fois le récit, et il trouvera :

» 1° Que l'âne, le premier, vit l'ange de l'Eternel;
» 2° Que le prophète fut cruel, déraisonnable et brutal.
» 3° Que le prophète perdit tellement son sang froid qu'il voulait

tuer l'âne, et que l'âne, sans perdre son sang froid, raisonna avec le
prophète et démontra non seulement sa supériorité intellectuelle
mais sa supériorité morale. Il faut ajouter à tout cela que l'ange du
Seigneur dut ouvrir les yeux du prophète — c'est-à-dire dut opérer



UN CHAMPION DE L INCREDULITE AUX ETATS-UNIS 520

un miracle— pour rendre le prophète égal à l'âne, et non seulement

cela, mais encore il le gourmanda pour sa cruauté. Et ce
même ange crut que sans aucun miracle l'âne l'avait vu — l'ange
— montrant que le discernement spirituel de l'âne, dans ces

temps là. était de beaucoup supérieur à celui du prophète. »

Un autre ministre entra en lice, le Rev. Dr Peter, de New-
York. Il cherche à ramener la discussion au point et demande
à Ingersoll :

« Qu'est-ce que l'incrédulité a fait pour le monde? Où sont les
témoignages du travail accompli? Où sont ses temples? Où sont
ses écoles et collèges? Où sont ses hôpitaux? Où sont ses sociétés
de bienfaisance? Qu'a-t-elle fait pour la société? Ou'a-t-elle fait
pour l'élévation et la pureté de la morale publique? Quelle science
ou quel art a-t-elle fait naître? Combien d'esclaves a-t-elle libérés?
Combien d'ivrognes a-t-elle relevés? Combien de femmes perdues
a-t-elle régénérées? Quand la guerre a foulé le sol avec des talons
de fer, qu'a fait l'incrédulité pour les soldats blessés et mourants?
Qu'a-t-elle fait pour préparer de nouvelles contrées pour la
civilisation? Où a-t-elle jamais créé une seule vertu? Quelle vie a-t-elle
jamais dirigée vers la sainteté? Quelle mort a-t-elle jamais
réconfortée? »

Ingersoll, suivant une tactique très adroite, répond très

vaguement, mais prend occasion de lancer sans cesse de nouvelles

attaques. Ainsi, dans cette même lettre, le Dr Peter dénonçait le

« boycottage » du journal qui avait publié le ce Sermon de Noël »

comme une lâcheté. Ingersoll aussitôt écrit:
« Le Rév. M. Peter a certainement raison quand il dit que la

proposition de boycotter le Telegram « n'est pas virile, n'est pas
» américaine, » mais je ne suis pas certain qu'il ait raison quand
il dit que ce n'est pas « chrétien ».

» L'église ne nous a pas habitués à poursuivre ses ennemis avec
de bonnes paroles et des actes charitables. Pour dire la vérité elle
a toujours été plutôt impitoyable. Elle a prêché le pardon, mais
elle n'a jamais pardonné. Il n'y a pas dans l'histoire du christianisme

un seul exemple où l'église ait tendu une main amie à un
homme qui niait la vérité de sa croyance.

» Il n'y a dans l'église aucun esprit — aucun terrain — d'entente.
Il est dans la nature des choses qu'il ne puisse y en avoir, parce
que l'église prétend avoir absolument raison. — D'après elle il n'y
a qu'un chemin pour aller au ciel. Elle exige reddition sans conditions.

Elle ne supporte point de contradiction. Elle prétend avoir
la vérité absolue. Pour cette raison il ne peut logiquement y avoir

THÉOL. ET PHIL. 1899 35



526 ALBERT SCHINZ

aucun compromis, pas plus qu'un mathématicien ne pourrait
changer la table de multiplication pour satisfaire quelqu'un qui
nierait que 5 X 5 25. »

Puis reprenant quelques uns des points mentionnés par le

Dr Peter, il en tire des effets semblables:

«Quant à l'éducation: Je reconnais volontiers que les catholiques

ont toujours été en faveur de l'éducation — c'est-à-dire en
tant que l'éducation fait d'un païen un catholique. Je reconnais
aussi que les protestants ont toujours été en faveur d'une
éducation— suffisante pour faire d'un catholique un protestant.... De

fait, les écoles sectaires (et il y en a en masse en Amérique) ont en
bien des domaines empêché plutôt que secondé une éducation
réelle. On n'enseigne point aux enfants à chercher par eux-mêmes.
On ne leur permet pas de penser. On leur dit que la pensée est

dangereuse. Ils sont bourrés de credos — des idées des autres. Leur
crédulité est applaudie, leur curiosité blâmée. Si tout le monde

avait été élevé dans ces écoles sectaires, tout le monde serait plus

ignorant. Ces écoles ont été, et sont encore pour la plupart les

ennemies de l'éducation supérieure, et dans la même proportion
qu'elles sont sous le contrôle des théologiens, elles sont des

obstacles; dans la proportion où elles se sont sécularisées, elles ont
été et sont bienfaisantes.... Ces écoles deviennent meilleures

toujours, simplement parce qu'elles deviennent de moins en moins

théologiques, de plus en plus sécularisées.... Les plus grands
professeurs dans nos collèges, aujourd'hui, sont ceux qui ont le moins
de confiance dans le surnaturel, et les écoles qui occupent les plus
hauts rangs dans l'estimation des plus intelligents sont celles qui
se sont le plus écartées des doctrines orthodoxes.... »

Dira-t-on que l'incrédulité n'a pas favorisé la moralité? c'est

possible, mais ce qui est certain pour Ingersoll, c'est que
l'église a favorisé l'immoralité:

« Le christianisme enseigne que toutes les offenses peuvent être
pardonnées. Chaque église, inconsciemment, autorise les gens à

commettre des crimes à crédit. Je ne veux pas dire que l'Eglise
patronne consciemment l'immoralité. J'admets volontiers que des

milliers et des milliers de ministres s'efforcent de faire le bien, —
qu'ils sont purs et désintéressés, s'efforçant de rendre le monde
meilleur. Mais il y a un défaut effrayant dans leur philosophie.
Ils disent à un caissier de banque : « Vous ne devez pas voler, vous
ne devez pas prendre un dollar — le larcin est condamnable, il
est contraire à toute loi, humaine et divine, — mais, quand vous
auriez dérobé à une banque jusqu'à son dernier cent, Dieu vous
pardonnera aussi volontiers, aussi incontinent au Canada qu'il le
fera aux Etats-Unis.... »



UN CHAMPION DE L'INCRÉDULITÉ AUX ÉTATS-UNIS 527

Et ainsi des autres points.
La discussion continua sur ce ton, peu à peu chacun voulant

avoir dit son mot, les uns pour, les autres contre Ingersoll.
Parmi ses soutiens se trouva, entre autres, un hindou qui, au

nom du boudhisme, se montra si violent qu'il eût rendu des

points à Ingersoll lui-même. Qu'on en juge par ce seul passage:

« Si un petit Chinois de dix ans ne peut pas composer en une
semaine une religion meilleure et plus philosophique que la bible
du chrétien, je suis disposé à me convertir du paganisme au
christianisme. »

Chacun voit le danger des débats de la nature de celui que
nous venons de résumer. Quelques éléments de vérité
incontestables et faciles à démontrer du côté de l'attaque, lesquels
sont destinés à gagner la confiance de l'auditeur et du lecteur

pour tout le reste. Il est évident ici que l'adoption de la fête
de Noël par les chrétiens — adoption qu'il n'est pas possible de.

nier, et qui du reste ne mérite aucun blâme— n'a été que le
prétexte aux lourdes attaques contre le Dieu, vengeur de

l'injustice, de la bible. Il était difficile de trouver la note juste pour
répondre. Deux catholiques ont assez bien réussi; l'un d'eux,
en cherchant à mettre à découvert la subtilité d'Ingersoll a été

un peu trop casuiste lui-même; l'autre, le Père Young, des

frères Paulistes, a été par endroits admirable. Qu'on nous
permette de citer une page de sa réponse. Il fait parler Ingersoll
lui-même ; seulement, à côté des accusations, il introduit les

trucs de l'orateur qui révèle ainsi lui-même le secret de son

pouvoir sur la foule.

« En parlant des souffrances infligées par la Nature, je me
souviens d'une jolie petite histoire que je vous ai contée à propos de

Dieu et de l'atmosphère; et quel monstre je vous ai fait penser
qu'il était quand il n'avait pas voulu faire tomber de la pluie en
Russie, alors qu'il savait qu'il y aurait une famine, et que des

bébés périraient sur le sein de leur mère morte. » (Allusion à une
description pathétique de Ingersoll dans une de ses lettres au
Telegramm.)

«Bob, disait un vieil avocat à un jeune, si vous voulez réussir avec
vos jurys, ne leur permettez pas de penser. Faites tout le travail



528 ALBERT SCHINZ

de la réflexion. Jouez au sonnailler et conduisez votre troupeau.
Sautez par dessus une traînée de poussière éclairée par le soleil
et venant au travers de la cloison par le trou d'un nœud enlevé,
ils prendront cela pour une barrière et ils sauteront après vous,
tous, tant qu'ils sont. »

» Comme vous avez bruyamment applaudi cet argument — du
moins vous pensiez que c'en était un — de l'atmosphère de Russie
ce n'était qu'une traînée de poussière éclairée par le soleil.

» Viens donc mon petit garçon — dis-je à un enfant de dix ans
— que penserais-tu d'un homme qui saurait que simplement en
écrivant son nom sur une pièce de papier, des centaines de mille
des meilleurs hommes du pays seraient tués, que des centaines de

mille tombes seraient creusées pour les enterrer, et que le pays
serait couvert d'hôpitaux pleins de gens malades et mourants, et
que des milliers de foyers heureux ne recevraient plus que des

veuves et des orphelins? Tu ne penses pas qu'un homme pareil
puisse jamais exister — ou bien? »

« Non, — dit le petit garçon, — je ne crois pas qu'il ait jamais
existé un homme pareil. »

« Mais suppose pour un instant qu'il ait existé, — lui disais-je
— il doit avoir été un monstre effrayant; ne penses-tu pas? »

« Certainement, — dit le petit, — mais je suis bien sûr qu'un
monstre pareil n'a jamais existé. »

« Vous voyez, frères, comme j'ai joué au sonnailler avec cet
innocent petit agneau, et comme il m'a suivi quand j'ai sauté par
dessus la traînée de poussière lumineuse. Car un tel homme a

existé, et il ne fut pas un monstre, mais un homme sage et bon,
dont le nom était Lincoln. Maintenant vous voyez comme j'ai
pensé pour vous; je vous ai fait croire que l'atmosphère de Russie
était une barrière solide el sottement vous avez tous sauté après
moi. »

La réplique n'est pas convaincante en soi, mais on ne peut
s'empêcher de la trouver très en place dans une discussion
ouverte et menée à la façon de celle dont il s'agit.

Le défaut capital d'Ingersoll, c'est son manque total de

sens historique. Et ceci n'explique pas seulement ses propres
errements, mais la grande popularité de sa parole. Quoi
de plus naturel en effet à l'homme non cultivé que de tout
juger d'après son point de vue et ses idées actuelles? Ingersoll
n'a fait que cela dans toute sa campagne contre la religion chré-



UN CHAMPION DE L'INCRÉDULITÉ AUX ÉTATS-UNIS 529

tienne, et il a ainsi réussi aisément à trouver le chemin des

coeurs chez des auditeurs superficiels. Ingersoll lui-même n'était
certes pas l'érudit que ses amis cherchent à nous représenter ;

i! avait une certaine culture, cependant, qui ne permet pas
d'excuser chez lui ce manque de tact historique, si acceptable

chez les masses. Personne ne contestera au christianisme
et à l'église le droit d'être examinés du point de vue de la
critique comme tous les événements du passé. Or placez leurs
héros, leur histoire, et leurs doctrines dans leur cadre de temps
et de lieu, et certes vous obtiendrez une appréciation différente
de celle du « grand agnostique ».

Prenons les points les plus violemment et, à première vue,
les plus justement attaqués. Ingersoll n'a pas de mots assez

sévères pour condamner Calvin, il l'oppose à « l'aimant
Spinoza ». Admettons que Spinoza ait été aimant, quoiqu'il n'en
donnât pas de grandes preuves, ayant passé sa vie enfermé dans

une chambre où tour à tour il taillait du verre et philosophait.
Comment en tous cas ne pas voir que Calvin a été aimant aussi?

Comment, pour un homme qui se pose en redresseur du jugement

des hommes, ne pas voir que Calvin n'eût jamais, à

l'époque où il vivait, réussi dans son œuvre d'émancipation du

joug catholique sans sa farouche énergie? Comment ne pas voir
que son intolérance était la condition de son succès? Comment
ne pas le remercier, quand on porte le nom d'Ingersoll, d'avoir
osé regarder, au delà des maux présents, au seul but d'émancipation

intellectuelle qu'il se proposait? au but d'arracher les

hommes à cette religion qui avait permis, même commandé et

dirigé l'inquisition? Comment, quand on se pose en connaisseur

de l'histoire, ne pas savoir que même les Jésuites ont, en
mots précis et clairs, reconnu et publié urbi et orbi, que la
mémoire et le caractère de Calvin avaient été iniquement
calomniés par les adversaires du réformateur? On dira que
Calvin a mis une autre superstition à la place de celle de l'église
catholique. Sans doute; il le fallait. Ingersoll, qui pose pour
l'homme de science et a sans cesse la bouche pleine des noms
de Bruno, Darwin, Spencer, oublie-t-il donc tout à coup
la loi d'évolution? Les hommes ne pouvaient pas être sans



530 ALBERT SCHINZ

conducteurs spirituels au seizième siècle, puisque aujourd'hui
encore, à la fin du dix-neuvième siècle, ils ont besoin d'un
Ingersoll pour les tancer de leur bêtise, pour leur apporter la

lumière. Nous ne parlerons pas de la prédestination, la doctrine
dont on a tant abusé pour prouver la sécheresse de cœur de

Calvin; nous ferons seulement remarquer que, autant elle a été
de tous temps incomprise et ridiculisée, autant elle a toujours
été reconnue par tous les penseurs comme une des plus
profondément philosophiques que le christianisme ait suggérées;
rappelons seulement sur ce sujet les pages éloquentes de Bersier

tqui pourtant n'acceptait pas ce dogme) lors du 200e

anniversaire de la Révocation de l'Edit de Nantes, en 1885.

Il n'y a pas jusqu'à l'inquisition qui, du point de vue critique
et historique, ne semble un acte politique, — car c'était de la

politique à l'origine, — tout à fait naturel et légitime pour
l'époque.

Enfin, remontant encore plus haut, il n'y a pas de doute que
le christianisme, avec sa doctrine des peines de l'enfer, n'ait
apporté un message de grande douleur, si on le considère au

point de vue du présent. Mais qu'on se rappelle sous quelle
forme et à qui il fut prêché d'abord. Le monde était divisé en

gens jouissant de tout ce qui était considéré comme bon et

agréable, les autres, esclaves des premiers, ne vivait que de

privations. Ceux-ci étaient de beaucoup les plus nombreux.
Leur a-t-on apporté un message de grande douleur quand on

leur a dit, à ces millions de déshérités, qu'il y aurait un jour de

rétribution? Qu'importe ce que cette doctrine vaut aujourd'hui?

d'aucuns sont encore trop navrés des injustices du

monde pour vouloir renoncer à la rétribution sans preuve positive

du contraire, d'autres n'en veulent plus. Considérons-la
seulement à la lumière de la science de l'histoire, et du coup
cette « infamie des infamies» devient « la bénédiction des
bénédictions. » Quant à la doctrine de la justification par la foi, en

rapport avec cette dernière, elle a donné trop de preuves de

son pouvoir consolateur, pour qu'un homme qui n'a pas fait
l'expérience de ce pouvoir, l'anéantisse d'un beau mot ou d'un
grand geste. Et si même on admet que la foi n'a plus aujourd'hui



UN CHAMPION DE L'INCRÉDULITÉ AUX ÉTATS-UNIS 531

son efficace d'autrefois, il est ridicule de lancer des paradoxes
aussi fortement réfutés par les faits que celui-ci : « Il n'y a

jamais eu de consolation dans le christianisme orthodoxe. j> On

a presque honte de réfuter de telles énormités.
Une autre inconséquence qui frappe chez Ingersoll est qu'il

exalte sans cesse les païens aux dépens des chrétiens, puis il
prouve non moins souvent que toutes les vertus et doctrines
chrétiennes se retrouvent bien avant l'existence du Christ dans

les religions païennes, auxquelles on les a empruntées ; enfin,
ces vertus, empruntées des païens, engendrent-elles, par
déformation, des maux et des souffrances, c'est le christianisme qui
en est seul responsable.

Nous pourrions continuer longtemps cette enumeration de

preuves de superficialité chez Ingersoll. Ajoutons seulement
cette dernière considération : si le christianisme a pu acquérir
tant de puissance dans le monde et supplanter d'autres

croyances, ne peut-on pas légitimement en inférer qu'il y avait

en lui quelque chose de mieux que les infamies dont Ingersoll
le rend responsable, quelque chose de plus fort que dans les

croyances qu'il a supprimées En fait, ce quelque chose a été

si fort qu'il a contrebalancé même ces gigantesques sottises et

ces abominables superstitions que tout le monde aujourd'hui
est d'accord pour condamner. Où est tout à coup le bel
optimisme d'Ingersoll relatif au progrès de l'intellectualité de notre
race C'est bien lui qui a démontré à plusieurs reprises que les

hommes s'étaient toujours créé les dieux qu'il leur fallait à

chaque étape de leur développement, et qu'un dieu ou une
catégorie de dieux étaient toujours meilleurs que le ou les

précédents; pourquoi alors cette exception... miraculeuse à l'égard
du christianisme, qui est venu après les religions plus distinguées

des Grecs et des Romains et qui a vécu beaucoup plus
longtemps qu'elles? Comment se fait-il que ce représentant de

la lumière ait laissé sans jamais y toucher cet intéressant
problème?

* *
Si cela ne nous eût pas mené trop loin, il aurait été plus

intéressant de voir les arguments opposés à Ingersoll par ses



532 ALBERT SCHINZ

propres adversaires. Quelques-uns, dans le nombre, sont
admirables. Il faut citer particulièrement les pièces de polémique
fournies par le Dr Field, rédacteur de Y Evangéliste de New-

York, et celle de Gladstone. A titre de discipline régulière,
l'apologétique nous a toujours semblé plutôt hors de place en

théologie. Tandis qu'on peut demander au premier théologien
venu d'être quelque peu dogmaticien, moraliste ou exégète, il
faut à l'apologète, s'il ne veut pas faire plus de mal que de bien,
un tact et une largeur de vues si exceptionnels que le génie
seul peut s'y essayer sans compromettre sa cause. Les deux

auteurs mentionnés se sont révélés vraiment comme apologètes
consommés ; ils ont su relever avec une simplicité et une grandeur

parfaites ce qu'il y a de profond dans le christianisme. Il
est une chose surtout dont ils nous ont convaincus et sur
laquelle nous voudrions insister ici, à savoir qu'une conception
adéquate, ou simplement une conception sérieuse des doctrines
chrétiennes, n'est absolument pas accessible à chacun ; c'est,

croyons-nous, une leçon à retirer des controverses Ingersoll
en Amérique. N'est-il pas écœurant de voir ces belles croyances
de la régénération et de la rédemption, ces problèmes sublimes
de la prédestination et de l'amour divin, méconnus, foulés aux
pieds, ridiculisés par des gens sans culture, qui sont d'autant

plus violents qu'ils comprennent moins ce qu'ils attaquent
Ingersoll n'est pas un homme ordinaire, certes. Si cependant
il a pu se tromper aussi grossièrement, comment demander aux
masses de se prononcer sur ces questions? C'est à notre sens

l'erreur, ou si l'on veut la faiblesse du protestantisme, que la

liberté de pensée accordée aux fidèles. Nous voudrions presque
dire que c'est une sottise à laquelle simplement on ne fait pas
attention parce qu'on l'a toujours vue et considérée comme un
axiome dans nos milieux réformés. Les discussions des théologiens

sérieux et conséquents en sont la preuve la moins

équivoque : il y a dans les croyances chrétiennes une profondeur
qu'il n'est point donné au premier venu de pénétrer. Il y a là

une question de fait : l'égalité des intelligences n'existe pas, et
aussi longtemps que tel sera le cas, — c'est-à-dire toujours, —
le principe d'accorder à tous indifféremment le même droit de



UN CHAMPION DE L'iNCRÉDCLITÉ AUX ÉTATS-UNIS 533

prononcer sur des questions Ihéologiques — ou autres — est

une flagrante anomalie. Les anciens avaient les initiations aux

mystères et n'offraient à la foule que des symboles clairs et

accessibles au niveau de son entendement ; ils avaient raison.
Le catholicisme a continué dans cette voie. Le protestantisme,
à tort selon nous, l'a abandonnée. La conscience de l'anomalie

qui en est résultée peut bien n'être pas étrangère au
mouvement qui a entraîné plusieurs des hautes intelligences de

notre siècle du protestantisme vers le catholicisme.
On dira que le protestantisme devait se produire et que de

plus celte révolution nécessaire du seizième siècle ne pouvait
assumer d'autre forme que celle du libre examen. Nous ne

voyons rien à répondre ; et nous ne proposons ici aucune solution.

Seulement, dans notre critique, nous partons tout aussi

bien d'un fait et non seulement d'un fait historique, mais
d'une vérité qui est un fait de tous les temps, quand nous
disons que les intelligences seront toujours inégales et qu'à ce

point de vue le protestantisme, même s'il est historiquement
justifié, ne sera jamais une solution définitive au problème des

croyances religieuses. Le protestantisme, comme l'idéal
proclamé par la révolution française deux siècles plus tard, est une
chimère, sublime, mais une chimère ; et son erreur a été

signalée avec force par ses adversaires de tous les temps, depuis
Bossuet au dix-septième siècle, dans son Histoire des varia-
lions, jusqu'à Goyau dans ses admirables articles de la Revue
des Deux Mondes d'il y a peu d'années.

C'est la conscience de cette même anomalie qui, sans avoir
jamais été clairement exprimée, est probablement l'inspiratrice
première de la pensée des Schleiermacher, des Ritschl, des

Sabatier et de leurs disciples sans cesse croissant en

nombre, pensée consistant à placer la religion dans le
sentiment, qui paraît bien plus universellement le même chez tous

que l'intelligence, et par conséquent justifie davantage l'égalité
des individus réclamée par le protestantisme. Cette solution
cependant n'est pas satisfaisante. Elle arrive tout simplement à

déclarer la foi, ou, pour conlenter des penseurs subtils, disons
le contenu de la foi, indifférent ou tout au moins secondaire.



534 ALBERT SCHINZ

Et, dans ce cas, nous retombons dans l'ancien système des

mystères et du catholicisme: deux classes de chrétiens, les

théologiens d'une part, et les laïques légitimement indifférents
aux dogmes de l'autre.

En résumé, et pour nous placer à un point de vue plus général

encore : L'homme en face de la religion nous semble se

mouvoir toujours entre deux alternatives également inacceptables:

ou bien la foi, ou connaissance de vérités théologiques,
a une valeur absolue, et alors tous les hommes qui veulent être
sauvés doivent être considérés comme aptes à juger ces
doctrines et à les apprécier également, ou bien cette connaissance
est inutile au salut, et alors on retombe dans la négation du principe

du protestantisme.
Maintenant revenons aux controverses Ingersoll en

Amérique. De telles discussions ne sont possibles que dans un pays
protestant; et parmi les pays protestants, pouvons-nous ajouter,

elles ne sont possibles qu'en Amérique. Voici pourquoi :

En Europe une aristocratie de la pensée a toujours été implicitement

reconnue. Personne n'a jamais cru absolument à l'égalité

des intelligences. Le principe a pu être proclamé, personne
ne s'est jamais aventuré à le mettre en pratique; pas plus les

laïques, qui en général ont eu nettement conscience de. leur
faiblesse en ces matières, que les personnes qui ont vraiment étudié

de près les questions théologiques. Un homme cultivé, chez

nous, sait en effet que si l'on pouvait être convaincu par elles,
des raisons telles que celles alléguées par Ingersoll viennent
d'elles-mêmes à l'esprit de quiconque les cherche, qu'il n'est

pas besoin de les exprimer comme quelque chose de tressage ;

qu'en outre, si le problème était aussi simple que cela, il serait
résolu depuis longtemps.

Tout autres sont les circonstances en Amérique, un pays
civilisé, mais point encore cultivé. Le niveau général n'est pas
assez élevé pour qu'on sente l'égarement qu'il y a à aller
jusqu'au bout du principe théoriquement accepté. On se croit au
contraire très progressiste en proclamant très haut la démocratisation

des esprits. Les adversaires du christianisme, tels

qu'lngersoll, peuvent donc sérieusement croire qu'ils ont affaire,



UN CHAMPION DE L'INCRÉDULITÉ AUX ÉTATS-UNIS 535

dans l'histoire de la pensée religieuse des dix-neuf siècles passés,

à une bande de gros imbéciles, et qu'ils peuvent faire usage
de l'épais sens commun de la foule pour réfuter d'un coup tous
les grands penseurs chrétiens. Pour nous, il nous semble

presque sacrilège d'opposer, comme l'a fait Gladstone, la
profondeur d'un Pascal aux dénonciations déclamatoires d'un
Ingersoll.

La suffisance est sœur de la médiocrité, et la médiocrité fille
de l'ignorance. Nous ne faisons pas de reproche à l'Amérique ;

elle est jeune et rien ne s'acquiert moins rapidement qu'une
culture vraie et profonde. Mais son ingénuité dans l'application
conséquente du principe du protestantisme ne rend pas la

démonstration moins évidente, que le christianisme, ou plutôt
l'Eglise, née de la réforme, souffre d'un mal incurable.

Relever ce point a été notre but essentiel en faisant part ici du

caractère des discussions théologiques aux Etats-Unis de nos
jours. Il est de notre devoir d'ajouter cependant que dans ces

dernières années quelques hommes de fond et de mérite ont
abordé les problèmes religieux sous une forme très sérieuse.
Citons seulement deux noms : le grand psychologue William
James, et le Dr Josiah Royce, son collègue à l'université d'Harvard,

à Cambridge. Nous espérons parler d'eux un jour, ici-
même ou ailleurs.

Août 1899.


	Un champion de l'incrédulité aux États-Unis d'Amérique

