
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1899)

Artikel: Les prédictions de Jésus

Autor: Bruston, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS

C. BRUSTON

I

Les prédictions de Jésus au début de son ministère.

La plupart des prophètes, si ce n'est tous, ont annoncé
l'avènement du royaume de Dieu ou le règne du Messie comme
devant suivre de près la ruine de l'empire qui dominait le monde
à leur époque et dont ils annonçaient la destruction prochaine.

Le livre de Daniel ne fait exception à cette règle qu'en
apparence, l'auteur vivant en réalité, non sous la première, mais

sous la quatrième et dernière des monarchies qu'il décrit dans

ses visions symboliques.

1. Il n'est donc pas étonnant que le dernier des prophètes
de l'Ancienne Alliance, je veux parler de Jean-Baptiste, ait
commencé sa prédication par ces mots : « Repentez-vous, car le

royaume des cieux est proche, » et que la même parole ait
formé aussi le début de la prédication de Jésus.

Il y a cependant cette différence entre eux et les anciens
prophètes, qu'ils ne prédisent pas la ruine de la puissance
politique qui, de leur temps, possédait la Judée : l'avènement du

royaume de Dieu n'a plus pour condition essentielle la ruine
d'un empire terrestre ; il doit simplement avoir lieu parce que
le moment fixé par Dieu est venu.

THÉOL. ET PHIL. 1899 26



390 C. BRUSTON

Mais comment Jean-Baptiste savait-il que ce moment était
venu Etait-ce uniquement par l'effet d'une révélation divine
Je ne le pense pas. Le dernier des prophètes qui avaient vécu
avant lui, — je veux dire l'auteur du livre de Daniel, — avait
déterminé d'une manière assez précise l'époque de l'avènement

du règne messianique : il avait dit qu'il succéderait à la

quatrième des monarchies de l'ancien monde décrites par lui,
à celle qui est représentée sous l'image d'une bête à dix cornes,
dont trois sont arrachées par une onzième, petite à l'origine,
mais qui devient par ce triple triomphe plus grande que toutes
les autres, c'est-à-dire à la monarchie décuple issue des

conquêtes d'Alexandre et à la onzième puissance qui s'éleva et
s'agrandit par la défaite de trois des précédentes, c'est-à-dire
à la puissance des Séleucides '.

Les Ptolémées, les Séleucides et les autres dynasties plus
ou moins importantes issues du démembrement de l'empire
d'Alexandre ayant disparu, — leurs territoires ayant été
absorbés l'un après l'autre par la puissance romaine, — le

moment fixé par Daniel pour l'établissement du royaume
messianique était donc nécessairement arrivé, et même depuis
quelque temps déjà, quand Jean-Baptiste se leva pour
proclamer qu'il était proche. Et Jésus, nous l'avons dit, partageait
la même pensée.

Comment donc s'étonner qu'en envoyant ses douze apôtres
prêcher la bonne nouvelle au peuple d'Israël, il leur ait dit :

« Vous n'achèverez pas (de parcourir) les villes d'Israël que le

Fils de l'homme ne soit venu » (Mat. X, 23), ou qu'il leur ait
déclaré dans une autre circonstance que « quelques-uns de

ceux qui étaient là présents ne goûteraient point la mort qu'ils
n'eussent vn le Fils de l'homme venant (ou plutôt entrant) dans

son règne 2? » (XVI, 28.)

1 Voir pour cette interprétation des chapitres II et VII de Daniel mes Etudes

sur Daniel et l'Apocalgpse, 1896.

- Ce texte doit appartenir historiquement à une époque antérieure à celle des

versets qui le précèdent. D'autant plus qu'il est précédé dans Marc (IX, 1) des

mots : Et il leur disait, qui le séparent de ce qui précède. Voir E. Haupt, Escha-

tol. Aussagen Jesu, p. 10.



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 391

Ces paroles n'ont rien que de naturel : puisque le royaume
de Dieu était proche et qu'il devait être fondé par le Messie,

— puisque, depuis les jours de Jean-Baptiste, « il s'avançait
avec force » (XI, 12), — puisque, peu après, « le royaume de

Dieu s'était, en effet, approché des Juifs, les avait atteints»
(XII, 28 ; Luc X, 9 ; XI, 20), qu'y a-t-il de surprenant à ce que
Jésus ait dit peu auparavant que son fondateur allait bientôt
venir ou entrer dans son règne Il s'agit là simplement de la
fondation du Royaume de Dieu ou de l'Eglise chrétienne, et
c'est ainsi que Marc et Luc ont compris le second de ces

textes. (Marc IX, 1 ; Luc IX, 27.)

2. Il semble qu'au moment où il prononçait ces paroles,
Jésus prévoyait sans doute des obstacles et des persécutions

pour ses disciples aussi bien que pour lui-même (cf. Mat. X),
mais des obstacles et des persécutions d'où ils sortiraient
vainqueurs. Dans ce cas, si la masse du peuple juif avait reconnu
en lui le Messie, il serait devenu roi, naturellemement à

Jérusalem, et il aurait établi ses douze apôtres comme gouverneurs
ou juges dans les diverses régions de la Palestine. C'est du

moins ce qui semble résulter de la déclaration bien connue et
si surprenante : « Je vous dis en vérité que vous qui m'avez

suivi, dans la palingénésie, quand le Fils de l'homme se sera
assis sur son trône de gloire, vous vous asseoirez, vous aussi,

sur douze trônes, jugeant les douze tribus d'Israël. » (Mat. XIX,
28.) Les douze tribus d'Israël ne peuvent guère désigner, en

effet, que l'ensemble des Israélites : ceux de la Palestine et

ceux du monde entier.
Luc place la même promesse, dans des termes un peu

différents, à la suite de la Cène. (XXII, 30.) Mais il n'est guère
vraisemblable qu'à la veille de sa mort, qu'il savait prochaine,
Jésus ait pu s'exprimer ainsi. La promesse d'une dignité royale
à ses disciples fidèles (v. 29) n'a rien d'étonnant; celle d'être
admis à manger et à boire à sa table dans son royaume (v. 30a)

ne nous surprend pas davantage, car cette expression est
manifestement figurée. Cf. « II en viendra beaucoup d'Orient et

d'Occident, et ils se mettront à table avec Abraham, Isaac et



392 C. BRUSTON

Jacob, » etc. (Mat. VIII, 11.) « Je ne boirai plus de ce fruit de

la vigne jusqu'à ce jour où je le boirai nouveau avec vous dans
le royaume de mon Père. » (XXVI, 29.) — Mais il est difficile
d'admettre que la phrase : « Vous vous asseoirez sur des trônes,
jugeant les douze tribus d'Israël, » (v. 30b) puisse être entendue
dans le même sens figuré. Et, au sens littéral, elle ne peut pas
avoir été prononcée par Jésus à la veille de son supplice : car,
à ce moment, il savait depuis longtemps et il avait souvent
déclaré que son trône et ceux de ses disciples seraient
dans le ciel, auprès de Dieu, comme nous le montrerons
bientôt.

Si cette parole est authentique el si elle ne peut être entendue

métaphoriquement, elle doit avoir été prononcée par Jésus

au début de son ministère. La place qu'elle occupe dans Luc
et même dans Matthieu n'est pas une objection décisive contre
cette conclusion.

Il faut observer, en effet, que cette déclaration ne se trouve
pas dans les passages parallèles de Marc (X, 28-31) et de Luc
(XVIII, 28-30). Elle était donc sans doute primitivement isolée.
L'auteur de l'évangile selon saint Matthieu a jugé bon de la

rapprocher d'un texte analogue ; Luc aussi ; seulement il a

choisi un texte différent et moins bien approprié.
Quoi qu'il en soit, les apôtres s'attendaient à l'établissement

d'une royauté terrestre. (Luc XIX, 11.) La requête de la mère
des fils de Zébédée le montre clairement. (Mat. XX, 20.) Cf. aussi

Luc XXIV, 21 : « Nous espérions que c'était lui qui allait délivrer

Israël. » Actes I, 6 : « Est-ce en ce temps-ci que tu rétablis
la royauté pour Israël » etc.

Tout cela semble indiquer que, pendant quelque temps, au
début de son ministère, avant de s'être heurté à l'hostilité des

grands, les succès de son activité en Galilée, où il voyait que
« la moisson était grande, » ont pu inspirer à Jésus la pensée,
l'espoir, — bientôt effacé, — que son peuple reconnaîtrait en

lui le Messie attendu.
Inutile de dire que si cet espoir s'était réalisé, la royauté de

Jésus eût été, quand même, d'une tout autre nature que les

royautés humaines. La justice et la vérité, la piété, la charité



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 393

en eussent été les seuls principes directeurs; et le but en eût
été la conversion du monde païen.

Combien de temps aurait pu durer un tel royaume? Combien
de temps les Romains l'auraient-ils toléré? Si Jésus n'avait pas
succombé dans sa lutte contre le judaïsme, il aurait péri
nécessairement sous les coups des Romains. De toute façon, la croix
était au bout de son entreprise sublime. Les trônes qu'il
promettait à ses douze apôtres n'auraient pas été de longue durée

; mais il leur serait resté, comme à tous ses disciples, des

biens spirituels «infiniment plus grands)) que les biens matériels

qu'ils avaient abandonnés pour le suivre, et surtout la
« vie éternelle » (v. 29). Cela n'était-il pas suffisant et ne valait-
il pas mieux que des trônes de gouverneurs terrestres

Quelqu'un dira peut-être qu'en parlant ainsi Jésus a trompé
ses douze apôtres, puisqu'il a contribué à faire naître dans leur
esprit un espoir qui ne devait pas se réaliser. Observons
d'abord que cette illusion, si elle fut réelle, ne fut pas de

longue durée, que bientôt Jésus comprit que son peuple le
rejetterait, qu'il le déclara nettement et à plusieurs reprises à

ses disciples, en sorte que les douze apôtres ne purent plus se
faire, aucune illusion sur la portée de la promesse qu'ils avaient

reçue un jour.
Mais en renonçant à l'espoir de régner à Jérusalem, Jésus

n'abandonna pas celui de régner, suivant les promesses des

prophètes. Seulement il comprit qu'il régnerait dans le ciel et
du ciel sur le monde. Son trône glorieux étant ainsi transporté
dans le ciel, il est clair qu'il en était de même de celui de

ses apôtres et de ses disciples. Aussi les premiers chrétiens
ont-ils la certitude d'être rois et sacrificateurs et de régner un
jour avec Jésus dans les cieux, après avoir souffert avec lui sulla

terre '.
Une promesse terrestre transformée ainsi en promesse

céleste, peut-on appeler cela une illusion
S'il en était ainsi, il faudrait appeler de ce nom à peu près

toutes celles des anciens prophètes, car elles consistent pour
la plupart dans la prédiction d'un rétablissement politique du

* Rom.V, 17; VIII, 17, 30.



394 C. BRUSTON

peuple d'Israël, de la venue d'un roi descendant de David, dans
le sens ordinaire de ces mots, c'est-à-dire d'un roi ou plutôt
d'une dynastie, d'une série de rois qui seraient justes et pieux
et répandraient par tout le monde la connaissance du vrai Dieu,
de sorte que tous les peuples viendraient à Jérusalem adorer
l'Eternel dans son temple L

Ces promesses se sont-elles réalisées? Quant à la forme,
évidemment, non ; et il n'est ni vraisemblable ni même possible
qu'elles se réalisent jamais. Peut-être, au début de son ministère,

Jésus a-t-il espéré leur accomplissement littéral. Mais il
ne tarda pas à comprendre qu'il était impossible. Abandonna-
t-il pour cela tout espoir douta-t-il de la réalité des promesses
prophétiques Nullement; mais, sacrifiant la forme, il s'attacha
d'autant plus énergiquement au fond, à l'essentiel. Si Dieu ne
veut pas que le trône du Messie soit sur terre, il sera dans le

ciel; mais d'une façon ou d'une autre, ses promesses s'accompliront.

Si un père avait promis à son jeune fils un cheval à mécanique,

et que plus tard il lui eût donné une bicyclette en
échange, serait-il permis de dire qu'il a manqué à sa promesse?
et le fils serait-il autorisé soit à se plaindre, soit à exiger
l'exécution de la première promesse, en sus de la seconde?
Evidemment non.

C'est pourtant ce que font certains chrétiens, qui estiment

que plusieurs des prophéties de l'Ancienne Alliance ne se sont
pas encore accomplies parce qu'elles ne se sont pas réalisées à

la lettre, et qui en attendent l'accomplissement littéral dans
l'avenir. C'est une regrettable et dangereuse illusion. Il est vrai
que le Messie n'a pas été un roi terrestre, mais il est un roi
céleste ; il n'a pas été le roi des Juifs spécialement, mais il est
celui de l'humanité tout entière. Les peuples ne se rendent pas
en pèlerinage à Jérusalem pour y adorer le Dieu des prophètes,
mais ils l'adorent sur tous les points du monde. S'imaginer
qu'un jour les Juifs rentreront dans leur pays, y rebâtiront le

temple et offriront de nouveau des sacrifices, parce que tout
cela a été prédit par les anciens prophètes, c'est vouloir que

1 Voir mon Histoire de la littérature prophétique.



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 395

Dieu donne l'ombre ou l'image, après avoir donné la réalité,
— qu'il rende la Loi et ses institutions imparfaites et transitoires

après avoir donné la Foi, pour laquelle elles avaient été

établies, — qu'il rétablisse l'échafaudage du judaïsme après que
l'édifice du christianisme a été construit. De même que le Christ
est venu et que nous ne devons pas en attendre d'autre, de

même il a apporté avec lui la réalisation de toutes les

promesses messianiques dans ce qu'elles avaient d'essentiel, et

nous ne devons pas en attendre d'autre que celle qui consiste

dans le déploiement de tous les principes qu'il a posés.
Ce que nous disons des promesses des prophètes, nous le

disons aussi de celles de Jésus lui-même, au début de son
ministère, si réellement il a espéré pendant quelque temps fonder
le royaume de Dieu en Judée sous une forme plus ou moins

analogue à celle qu'avaient entrevue les anciens prophètes. Ces

premières promesses ont été abrogées ou plutôt absorbées par
les suivantes, et rien ne nous autorise à penser qu'elles doivent
se réaliser jamais. S'il a cru un moment qu'il aurait un trône
sur la terre, et ses apôtres aussi, il a compris bientôt que le
trône sur lequel il devait s'asseoir était au ciel, et par conséquent

aussi celui de ses fidèles ; il s'est exprimé très clairement
dans ce sens à partir d'un certain moment, et, bien que ses

disciples ne comprissent pas toujours ses paroles, il est difficile

de penser qu'ils se soient imaginés que leur Maître et eux-
mêmes auraient deux trônes, l'un dans le ciel bientôt et l'autre
sur terre dans un avenir lointain. En tout cas, Jésus n'a jamais
rien dit de pareil ; à partir du moment où il entrevit la croix, il
continua d'espérer qu'il allait entrer dans son règne ou dans la
gloire, mais dans la gloire céleste, auprès de Dieu. C'est ce que
nous allons montrer maintenant.

II

Les prédictions de Jésus vers la fin de son ministère.

Au début de son ministère, Jésus ne pouvait pas, ne devait

pas renoncer, pour ainsi dire a priori, à la pensée, au dessein,
à l'espoir de fonder le royaume de Dieu au milieu de son peuple.



396 C. BRUSTON

L'expérience seule de l'endurcissement des grands et de la

légèreté de la masse lui en montra peu à peu l'impossibilité; et
c'est alors qu'il comprit et déclara plusieurs choses corrélatives
les unes des autres :

1° qu'il mourrait bientôt d'une mort sanglante, mais qu'il
ressusciterait le troisième jour (Mat. XVI, 21, etc.);

2° qu'il viendrait bientôt dans la gloire du Père et s'assiérait

sur son trône, d'où il exercerait le jugement (XVI, 27 ; XXV,
31 ss.);

3° qu'il viendrait bientôt sur les nuées du ciel (XXIV, 29-31;
XXVI, 64);

4° que le royaume de Dieu serait transféré aux Gentils (XXI,
43) et Jérusalem détruite (XXIII, 35 ss.; XXIV).

Que la première de ces prédictions et la dernière se soient

réalisées, personne ne le conteste. On discute beaucoup, il est

vrai, sur le mode de la résurrection de Jésus, mais on ne
discute guère, du moins entre chrétiens, sur le fait lui-même.
Ceux qui reconnaissent que Jésus a prédit sa résurrection (et
il n'y a vraiment aucune bonne raison de contester la réalité
d'une prédiction si souvent répétée dans les évangiles) doivent
reconnaître aussi que cette prédiction s'est réalisée, et réalisée
dans le sens que Jésus donnait à ses paroles, à, moins de vouloir

porter l'atteinte la plus grave à son autorité et à son caractère

moral lui-même.
Nous pouvons donc nous borner à discuter le sens des textes

qui renferment les deux autres prédictions : la venue du Fils
de l'homme dans la gloire et sa venue sur les nuées du ciel.

Ces deux locutions, en effet, ne sont nullement identiques,
comme on le croit généralement.

I. La venue, c'est-à-dire l'entrée, du Fils de l'homme
dans la gloire.

1. Le royaume de Dieu, fondé en principe, rencontre bientôt
des obstacles si nombreux, des adversaires si puissants et si
acharnés que Jésus ne tarde pas à comprendre qu'il ne pourra
être fondé réellement et d'une manière durable que par sa mort
sur la croix. C'est alors qu'il exhorte ses disciples à « prendre



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 397

leur croix, » eux aussi, « et à le suivre, car, ajoute-t-il, celui qui
aura perdu sa vie à cause de moi la retrouvera.... Car le Fils
de l'homme va (pùisil) entrer dans la gloire de son Père, avec
ses anges (c'est-à-dire, auprès des anges de son Père), et alors
il rendra à chacun selon ses œuvres. » (Matthieu XVI, 27.) C'est-
à-dire qu'après avoir souffert une mort cruelle et ignominieuse,
il entrera dans la gloire de Dieu, auprès des anges, exécuteurs
de sa volonté, et que, revêtu d'un pouvoir divin, il récompensera

ou punira chacun de ses disciples selon son mérite.
Il est vrai que ce sens, qui cadre si bien avec l'ensemble des

déclarations du Nouveau Testament à ce sujet, est obscurci,
dans le texte grec des évangiles synoptiques, par une traduction
imparfaite, et qu'en français la traduction ordinaire : « Le Fils de

l'homme doit venir dans la gloire de son Père, avec ses anges,»
etc., présente au premier abord à l'esprit une image différente,
celle du Christ revenant du ciel, revêtu de la gloire du Père et

accompagné des anges, et rendant, par conséquent, à chacun
selon ses œuvres sur la terre. Mais je ne crains pas d'affirmer
que c'est là une idée invraisemblable en elle-même et dans le

contexte.
En effet, à quel moment Jésus-Christ, revenant ainsi du ciel,

pourrait-il rendre à chacun selon ses œuvres sur la terre Il ne

pourrait récompenser ou punir que ceux qu'il y trouverait au
moment d'un tel retour. Et les autres, ceux qui seraient morts
auparavant, quel serait leur sort? Ils seraient donc privés de

récompense ou de châtiment? On n'échappe à cette conclusion
qu'en supposant que tous les hommes de tous les temps seront
auparavant ressuscites, auront repris un nouveau corps, à

seule fin de comparaître fous ensemble devant le Juge suprême

pour être jugés par lui. Malheureusement, c'est là une pure
supposition, une hypothèse absolument gratuite et que rien
dans les paroles de Jésus-Christ n'autorise, puisqu'il ne parle
jamais ni d'une résurrection générale, ni d'une résurrection

i Cf. Mat. XVii, 1-2, 2-2; XX, 22 (cf. v. 18) ; II, 13, etc. ; Luc IX, 31 (cf. v.

22 ss.), XIX, 11 ; XXI, 7; Jean VII, 35, 39 ; XI, 51 ; XII, 33 ; XIV, 22 (cf. v. 19) ;

XVIII, 32 ; IV, 47 ; VI, 71, ete (Judas allait (non devait.') le trahir). Actes III,
3; XVIII, 14; XXI, 27, etc.



39ö C BRUSTON

des corps, comme nous l'avons montré dans notre étude sur
La vie future d'après l'enseignement de Jésus-Christ (1890).

Invraisemblable en soi, cette idée ne l'est pas moins dans le

contexte. N'est-il pas beaucoup plus naturel qu'après avoir
fait allusion à ses souffrances prochaines et à sa mort ignominieuse,

Jésus parle de la gloire divine dont elles seront suivies
immédiatement et d'une manière permanente, plutôt que d'un
retour futur et lointain D'autant plus que u.£)l-i indique très
fréquemment ce qui va arriver bientôt. Outre que ce retour
sur la terre avec les anges pour le jugement a je ne sais quoi
de fantastique et de mythologique, qui ne convient guère à

l'enseignement si spiritualiste de Jésus-Christ, il faut remarquer
que, dans ce texte et dans ceux du même genre, Jésus ne dit

pas qu'il reviendra, mais simplement qu'il viendra ou plutôt
qu'il ira (sp^aBai) et que la préposition h qui suit indique plus
naturellement le lieu où il doit aller et rester éternellement que
la dignité dont il serait revêtu en revenant ainsi sur terre. En

effet, quand il parlait ainsi, Jésus était encore sur la terre et

n'avait pas dit précédemment qu'il dût la quitter. Le mouvement

(ïpxttuv-i) prochain (pùlu) dont il est le sujet ne peut donc

pas être dirigé du ciel vers la terre, mais nécessairement de

la terre vers la région indiquée par la gloire du Père el les

anges, c'est-à-dire vers le ciel1.

Enfin, la rétribution, le jugement qui suit ce changement de

lieu (xeà tots ômo^ùnsi sxœrr«) n'a pas lieu sur la terre, mais dans

le ciel, comme l'indique, parmi beaucoup d'autres, cette déclaration

: « Quiconque me confessera devant les hommes, je le

confesserai devant mon Père qui est aux cieux, » etc. (Mat. X,
32.) C'est donc au ciel, en présence de Dieu, du haut du trône
glorieux où il se sera assis après sa mort sanglante, que Jésus

jugera les hommes qui auront cru en lui et rendra à chacun
d'eux selon ses œuvres. (Cf. XXV, 31.)

Cela est si vrai que Marc et Luc ont pu fondre en un seul

1 II en est tout autrement là où Jésus parle de venir sur les nuées, comme

nous le verrons plus loin. Cette venue devant suivre sa séance à la droite de

Dieu (XXVI, 64) et la ruine du judaïsme (XXIV, 30), il est clair que le point de

départ en est le ciel.



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 399

ces deux textes de la manière suivante : « Quiconque aura eu
honte de moi et de mes paroles dans cette génération adultère
et pécheresse (parallèle à Mat. X, 33), le Fils de l'homme aussi

aura honte de lui quand il sera venu entré) dans la gloire
de son Père, avec les auprès des) saints anges » (parallèle
à Mat. XVI, 27) Marc VIII, 38. Cf. Luc IX, 26, et XII, 8 et 9.

C'est donc quand il sera dans la gloire du Père, près des

anges, que le Fils de l'homme reniera devant Dieu (Mat. X, 33),

ou devant les anges (Luc XII, 9) ceux qui l'auront renié, et
confessera (reconnaîtra comme siens) ceux qui l'auront
confessé. Preuve que 5-«v '0.%-g indique le passage de Jésus de cette

génération pécheresse vers le Père et vers les anges, car il y a

opposition manifeste dans tous ces textes entre les hommes,
d'un côté, et Dieu et les anges, de l'autre.

Observons aussi combien le texte de Luc, IX, 20, St«v fiß-n èv tv?

SOÇ-/7 «ùtoû -/.ai toû 7ra-oò; vm tûv àrjim) ày/ûav, «. quand il Sera venu
(entré) dans sa gloire et dans celle du Père et des saints anges,»
est aisé à comprendre dans notre interprétation et combien il
est étrange dans l'interprétation ordinaire. Le séjour naturel de

la gloire du Fils de l'homme, du Père et des anges, c'est le ciel,
et non la terre.

Supposer que Jésus ne reconnaîtra ses fidèles et ne reniera

ceux qui l'auront renié qu'après être revenu sur la terre et

qu'il y ramènera avec lui Dieu et les anges, puisque c'est
devant eux qu'il doit reconnaître les uns et renier les autres, ne

serait-ce pas une des idées les plus extravagantes qui se puissent

concevoir? De quel droit l'attribuerait-on à Jésus? et de

quel droit donnerait-on, pour obtenir ce beau résultat, le sens
de revenir au verbe s/^r"" qui signifie seulement venir ou aller
et à aiìlu le sens de nécessité absolue hi), tandis qu'il
exprime si souvent (en particulier quand il est suivi d'un infinitif),
un avenir rapproché!

Qu'on se souvienne, encore une fois, que quand il parlait
ainsi, Jésus était sur la terre, et que pour dire qu'il reviendrait
du ciel, il faudrait qu'il eût dit d'abord (comme dans la parabole

des mines ' ou dans Jean XIV) qu'il irait au ciel. Mais

1 Luc XIX, 11-27. Voir plus loin.



400 C. BRUSTON

puisqu'ici il n'emploie qu'une fois le verbe aller (suivi des mots
dans la gloire du Père ou dans sa gloire el dans celle du Père
et des anges), il veut nécessairement parler d'aller au ciel, et

non sur la terre, où il se trouve au moment où il s'exprime
ainsi1.

Quand quelqu'un dit : Je vais aller (ou venir), qui s'est
jamais imaginé qu'il veut dire : Je vais [partir, puis rejvenir
[ici]

Assurément, Jésus a exprimé quelquefois cette pensée, mais
il a employé alors des termes bien différents. Voyez Jean XIV :

¦nopzbop.u.1—, y.cà. èàv ncpfjQû Tti~).tv êpyop.a.1... (v. 2 et 3). IIoòs fòv

n«TÌpa TTOp-vouai,... oùx affiato vu.5; òpfavov;, spoppai npoç vu.aç (v. 12-
18). Dsuoòptda (moi et le Père), verset 23, et Luc XIX, li ss.

y.cà ûixodTpé^icu. — èv ra situvi).Dzlv av-'ov.

De tout cela nous concluons que le texte hébreu ou araméen
des paroles traduites par êp^enSai iv t-ç Sôfj toû ttk-^os aùroû eût été

mieux et plus clairement rendu par uuipyjuOct àç A SóC«v xxl.,
comme dans Luc XXIV, 26 (cf. aussi XXIII, 42), et qu'il s'agit
là de l'entrée de Jésus dans la gloire céleste, comme dans ce

texte de Luc, dans Philip. II, 9, Jean XIII, 31 et 32, XVII, 5:

« Glorifie-moi, Père, auprès de toi-même... » et dans un si grand
nombre d'autres passages du Nouveau Testament2.

On sait que, d'après Papias, « chacun interpréta (ou traduisit)
selon sa capacité les paroles de Jésus écrites en hébreu par
Matthieu 3. » La capacité de certains traducteurs pouvait n'être

pas très grande, et quand on se rappelle les innombrables contresens

des LXX, on ne peut que concevoir une certaine inquiétude
sur la fidélité avec laquelle les textes évangéliques ont dû être

1 Dans les écrits des apôtres, il en est tout autrement, parce qu'alors Jésus

était au ciel. De même aussi dans Jean XXI, 22.
2 Eph. I, 20; IV, 8 ; Héb. I, 3 ss.; II, 9 {couronné de gloire et d'honneur) ; VI,

20; IX, 12, 24 etc. — Cf. aussi Ex. XXIV, 18, où Moïse entre dans la nuée, symbole

de la gloire de l'Eternel. —¦ De même, (In^eoBai) fiera tûv âyyéï.uv ahrov

(Mat. XVI, 27)= ehep%ea6ai fiera... cf. Ps. XXVI, 4; Prov. XXII, 24. Cf. aussi

êKotpJjd?} fiera tCùv —arkouv avrov. Gen. XLVII, 30; 1 et 2 Rois, passim. — avroij
(Mat. XVI, 27) se rapporte au Père, non au Fils de l'homme.

3 Eusèbe, Histoire ecclésiastique. — Son interprétait. Le texte porte l'aoriste,
et non l'imparfait.



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 401

rendus. Les différences que présentent les mêmes passages
dans les évangiles synoptiques, et qui ne sont pas toujours de

pure forme, prouvent bien aussi qu'il y a parfois inexactitude
d'un côté ou de l'autre.

Au reste, l'emploi d'un verbe de mouvement avec iv au lieu
de sì?1 et celui d"ip%op.m pour lùrf^oft« sont assez fréquents dans

le Nouveau Testament "2 et ailleurs, pour qu'il ne soit pas même
nécessaire d'admettre une faute de traduction; il est permis de

traduire ici et ailleurs (non venir dans la gloire avec la

gloire), mais) entrer dans la gloire de son Père

Cette traduction est même beaucoup plus vraisemblable au

verset suivant (v. 28) et clans Luc XXIII, 42: a Souviens-toi de

moi, dit à Jésus le brigand converti, ô>av D.fys et; rm> ßaausttn (ou
lv ta ßxiruzia) trou. Avec la première leçon, qui est celle du plus
ancien manuscrit, celui du Vatican, il est impossible de ne pas
traduire: « Quand tu seras entré dans ton règne. Mais, même

avec la seconde, comment traduire autrement? Il est tout naturel

que le Messie, le Roi entre dans son règne, (ou dans sa

gloire3), dans ce règne ou dans cette royauté, dans cette gloire
royale où il doit recevoir ses élus (Mat. XXV, 34) et qui leur a

été préparée, — comme la sienne, d'ailleurs (Jean XVII, 5) —
avant la fondation du monde.

i Cf. Apoc. XI, 11; Luc VII, 17; 1 Tlies. 1,8; Jean V, 4; 1 Jean IV, 2: iv crânai

èÀ7}Âv8ù-a Jésus-Christ venu dans la chair (2 Jean v. 7)= le logos est devenu

chair. —2 Rois IX, 31; Lam. 1,4. (èpxofiévovç èv éop-rj.) 5 et 18 etc. (btoçev&n-

oav èv atxftaXuoiif). 13. Jér. XXII, 4; Ps. LXIX, 28, etc.
La construction d-s verbes de mouvement avec èv est fréquente même dans la

langue classique. V. Kühner, Ausführt. Gram, der gr. Spr. (3e éd.) II, p. 541.
2 Cf. Mat. II, 11; Vili, 14 (cf. Luc IV, 38); Act. XXVIII, 14, etc. — Cf. aussi

1 Jean V, 6: ò èX6òv ôi rôaroç k. aïuaroç, o'vk èv -(à i-âari póvov kta où è/.dùv

d'abord êieWùv, puis e'iaeAdùv : Celui qui est allé à travers l'eau et le sang,
— non dans l'eau seulement, mais dans l'eau et dans le sang. — Ps. LXXIX, 1;
1 Sam. IX, 5, etc.

3 BaaiKeia permutant avec âoÇa dans les textes parallèles (Mat. XVI, 27; XXV,
31; Luc XXIV, 20) signifie dans cette locution, règne ou royauté, (non royaume).
Cf. Luc 1, 33; XIX. 12, 15, etc. Entrer dans son règne devenir roi.

Pour le sens à'êoxoftai, cf. par exemple 1 Cor. IV, 18-21 ; XVI, ô, 10-12 ; 2 Cor.

XIII, 1 et 2 ; Rom. XV, 29 ; Jean IV, 45 et 46, 54 ; XIV, 6 ; Héb. XI, 8, etc. 1 Sam.

XXV, 9 à~êçx°Mah c1' v- 5), etc.



402 C. BRUSTON

La variante s« rhv ßaaaelm montre que lv t-ç ßaa&äa a le même

sens, non seulement ici, mais aussi, suivant toute vraisemblance,

dans les autres textes où la même locution se retrouve '.
Remarquons aussi que cette manière de traduire donne une

idée simple, facilement accessible à l'esprit d'un homme qui ne
connaissait Jésus que vaguement et savait seulement qu'il avait
la prétention d'être le Messie, c'est-à-dire le Roi venu de la

part de Dieu. Le bon brigand prie Jésus de se souvenir de lui
à quelque moment qu'il obtienne cette royauté, qui lui appartient

de droit puisqu'il est le Messie. Mais quelle raison a-t-on
de penser qu'il savait que Jésus avait promis à ses disciples de

revenir (sur la terre) avec un pouvoir royal? Il est vrai que
Jésus a fait quelquefois, à ses disciples, une telle promesse2 ;

mais le brigand ne pouvait pas le savoir ni par conséquent y
faire allusion.

Enfin, la leçon sic rtv ßocaaeiav est la plus ancienne, et elle est
confirmée par Luc XXIV, 26; tandis que l'autre est sujette au

soupçon de provenir des textes parallèles Mat. XVI, 27 et 28;
XXV, 31, et de s'adapter plus aisément aux idées courantes à

ce sujet dans l'Eglise.
En parfaite conformité avec ces textes, ainsi compris, Jésus-

Christ ressuscité apparaît partout clans le Nouveau-Testament
comme roi, assis à la droite de Dieu, revêtu de la gloire et de

la puissance divines.
D'après la prophétie, en effet, le Messie devait s'asseoir à la

droite de Dieu (Ps. CX) ou sur son trône (Zach. VI, 13), — sur
le trône de Dieu, —¦ et, — de là, — gouverner ou juger toutes
les nations (Ps. II). La perspective de la croix n'ébranle pas en
Jésus la foi en sa messianité; il croit donc, et il le déclare
solennellement, qu'immédiatement ou, si l'on veut, peu après son

supplice, il ira s'asseoir à la droite de la puissance divine
(Mat. XXVI, 64 et parali.). C'est donc alors (et non à la fin du

monde) qu'il s'assiéra sur son trône (ou sur le trône de Dieu),

Cf. Maiala, Chronographie : eloeÀdâvreç... èv Tfj Tçoiij (var. e'tç rrjv Tçoiav).
Cité dans Dobschütz, Christusbilder, I, Belege, p. 80.

2 Jésus n'a fait cette promesse que dans la parabole des mines (Luc XIX, 11 ss.,

t. plus loin) et dans les textes où il dit qu'il viendra sur les nuées.



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 403

et c'est à partir de ce moment qu'il jugera le monde. Tous les

apôtres l'ont compris ainsi, et il serait difficile de le comprendre
autrement.

2. C'est ce que Jésus dit aussi fort clairement à la fin de son

grand discours eschatologique, où il suffit d'admettre la même
construction d!ipx°Vm avec h, au lieu d'eiç, pour que le sens,
autrement si obscur, devienne d'une limpidité parfaite: « Or

quand le Fils de l'homme sera entré dans sa gloire, et tous les

anges étant avec lui1, alors il s'assiéra sur son trône de gloire
(conformément au Ps. CX, et à Zach. VI, 13) et Wittes les nations
seront rassemblées (o-jva/d-ho-ovToti) — graduellement, — devant
lui (par le ministère de ses envoyés, Mat. XXIV, 31),
conformément à la promesse du prophète (spxop.a-1 avvayuyiïv nivra tù
s'6vï)... y.ai -ÂÇouo-t... ivûmov Iftov... Esaïe LXVI, 18-23), fondée sur le

Psaume II. Et il les séparera (les individus, «ùtoùç) les uns des

autres, etc. Alors le Roi dira: Venez, bénis de mon Père,
possédez la royauté qui vous a été préparée depuis la fondation du

monde, » etc. (Mat. XXV, 31 ss.)
Cette royauté, les élus en jouissent dans le ciel, et non sur

la terre; et elle leur est accordée dès leur mort, et non à partir
de la fin du monde seulement. Et il en est de même pour ce

qui concerne les réprouvés. Inutile, sans doute, de citer les

textes qui le prouvent-.
Dans ce texte comme dans le précédent, Jésus parlant du Fils

de l'homme, c'est-à-dire de lui-même, sans avoir dit auparavant
qu'il aurait quitté la terre, il est clair que le point de départ du
mouvement indiqué par Srav elfo) (quand il sera venu ou allé)
ne peut être le ciel, mais la terre, sur laquelle il se trouve.

1 C'est-à-dire près de lui, prêts à accomplir ses ordres. — L'interprétation que

nous avons donnée de ces textes dans La vie future d'après l'enseignement de

Jésus-Christ, doit être rectifiée dans le sens indiqué plus haut. — Il est presque
inutile de faire observer que les expressions entrer dans la gloire de son Père

(XVI, 27) et entrer dans sa gloire (à lui) ou s'asseoir sur son trône de gloire
(XXV, 31 ; XIX, 28) sont synonymes. Ce trône glorieux lui appartenait, puisqu'il
lui était destiné par Dieu. Cf. Jean XVII, 5 et 24 (où avant la fondation du
monde se rapporte, je crois, à tu m'as donné, et seulement implicitement à tu
m'as aimé).

2 Voir La vie future d'après Jésus-Christ et La vie future d'après saint Paul



404 0. BRUSTON

On a cru sans doute que cette expression faisait allusion à

la venue sur les nuées, dont il a été question précédemment
dans le même discours (XXIV, 30). Mais c'est une erreur: à

partir de XXIV, 36: ïizpi U tu; îip.ipa.% iy.zivyç..., il s'agit d'un sujet
tout différent du précédent1; et d'ailleurs la distance où ces
deux passages sont l'un de l'autre ne permet pas de s'arrêter à

l'idée que le second ne fait que reprendre la pensée du premier
sous une forme différente. Ici comme dans XVI, 27, Jésus parle
donc de ce qui suivra son supplice, et non de ce qui aura lieu
dans un avenir lointain.

Au reste, la phrase alors il s'assiéra sur son trône de gloire
devrait suffire, à elle seule, à trancher la question. Quand donc
Jésus devait-il, d'après ses propres déclarations, s'asseoir sur
son trône glorieux? Etait-ce dans un avenir lointain? Ecoutez

sa déclaratiqn solennelle devant le Sanhédrin : .Dès maintenant
vous verrez le Fils de l'homme «ssts et la droite de la Puissance

(divine) (Mat. XXVI, 64). Et quand s'y est-il assis, d'après tous
les apôtres et le Nouveau Testament tout entier? La question
n'a pas besoin de réponse.

Et l'on veut que, sans parler de cette première (et unique)
séance à la droite de Dieu ou sur le trône de Dieu, qui était
prochaine, qui allait suivre sa mort sanglante, — Jésus parle ici
d'une deuxième, placée dans un avenir plus ou moins éloigné
et pour laquelle il serait obligé de quitter son trône céleste pour
venir s'asseoir sur un trône terrestre! N'est-ce pas inimaginable?

Mais quand donc, encore une fois, Jésus-Christ est-il entré
dans la gloire du Père? quand s'est-il assis sur son trône
glorieux? Au moment de sa résurrection et de son ascension,
évidemment. Comment donc, à deux ou trois jours d'intervalle,
en aurait-il parlé, d'abord comme d'une chose lointaine
(chap. XXV), puis comme d'une chose très prochaine
(chap. XXVI)? Etre assis à la droite de la Puissance (divine)
et s'asseoir sur son trône de gloire, n'est-ce pas la même chose,
si ce n'est que la seconde expression désigne un acte et la

1 A partir de là, Jésus parle d'une chose dont il ignore le jour el l'heure, tandis

que celle dont il était question précédemment, il savait qu'elle aurait lieu bientôt.



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 405

première un état? Comment donc l'acte serait-il postérieur à

l'état qui en est la conséquence?
On se lasse vraiment de démontrer une vérité si évidente.
Il est donc clair comme le jour que Jésus-Christ a parlé de

son entrée dans la gloire, de sa séance sur son trône glorieux
et du jugement qu'il devait exercer du haut de son trône, comme
de choses prochaines, qui allaient suivre de près son supplice.
Il a cru, il a déclaré hautement à ses amis et à ses ennemis

qu'après l'avoir laissé condamner et mettre à mort, Dieu lui
donnerait une gloire et une puissance infinies, dont il ferait part
à ses disciples fidèles, miséricordieux, et dont il exclurait les

égoïstes, les indifférents aux misères humaines. Qui ne sent

que c'était la vérité même?
Comment se fait-il donc que le sens de ces textes ait été si

complètement méconnu? C'est évidemment parce qu'on a cru
devoir les interpréter à la lumière de ceux du même genre où
les apôtres disent que Jésus-Christ reviendra du ciel et de ceux
de Jésus lui-même où il décrit sa venue sur les nuées. Mais

l'analogie n'est qu'apparente. En effet, au moment où les

apôtres écrivaient, Jésus était au ciel et par conséquent la
venue dont ils parlent ne peut être qu'une venue du ciel sur la

terre, tandis qu'au moment où Jésus parlait de venir (ou d'entrer)

dans la gloire de son Père ou dans sa gloire, il était encore

sur la terre: cette venue ne pouvait donc avoir lieu que de la

terre au ciel.

Il faut reconnaîtra cependant que sa venue sur les nuées du

ciel, dont il parle deux fois, a bien lieu du ciel en terre; mais

pourquoi? Parce que Jésus a dit, immédiatement avant, qu'il
se serait d'abord assis à la droite de Dieu (Mat. XXVI, 64), ou
qu'eue aurait lieu, encore plus tard, à la suite de la ruine du
Judaïsme (XXIV, 30). Mais dans les passages où il ne dit rien
de pareil, sa venue (ps'W.st îp^taBiu ou ôVav 'ùB-ç) ne peut désigner

que son passage prochain de la terre à la gloire céleste.

On voit comme ces divers textes, ainsi compris, cadrent bien

avec tout le reste de l'enseignement évangélique, et, en
particulier, avec la déclaration de Jésus devant le grand-prêtre:
« Dès maintenant vous verrez le Fils de l'homme assis à la

THÉOL. ET PHIL. 1899 27



406 C. BRUSTON

droite de la Puissance (divine) et venant sur les nuées du ciel. »

— Il faut remarquer seulement que la venue ou plutôt « l'entrée
du Fils de l'homme dans son règne, » ou « dans la gloire »

correspond à sa séance à la droite de Dieu, et nullement à sa

venue sur les nuées du ciel. Ce sont là deux notions distinctes,
dont l'une est empruntée au Psaume CX, l'autre à Daniel

(chap. VII), et que l'exégèse a eu le tort d'identifier. La
première se place, — tout le monde en convient, — peu après la

mort de Jésus-Christ, — et non beaucoup plus tard.
Voyons maintenant s'il n'en est pas à peu près de même de

la seconde.

IL La venue du Fils de l'homme sur les nuées.

1. Il résulte d'abord clairement de la déclaration de Jésus au

grand prêtre qu'elle suivra de près la séance du Fils de l'homme
à la droite de Dieu, dont elle sera la conséquence. (Mat. XXVI,
64.) C'est en vain qu'on voudrait établir entre les deux membres
d'une seule et même phrase une distance chronologique de

plusieurs siècles. Les deux faits précédés des mots: Dès

maintenant vous verrez... sont également prochains1.

1 « Il est inconcevable, dit M. Edm. Stapfer, que les défenseurs de la thèse

allégorique (il veut dire: de l'interprétation figurée) affirment trouver une justification
de leur exégèse dans ces mots ôvr' àpiri. » La mort et la résurrection de Jésus-

Christ, p. 186. — C'est l'affirmation contraire qui est inconcevable. Cf. Mat. XXIII,
39; Jean XIII, 37, etc. — M. Erich Haupt exagère un peu, quand il dit: « Les

deux phrases (ou plutôt membres de phrase) ne renferment pas deux idées, mais

une seule. » (Eschatol. Aussagen Jesu, p. 106). Il me parait plus exact de dire

que la seconde idée est la suite ou la conséquence de la première, ou que la
première est la condition de la seconde. Quant à vous verrez, il est clair qu'il ne

s'agit pas d'une vue corporelle. Cf. Héb. II, 9: «Nous voyons Jésus couronné de

gloire et d'honneur. »

Qu'il s'agisse dans les versets précédents (15-28) de la destruction du Judaïsme,

de la profanation et de la ruine du temple (par les Romains) et d'une grande

persécution (contre Juifs et Chrétiens), dont elle sera accompagnée, c'est ce qu1

parait assez clair. Mais cette persécution ne sera pas de longue durée (v. 22 et

23). Et aussitôt après cette persécution aura lieu le bouleversement (politique et

religieux) décrit au v. 29 et le triomphe, la marche victorieuse du Fils de l'homme
à travers le monde (v. 30 et 31). Et tout cela du vivant de cette génération (v. 34).

Comment douter, d'après tout cela, que la venue du Fils de l'homme sur les nuées



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 407

Alors, de deux choses l'une: ou Jésus a entendu parler d'un
retour visible aux yeux du corps, et dans ce cas il s'est gravement

trompé, — d'autant plus gravement qu'il l'affirme plus
solennellement; ou il a voulu, comme le prophète dont il cite
les paroles, parler d'une venue figurée, visible dans les événements

de l'histoire et consistant dans le triomphe du Fils de

l'homme sur les puissances d'erreurs et de ténèbres qui
dominaient alors le monde, et dans ce cas sa prédiction s'est
réalisée, — du moins dans une grande mesure. Entre ces deux

alternatives je ne vois pas comment un chrétien peut hésiter.
2. Avant de comparaître devant le grand-prêtre, Jésus avait

déjà une fois parlé à ses disciples de sa venue sur les nuées du

ciel et il l'avait représentée aussi comme prochaine, puisqu'il
avait dit qu'elle aurait lieu aussitôt après la ruine de Jérusalem

(Mat. XXIV, 29-31), et avant la fin de la génération contemporaine

(v. 34). De quel droit l'Eglise l'a-t-elle donc transportée
à la fin du monde?

Mais, dit-on, n'est-ce donc pas la fin du monde qui est décrite
dans ce passage? « Le soleil s'obscurcira, la lune ne donnera

pas sa lumière, les astres tomberont du ciel et les puissances(?)
des cieux1 seront ébranlées.... »

S'il en est ainsi, Jésus a prédit la fin du monde et sa venue

sur les nuées du ciel comme devant suivre immédiatement
la ruine de Jérusalem et avoir lieu, comme elle, avant la fin de

la génération contemporaine. Or, comme ni l'un ni l'autre de

ces deux événements n'a eu lieu à l'époque indiquée, il faut en

conclure ou qu'il s'est trompé gravement ou que ses paroles
ont été gravement altérées. Mais elles ne peuvent pas avoir été

altérées sur ce point, puisqu'elles sont confirmées, en ce qui
concerne la venue sur les nuées, par sa déclaration solennelle

du ciel ne soit proche.' Et comment admettre, malgré tout, qu'elle est lointaine,
puisque peu de jours après, Jésus déclare au grand-prêtre qu'elle aura lieu dès

maintenant, à la suite de la séance à la droite de Dieu/
1 II faut traduire plutôt les armées des cieux, c'est-à-dire les» constellations,

qui ressemblent à autant d'armées en marche dans le ciel. Les astres (isolés)

tomberont, les constellations seront ébranlées, modifiées, transformées, prendront
une figure nouvelle.



408 C. BRUS ION

devant le grand-prêtre, et, pour ce qui concerne la ruine de

Jérusalem, par ses autres prédictions relatives au même sujet
(XXIII, 35-38; XXIV, 2, etc.).

Alors, Jésus s'est trompé?... Oui, nécessairement, si les

éclipses de soleil et de lune et la chute des astres doivent
toujours être prises à la lettre. Non, si elles peuvent, comme dans

les prophètes, avoir un sens figuré. Or, qui peut sérieusement
douter d'une telle possibilité? Ou plutôt comment admettre
l'interprétation littérale, quand il est évident que clans le prophète
Esaïe, d'où ces images sont tirées (XIII, 10; XXXIV, 4), il s'agit
de la ruine de Rabylone et de l'empire assyrien ou chaldéen

(peu importe pour notre sujet)? C'est comme si Jésus avait dit:
Alors s'accompliront les paroles des prophètes qui disent que
le soleil s'obscurcira, que la lune ne donnera point sa lumière,
etc. Ou: Il y aura dans le monde un bouleversement pareil à

celui qui consisterait dans l'obscurcissement et la chute des

astres.
Qui voudrait appliquer l'interprétation littérale aux vers

suivants de Musset:

D'un siècle sans espoir nait un siècle sans crainte ;

Les comètes du nôtre ont dépeuplé les cieux....
Ta gloire est morte, ô Christ, et sur nos croix d'ébène

Ton cadavre céleste en poussière est tombé,

et en conclure que, vers le milieu du XIXe siècle, l'apparition
de comètes plus ou moins nombreuses eut pour effet la disparition

des astres dans les cieux, et que par un phénomène
chimique très curieux, les crucifix montés sur bois d'ébène
tombaient en poussière1?

Quand se souviendra-t-on enfin que les prophètes hébreux

1 Peut-être voudra-t-on un jour de ces vers du même poète : « Brise cette voûte

profonde— Qui couvre ta création, etc., » conclure que, pour les hommes du

XIXe siècle, le ciel était une voûte solide, un firmament, au sens étymologique
du mot! •— Evidemment, puisqu'elle peut être brisée! — Il y avait jadis dans les

lycées des cours de rhétorique et de poétique, où ces hardiesses poétiques ou

oratoires étaient expliquées. On ferait bien de les rétablir dans les ï'acultés de

théologie, puisqu'il parait que la lecture des prophètes ne suffit pas, et qu'on leur

préfère les apocalypses juives, que Jésus n'a certainement jamais lues et

auxquelles, s'il les avait connues, il n'aurait attribué aucune importance.



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 409

étaient de grands poètes? et quand conviendra-1-on que Jésus,

reproduisant leurs images, a dû les entendre à peu près dans

le même sens, c'est-à-dire dans un sens figuré?
Mais, dira-t-on peut-être, ces vers renferment certains détails

qui montrent bien que, pour le poète, les comètes ici ne sont

pas des astres. Assurément. Mais, si ces détails manquaient,
l'interprétation littérale en serait-elle moins absurde? et en

serait-il moins certain que l'interprétation figurée est seule
admissible?

Au reste, le texte évangélique renferme, lui aussi, plusieurs
détails incompatibles avec le sens littéral, et il est permis de

s'étonner que les commentateurs eschatologiques persistent à

ne pas les apercevoir, même après qu'ils leur ont été signalés.
Qui a jamais réellement compris le sens de ce signe du Fils de

l'homme qui doit apparaître dans le ciel après l'obscurcissement

du soleil et de la lune et la chute des astres? Et cependant

cette expression doit s'expliquer, comme celles qui
précèdent et qui suivent, par la littérature prophétique de l'Ancien
Testament. J'ai eu la bonne fortune de deviner que cette autre
image est empruntée à Esaïe XI, 10, et a pour but d'exprimer
l'idée que tous les peuples du monde se tourneront vers la

bannière du Messie1: ils n'auront donc pas été détruits! Le

verset précédent ne parle donc pas de la destruction de l'univers.

Mais il y a plus: le même texte dit en propres termes que
toutes les tribus de la terre se frapperont la poitrine (de
douleur) et verront le Fils de l'homme venant sur les nuées du
ciel. Elles existeront donc encore, puisqu'elles se repentiront
et que « des quatre vents, » d'un bout à l'autre du monde, les
élus « seront rassemblés » (comme une grande armée) autour
de la bannière du Messie. Et par qui seront-ils rassemblés? Par
les âyyzloi que le Fils de l'homme enverra de toutes parts, avec
une grande trompette (v. 31). Il y a. ici, comme dans tout ce

qui précède, une allusion à divers textes prophétiques, annonçant

que Dieu rassemblerait à son détrompe les enfants d'Israël
1 Voir La vie future d'après Jésus-Christ, p. 69. — S-nfieiov o' bannière.

Voir les LXX.



410 C. BRUSTON

dispersés ' et enverrait des messagers, des missionnaires
israélites parmi toutes les nations, pour les convertir au culte
du vrai Dieu et les incorporer au peuple d'Israël2.

11 est à peine nécessaire de faire observer que cette grande
trompette est une pure image poétique, empruntée à une des

coutumes religieuses des Hébreux: pour appeler le peuple aux
fêtes et pour donner le signal de jubilé, on se servait de deux
trompettes d'argent3. De même, pour rassembler les Israélites
exilés on devait sonner, pour ainsi dire, d'une grande trompette,

assez grande pour être entendue jusqu'en Assyrie et en
Egypte; et ce serait pour eux le signal de la délivrance, d'une
sorte de jubilé succédant aux misères de l'exil.

Jésus étend à l'humanité tout entière ce que les prophètes
avaient dit spécialement du peuple juif: puisqu'il est le Messie,
il ne tardera pas à rassembler autour de sa bannière, comme
avec une grande trompette, tous ses élus dans le monde entier.
Il ne le fera pas directement lui-même, puisqu'il va mourir et
s'asseoir sur son trône céleste; mais il le fera par l'organe de

ses âyyù.01, c'est-à-dire des apôtres et de leurs successeurs,
qui, se répandant de toutes parts, ec rassembleront en une seule
famille spirituelle les enfants de Dieu dispersés. » (Jean XI, 52.
Cf. Eph. II, 13-22.)

Que les messagers de l'Evangile aient pu être appelés ainsi,
surtout dans une description si hautement poétique, c'est ce

qui n'a pas besoin de démonstration *.

En résumé, ce passage (v. 29-31) ne parle nullement de la
fin du monde et du jugement dernier, mais de la ruine du

monde antique et de la fondation du royaume de Dieu parmi
les peuples païens, — ce qui devait avoir lieu, et eut lieu en

effet, bientôt, aussitôt après la grande persécution qui devait

1 Esaïe XXVII, 12 ss.

2 Esaïe LXVI, 18 ss. — Voir d'autres textes dans La vie future d'après Jésus-

Christ, p. 69.
3 Voir La vie future, etc. p. 70.

4 Remarquez le rapport intime qui existe, dans notre interprétation, entre les

armées des cieux, qui sont ébranlées, immédiatement avant, et la bannière du

Fils de l'homme, qui apparaît dans le ciel. La première image amène la seconde.



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 411

accompagner ou précéder la ruine du Judaïsme, — ce corps
mort destiné à être bientôt dévoré par les aigles (v. 28).

Les trois versets suivants (32-34) ne sont pas moins explicites

: ils affirment que tout cela devait arriver du vivant des

disciples, « avant que cette génération eût passé, » — exactement

comme la vengeance du sang des justes tués par les Juifs

devait aussi venir sur cette génération (XXIII, 35 et 36).

Qui ne comprend donc qu'il s'agit, dans tout ce qui précède,
de la fondation ou plutôt de l'extension puissante du royaume
de Dieu sur les ruines du monde antique, et non d'une prétendue

destruction de l'univers physique, dont Jésus ne parle
jamais que pour la représenter, d'accord avec tout l'Ancien
Testament, comme absolument invraisemblable1.

Qu'on persiste â soutenir après tout cela que le sens figuré
est arbitraire, cela nous confond. En réalité, c'est le sens littéral
qui est impossible.

Il l'est encore pour une autre raison: c'est que dans toute la

Bible (excepté la seconde épître de Pierre, qui est inauthentique,

comme tout le monde le sait), l'univers physique est
considéré comme éternel, non dans le passé, assurément, mais
dans l'avenir. Et Jésus partageait sur ce point la pensée des

prophètes et des psalmistes, comme nous venons de le dire. Il
n'a donc pu parler, ni ici ni ailleurs, de la fin, de la destruction
du monde physique.

3. Mais il ne suffit pas d'avoir montré que, dans le discours

eschatologique, la venue sur les nuées est placée à la suite de

la ruine prochaine de Jérusalem ; il est indispensable, pour
notre sujet, de jeter un coup d'œil d'ensemble sur ce discours

pour en déterminer le sens et les idées principales.
A leur Maître, qui vient d'annoncer deux ou trois fois, coup

sur coup, la ruine prochaine du Judaïsme et du temple (XXffi,
35, 36 et 38; XXIV, 2) avant la fin de la génération présente,
— les disciples adressent ces deux questions: Quand ces choses

arriveront-elles? et quel sera le signe de ta parousie et de la
fin du siècle? (v. 3).

1 Voir La vie future d'après Jésus-Christ, p. 62.



412 C. BRUSTON

Avant de répondre à ces deux, ou plutôt à ces trois questions,
Jésus met ses disciples en garde contre deux dangers ou deux

erreurs:
1° « Beaucoup viendront en mon nom, disant: Je suis le

Christ. » Ne vous laissez pas égarer par eux (v. 4 et 5). —
Pouvait-il dire plus clairement qu'il ne reviendrait pas sous

une forme humaine, visible, individuelle, puisque quiconque
prétendrait être le Christ (en tout cas, de leur vivant) serait un
imposteur? Or, comme il devait revenir avant la fin de la
génération contemporaine, il est clair qu'il ne devait pas reparaître
du tout sous une telle forme.

2° La fin n'est pas aussi proche que vous pourriez le croire.
Il y aura des guerres, des calamités diverses; ce qui est plus

grave, plus douloureux, c'est que vous serez persécutés, mis à

mort, haïs par toutes les nations. Et alors beaucoup (de
chrétiens) tomberont et se trahiront les uns les autres. Beaucoup
de faux prophètes s'élèveront, — et la charité de la plupart se

refroidira.... Pendant ce temps, la bonne nouvelle du royaume
sera annoncée dans toute la terre habitée, et alors (alors seulement)

viendra la fin (v. 6-14).
Jésus pouvait-il dire plus clairement que la fin (tò tûoç), c'est-

à-dire le but vers lequel Dieu conduit l'humanité, était encore
bien loin?

Après avoir ainsi, dans cette première partie de son discours
(v. 4-14), écarté deux erreurs, Jésus répond aux questions de

ses disciples.
A la première il répond très clairement par la prédiction de

la ruine du Judaïsme (v. 15-28) et il s'exprime de telle manière
qu'il est évident que ceux à qui il s'adresse en seront témoins.
Au reste, il le dit explicitement un peu plus loin (v. 32-34), et
il le leur avait déjà déclaré précédemment (XXIII, 36, etc.).

Quant à la seconde question, il faut observer qu'elle est
double: Quel est le signe de ta parousie et de la fin du siècle?

— de cette fin du siècle dont Jésus leur avait déjà parlé, dans

l'explication de la parabole de l'ivraie, comme étant contemporaine

du jugement (XIII, 39 ss.).
Jésus répond aussi à la première partie de cette seconde



LES FRÉDICTIONS DE JÉSUS 413

question dans les v. 29-35, qui suivent la prédiction de la ruine
du Judaïsme. Le signe ou plutôt les signes de sa parousie seront
1° la ruine du judaïsme (v. 15-28); 2° le grand ébranlement qui
la suivra dans le monde païen (v. 29-31). Puis, résumant sa

pensée par la comparaison de la germination du figuier, il dit

que quand ils auront vu tout cela (par conséquent, quelques-
uns au moins le verront), ils pourront être sûrs que I77Û; îitiv
Itti Bvpmt;. (v. 32 et 33.)

Quel est le sujet de ces mots? Ce ne peut-être le Fils de

l'homme, car le Fils de l'homme venant sur les nuées est

précisément une des choses qu'ils verront (v. 30), une de toutes ces

choses (tciûth 7TÓVT«) énumérées précédemment et qui doivent se

produire avant la fin de la génération présente (v. 33 et 34).

Le sujet d'syyû? sort» ne peut être que ce dont les disciples ont
désiré connaître le signe précurseur (v. 3), par conséquent la

parousie de Jésus, — laquelle sera donc la suite prochaine de

tout ce qui a été décrit précédemment comme devant avoir lieu
bientôt (v. 34).

Parmi les choses que verront les contemporains, il faut

compter la ruine du Judaïsme, l'ébranlement du monde antique,
le Fils de l'homme venant sur les nuées (tyov-ai v. 30) et l'envoi
de ses SyysXoi (v. 31a), c'est-à-dire des messagers de la bonne

nouvelle, mais non la réunion des élus d'un bout du monde à

l'autre par les 'iyyilm (v. 31b), car ce sera là une œuvre de longue
durée et sujette à beaucoup de péripéties, — comme il l'a dit
au début de son discours (v. 4-14). Les contemporains ne pourront

voir que le commencement d'une œuvre destinée à durer
jusqu'à la fin (v. 14).

Jésus a donc déclaré que sa parousie aurait lieu avant la fin
de la génération contemporaine. A moins qu'il ne se soit fait
illusion ou que ses paroles aient été gravement altérées, elle a

eu lieu depuis dix-huit siècles.
Mais avant de se résoudre à l'une ou à l'autre de ces affirmations

arbitraires, il serait bon d'examiner ce qu'il a entendu pat-

cette expression: la parousie du Fils de l'homme.
Il a déjà dit, en débutant, qu'il ne reviendrait point sous une

forme humaine, visible, matérielle (v. 4 et 5).



414 C. BRUSTON

Il ajoute un peu plus loin (v. 23-27) que si, au milieu de la
grande persécution qui précédera la ruine de Jérusalem,
quelqu'un dit: Le Christ est ici, ou: il est là, — il ne faut pas le
croire. Pourquoi ne faudra-t-il pas le croire? Parce que (yâp) la
parousie du Fils de l'homme, quand elle se produira (et elle ne
se produira qu'après la ruine de Jérusalem), ne sera pas un
événement local; on ne pourra pas dire: Ii est au désert, ou:
Il est dans les appartements intérieurs d'une maison ; mais au

contraire, pareille à l'éclair, qui illumine à la fois tout l'horizon,
d'orient en occident, elle embrassera le monde entier, elle sera
visible partout en même temps. Ce sera donc une présence
spirituelle.

Il est manifeste, en effet, que dans ce texte il y a opposition
entre « Le Christ est ici, ou: il est là;— il est au désert, ou : dans
les appartements, » et le phénomène de l'éclair qui embrasse

tout le ciel, en sorte qu'il est visible partout ci la fois. Tel est

le point de comparaison; et ni la soudaineté ni la rapidité de

l'éclair n'ont rien à voir dans le contexte. On ne serait pas
davantage autorisé à conclure de ce que l'éclair est visible aux

yeux du corps, que la parousie sera visible de la même manière.
Elle sera visible comme la séance à la droite de Dieu et comme
la venue sur les nuées du ciel (tysoQs XXVI, 64. ctyovrt» XXIV, 30).

Enfin, d'après les versets 36 et suivants, cette présence
ressemblera, à un certain point de vue, à l'époque de Noè. A quel
point de vue? Le voici: De même qu'à Y époque qui précéda le

Déluge, les hommes ignoraient ce qui les attendait, et ne le

surent qu'au moment même où le jugement de Dieu les frappa,
de même, à l'époque où le Fils de l'homme sera ainsi présent
dans le monde, les hommes, — ceux qui auront cru en lui, —
ignoreront le jour et l'heure du jugement qui les attendra. Tantôt

l'un, tantôt l'autre sera pris, (v. 40 et 41) — au hasard, pour
ainsi dire, — en réalité, selon la volonté de Dieu, qui seul connaît

l'heure qu'il a fixée lui-même (v. 36); — et leur Maître

(v. 42), le Fils de l'homme (v. 44), viendra leur demander

compte de la manière dont ils auront employé les biens (spirituels)

qu'il avait confiés à chacun d'eux (XXV, 19).

Cette venue est ici une expression poétique, une simple figure,



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 415

qui ne doit pas être prise à la lettre, car, lorsqu'il prononce
son jugement, Jésus est assis sur son trône glorieux (XXV, 31),

par conséquent dans le ciel, auprès de Dieu. Il viendra, comme
il est dit si souvent dans l'Ancien Testament que Dieu vient

pour juger la terre.
Le jugement que le Messie exercera ne sera donc pas un acte

unique, n'aura pas lieu pour tous les hommes à la fois, sur terre,
à la fin du monde, comme le pensaient les Juifs. Et il ne sera

pas déterminé par la descendance, par la race, comme ils le

pensaient aussi, mais par le caractère moral des individus.
Tels sont, brièvement résumés, les enseignements que Jésus

donne à ses disciples sur sa parousie et sur le jugement dans

le discours eschatologique.
Qu'ont-ils de contraire à l'histoire? La ruine du judaïsme et

l'ébranlement du paganisme gréco-romain n'ont-ils pas eu pour
suite naturelle et prochaine l'établissement du christianisme
dans le monde? Jésus n'est-il pas présent depuis dix-huit siècles
dans l'Eglise universelle? et n'exerce-t-il pas le jugement du
haut de son trône glorieux? Quel chrétien pourrait en douter?

Cette troisième et dernière partie du discours eschatologique1

se distingue très nettement de la précédente. Tandis

que, immédiatement avant, Jésus fait connaître à quels signes

(il y en a plusieurs et non un seul, comme le pensaient les

disciples: v. 3) on pourra prévoir la proximité de sa parousie, il
parle maintenant d'une chose dont nul ne connaît, excepté
Dieu, le jour et l'heure, et que personne ne peut prévoir.

Rappelons, en effet, que les disciples ont adressé deux questions

en une seule: ils ont demandé à leur Maître quel sera
le signe de sa parousie et de la owreXsta toû atwvo;, comme si le

signe de la première devait être aussi celui de la seconde.
Mais Jésus distingue ce qu'ils ont confondu: il leur fait

connaître le signe ou plutôt les signes de sa parousie (c'est la ruine
du judaïsme et l'ébranlement profond du monde antique). Mais

quant à ce jour et à cette heure (v. 36), c'est-à-dire, au jour et
à l'heure du jugement (cf. VII, 22) ou de la av-mùsùr. toû aiûvo;,

1 Première partie : XXIV, 4-14. Deuxième partie : XXIV, 15-35. Troisième partie :

XXIV, 36-chap. XXV.



416 C. BRUSTON

— car ces deux expressions sont synonymes, d'après l'explication

de la parabole de l'ivraie (Xffl, 39 ss.), — personne ne les

connaît.
A partir du verset 36, Jésus répond donc à la seconde des

deux questions renfermées dans la deuxième question des

disciples, et sa réponse est bien différente de ce qu'ils attendaient:
tandis qu'ils supposaient que la tmvrshî« toû cdùvo;, lors de laquelle,
d'après XIII, 39 ss., doit avoir lieu le jugement, serait annoncée

par un signe, — le même probablement que celui qui annoncerait

la parousie, — Jésus leur déclare qu'il n'en est rien, que

personne n'en connaît ni n'en peut prévoir le moment.
D'après ce texte, en effet, la uuvrsàet« toû ùûvoç n'est pas un

moment futur de l'histoire, mais le moment, dans la vie de

chaque individu, où l'aiàv actuel s'achève, prend fin pour lui et

où l'«tc5v futur (jié\l<ûv) commence, c'est-à-dire le moment qui suit
immédiatement la mort, lequel est aussi celui du jugement, qui
donne aux uns la félicité, aux autres un châtiment éternel.
Dans la parabole comme ici, c'est le Fils de l'homme qui exerce
le jugement, — soit directement (discours), soit par ses anges
(parabole), — parce que, dans l'un comme dans l'autre, il s'agit
de ce qui se passera dans l'Eglise chrétienne après que son
Fondateur aura quitté la terre.

Au reste, les anges, dans le discours (XXV, 31), assistent au

jugement, qu'ils exécutent dans la parabole (XIII, 41). La
concordance est donc aussi complète qu'on peut le désirer.

Voici donc la série chronologique des événements prédits
par Jésus:

1° Sa résurrection.
2° Son entrée dans la gloire divine et sa séance à la droite de

Dieu, d'où il exerce le jugement.
3° Sa venue sur les nuées du ciel, qui se prolonge jusqu'après

la ruine du judaïsme et du paganisme.
4° La ruine de Jérusalem et du judaïsme, précédée d'une

grande persécution.
5° L'ébranlement du monde païen jusque dans ses

fondements.

6° La parousie.



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 417

Tout cela avant la fin de la génération contemporaine.
Mais de même que la venue sur les nuées s'étend depuis la

séance à la droite de Dieu jusqu'à la parousie, de même la

parousie inaugure une longue période, pendant laquelle le

Christ glorifié, présent partout dans l'humanité (notpovaia), juge
du haut de son trône céleste ceux qui ont cru en lui, à mesure
qu'ils quittent la terre.

La venue sur les nuées et la parousie, en effet, qui ont porté
de toutes parts clans le monde la connaissance de Jésus-Christ,
n'ont pas eu pour résultat la conversion de tous les hommes,
non plus que la conversion réelle de tous ceux qui ont cru en

lui. Il y a sur la terre d'autres nations que les Juifs et que le
monde gréco-romain, qui ont été vaincus; et il faut que l'évangile

leur soit annoncé (XXIV, 14, 31). Ce n'est que quand toutes

en auront entendu la prédication que viendra
7° la fin, tò tsXoç (XXIV, 14), — c'est-à-dire que l'humanité

sera parvenue au but, au terme fixé par Dieu. Ce qui ne signifie
pas qu'alors elle sera détruite, — bien loin de là. Que se passera-
t-il alors dans le monde? Jésus-Christ n'en dit rien.

En attendant, entre le commencement de la parousie et la

fin, pendant que l'Eglise chrétienne continue plus ou moins
fidèlement (XXIV, 10-13) son œuvre de conquêtes dans le

monde, alors (tó«, XXIV, 40; XXV, 1), pendant cette longue
période, le royaume de Dieu, fondé par le Messie, est loin d'être
parfait: il est pareil à dix vierges, dont la moitié sont sages et
la moitié folles, à des serviteurs qui ont reçu de leur maître des

talents plus ou moins nombreux et dont les uns sont actifs et
diligents et les autres, méchants et paresseux. Aussi sont-ils
jugés en conséquence par le Fils de l'homme, qui exerce le

jugement du monde, — de ceux du moins qui le connaissent,
— à partir du moment où il s'est assis sur son trône glorieux
(XXV, 31).

Ce jugement n'est pas un acte unique; il se produit pour chacun

à l'improviste, au moment que Dieu seul connaît. Tout-à-
coup, au moment où il ne s'y attend pas, l'un est pris et va
rendre compte à son Maître (ou son Maître vient lui redemander
compte), l'autre est laissé encore quelque temps sur la terre



418 C. BRUSTON

(XXIV, 40 et 41). Il faut donc veiller, car nous ignorons à quelle
heure le Fils de l'homme viendra nous redemander compte des

talents qu'il nous a confiés, ou, ce qui revient au même, à quelle
heure nous devrons paraître devant son trône (XXIV, 42, etc.)
ou devant son tribunal (2 Cor. V, 10)L

4. La parabole des mines (Luc XIX, 11-27), prononcée par
Jésus peu avant sen entrée à Jérusalem (cf. v. 28), concorde

parfaitement avec les textes que nous venons de discuter. Tandis

que ses disciples s'imaginaient que le royaume de Dieu allait
(aèllzi) se manifester tout de suite (napa-xpriaot), Jésus, pour les

désabuser, leur déclare par cette parabole qu'il faut qu'il aille
d'abord dans un pays éloigné (le ciel), pour recevoir une royauté,
une dignité, un pouvoir royal (puaàsUcv), puis revenir (y.cà

ûnoo-Tpi-]itu). Comme c'est Dieu qui lui confère cette royauté, il
n'y a pas lieu de supposer que le retour doive se produire de

longs siècles seulement après le départ. La parabole suppose
1 II n'y a pas lieu, dans un tel sujet, de discuter le texte Mat. XXIII, 38 et 39,

où Jésus, en sortant du temple pour ne plus y revenir, dit aux Scribes et aux
Pharisiens : « Vous ne me verrez plus à partir de maintenant, jusqu'à ce que vous
disiez: « Béni soit celui qui vient au nom du Seigneur! » c'est-à-dire jusqu'à ce

que vous reconnaissiez en moi le Messie, — comme la foule qui prononçait la

même acclamation lors de son entrée à Jérusalem (XXI, 9). Cette acclamation,

empruntée au Psaume CXVI1I, ne se rapporte nullement, on le voit, à une venue

future de Jésus-Christ. Et Jésus n'affirme pas non plus que ses ennemis la
prononceront un jour, mais seulement qu'il ne reviendra au temple que s'ils la

prononcent, ce qui est bien douteux.
Si quelqu'un, en sortant d'une maison, disait: Je ne reviendrai plus ici jusqu'à

ce qu'on me demande de revenir, — qui aurait l'idée qu'il s'attend à ce qu'on le

rappelle? Il en est de même ici: Jésus ne s'attend pas à ce que ses ennemis le

reconnaissent bientôt ou un jour pour le Messie. Seulement, il laisse ouverte

jusqu'à la dernière limite la porle de la repentance et déclare qu'il ne reviendra

au temple, où sa présence est devenue inutile (cf. v. 37), que si ses ennemis sont

disposés à saluer en lui le Messie attendu. Et en conséquence il quitte Jérusalem

(chap. XXIV).
« Votre maison (c'est-à-dire le temple, cf. 1 Rois IX, 7 et 8; Esaie LX1V, 10, etc.,

que vous êtes fiers de posséder) vous est laissée (c'est-à-dire, je me retire avec mes

adhérents) déserte (c'esl-à-dire destinée à être bientôt détruite cf. 1 Rois IX, 7 et 8 ;

Esaïe V, VI, 11 ; Jér. XI, 17 ; XXII, 5, etc.), car vous ne me verrez plus dès

maintenant, etc. — Car se rapporte à vous est laissée.

— èpy.uoç doit être un substantif, cf. Esaïe VI, It (LXX), LX1I, 4; LXIV, 9 et

10; Ezéch. V, 1-4, etc. (un désert, une solitude).



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 419

d'ailleurs qu'il aura lieu du vivant des serviteurs auxquels il a

remis les mines, et aussi du vivant de ses ennemis, qui lui ont

envoyé dire : Nous ne voulons pas que celui-ci règne sur nous.
En effet, à son retour après avoir reçu le pouvoir royal (r«v

pa.ciu.ziav), il fait rendre compte à ses serviteurs, récompense
ceux qui ont été obéissants et fidèles, réprimande sévèrement
celui qui a été paresseux et désobéissant et fait égorger en sa

présence ses ennemis.
Cette allusion si claire à la destruction du judaïsme ne montre-

t-elle pas que le retour dont il est question ici se réalisera avant
la ruine de Jérusalem, laquelle devait avoir lieu, d'après d'autres

textes, et eut lieu en effet avant la fin de la génération contemporaine

de Jésus-Christ?
Encore une fois, de quel droit, sous quel prétexte un retour

antérieur à la ruine de Jérusalem est-il renvoyé à la fin du

monde? Le prétexte, nous le connaissons: c'est que, d'après le

discours eschatologique, la venue du Fils de l'homme sur les

nuées est représentée comme suivant immédiatement
l'obscurcissement et la chute des astres. Sans doute; mais comme ce

bouleversement de la nature (en réalité, du monde antique)
doit avoir lieu « immédiatement après l'affliction de ces jours-
là » (Mat. XXIV, 29) et que cette affliction est manifestement
<i la grande affliction » dont il vient d'être question (v. 21) et qui
aura pour théâtre la Judée et Jérusalem (v. 16), du vivant des

apôtres « Priez que votre fuite n'arrive pas en hiver ni un jour
de sabbat. » v. 20. « Alors si quelqu'un vous dit » etc. v. 23-

26), il en résulte que la fin du monde et la venue sur les nuées

devaient avoir lieu il y a dix-huit siècles et que Jésus s'est
grossièrement trompé ou que les évangiles nous rapportent bien mal

ses paroles, — si les interprètes eschatologiques ont raison. On

a vu que nous protestons énergiquement contre l'une et l'autre
de ces conclusions. Mais comment ceux qui soutiennent que ce

texte exprime une erreur, — et quelle erreur! — peuvent-ils
l'alléguer pour prouver que la parousie n'aura lieu qu'à la fin
du monde0 On ne s'appuie pas sur une planche pourrie. Une

affirmation dont la fausseté est reconnue ne peut servir à prouver

quoi que ce soit.



420 C. BRUSTON

Conclusion.

Voilà donc dans quel sens Jésus a parlé de la proximité de

sa venue. Au début de son ministère, il a annoncé que le

royaume de Dieu était proche el que par conséquent le Messie,
le Fils de l'homme dont parle Daniel, entrerait bientôt dans son

règne ou dans sa royauté. — Plus tard, quand il eut fait
l'expérience de l'hostilité de son peuple, il déclara qu'après avoir
été mis à mort, il entrerait clans la gloire de Dieu ou dans sa

royauté (céleste) et de là jugerait tous les hommes. — Il déclara
aussi en même temps qu'après s'être assis à la droite de Dieu
et avoir reçu de lui une puissance divine, il viendrait sur les

nuées du ciel, c'est-à-dire revêtu d'un pouvoir céleste, établirait

son règne dans le monde et punirait les Juifs rebelles.
Il est facile de comprendre que cette dernière déclaration

(et peut-être même, en partie, les précédentes) ait été plus ou
moins mal comprise par les premiers chrétiens et qu'ils se

soient attendus à voir Jésus apparaître dans peu de temps sur
les nuages1. Mais Jésus n'est responsable à aucun degré d'une
telle erreur, pas plus que de quelques autres dont ses paroles
ont été ou sont encore l'objet.

Il a simplement affirmé que les promesses des prophètes
s'accompliraient en sa personne, et s'accompliraient bientôt, —
en particulier celle de Daniel, où le fils de l'homme, c'est-à-
dire l'homme, qui représente le Messie, est montré venant
(s'avançant) sur les nuées du ciel, par opposition aux rois des

quatre grands empires qui l'ont précédé et qui étaient, eux,
montés de la mer. La venue sur les nuées du ciel ne peut pas
plus être prise à la lettre que la montée des quatre bêtes de la

mer. Comme il est clair que les rois de Babylone, de Mèdie, de

Perse, etc., ne sont pas réellement montés de la mer, il n'était
pas moins évident pour les lecteurs du livre de Daniel que le
Messie quand il viendrait, ne viendrait pas réellement sur les

nuées du ciel : le prophète voulait dire simplement par cette
image qu'il serait revêtu d'une majesté divine, d'un pouvoir

1 Act. I, 11 ; i Thess. IV, 16, etc.



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 421

divin 2. Pourquoi veut-on que Jésus-Christ l'ait comprise
autrement'/

Et il en est de même des autres images qu'il a empruntées
aussi aux prophètes ei qu'il a déclaré devoir se réaliser bientôt
en sa personne.

Comment aurait-il eu l'idée de renvoyer dans an avenir indéfini

l'accomplissement de promesses qu'il déclarait être venu

pour accomplir, en prenant ie titre de Fils de l'homme, c'est-à-
oire du Messie prédit par Daniel? Aussi ne l'a-t-il fait nulle

part, mais partout où il parle, soit du royaume de Dieu, soit
d'entrer dans son règne ou de s'asseoir sur son trône glorieux,
soit enfin de venir sur les nuées du ciel, il en parle comme de

réalités prochaines et très prochaines. Pour les deux premières,
cela n'est pas sérieusement contesté : tous les chrétiens admettent

que Jésus a fondé le royaume de Dieu et s'est assis dans

le ciel à la droite de son Père. Pourquoi done contester que
c'est de là qu'il exerce le jugement et que c'est de là aussi

qu'il est venu sur les nuées du ciel, avec une puissance divine,
puisqu'il a déclaré lui-môme en termes formels et parfaitement
clairs que ses contemporains le verraient bientôt revenir ainsi

Au reste il est évident que, comme le royaume de Dieu, la

parousie de Jésus pour le jugement et sa venue sur les nuées

n'ont fait que commencer alors et se prolongent depuis
indéfiniment. Il est permis d'espérer que celie-ci se manifestera clans

l'avenu d'une manière plus puissante encore que dans le passé.
Mais vouloir qu'elles ne se produisent que dans un avenir indéfini,

coïncidant avec la destruction de l'univers physique, c'est

prendre le contrepied de ce que Jésus a dit et affirmé solennellement.

J'ajoute que c'est lui attribuer un véritable non-sens. En
effet, quand il déclare au grand-prêtre qu'il va s'asseoir à la
droite de Dieu et que ses ennemis eux-mêmes le verront
venant de là bientôt sur les nuées du ciel, il est clair qu'il parle
de son triomphe prochain sur les puissances d'erreur et de

péché qui dominaient alors le monde. Mais s'il avait dit aussi,

1 V. mes Etudes sur Daniel et l'Apocalypse. 1896.

THÉOL. et phil. 1899 28



422 C. BRUSTON

peu auparavant, qu'il viendrait sur les nuées du ciel après la
destrjuction de l'univers physique, quel pourrait être le sens
d'une telle image? De quels ennemis pourrait-il triompher, si

tout avait été détruit auparavant Il faudrait donc attribuer à

la venue sur les nuées du chapitre XXIV un sens tout différent
de celui de cette locution au chapitre XXVI. Cela est-il
vraisemblable? cela est-il admissible?

Nous avons montré plus haut que cela n'est pas possible,

parce que la description du chapitre XXIV suppose l'existence
des peuples du monde et que par conséquent le monde dont
elle dépeint la destruction ne peut pas être le monde physique,
l'univers, et ne peut être que le monde antique, juif et païen.

L'interprétation matérielle de cette description accumule
difficultés sur difficultés, obscurités sur obscurités, contradictions

sur contradictions ; elle a pour résultat d'attribuer à

Jésus une erreur grossière, un espoir chimérique, en opposition

avec tout le reste de son enseignement. L'interprétation
figurée évite seule tous ces écueils, permet seule de donner un
sens clair et logique à ce difficile passage. Et ce sont les partisans

de la première qui reprochent à la seconde d'être arbitraire
et invraisemblable Il est clair que si la première donnait un
sens convenable au contexte et à l'enseignement de Jésus-

Christ, il serait inutile d'en chercher une autre. Mais on a pu
se convaincre que ce n'est pas le cas ; il s'en faut même de beaucoup

Le reproche d'arbitraire et d'invraisemblance ne nous
émeut donc pas. Nous engageons ceux qui nous l'adressent à

relire les prophètes, que Jésus-Christ connaissait bien et citait
fréquemment, et à attribuer un peu moins d'importance aux
pseudépigraphes, auxquels il ne fait jamais la moindre
allusion.

Nous les engageons aussi à ne pas vouloir retrouver à tout
prix dans les évangiles une doctrine ecclésiastique, quelle
qu'elle soit. Car c'est ainsi qu'on en vient à placer à la fin du
monde ce que Jésus a dit et affirmé plusieurs fois devoir
arriver bientôt, avant la fin de la génération contemporaine.
Quand on se rend coupable de telles violences exégétiques,
on ne devrait plus oser parler d'arbitraire ni d'invraisemblance.



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 423

Au reste, ce n'est pas le seul point sur lequel les premiers
chrétiens aient mal compris la pensée de leur Maître. D'après
tout ce qu'il a dit de la résurrection en général1, il est bien

peu vraisemblable qu'en prédisant sa propre résurrection, il ait
voulu dire que son corps matériel reviendrait à la vie. C'est

cependant ainsi que la chose a été comprise, sinon par la

première génération chrétienne, du moins par la seconde ou la

troisième.
Qu'avait donc voulu dire Jésus en promettant à ses disciples

qu'il ressusciterait le troisième jour Puisque, d'après ses

déclarations relatives à la résurrection, les justes de l'ancienne
Alliance sont déjà depuis longtemps ressuscites et vivent
auprès de Dieu d'une vie immortelle, analogue à celle des anges 2,

il a entendu affirmer qu'il allait ressusciter, lui aussi, de la

même manière et que, revêtu d'un corps nouveau, spirituel,
céleste (cf. 1 Cor. XV), il se manifesterait à ses disciples à

partir du troisième jour après sa mort. La réalité des apparitions

du Christ ressuscité est tout à fait indépendante de la

revivification supposée du cadavre déposé au tombeau. Et, au

fond, il importe assez peu de savoir ce qu'il est devenu et
comment il se fait que le sépulcre ait été trouvé vide, au matin du

troisième jour. On peut faire à ce sujet diverses suppositions
plus ou moins plausibles.

Non seulement cette notion de la résurrection de Jésus-

Christ résulte de ses déclarations mêmes, comme nous venons
de le dire, mais elle concorde aussi fort bien avec celles des

apôtres (Paul, Pierre, Jean, Epître aux Hébreux, etc.), et, si
elle concorde moins bien, il faut l'avouer, avec quelques-uns
des récits des évangiles, elle résulte clairement de certains
autres et permet seule, en particulier, d'expliquer comment les

apparitions ont pu avoir lieu, à peu près en même temps, dans
des endroits si éloignés les uns des autres : en Galilée d'après
Matthieu, à Emmaùs et Jérusalem d'après Luc. De même que
le Christ est présent par son esprit partout où deux ou trois
sont assemblés en son nom, de même le Christ ressuscité et

1 V. La vie future d'après l'enseignement de Jésus-Christ.
2 Ibidem, p. 14.



424 C. BRUSTON

revêtu d'un corps spirituel a pu se rendre sensible en même

temps à ses disciples qui étaient en Judée et à ceux qui étaient
en Galilée, et leur donner l'assurance qu'il était vivant et serait
avec eux tou? les jours (de leur vie) jusqu'à la fin (non du monde,
mais) du siècle (Mat. XXVIII, 20), c'est-à-dire jusqu'à leur passage

du monde présent au monde à venir.
Avec l'hypothèse d'un corps matériel, au contraire, on est

obligé de recourir aux échappatoires les plus forcées et les plus
invraisemblables.

Mais on comprend aisément que ces deux notions : celle de

la résurrection de Jésus-Christ et celle de sa venue sur les
nuées du ciel, se soient en quelque sorte matérialisées de concert,

par action et réaction de l'une sur l'autre.
Autant qu'on peut en juger, c'est la seconde qui paraît, s'être

matérialisée la première. On ne peut contester que les épîtres
aux Thessaloniciens et aus Corinthiens ne donnent du retour
de Jésus-Christ une idée sensiblement différente de celle qui
résulte des déclarations de Jésus lui-même. Et il en est à peu
près de même du récit de l'ascension dans les Actes des apôtres.

Mais ce n'est pas une raison pour abandonner les résultats
auxquels nous sommes parvenu en cherchant uniquement ce

que Jésus a enseigné à ce sujet. Il est temps que la théologie
biblique prenne au sérieux sa tâche, qui consiste, nona prouver
que tous les écrivains sacrés sont d'accord sur tous les points,
— ce qui serait difficile à établir, — mais à rechercher
scrupuleusement ce que chacun d'eux a réellement enseigné, en le

distinguant de ce qu'il a pu dire en passant et sans y ajouter
d'importance, en examinant aussi si sa pensée ne s'est pas
plus ou moins modifiée d'un ouvrage à l'autre, sous l'influence
des événements ou de l'expérience.

Ces principes, qui sont trop évidents pour être contestés

quand il s'agit de la théologie biblique comparée de l'ancienne
et de la nouvelle Alliance, il faut les appliquer résolument,
courageusement à la théologie biblique du Nouveau Testament.



LES PRÉDICTIONS DE JÉSUS 425

Seulement ici, pas plus d'ailleurs que dans l'Ancien Testament,

il ne s'agira de constater toujours un développement
progressif des idées religieuses et morales ; il pourra nous arriver,
il nous arrivera même certainement d'être obligés plus d'une
fois de constater un recul.

Et cela n'a rien que de naturel: si le prophétisme est
généralement en progrès sur l'ancien hébraïsme, le judaïsme, qui
essaie de les combiner l'un et l'autre avec toute sorte d'idées
nouvelles d'origine étrangère, constitue à certains égards un
recul par rapport au prophétisme.

A plus forte raison ne faut-il pas s'étonner que les disciples
de Jésus-Christ et surtout que leurs successeurs ou leurs
contemporains aient sur quelques points compris imparfaitement
l'enseignement si élevé, si spiritualiste de leur Maître et aient
été plus ou moins influencés, sans le vouloir et même probablement

sans s'en apercevoir, par les idées courantes, d'abord en

Palestine, plus tard en pays païens.

Mais l'enseignement de Jésus est assez riche et assez clair

par lui-même, du moins sur les points importants, pour que
nous n'allions pas lemander à d'autres qu'à lui ce qu'il a

réellement enseigné. Qu'importe qu'à partir d'un certain moment
la majorité, la totalité même, si l'on veut, des anciens chrétiens
ait cru à ia résurrection do son cadavre, a son prochain retour
pour le jugement de tous les hommes ressuscites et pour.l'éta¬
blissement d'un royaume terrestre a Jérusalem, si Jésus-Christ
n'a rien enseigné de pareil, s'il a même enseigné tout le
contraire Et qu'importe que, plus tard, l'Eglise embarrassée, ne

sachant plus que penser en vnyans que tout ce!a ne se réalisait,

pas, »it renvoyé dans un avenir indéfini, à la fin du monde,
cette venue glorieuse de Jésus qu'il a toujours annoncée comme
prochaine, cette résurrection générale et, corporelle dont il n'a

jamais parlé et ce jugement universel dont il a parle sans doute,
mais dans un tout autre sens? Qu'importe aussi que 1 Eglise ait
placé entre sa mort et sa résurrection sa descente aux Enfers,
dont il ne parle jamais et que Paul et Pierre, les seuls apôtres



426 C. BRUSTON

qui y fassent allusion, placent à la suite de sa résurrection ou
de son ascension à la droite de Dieu1? Que nous importent
tant d'erreurs et de contre-sens Quelqu'anciens qu'ils puissent

être, ils ne peuvent, ils ne doivent point prévaloir contre
l'enseignement authentique du Maître. C'est lui, — lui seul, —
qui est la règle et le critère d'après lequel tous les autres, même

ceux des apôtres, doivent être jugés.

1 V. La descente du Christ aux enfers d'après les apôtres et d'après l'Eglise.
1897.


	Les prédictions de Jésus

