Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 32 (1899)

Vereinsnachrichten: Société vaudoise de théologie : rapport sur I'exercice de 1897-1899

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE

Rapport sur I’exercice de 1897-1899

PAR

ERNEST COMBE

président sortant de charge .

Messieurs et chers collégues,

Tandis que les derniers rapports sur la marche de notre
Société avaient le regret de devoir mentionner plusieurs
déces, nous n'avons aujourd’hui qu’a exprimer & Dieu nos
actions de graces: nous avons été epargneés.

Ce n’est pas que la maladie ne nous ait cruellement visités,
surtout & la fin de 1898. Elle s’est attaquée particuliérement
a4 deux de nos membres, d’entre les plus théologiques. L’un,
professeur d’exégese de I’Ancien Testament a I’Université de
Lausanne, a heureusement recommencé la plus grande partie
de ses cours, et nous souhaitons vivement qu’il puisse bien-
tot les reprendre tous; l'autre, le savant pasteur de Chexbres,
dont la pensée n’a cessé de nous suivre a distance, est encore
empéché de lui donner son essor accoutumé, je veux dire
vigoureux, et nous continuons 4 demander qu’il plaise au
Ciel de rendre a ce cher collaborateur dans le pastorat et le
professorat quelque chose de l'activité scientifique et litte-
raire qui est son lot.

En deux annees, quatre démissions, c’est peu; c’est toujours

! Lu a la séance du 26 juin 1899.



330 ERNEST COMBE

trop, bien qu’elles soient motivées dans les meilleurs termes:
celle de M. Th. Staub par son départ pour Stuttgard; celles
de MM. Th. Muller, & Geneve, L. Borle, & Oulens, S. Burnier,
a Lausanne, par 'impossibilité ou ils sont d’assister régu-
lierement & nos séances. Nos portes, ils le savent, leur res-
tent ouvertes.

De nouvelles recrues y ont passé. En téte un vétéran, au
moins par lexpérience des matiéres bibliques, M. James
Barrelet, le successeur de M. Lucien Gautier, dans la chaire
d’exégese de I’Ancien Testament & la faculté de théologie de
I’Eglise libre. Les huit autres sont, d’aprés leur date de récep-
tion: MM. Aimé Chavan, momentanément suffragant en
France; James Siordet, pasteur & Bex; Albert de Haller, pas-
teur & Montreux; Charles Schnetzler, pasteur & Cheseaux;
Louis Goumaz, suffragant & Chexbres; Rodolphe Bergier,
pasteur & Ressudens; Gabriel Chamorel, pasteur a Ollon;
Robert Favre, pasteur a Sainte-Croix.

Nous sommes réjouis de voir des hommes aux fortes con-
victions individuelles accepter la discussion sur la base d’un
attachement inébranlable & Jésus-Christ Sauveur et Maitre,
conformément aux statuts de notre Sociéte.

Il y a quelques semaines, I'abbé Garilhe, dans une brochure
parue a Paris, du ton le plus mesuré jetait un cri d’alarme
au sujet de I’éducation insuffisante du clergé séculier fran-
cais au dix-neuviéme siecle. « On ne saurait garder long-
temps la direction des consciences et des ames, dit-11, quand
on n’a plus celle des intelligences et des esprits.» Nos pas-
teurs, il faut 'espérer, en sont convaincus. Il ne nous est
jamais permis de nous arréter dans 'acquisition d’une vérité
aussi excellente que celle pour laquelle Christ a consenti &
donner jusqu’a son sang et sur laquelle les créatures celestes
elles-mémes se tiennent penchées sans en atteindre le fond.

D’ailleurs, dans le domaine de la science théologique,
comme en tout autre, comment ne pas constater certaines
transformations? a quoi bon fermer les yeux a des évidences
historiques et psychologiques? « La théologie est une science
essentiellement vivante et évolutive, qu’on ne peut saisir a



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 331

un moment quelconque, au moins d’une facon scientifique,
sans prendre connaissance de ’évolution qu’elle a d¢ja accom-
plie. Je m’explique. La théologie n’a pas seulement dure
depuis les temps apostoliques jusqu’a ce jour; elle a vecu,
elle vit. Et tout ce qui vit change, eccepto Deo. On peut ima-
giner un livre qui renfermerait 'expression précise et défini-
tive de toutes les vérités révélées: ce livre n’en est pas moins)
rigoureusement impossible. Il serait le tombeau de la théolo-
gie; il contiendrait une théologie morte, un cadavre. La vraie
theéologie est, & tous les moments, une science en mouve-
ment. » De qui est cette remarque? D'un audacieux et
imprudent Philistin de la gauche? Dun abbé encore,
M. Léonce Couture, dans le Bulletin de Ulnstitut catholique
de Toulouse. Avec lui, nous admettons le mouvement, mais
en avant, les regards sans cesse fixés sur le chef et le con-
sommateur de la foi, sans perdre de vue les intéréts réelle-
ment pratiques de I'évangélisation dans les circonscriptions
respectives de nos obligations pastorales ou professorales.

Nos discussions, toujours animées d’un esprit de recherche
indépendante et du respect le plus complet des opinions
d’autrui, ont pu étre suivies par tout le monde, un apres-
midi par I'éminent économiste francais, M. Charles Gide,
I’hiver de son séjour & Lausanne, d’autres fois par des per-
sonnes moins familiéres avec notre langue, quoique non
moins intéressees par les objets & I'étude. Nos seize séances
ont été fréquentées par une moyenne de vingt membres;
I'une d’elles en a méme compté cinquante-quatre. Actuelle-
ment notre Société en comprend soixante-quinze, avec le
Comité composé, du 28 juin 1897 & ce jour, d’'un président:
M. Combe, professeur; d’un vice-président: M. Vautier,
ancien pasteur; d’un trésorier: M. Jaccard, ancien pasteur;
des secrétaires: MM. Fornerod, professeur, et Jaques, pas-
teur.

Grace & un secrétariat modele, qui a droit & nos tres sin-
ceres remerciements, il serait aisé de reproduire de mois en
mois la marche réguliére de notre utile association. Moven-
nant les dates entre parenthéses, je vais essaver 4 mon tour



332 ERNEST COMBE

de rappeler les travaux présentés, dans leur suite organique
et leurs résultats.

Sur le sol méme qui a eu le privilége d’étre le théatre,.
presque le centre géographique du monde religieux juif, a
Jérusalem et sous ses murs, M. le professeur LUcIEN GAUTIER
nous a initiés (20 décembre 1897) aux Fouilles et découvertes
récentes en Palestine. Par son second voyage, qu’il vient de
terminer, il aura pu constater de visu les explorations pour-
suivies du Dr Bliss, du sud-ouest de la vieille piscine de Siloé
a l'est et au nord, et nous sommes dans la légitime attente
de ce qu’il voudra bien nous en redire avec sa clarté habi-
tuelle.

M. EMiLE JAccARrD, qui, de Zurich, a fait aussi son tour de
Palestine, sans en parler, doit avolir, je suppose, dans ses car-
tons, résumées en son style précis, des notes bibliques qu’il
lui suffit de reprendre et de compléter au fur et & mesure que
nos bureaux embarrassés iront mettre & contribution son
aimable complaisance.

Pour le moment, voici (28 mars 1898), ses Derniéres
réflexions sur Genése I, 28. Aprés nous avoir précédemment
entretenus des caracteres de I'image de Dieu en ’homme, et
de la perturbation morale qu’y a causée l'exaltation de la
sensibilité, M. Jaccard a cherché & dégager l'idée méme de
Dieu. Dieu est avant tout pensée et volonté. L’Ancien Testa-
ment et le Nouveau confirment cette notion. Elle implique la
distinction entre la créature et le Créateur. De la des consé-
guences: la non-identité de substance entre Dieu et ’homine;
ce dernier ne connaissant la Divinité que par la Parole; la
Iutte contre les esprits faussement émancipés aboutissant &
un jugement et & une condamnation supréme du prince des
ténebres; la réconciliation possible avec le Pére céleste par
un retour & 'Esprit divin pleinement manifesté. Le désac-
cord entre cette notion biblique et I'immmanence moderne
éclate quand les uns ou les autres prononcent les demandes
de 'oraison dominicale. — Non, répondent les critiques, nous
ne saurions rester au point de vue de Spinoza, de Hegel et des
partisans de Dieu envisagé uniquement dans son immanence;



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 333

néanmoins comment ne pas partir de ce que nous ressentons
de Dieu en nous, pour affirmer ensuite seulement sa trans-
cendance et le prier des lors avec d’autant plus de ferveur
qu’il n’est séparé de nous que parce que nous nous sommes
éloignés de lui, et que Christ nous rouvre la voie des récon-
ciliations éternelles.

Encore faut-il quelque chose comme la foi du centenier,
ajoute M. Jaccard, dans un autre travail de la méme année
(19 décembre 1898), mettant cette foi en paralléle avec celle
de la Cananéenne: odd év 1% Topuh) Togabmyy wicTw ebpov, Luc VII,
9. Pareille foi se distingue non par la quantité, mais par la
qualité. Le plus petit grain en contient tout le développe-
ment. La foi du centenier peut se ramener & un syllogisme:
son autorité, & lui un subordonné, lui vient de son obéissance;
celle du Christ tient & sa soumission parfaite a Dieu. Il en
résulte, chez la Cananéenne et chez le centurion, une foi
faite de confiance et d’humilité, une foi réfléchie, personnelle,
rare a ce degré, provoquant I'admiration du Seigneur. Tan-
dis que des disciples fuient épouvantés le supplicié de Gol-
gotha, qui sait si 'humble et confiant capitaine n’a pas vu
dans cette mort la volonté de Dieu? — La discussion tendit
a maintenir I’étonnement de Jésus en rapport avec la lacune
ou l'insuffisance qu’il constatait dans son entourage immeédiat,
que ce soit qualitativement, que ce soit quantitativement.

Avec M. G. LINDER, il ne s’agit plus de textes 1solés; c’est
une méthode nouvelle d’interprétation que des lectures reité-
rées ont fini par lul imposer dans la trame de cette préten-
due robe sans couture qui sappelle 'Evangile de Jean
(28 juin 1897). Malgré ses charges multiples dans la paroisse
allemande de Lausanne, il est revenu a la méme question,
pour l'étayer, dans deux séances subséquentes (31 janvier,
19 décembre 1898) sous ces formes: Caractéristique des deux
sources du quatriéme évangile; Explication des chapitres I et
11 de Uévangile selon Jean. Les portions essentielles de ces
remarques, avec des compléments, ont été publiées, depuis,
dans la Zeutschrift fiur wissenschaftliche Theologie, de Hilgen-
feld, et dans notre Revue lausannoise.



334 ERNEST COMBE

M. Linder arrive & discerner assez nettement deux sources:
la premiére, ancienne, avec les noms de personnes (5 Tngads,
6 Twdwwng, 6 Mérpos...) munis de Particle, pour cette raison dite
source A, présentant, en outre, des récits, des faits, dans un
cadre historique qui rappelle celui des synoptiques, au lan-
gage hébraique, et sur terre galiléenne; la source secondaire,
source S, sans larticle devant les noms propres de per-
sonnes, contenant les éléments mystiques, dogmatiques,
meéme gnostiques, les discours au style des épitres johan-
niques, d’une composition plus littéraire, plus grecque, et
nous transportant de préférence en Judée.

A louie de ces annotations condensées, comme o leur lec-
ture maintenant, on comprend que de telles recherches éru-
dites, s’ajoutant a de précédentes, aient meérité a leur auteur,
de la part de I’Université d’Iéna, le doctorat en théologie ho-
noris causa, distinction dont notre Société a lieu d’étre fiére,
puisqu’elle a eu le privilege d’avoir la primeur de ces exposi-
tions vraiment bénédictines. — Suivant un veeu, eta lavue du
sectionnement déja imprimé du premier chapitre de Jean, ces
observations seraient plus généralement appréciables encore
au travers de 'ouvrage entier disposé en deux couches ou
avec deux caracteres difféeremment teintés.

Ce sont la des trouvailles auxquelles ne pouvaient songer
ni Augustin Marlorat, au cours de sa carriéere mouvementée,
que M. le pasteur CHARLES SCHNETZLER (24 avril 1898) a fide-
lement sulvie, depuis sa naissance & Bar-le-Duc vers 1506,
jusqu’a son héroique martyre dans sa dernieére paroisse a
Rouen le 30 octobre 1562, en nous arrétant non loin d’ici, a
Genéve, & Lausanne, a Crissier, & Villette pres Lutry, & Vevey,
et nous le montrant préoccupé d’élever le niveau des études
théologiques par la publication, chez Robert Estienne, d'une
espéce de Bible annotée, tant de 'Ancien que du Nouveau
Testament « corrigé sur le grec ; » ni Une Société vaudoise de
théologre, de 1811 a 1826, que M. le pasteur DE LoEs (27 mars
1899) a fort heureusement exhumée des papiers d'un de ses
predécesseurs, Louis Fabre, et qui, & coté des traductions ou
des correspondances avec Geneve, Montauban, Neuchatel,



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 335

Bale ou était Vinet, nous intéresse par sa tournure d’esprit
tres sérieuse, pratique, se séparant & I'occasion des troubles
causes par les excentricités du réveil anglais.

Sans M. Byskg, qui continue avec une louable ténacité a ex-
plorer & notre profit (27 mars 1899) les ceuvres du plus savant
mystique que Stockholm ait vu naitre, nous connaitrions in-
suffisamment le Divin humain daprés Swedenborg. Mono-
théiste avant tout, Swedenborg, tout en repoussant la doc-
trine orthodoxe de la trinité, admet qu’il y a en Dieu trois
attributs essentiels qui agissent : Pamour nommé le Pére ; la
sagesse ou L.ogos incarné en Jésus de Nazareth ; I’énergie di-
vine procédant du Pere par le Fils et donnant aux ames la
sanctification et le salut. ’homme et Dieu peuvent s’unir
dans un individu, peu & peu, non brusquement. Cette alliance
a €té consommeée en la personne adorable du Christ. Jésus a
apporte sur la terre un « externe » humain et un « interne »
divin, travaillant sans cesse et réussissant & soumettre son
externe a son interne. Il mérite donc d’étre appelé le Divin
humain. — Suivit I'énoncé de quelques objections faites &
I’idée de la personnalité dans cette triade.

L’individualité humaine, M. le professeur et docteur JULES
Bovon, moins que personne, n’est disposé a lul porter at-
teinte. Il I’a relevée en abordant (28 février 1898) le Probléme
social et la morale chrétienne. Il repousse et la concurrence
brutale du laisser-passer et toute doctrine collectiviste qui
absorberait 'individu dans la société civile de I’Etat ou dans
la société religieuse de 'Eglise. La face économique des ques-
tions ne doit jamais nous faire oublier le coté moral. Celui
qui s’efforce de persuader aux pauvres qu’ils peuvent arriver
au bien-étre autrement que par le travail et 'épargne, est un
menteur et un criminel. Aussi, au lieu de présenter I'Etat
comme dispensant la manne céleste, nous devons insister sur
I’effort individuel, quitte aux autorités établies d’user de leur
pouvoir pour combattre toute entrave a ces efforts individuels
et méme pour soutenir la protection nécessaire des faibles.
Aux riches, d’autre part, d’éviter avec soin de donner le spec-
tacle irritant du luxe, de l'oisiveté. En somme, I'évangile



336 ERNEST COMBE

n’est pas lié a un systéme éconcmique particulier, il s’adresse
a ’homme de tous les temps. Les passions humaines rempla-
cées par 'amour, et les questions sociales se simplifient. —
Oui, remarque-t-on, pourvu que la société rende la liberte
possible a tous, car il est indéniable qu’il vy a certains milieux
qui ne favorisent guére la vie chrétienne.

M. Bovon se préparait, par cette sorte de chapitre de son
dernier et sixieme volume, & compléter et & achever son
Etude de U'ceuvre de la rédemption, entreprise ininterrompue
de sept années, qui a provoqué parmi nous et au deld de
notre cercle la juste reconnaissance des théologiens de langue
francaise.

il est pour les jeunes un encouragement, qui sera suivi.
Un débutant décidé, — stimulé probablement jusque dans sa
suffragance par 'homme de France et de Suisse qul connait
le mieux I'histoire des dogmes avec la symbolique, et qu’ une
admiration respectueuse de sa vénérable modestie nous in-
terdit de nommer, — M. L. GouMaz, s’est proposé de traiter
(30 janvier 1899) cette question ! Y a-t-il une notion protes-
tante du sacrement ? Réponse négative. Le sacrement ne sau-
rait avoir qu'un role symbolique pour le protestantisme, dont
la foi personnelle affranchit le fidéle de tout intermeédiaire.
Le mot de sacrement date de Tertullien, bien que I'impor-
tance attribuée aux paroles de l'institution de la céne et du
baptéme, aux rites, se manifeste déja chez Barnabas. Des
Péres apologetes a I'époque de Constantin, avec les foules
paiennes entrant dans ’Eglise, une valeur miraculeuse est de
plus en plus attachée aux sacrements, par suite aux prétres
qui les administrent. Le terme logique du mouvement est
atteint avec la scolastique, out le sacrement devient opus ope-
ratum. Jusque-la la foi marchait de pair; elle va dépendre
du rite. Avec Paschase Radbert triomphe la doctrine de la
transsubstantiation. Le point de vue change avec les réfor-
mateurs, pour qui 'effet du rite est le méme que celui de la
prédication ; idem est effectus verbi et ritus; il s’adresse aux
yeux, comme la parole a 'oreille. Ou ils ne s’entendent plus,
c’est quand il s’agit de s’expliquer le comment du sacrement.



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 337

Tous, néanmoins, maintiennent que ce n’est que par la foi
que les pécheurs s’assimilent les graces proclamées par le
baptéme et la sainte scéne. Apres l'histoire, interrogeons
I'exégése. En relation avec la paque juive, la céne rappelle
une nouvelle alliance de grace par notre communion avec le
Sauveur se donnant pour nous. Quant au baptéme, d’abord
signe, puis moyen d’entrer dans la nouvelle alliance de grace,
il devait étre précédé de la prédication, d’apres Jésus-Christ. —
Des maitres, qui ne redoutent rien tant que de s’imposer, ont
demandeé si le protestantisme avait affirme aussi catégorique-
ment 'absence de tout intermédiaire, dont 'ame humaine a
besoin. De plus, le sacrement n’ayant pas été défini, 1l reste
quelque équivoque. Quoi qu’il en soit, ajoute M. Goumaz
pour clore, la sainte céne demeure la plus solennelle des pré-
dications ; sous une forme plastique elle présente au croyant
tout ’Evangile & la fois.

Autant de secours qui ne sont pas superflus dans 1’état ac-
tuel de ’humanité. Un pasteur, un peu plus avancé dans la
carriére, M. J. Raccaup, l'attestait (28 novembre 1898) avec
une singuliére évidence dans son étude : Souffrance et péché.
La souffrance est universelle. Elle est pour ’homme sur cette
terre une fidéle compagne. Ainsi que le disait le sage de I'an-
cienne alliance (Job V, 5), « 'homme nait pour souffrir
comme l'étincelle pour voler. » Ses divers genres analysés
conduisent & cette définition : la souffrance est la perception
d’'un désaccord entre ce qui est et ce qui devrait étre, per-
ception rendue sensible par la douleur. La souffrance pre-
miérement nous apparait comme anormale, funeste. Pourtant
elle peut avoir une certaine utilité ; elle est souvent un sti-
mulant et la source d’impressions salutaires. Trois hypo-
théses sur son origine : ou bien I’apparition de la souffrance
daterait du péché d’Adam, affirme la tradition, mais les dé-
bris fossiles offrent des témoins de souffrances antérieures a
notre premier ancétre ; ou bien elle serait le fait de la faute
de 'homme préexistant, doctrine de la chute métaphysique
défendue par Julius Muller, mais écartée par 'impossibilité
de tout controle expérimental ; ou bien, et 'auteur serait dis-



338 ERNEST COMBE

posé a reconnaitre cette probabilite, des le debut de 'espece
humaine, la création a été pervertie par la puissance malfai-
sante de l'esprit déchu, Satan, mais il n’en demeure pas
moins que la souffrance a un role éducateur dans le plan di-
vin. A examiner 'état primitif de I'humanité, exposée a la
souffrance et & la mort, nous ne sommes pas forcés de con-
clure pour 'homme qu’il lui était impossible de s’en affran-
chir par une communiaon toujours plus compléte avec Dieu,
Ayjourd’hui, il v a complication. Dans un monde qui subit
les conséquences du péche, la lutte est plus que jamais né-
cessaire et devient victorieuse de proche en proche, dans la
mesure ot nous l'acceptons du Pere céleste et ot nous pui-
sons en Ghrist les forces salutaires indispensables. — Le rap-
porteur a profité de la discussion, qui releva entre autres
Vimportance de la solidarité; 1l a publié sa rédaction dans la
Revue de théologie et de philosophie de cette année, page 101.

Dans le méme recueil, aussi solide que désintéressé, ont
eté insérés des travaux de MM. les professeurs Emery (1898,
p. 533) et Fornerod (1899, p. 48, 273), travaux qui, comme
plusieurs que nous allons voir, ont retenu, ces derniers mois,
notre attention philosophique et théologique sur les rapports
du christianisme avec les tendances évolutionnistes.

Telles sont les réflexions intitulées Le miracle et le surna-
turel qu’a suggérées (27 juin 1898) le récent ouvrage de
M. Paul Chapuis & Dintelligence toujours plus éprise de
netteté de notre collegue M. L. EMERY. Il estime qu’il est
possible d’arriver & une solution capable de satisfaire les
théologiens qui admettent ces quatre theses: la foi au Dieu
vivant de I’Evangile, c’est-a-dire la conception théiste de
Dieu, et par suite la possibilité et Iefficacité de la priére; la
foi & la sainteté de Jésus de Nazareth et a sa parfaite com-
munion avec le Pére; laffirmation de I'état général de péché
du genre humain et de ses facheuses conséquences pour ’ac-
tivité spirituelle de I'nomime; 'estimation que I'état de péché
de Phumanité terrestre n’a pas transformeé les conditions astro-
nomicques, meécaniques, organiques de notre planete. Ces pré-
suppositions dogmatiques établies, en accord avec des cita-



SOCIETE VAUDOISE DE THEOQOLOGIE 339

tions de M. Chapuis, viennent les définitions des principaux
termes du débat: la nature, ensemble des étres el des choses
dépourvues de volonté consciente de soi et soumis a 'em-
pire de la nécessité, de telle sorte que les phénomeénes dits
naturels s’enchainent et se succédent suivant des lois qui leur
sont imposées par Dieu, surnaturel par excellence, lois aux-
quelles ces étres et ces choses ne peuvent déroger; le surna-
turel, ce qui est au-dessus de la nature et se confondant avec
le spirituel, le personnel, doué de conscience et de volonte.
Objectivement la science ne connait que des faits, des phé-
nomenes se succédant ou ceexistant, dans un certain temps
et dans un certain lieu, se conformant & un certain ordre.
Les lois par lesquelles le savant essaie de fixer et d’expliquer
I'ordre de succession et de coexistence d’'une certaine espéce
de phénoménes n’existent pas en dehors de son esprit et de
I’esprit des autres savants. Etant des volontés particulieres
du Dieu qui soutient et anime toutes choses par sa volonté
toute-puissante, les lois n’existent qu’en Dieu, el dans 'esprit
de 'homme. Il importe toutefois de remarquer que nos juge-
ments ne présentent pas tous le méme degre de subjectivité,
et que, de ce fait, ils peuvent étre divisés en deux grandes
classes: les jugements théoriques ou ontologiques, et les
jugements appréciatifs ou qualificatifs. Or les jugements
scientifiques sont tous des jugements théoriques; les juge-
ments moraux et religieux sont tous des jugements qualifica-
tifs et comme tels dépendent étroitement de P'idiosyncrasie
de ceux qui les émettent. La présence de Dieu se sent,
s’éprouve par ’homme religieux; elle ne peut étre prouvée.
Ce caractére subjectif de nos impressions religieuses n’im-
plique nullement que I'action de Dieu n’existe pas en soi,
objectivement. A la lumiére de ces principes, a propos des
miracles de Jésus-Christ se posent deux questions: une ques-
tion de critique historique, les faits se sont-ils réellement
passeés tels qu’ils sont racontés dans les Evangiles? une ques-
tion philosophique, & supposer que tout ou partie des faits
racontés soient des faits réels, comment devons-nous les con-
cevoir? En outre, comment prétendre que ['histoire mer-



340 ERNEST COMBE

veilleuse de Jésus ait échappé & l'amplification des faits
extraordinaires qui s’attachent a ’existence de tous les fon-
dateurs de religions, & prendre surtout le siécle et le milien
ou s'est déployée sa carriére éminemment rédemptrice? Si
donc le miracle est, au point de vue religieux, un fait qui
éveille chez ses témoins le sentiment de la présence et de
I’action de Dieu, et qu’ils rapportent par conséquent a la
causalité divine, sans se preoccuper du comment Dieu opeére,
nous pouvons affirmer que plus un homme est religieux,
plus il voit de miracles, qui deviennent une forme de sa foi
a la Providence. Dieu doue chaque individu a raison de la
tiche qu’il lui confie. Ainsi Jésus-Christ, qui a porté ces dons
a leur plus haute puissance par la perfection de sa sainteté
et de son amour, et qui, aux regards du chrétien, a été
capable d’accomplir de ces ceuvres réservées a quicongue
atteindra jamais & la stature parfaite du Fils de Dien. — A
chacun, dans la discussion, de s’appliquer & mieux distin-
guer, a son greé.

Ou les interlocuteurs se sont plus facilement entendus,
sans étre absolument d’accord, c¢’est & Chernex prés Montreux,
a notre réunion d’été 1897 (27 septembre), sur la question
traitée encore par M. EMERY: Le Saint-Esprit. M. Emery ana-
lyse d’abord 'expérience. On n’est chrétien que dans la
mesure ou 'on a 'esprit de Christ. Christ est venu dans un
sentiment de fidélité, 1l a aimé les hommes, il a été libre a
I’égard du monde, trois caracteres qui peuvent se ramener &
un seul: 1l a fondé 1€ royaume de Dieu. Partout ot nous ren-
controns cette cooperation a la reéalisation du royaume de
Dieu, nous sommes en présence de ’esprit de Christ. Il v a
pareillement identification entre l'esprit de Christ ou le
Saint-Esprit et 'esprit de Dieu; avoir I'un ou l'autre consti-
tue une seule et méme grace. Cet esprit souffle dans toute
ame religieuse et morale, sans toutefois, en dehors de la pré-
dication de ’Evangile, avoir ces caractéres spécifiques qui
appartiennent & la communion avec la personne de Jésus-
Christ. Autre fait d’expérience chrétienne: I'esprit saint n’est
pas quelque chose de superposé & notre esprit. Quel que soit



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 341

en nous le combat entre les instincts mauvais, contraires, le
Sagnt—Espri't et 'esprit de ’homme forment psychologique-
ment un seul et méme esprit, fortifié d’en haut. La vivifica-
tion, pour étre distincte au début, n’en demeure que plus
réellement le facteur naturel, permanent. Le monisme se
comprend, sans choir dans le panthéisme. Dieu crée de sa
propre substance l'univers, théatre d’'une immense évolu-
tion, dont le point de départ est la création de la matiére
inconsciente et dont le point d’arrivée sera la réalisation glo-
rieuse du régne de Dieu, en passant par toutes les manifes-
tations progressives de 'esprit divin dans la sensibilité, la
volonteé, la vie des créatures personnellement unies & leur
Sauveur. La Pentecote marque précisément le moment ou la
premiére communauté chrétienne a pris nettement cons-
cience de I'esprit nouveau qui 'animait, de Pesprit de Christ,
qui se transmet objectivement par la prédication de I’Evan-
gile, subjectivement par la foi a cet Evangile. La synthese
élaborée, M. Emery étudie les rapports du Saint-Esprit avec
Dieu, transcendant et immanent, en nous comme Peére ; avec
I'homme, manifestement de méme substance morale, reli-
gieuse, filiale; avec Jésus-Christ, chez qui il atteint un épa-
nouissement unique et rédempteur pour tous ceux qui con-
sentent & vivre de lui. Suit, pour terminer, un examen
détaillé des données de I'Ecriture sur l'esprit de Christ,
I'esprit de Dieu, le Saint-Esprit.

Cet esprit-1a ne diminue point, s’entretient plutét par des
lectures réfléchies. M. le pasteur Locoz a obtenu l'assenti-
ment général et fourni le sujet d’'une discussion nourrie en
nous apportant (29 novembre 1897) ses Notes ef impressions
a propos de Uouvrage de M. A. Sabatier: « Esquisse d'une phi-
losophie de la religion. » Le chroniqueur parisien, au style
enchanteur, adopte la méthode de Descartes ou expérimen-
tale: faire table rase, établir la revision personnelle, compléte,
des éléments du probleme religieux a 'aide des deux seules
sources d’informations la psychologie et I'histoire. Le livre a
eté assez lu pour permettre & son rapporteur de s’en tenir,
faute de temps, aux points fondamentaux des deux premiers

THEOL. ET PHIL. 1899 23



342 ERNEST COMBE

chapitres. M. Sabatier éclaire-t-il d’'une maniére nouvelle le
probléme de l'origine de la religion? M. Logoz ne le pense
pas. Nul ne se souvient de sa naissance. La détresse origi-
nelle de 'homme jeté nu et désarmé sur la planéte a peine
refroidie, loin d’éire la cause, n’a été que l'occasion relative
du sentiment religieux qui flottait sur le fond de son étre
spirituel. Et puis entre ’homme et 'animal la différence qua-
litative, non quantitative, ne nous engage-t-elle pas & renon-
cer & cette recherche de la genése de la religion? Au deuxiéme
chapitre, M. Logoz résume la conception de l'auteur dans
une équation: la clarté de la révélation objective de Dieu est
en raison directe de U'intensité ef aussi de la pureté du sen-
timent religieux chez ’homme. Dés lors si la révélation est
universelle comme la religion elle-méme, elle ne peut étre
renfermée entre les limites étroites d’une période historique;
1l v a évolution religieuse. L’écueil indiqué par Strauss est
evité. La perfection morale a pu se rencontrer dans la per-
sonne du Christ. M. Sabatier semble rompre en visiére avec
I’évolutionnisme strict pour sauvegarder cette intégrité du
fondateur du christianisme. 1l n’en accepte pas moins la loi
du progrés que nous constatons dans la nature el dans I'his-
toire. Le dogme d’une création achevée d’un coup, la pre-
miére semaine, est-il évangélique? N’est-il pas mortel a la
conscience morale? Il faut distinguer entre les données
immeédiates de la conscience et les résultats de la réflexion
critique touchant 'origine du péché en général. La thése de
I’évolution ne m’enléve pas le sentiment douloureux de mon
péché dans ma conscience éclairée par I’Evangile. — Les
eclaircissements des discutants, on le concoit, ont porté sur
la relation ou sur les oppositions entre la philosophie évolu-
tionniste et la théologie chrétienne.

Lausanne n’a pas monopolisé ces sortes de tournois théolo-
giques. De Geneve, ou il est rentré avec notre titre de mem-
bre honoraire, M. PETAVEL-OLLIFF a consenti & venir nous
donner (25 avril 1898), de sa facon étincelante, son Etude sur
Uévolutionnisme chrétien. 1l reprend la controverse Sabatier-
Frommel et, docteur en théologie, 1l entrevoit une concilia-



53

CC

SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE

tion. Et d’abord il faut accepter la théorie de I’évolution dans
la nature. Elle a fait son entrée dans les Eglises. Seulement
I’évolution est un sauvageon, qui doit étre greffé pour vy intro-
duire le principe de la liberté. L’homme est appelé a colla-
borer au plan divin. Dés lors apparait le régne de I’évolution
de la liberté, dont Christ, non par excroissance, mais par
efflorescence, est le terme. L’évolution naturelle prépare
I’évolution de la charité. Ces deux phases, nous les trouvons
dans les premiers récits de la création, 1'élohiste représen-
tant le cornbat pour la vie avec la prépondérance des appétits,
le jéhoviste offrant une humanité déja dégrossie, en face d’'un
précepte moral. L’'empire de I’évolution naturelle finit ou
commence la foi, ceuvre de la volonté libre. L’évolution
fournit le canevas forcé sur lequel la liberté brode a son gré,
et 'amour détermine la victoire. La terre a été disposée pour
étre le berceau des candidats & 'immortalité. La souffrance
vaccine I'ame; animal lui-méme paie inconsciemment son
tribut & la loi d’une mystérieuse expiation. Avec I’évolution
de la liberté, la relation du péché et de la rédemption peut
étre maintenue. — Quelques auditeurs, moins optimistes,
exprimeérent leur réserve a I'égard des conséquences de 1’'évo-
lutionnisme.

M. le protesseur Maurice MiLLiOUD, environ un an apreés
(27 février 1899), dans un exposé d’autant plus brillant que
la forme était improvisée, a abordé la psychologie religieuse
et Uévolution de la foi. Le moyen &age, époque d’organisation
généralement harmonique, est pris comme point de compa-
ralson avec notre siécle agité, inquiet, chancelant. Alors, la
religion présentait un dogme, une vérité toute faite, qui pas-
sait pour étre la vérité scientifique ; & coté de cela, une vie
affective, soit d’activité chez les fanatiques, soit de récepti-
vité chez les mystiques ; troisiemement, le rite résumant les
pratiques. De nos jours, ces éléments subsistent ep partie;
sont-ils aussi coordonnés ? Voyez plutot : le dogme brisé en
morceaux ; des groupements ecclésiastiques & 'occasion de
points secondaires ; des opinions, non la vérité. De 1a I'inco-
hérence de notre vie religieuse. Inutile de songer a remonter



344 ERNEST COMBE

le courant pour revenir & des choses décrétées, imposées.
L’histoire du protestantisme a été un effort pour recouvrer
des bases fixes, des formules normatives. Il a essavé succes-
sivement l'autorité des Ecritures saintes, I'autorité des sy-
nodes, 'autorité personnelle du Christ, aujourd’hui 'autorité
de la conscience morale, individuelle nécessairement. Cela
peut-il suffire? Non. 11 s’agit de trouver une veérité qui s’im-
pose d’elle-méme. Ou? La théclogie nouvelle a raison de se
rattacher a la philosophie de Kant, d’accepter la subjectivité
de ses connaissances. Impossible de se prononcer sur le nou-
mene ; tandis que les phénomenes religieux, comme tous les
autres phénomeénes, ont des lois que nous pouvons recher-
cher, expliquer ou provoquer, et dont la connaissance a une
valeur scientifique. Seulement, déterminer ces lois des phé-
nomenes religieux, établir leur psychologie n’est pas I'ceuvre
d’un jour. Il est possible de discerner dé¢ja les grands ressorts
de 'esprit humain. Nous sommes une puissance dynamigque;
nous nous faisons perpétuellement, suivant une loi d’adap-
tation aux événements et suivant une loi d’unité ou d’équi-
libre de nos idées. Il y a 1a un conflit intérieur & surmonter,
qui constitue I’essence de la religion. Comment découvrir ce
mécanisme délicat ? Par 'analyse du sentiment religieux, en
étudiant, dans ce domaine, les divers états affectifs, les di-
verses tendances, saines ou pathologiques. Scientifiquement
poursuivie, cette pathologie sera appelée & jouer au milieu de
nous le méme role que le dogme au moven dge. — A une con-
dition pourtant, observe un kantiste de race, de ne pas exa-
gérer le contraste entre la prétendue uniformité du siecle de
saint Louis et notre diversité actuelle, en maintenant ce qu’il
v a de permanent au fond de notre étre et en reconnaissant a
ces éléments subjectifs une réalité objective.

Enfin, sous les ombrages de Chernex, a4 notre réunion an-
nuelle de 1898 (le 26 septembre), avec quelle chaleureuse
penétration M. FORNEROD a développé son sujet: Péché et
évolution ! Le rapprochement de ces deux termes devra-t-il
aboutir a la disparition de 'un ou de l'autre, et provoquer
une banqueroute dans le genre de celle qu’amena ’article de



SOGIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 3415

Scherer Du péché, publié par la Revue de Strasbourg en
décembre 1853 ? Pour répondre, le professeur de Lausanne
rappelle ce que la conscience chrétienne dit touchant le pé-
ché, puis les faits mis en évidence par les sciences naturelles
et historiques, ensuite la théorie traditionnelle de la chute et
la théorie déterministe du péché, pour établir a la fin quel-
ques théses de 'évolutionnisme spiritualiste. Et d’abord il est
nécessaire de distinguer entre les exigences de la conscience
chrétienne et le probleme de 'origine du péché. Consultons
nos souvenirs et partons de ce qu’ils nous donnent & con-
naitre. Le péché se présente-a nous commme une faute volon-
taire qui souille le cceur de ’homme. Nos fautes ne sont pas
isolées ; 1l existe un état de péché. Toute ame, placée sous
I'influence de 'Evangile et en face de I'idéal réalisé par Jésus-
Christ jusque dans la solidarité de son pardon rédempteur,
constate notre propre déchéance, notre propre condamnation,
individuelle et sociale. Profonde, individuellement et solidai-
rement, est la corruption humaine ; ne pas la prendre au sé-
rieux est la pire des hérésies. Est-elle totale, comme l'affirme
Calvin? La conscience chrétienne atteste la gravité du mal
qui regne dans le monde et en nous ; mais vis-a-vis du devoir
I’homme n’est pas un cadavre, il est un malade qul a besoin
de toutes les énergies de la grace de Dieu pour satisfaire a sa
vocation céleste. 11 importe de tenir compte aussi de certaines
constatations fournies par ’étude de la nature et de l'his-
toire. L’éclosion du péché n’a pas changé les éléments cons-
titutifs de la planéte terre, car la loi de la souffrance et de la
mort est antérieure & Papparition de ’homme. De plus, I'hu-
manité se dégage peu & peu des langes de I'animalité et tend
a se pénétrer de lesprit divin. A nos origines convient ce
cadre de I’évolution ou développement organique défini parv
Littré « P'action de sortir en se déroulant » et affirmé a sa
facon par saint Paul (1 Cor. XV, 46): « Or ce n’est pas ce qui
est spirituel, mais ce qul est animal qui est le premier, ce
qui est spirituel vient apres. » La théorie traditionnelle de la
chute a le tort de méconnaitre de tels faits, en s’enfermant
dans le troisiéme chapitre de la Genése et en v voyant un do-



3416 ERNEST GOMBE

cument historique de tous points, plutot qu’un remarquable
essal d’explication métaphysique. D’autre part, pour un dé-
terministe dualiste de la trempe d’Edmond Scherer, le péché,
condition méme du développement humain, est a la fois nor-
mal, puisqu’il est une phase nécessaire du développement,
et anormal, parce qu’il n’est qu'une phase transitoire de ce
développement. Pourtant la tentation, pas plus que notre
imperfection ontologique, ne constitue un péché ni chez
Christ ni chez personne. Aux regards de la conscience, le pé-
ché est ce qul ne doit pas étre. L’évolution est une loi géné-
rale, dont les modes peuvent varier a l'infini, suivant la na-
ture de I’étre, les milieux ot il se trouve et 'autonomie mo-
rale ou 'empreinte personnelle qu’il est appele & imprimer &
son existence. Une évolution se déroulant par le moyen
d’agents moraux libres se comprend tout aussi bien qu’une
évolution mécanicue, déterministe, fatale, si, selon la théo-
rie des idees-forces, l'esprit est primitif comme la matiére.
Pareille evolution dépend de la fidélité de 'homme & sa con-
science et a son Dieu. L’évolution de la conscience morale et
religieuse de ’homme suppose et réclame cette action de
Dieu sur les ames. Le péché est une dérogation a l'évolution
normale. De la deux courants contraires, dont les conflits
remplissent les siécles et arrivent & leur point culminant sur
le Golgotha. En présence de la croix de Christ, prémices des
développements ultérieurs, éclate le caractére tragique de
notre chute et s’offrent & nous toutes les virtualités de notre
rédemption. Ainsi I’évolutionnisme spiritualiste est destiné
a concilier et les exigences de la conscience et celles de la
conception historique de 'humanité. — La plupart des inter-
locuteurs ont paru étre de cet avis.

Comment en serait-il différemment avec notre jeune et
actif collégue, qui, une autre fois (24 avril 1899), nous com-
muniquait, pour étre discutée toujours avec le méme entrain
et la méme courtoisie, une lumineuse analyse de I’E'ssat phi-
losophique sur Uefficacité de la priére, par A. Philippot. L’au-
teur de cet ouvrage distingue les priéres exaucees et les
priéres efficaces. Jésus, au début de son ministére, est au



SOCIETE VAUDOISE DE THEOLOGIE 347

courant de la situation religieuse de son peuple: il v a cor-
respondance entre les événements et la substance de ses
prieres. Quant a la priére efficace, elle est la cause méme de
I'événement qui survient. Philippot combat les théories de
Schleiermacher et de Ritschl, qui ne voient dans la priere
gquun acte d’adoration. Et pourtant il est franchement déter-
ministe ; pour expliquer les priéres inexaucées, 1l a recours
au mystere, & la soumission. En outre, il est dualiste. I’ac-
tion de Dieu est & la fois naturelle et surnaturelle, deux do-
maines qu’il ne faut pas opposer I'un a Pautre. Le champ des
prieres efficaces est limité & l'action de Dieu sur I'ame de ce-
lut qui prie. Nous ne saurions, remarque son critique, accep-
ter ni le déterminisme, ni le dualisme de M. Philippot, qui a
meéconnu Ja réalité exprimée sous le symbole de la paternité
divine.

Cette paternité-la, notre Société n’a cessé de 'admettre et
de la pratiquer, l'invoquant ensemble a I'ouverture et a la fin
de chaque séance. En ma qualité de président, je ne puis en-
core mieux terminer ce rapport qu’en sollicitant de Dieu, en
votre nom et au mien, qu’ll veuille nous fortifier de plus en
plus de ses clartés d’en haut, et maintenir, entre nos diverses
individualités, non point une unité factice, illusoire, mais la
seule réellement désirable, féconde, celle que le Fils par ex-
cellence implorait, dans son veeu supréme en faveur de ses
vrais disciples (Jean XVII, 22): « Pére, qu’ils soient un comme
nous sommes un. »




	Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1897-1899

