
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1899)

Vereinsnachrichten: Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1897-1899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOCIÉTÉ YAÜDOISE DE THÉOLOGIE

Rapport sur l'exercice de 1897-1899

PAR

ERNEST COMBE

président sortant de charge '.

Messieurs et chers collègues,

Tandis que les derniers rapports sur la marche de notre
Société avaient, le regret de devoir mentionner plusieurs
décès, nous n'avons aujourd'hui qu'à exprimer à Dieu nos
actions de grâces: nous avons été épargnés.

Ce n'est pas que la maladie ne nous ait cruellement visités,
surtout à la fin de 1898. Elle s'est attaquée particulièrement
à deux de nos membres, d'entre les plus théologiques. L'un,
professeur d'exégèse de l'Ancien Testament à l'Université de

Lausanne, a heureusement recommencé la plus grande partie
de ses cours, et nous souhaitons vivement qu'il puisse bientôt

les reprendre tous; l'autre, le savant pasteur de Chexbres,
dont la pensée n'a cessé de nous suivre à distance, est encore
empêché de lui donner son essor accoutumé, je veux dire
vigoureux, et nous continuons à demander qu'il plaise au
Ciel de rendre à ce cher collaborateur dans le pastoral et le
professorat quelque chose de l'activité scientifique et
littéraire qui est son lot.

En deux années, quatre démissions, c'est peu; c'est toujours

1 Lu à la séance du 26 juin 1899.



330 ERNEST COMBE

trop, bien qu'elles soient motivées clans les meilleurs termes:
celle de M. Th. Staub par son départ pour Stuttgard; celles
de MM. Th. Mulier, à Genève, L. Borie, à Oulens, S. Burnier,
à Lausanne, par l'impossibilité où ils sont d'assister
régulièrement à nos séances. Nos portes, ils le savent, leur
restent ouvertes.

De nouvelles recrues y ont passé. En tête un vétéran, au
moins par l'expérience des matières bibliques, M. James

Barrelet, le successeur de M. Lucien Gautier, dans la chaire
d'exégèse de l'Ancien Testament à la faculté de théologie cie

l'Eglise libre. Les huit autres sont, d'après leur date de réception:

MM. Aimé Chavan, momentanément suffragant eu
France; James Siordet, pasteur à Bex; Albert de Haller,
pasteur à Montreux; Charles Schnetzler, pasteur à Cheseaux;
Louis Goumaz, suffragant à Chexbres; Rodolphe Bergier,
pasteur à Ressudens; Gabriel Chamorel, pasteur à Ollon ;

Robert Favre, pasteur à Sainte-Croix.
Nous sommes réjouis de voir des hommes aux fortes

convictions individuelles accepter la discussion sur la base d'un
attachement inébranlable à Jésus-Christ Sauveur et Maître,
conformément aux statuts de notre Société.

Il y a quelques semaines, l'abbé Garilhe, clans une brochure

parue à Paris, du ton le plus mesuré jetait un cri d'alarme
au sujet de l'éducation insuffisante du clergé séculier français

au dix-neuvième siècle. « On ne saurait garder
longtemps la direction des consciences et des âmes, dit-il, quand
on n'a plus celle des intelligences et des esprits. » Nos

pasteurs, il faut l'espérer, en sont convaincus. Il ne nous est

jamais permis de nous arrêter clans l'acquisition d'une vérité
aussi excellente que celle pour laquelle Christ a consenti à

donner jusqu'à son sang et sur laquelle les créatures célestes
elles-mêmes se tiennent penchées sans en atteindre le fond.

D'ailleurs, dans le domaine de la science théologique,
comme en tout autre, comment ne pas constater certaines
transformations? à quoi bon fermer les yeux à des évidences

historiques et psychologiques? « La théologie est une science
essentiellement vivante et évolutive, qu'on ne peut saisir à



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 331

un moment quelconque, au moins d'une façon scientifique,
sans prendre connaissance de l'évolution qu'elle a déjà accomplie.

Je m'explique. La théologie n'a pas seulement duré
depuis les temps apostoliques jusqu'à ce jour; elle a vécu,
elle vit. Et tout ce qui vit change, excepta Deo. On peut
imaginer un livre qui renfermerait l'expression précise et définitive

de toutes les vérités révélées: ce livre n'en est pas moins\

rigoureusement impossible. Il serait le tombeau de la théologie;'

il contiendrait une théologie morte, un cadavre. La vraie
théologie est, à tous les moments, une science en mouvement.

» De qui est cette remarque? D'un audacieux et

imprudent Philistin de la gauche D'un abbé encore,
M. Léonce Couture, dans le Bulletin de l'Institut catholique
de Toulouse. Avec lui, nous admettons le mouvement, mais
en avant, les regards sans cesse fixés sur le chef et le
consommateur de la foi, sans perdre de vue les intérêts réellement

pratiques de l'évangélisation dans les circonscriptions
respectives de nos obligations pastorales ou professorales.

Nos discussions, toujours animées d'un esprit de recherche
indépendante et du respect le plus complet des opinions
d'autrui, ont pu être suivies par tout le monde, un après-
midi par l'éminent économiste français, M. Charles Gide,
l'hiver de son séjour à Lausanne, d'antres fois par des

personnes moins familières avec notre langue, quoique non
moins intéressées par les objets à l'étude. Nos seize séances

ont été fréquentées par une moyenne de vingt membres;
l'une d'elles en a même compté cinquante-quatre. Actuellement

notre Société en comprend soixante-quinze, avec le

Comité composé, du 28 juin 1897 à ce jour, d'un président :

M. Coinbe, professeur; d'un vice-président: M. Vautier,
ancien pasteur; d'un trésorier: M. Jaccard, ancien pasteur;
des secrétaires: MM. Fornerod, professeur, et Jaques,
pasteur.

Grâce à un secrétariat modèle, qui a droit à nos très
sincères remerciements, il serait aisé de reproduire de mois en
mois la marche régulière de notre utile association. Moyennant

les dates entre parenthèses, je vais essayer à mon tour



332 ERNEST COMBE

de rappeler les travaux présentés, dans leur suite organique
et leurs résultats.

Sur le sol même qui a eu le privilège d'être le théâtre,
presque le centre géographique du monde religieux juif, à

Jérusalem et sous ses murs, M. le professeur Lucien Gautier
nous a initiés (20 décembre 1897) aux Fouilles et découvertes

récentes en Palestine. Par son second voyage, qu'il vient de

terminer, il aura pu constater de visu les explorations
poursuivies du Dr Bliss, du sud-ouest de la vieille piscine de Siloé
à l'est et au nord, et nous sommes dans la légitime attente
de ce qu'il voudra bien nous en redire avec sa clarté
habituelle.

M. Emile Jaccard, qui, de Zurich, a fait aussi son tour de

Palestine, sans en parler, doit avoir, je suppose, dans ses

cartons, résumées en son style précis, des notes bibliques qu'il
lui suffit de reprendre et de compléter au fur et à mesure que
nos bureaux embarrassés iront mettre à contribution son
aimable complaisance.

Pour le moment, voici (28 mars 1898), ses Dernières

réflexions sur Genèse I, 28. Après nous avoir précédemment
entretenus des caractères de l'image de Dieu en l'homme, et
de la perturbation morale qu'y a causée l'exaltation de la
sensibilité, M. Jaccard a cherché à dégager l'idée même de

Dieu. Dieu est avant tout pensée et volonté. L'Ancien Testament

et Je Nouveau confirment cette notion. Elle implique la
distinction entre la créature et le Créateur. De là des

conséquences: la non-identité de substance entre Dieu et l'homme;
ce dernier ne connaissant la Divinité que par la Parole; la

lutte contre les esprits faussement émancipés aboutissant à

un jugement et à une condamnation suprême du prince des

ténèbres; la réconciliation possible avec le Père céleste par
un retour à l'Esprit divin pleinement manifesté. Le désaccord

entre cette notion biblique et l'immanence moderne
éclate quand les uns ou les autres prononcent les demandes
de l'oraison dominicale. — Non, répondent les critiques, nous
ne saurions rester au point de vue de Spinoza, de Hegel et des

partisans de Dieu envisagé uniquement dans son immanence;



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 333

néanmoins comment ne pas partir de ce que nous ressentons
de Dieu en nous, pour affirmer ensuite seulement sa
transcendance et le prier dès lors avec d'autant plus de ferveur
qu'il n'est séparé de nous que parce que nous nous sommes
éloignés de lui, et que Christ nous rouvre la voie des

réconciliations éternelles.
Encore faut-il quelque chose comme la foi du centenier,

ajoute M. Jaccard, dans un autre travail de la même année

(19 décembre 1898), mettant cette foi en parallèle avec celle
de la Cananéenne: où8è lv rä ìupcòil -roo-aû-njv fior« evpm, Luc VII,
9. Pareille foi se distingue non par la quantité, mais par la
qualité. Le plus petit grain en contient tout le développement.

La foi du centenier peut se ramener à un syllogisme :

son autorité, à lui un subordonné, lui vient de son obéissance ;

celle du Christ tient à sa soumission parfaite à Dieu. Il en

résulte, chez la Cananéenne et chez le centurion, une foi
faite de confiance et d'humilité, une foi réfléchie, personnelle,
rare à ce degré, provoquant l'admiration du Seigneur. Tandis

que des disciples fuient épouvantés le supplicié de

Golgotha, qui sait si l'humble et confiant capitaine n'a pas vu
dans cette mort la volonté de Dieu? — La discussion tendit
à maintenir l'étonnement de Jésus en rapport avec la lacune
ou l'insuffisance qu'il constatait dans son entourage immédiat,
que ce soit qualitativement, que ce soit quantitativement.

Avec M. G. Linder, il ne s'agit plus de textes isolés; c'est

une méthode nouvelle d'interprétation que des lectures réitérées

ont fini par lui imposer dans la trame de cette prétendue

robe sans couture qui s'appelle l'Evangile de Jean

(28 juin 1897). Malgré ses charges multiples dans la paroisse
allemande de Lausanne, il est revenu à la même question,
pour l'étayer, dans deux séances subséquentes (31 janvier,
19 décembre 1898) sous ces formes: Caractéristique des deux
sources du quatrième évangile; Explication des chapitres I et

II de l'évangile selon Jean. Les portions essentielles de ces

remarques, avec des compléments, ont été publiées, depuis,
dans la Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, de Hilgenfeld,

et dans notre Revue lausannoise.



334 ERNEST COMBE

M. Linder arrive à discerner assez nettement deux sources :

la première, ancienne, avec les noms de personnes (6 Woo;,
ò Wwïjç, ô nérpoç...) munis de l'article, pour cette raison dite
source A, présentant, en outre, des récits, des faits, dans un
cadre historique qui rappelle celui des synoptiques, au
langage hébraïque, et sur terre galiléenne; la source secondaire,
source S, sans l'article devant les noms propres de

personnes, contenant les éléments mystiques, dogmatiques,
même gnostiques, les discours au style des épitres johan-
niques, d'une composition plus littéraire, plus grecque, et

nous transportant de préférence en Judée.
A l'ouïe de ces annotations condensées, comme à leur

lecture maintenant, on comprend que de telles recherches
erudites, s'ajoutant à de précédentes, aient mérité à leur auteur,
de la part de l'Université d'Ièna, le doctorat en théologie
honoris causa, distinction dont notre Société a lieu d'être fière,
puisqu'elle a eu le privilège d'avoir la primeur de ces expositions

vraiment bénédictines. — Suivant un vœu, età la vue du
sectionnement déjà imprimé du premier chapitre de Jean, ces
observations seraient plus généralement appréciables encore
au travers de l'ouvrage entier disposé en deux couches ou
avec deux caractères différemment teintés.

Ce sont là des trouvailles auxquelles ne pouvaient songer
ni Augustin Marlorat, au cours de sa carrière mouvementée,
que M. le pasteur Charles Schnetzler (24 avril 1898) a
fidèlement suivie, depuis sa naissance à Bar-le-Duc vers 1506,

jusqu'à son héroïque martyre dans sa dernière paroisse à

Rouen le 30 octobre 1562, en nous arrêtant non loin d'ici, à

Genève, à Lausanne, à Crissier, à Villette près Lutry, à Vevey,
et nous le montrant préoccupé d'élever le niveau des études

théologiques par la publication, chez Robert Estienne, d'une
espèce de Bible annotée, tant de l'Ancien que du Nouveau
Testament « corrigé sur le grec ; » ni Une Société vaudoise de

théologie, de I8H ci 1826, que M. le pasteur De Loes (27 mars
1899) a fort heureusement exhumée des papiers d'un de ses

prédécesseurs, Louis Fahre, et qui, à côté des traductions ou
des correspondances avec Genève, Montauban, Neuchâtel,



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 335

Bâle où était Vinet, nous intéresse parsa tournure d'esprit
très sérieuse, pratique, se séparant à l'occasion des troubles
causés par les excentricités du réveil anglais.

Sans M. Byse, qui continue avec une louable ténacité à

explorer à notre profit (27 mars 1899) les œuvres du plus savant

mystique que Stockholm ait vu naître, nous connaîtrions
insuffisamment le Divin humain d'après Sivedenborg.
Monothéiste avant tout, Swedenborg, tout en repoussant la
doctrine orthodoxe de la trinité, admet qu'il y a en Dieu trois
attributs essentiels qui agissent : l'amour nommé le Père ; la

sagesse ou Logos incarné en Jésus de Nazareth ; l'énergie
divine procédant du Père par le Fils et donnant aux âmes la
sanctification et le salut. L'homme et Dieu peuvent s'unir
dans un individu, peu à peu, non brusquement. Cette alliance
a été consommée en la personne adorable du Christ. Jésus a

apporté sur la terre un « externe » humain et un « interne »

divin, travaillant sans cesse et réussissant à soumettre son
externe à son interne. Il mérite donc d'être appelé le Divin
humain. — Suivit l'énoncé de quelques objections faites à

l'idée de la personnalité dans cette triade.
L'individualité humaine, M. le professeur et docteur Jules

Bovon, moins que personne, n'est disposé à lui porter
atteinte. Il l'a relevée en abordant (28 février 1898) le Problème

social et la morale chrétienne. Il repousse et la concurrence
brutale du laisser-passer et toute doctrine collectiviste qui
absorberait l'individu clans la société civile de l'Etat ou clans

la société religieuse de l'Eglise. La face économique des questions

ne doit jamais nous faire oublier le côté moral. Celui

qui s'efforce de persuader aux pauvres qu'ils peuvent arriver
au bien-être autrement que par le travail et l'épargne, est un
menteur et un criminel. Aussi, au lieu de présenter l'Etat
comme dispensant la manne céleste, nous devons insister sur
l'effort individuel, quitte aux autorités établies d'user de leur
pouvoir pour combattre toute entrave à ces efforts individuels
et même pour soutenir la protection nécessaire des faibles.
Aux riches, d'autre part, d'éviter avec soin de donner le spectacle

irritant du luxe, de l'oisiveté. En somme, l'évangile



336 ERNEST COMBE

n'est pas lié à un système économique particulier, il s'adresse

à l'homme de tous les temps. Les passions humaines remplacées

par l'amour, et les questions sociales se simplifient. —
Oui, remarque-t-on, pourvu que la société rende la liberté
possible à tous, car il est indéniable qu'il y a certains milieux
qui ne favorisent guère la vie chrétienne.

M. Bovon se préparait, par cette sorte de chapitre de son

dernier et sixième volume, à compléter et à achever son
Etude de l'œuvre de la rédemption, entreprise ininterrompue
de sept années, qui a provoqué parmi nous et au delà de

notre cercle la juste reconnaissance des théologiens de langue
française.

Il est pour les jeunes un encouragement, qui sera suivi.
Un débutant décidé, — stimulé probablement jusque clans sa

suffragance par l'homme de France et de Suisse qui connaît
le mieux l'histoire des dogmes avec la symbolique, et qu'une
admiration respectueuse de sa vénérable modestie nous
interdit de nommer, — M. L. Goumaz, s'est proposé de traiter
(30 janvier 1899) cette question :l Y a-t-il une notion protestante

du sacrement? Réponse négative. Le sacrement ne saurait

avoir qu'un rôle symbolique pour le protestantisme, dont
la foi personnelle affranchit le fidèle de tout intermédiaire.
Le mot de sacrement date de Tertullien, bien que l'importance

attribuée aux paroles de l'institution de la cène et du

baptême, aux rites, se manifeste déjà chez Barnabas. Des

Pères apologètes à l'époque de Constantin, avec les foules

païennes entrant clans l'Eglise, une valeur miraculeuse est de

plus en plus attachée aux sacrements, par suite aux prêtres
qui les administrent. Le terme logique du mouvement est

atteint avec la scolastique, où le sacrement devient opus
operatum. Jusque-là la foi marchait de pair ; elle va dépendre
du rite. Avec Paschase Badbert triomphe la doctrine de la
transsubstantiation. Le point de vue change avec les

réformateurs, pour qui l'effet du rite est le même que celui de la

prédication : idem est effectus verbi et ritus ; il s'adresse aux
yeux, comme la parole à l'oreille. Où ils ne s'entendent plus,
c'est quand il s'agit de s'expliquer le comment du sacrement.



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 337

Tous, néanmoins, maintiennent que ce n'est que par la foi

que les pécheurs s'assimilent les grâces proclamées par le

baptême et la sainte scène. Après l'histoire, interrogeons
l'exégèse. En relation avec la pâque juive, la cène rappelle
une nouvelle alliance de grâce par notre communion avec le
Sauveur se donnant pour nous. Quant au baptême, d'abord
signe, puis moyen d'entrer clans la nouvelle alliance de grâce,
il devait être précédé de la prédication, d'après Jésus-Christ.—
Des maîtres, qui ne redoutent rien tant que de s'imposer, ont
demandé si le protestantisme avait affirmé aussi catégoriquement

l'absence de tout intermédiaire, dont l'âme humaine a

besoin. De plus, le sacrement n'ayant pas été défini, il reste

quelque équivoque. Quoi qu'il en soit, ajoute M. Goumaz

pour clore, la sainte cène demeure la plus solennelle des

prédications ; sous une forme plastique elle présente au croyant
tout l'Evangile à la fois.

Autant de secours qui ne sont pas superflus dans l'état
actuel de l'humanité. Un pasteur, un peu plus avancé dans la
carrière, M. J. Raccaud, l'attestait (28 novembre 1898) avec
une singulière évidence dans son étude : Souffrance et péché.
La souffrance est universelle. Elle est pour l'homme sur cette
terre une fidèle compagne. Ainsi que le disait le sage de

l'ancienne alliance (Job V, 5), ce l'homme naît pour souffrir
comme l'étincelle pour voler. » Ses divers genres analysés
conduisent à cette définition : la souffrance est la perception
d'un désaccord entre ce qui est et ce qui devrait être,
perception rendue sensible par la douleur. La souffrance
premièrement nous apparaît comme anormale, funeste. Pourtant
elle peut avoir une certaine utilité ; elle est souvent un
stimulant et la source d'impressions salutaires. Trois
hypothèses sur son origine : ou bien l'apparition de la souffrance
daterait du péché d'Adam, affirme la tradition, mais les
débris fossiles offrent des témoins de souffrances antérieures à

notre premier ancêtre ; ou bien elle serait le fait de la faute
de l'homme préexistant, doctrine de la chute métaphysique
défendue par Julius Mulier, mais écartée par l'impossibilité
de tout contrôle expérimental ; ou bien, et l'auteur serait dis-



338 ERNEST COMBE

posé à reconnaître cette probabilité, dès le début de l'espèce
humaine, la création a été pervertie par la puissance malfaisante

de l'esprit déchu, Satan, mais il n'en demeure pas
moins que la souffrance a un rôle éducateur dans le plan
divin. A examiner l'état primitif de l'humanité, exposée à la
souffrance et à la mort, nous ne sommes pas forcés de
conclure pour l'homme qu'il lui était impossible de s'en affranchir

par une communion toujours plus complète avec Dieu.
Aujourd'hui, il y a complication. Dans un monde qui subit
les conséquences du péché, la lutte est plus que jamais
nécessaire et devient victorieuse de proche en proche, dans la
mesure où nous l'acceptons du Père céleste et où nous
puisons en Christ les forces salutaires indispensables. — Le

rapporteur a profité de la discussion, qui releva entre autres
l'importance de la solidarité; il a publié sa rédaction dans la
Revue de théologie et de philosophie de cette année, page 101.

Dans le même recueil, aussi solide que désintéressé, ont
été insérés des travaux de MM. les professeurs Emery (1898,

p. 533) et Fornerod (1899, p. 48, 273), travaux qui, comme
plusieurs que nous allons voir, ont retenu, ces derniers mois,
notre attention philosophique et théologique sur les rapports
du christianisme avec les tendances évolutionnistes.

Telles sont les réflexions intitulées Le miracle et le surnaturel

qu'a suggérées (27 juin 1898) le récent ouvrage de

M. Paul Chapuis à l'intelligence toujours plus éprise cie

netteté de notre collègue M. L. Emery. Il estime qu'il est

possible d'arriver à une solution capable de satisfaire les

théologiens qui admettent ces quatre thèses: la foi au Dieu
vivant de l'Evangile, c'est-à-dire la conception théiste de

Dieu, et par suite la possibilité et l'efficacité de la prière; la
foi à la sainteté de Jésus de Nazareth et à sa parfaite
communion avec le Père; l'affirmation de l'état général de péché
du genre humain et de ses fâcheuses conséquences pour
l'activité spirituelle de l'homme; l'estimation que l'état de péché
de l'humanité terrestre n'a pas transformé les conditions
astronomiques, mécaniques, organiques de notre planète. Ces

présuppositions dogmatiques établies, en accord avec des cita-



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 339

tions de M. Chapuis, viennent les définitions des principaux
termes du débat : la nature, ensemble des êtres et des choses

dépourvues de volonté consciente de soi et soumis à l'empire

de la nécessité, de telle sorte que les phénomènes dits
naturels s'enchaînent et se succèdent suivant des lois qui leur
sont imposées par Dieu, surnaturel par excellence, lois
auxquelles ces êtres et ces choses ne peuvent déroger; le surnaturel,

ce qui est au-dessus de la nature et se confondant avec
le spirituel, le personnel, doué de conscience et de volonté.
Objectivement la science ne connaît que des faits, des

phénomènes se succédant ou coexistant, dans un certain temps
et dans un certain lieu, se conformant à un certain ordre.
Les lois par lesquelles le savant essaie de fixer et d'expliquer
l'ordre de succession et de coexistence d'une certaine espèce
de phénomènes n'existent pas en dehors de son esprit et de

l'esprit des autres savants. Etant des volontés particulières
du Dieu qui soutient et anime toutes choses par sa volonté
toute-puissante, les lois n'existent qu'en Dieu, et dans l'esprit
de l'homme. Il importe toutefois de remarquer que nos
jugements ne présentent pas tous le même degré de subjectivité,
et que, de ce fait, ils peuvent être divisés en deux grandes
classes: les jugements théoriques ou ontologiques, et les

jugements appréciatifs ou qualificatifs. Or les jugements
scientifiques sont tous des jugements théoriques; les
jugements moraux et religieux sont tous des jugements qualificatifs

et comme tels dépendent étroitement de l'icliosyncrasie
de ceux qui les émettent. La présence de Dieu se sent,
s'éprouve par l'homme religieux; elle ne peut être prouvée.
Ce caractère subjectif de nos impressions religieuses
n'implique nullement que l'action de Dieu n'existe pas en soi,
objectivement. A la lumière de ces principes, à propos des

miracles de Jésus-Christ se posent deux questions: une question

de critique historique, les faits se sont-ils réellement
passés tels qu'ils sont racontés clans les Evangiles? une question

philosophique, à supposer que tout ou partie clés faits
racontés soient des faits réels, comment devons-nous les
concevoir? En outre, comment prétendre que l'histoire mer-



340 ERNEST COMBE

veilleuse de Jésus ait échappé à l'amplification des faits
extraordinaires qui s'attachent à l'existence de tous les
fondateurs de religions, à prendre surtout le siècle et le milieu
où s'est déployée sa carrière éminemment rédemptrice? Si
donc le miracle est, au point de vue religieux, un fait qui
éveille chez ses témoins le sentiment de la présence et de

l'action de Dieu, et qu'ils rapportent par conséquent à la
causalité divine, sans se préoccuper du comment Dieu opère,
nous pouvons affirmer que plus un homme est religieux,
plus il voit de miracles, qui deviennent une forme de sa foi
à la Providence. Dieu doue chaque individu à raison de la
tâche qu'il lui confie. Ainsi Jésus-Christ, qui a porté ces dons
à leur plus haute puissance par la perfection de sa sainteté
et de son amour, et qui, aux regards du chrétien, a été

capable d'accomplir de ces œuvres réservées à quiconque
atteindra jamais à la stature parfaite du Fils de Dieu. — A
chacun, dans la discussion, de s'appliquer à mieux distinguer,

à son gré.
Où les interlocuteurs se sont plus facilement entendus,

sans être absolument d'accord, c'est à Chernex près Montreux,
à notre réunion d'été 1897 (27 septembre), sur la question
traitée encore par M. Emery: Le Saint-Esprit. M. Emery analyse

d'abord l'expérience. On n'est chrétien que dans la
mesure où l'on a l'esprit de Christ. Christ est venu dans un
sentiment de fidélité, il a aimé les hommes, il a été libre à

l'égard du monde, trois caractères qui peuvent se ramener à

un seul : il a fondé lö royaume de Dieu. Partout où nous
rencontrons cette coopération à la réalisation du royaume de

Dieu, nous sommes en présence de l'esprit de Christ. Il y a

pareillement identification entre l'esprit de Christ ou le

Saint-Esprit et l'esprit de Dieu; avoir l'un ou l'autre constitue

une seule et même grâce. Cet esprit souffle dans toute
âme religieuse et morale, sans toutefois, en dehors de la
prédication de l'Evangile, avoir ces caractères spécifiques qui
appartiennent à la communion avec la personne de Jésus-
Christ. Autre fait d'expérience chrétienne: l'esprit saint n'est

pas quelque chose de superposé à notre esprit. Quel que soit



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 341

en nous le combat entre les instincts mauvais, contraires, le

Saint-Esprit et l'esprit de l'homme forment psychologiquement

un seul et même esprit, fortifié d'en haut. La vivifica-
tion, pour être distincte au début, n'en demeure que plus
réellement le facteur naturel, permanent. Le monisme se

comprend, sans choir dans le panthéisme. Dieu crée de sa

propre substance l'univers, théâtre d'une immense évolution,

dont le point de départ est la création de la matière
inconsciente et dont le point d'arrivée sera la réalisation
glorieuse du règne de Dieu, en passant par toutes les manifestations

progressives de l'esprit divin dans la sensibilité, la

volonté, la vie des créatures personnellement unies à leur
Sauveur. La Pentecôte marque précisément le moment où la

première communauté chrétienne a pris nettement
conscience de l'esprit nouveau qui l'animait, de l'esprit de Christ,
qui se transmet objectivement par la prédication de l'Evangile,

subjectivement par la foi à cet Evangile. La synthèse
élaborée, M. Emery étudie les rapports du Saint-Esprit avec

Dieu, transcendant et immanent, en nous comme Père ; avec

l'homme, manifestement de même substance morale,
religieuse, filiale; avec Jésus-Christ, chez qui il atteint un
épanouissement unique et rédempteur pour tous ceux qui
consentent à vivre de lui. Suit, pour terminer, un examen
détaillé des données de l'Ecriture sur l'esprit de Christ,
l'esprit de Dieu, le Saint-Esprit.

Cet esprit-là ne diminue point, s'entretient plutôt par des

lectures réfléchies. M. le pasteur Logoz a obtenu l'assentiment

général et fourni le sujet d'une discussion nourrie en

nous apportant (29 novembre 1897) ses Notes et impressions
à propos de l'ouvrage de M. A. Sabatier: « Esquisse d'une
philosophie de la religion. » Le chroniqueur parisien, au style
enchanteur, adopte la méthode de Descartes ou expérimentale

: faire table rase, établir la revision personnelle, complète,
des éléments du problème religieux à l'aide des deux seules

sources d'informations la psychologie et l'histoire. Le livre a

été assez lu pour permettre à son rapporteur de s'en tenir,
faute de temps, aux points fondamentaux des deux premiers

théol. et phil. 1899 23



342 ERNEST COMBE

chapitres. M. Sabatier éclaire-t-il d'une manière nouvelle le
problème de l'origine de la religion? M. Logoz ne le pense
pas. Nul ne se souvient de sa naissance. La détresse originelle

de l'homme jeté nu et désarmé sur la planète à peine
refroidie, loin d'être la cause, n'a été que l'occasion relative
du sentiment religieux qui flottait sur le fond de son être
spirituel. Et puis entre l'homme et l'animal la différence
qualitative, non quantitative, ne nous engage-t-elle pas à renoncer

à cette recherche de la genèse de la religion? Au deuxième
chapitre, M. Logoz résume la conception de l'auteur clans

une équation: la clarté de la révélation objective de Dieu est

en raison directe de l'intensité et aussi de la pureté du
sentiment religieux chez l'homme. Dès lors si la révélation est

universelle comme la religion elle-même, elle ne peut être
renfermée entre les limites étroites d'une période historique;
il y a évolution religieuse. L'écueil indiqué par Strauss est
évité. La perfection morale a pu se rencontrer dans la
personne du Christ. M. Sabatier semble rompre en visière avec
l'évolutionnisme strict pour sauvegarder cette intégrité du
fondateur du christianisme. Il n'en accepte pas moins la loi
du progrès que nous constatons dans la nature et clans
l'histoire. Le dogme d'une création achevée d'un coup, la
première semaine, est-il évangélique? N'est-il pas mortel à la
conscience morale? Il faut distinguer entre les données
immédiates de la conscience et les résultats de la réflexion
critique touchant l'origine du péché en général. La thèse de

l'évolution ne m'enlève pas le sentiment douloureux de mon
péché dans ma conscience éclairée par l'Evangile. — Les
éclaircissements des discutants, on le conçoit, ont porté stilla

relation ou sur les oppositions entre la philosophie
évolutionniste et la théologie chrétienne.

Lausanne n'a pas monopolisé ces sortes de tournois
théologiques. De Genève, où il est rentré avec notre titre de membre

honoraire, M. Pétavel-Olliff a consenti à venir nous
donner (25 avril 1898), de sa façon étincelante, son Etude sur
ïévolulionnisme chrétien. Il reprend la controverse Sabatier-
Frommel et, docteur en théologie, il entrevoit une concilia-



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 343

tion. Et d'abord il faut accepter la théorie de l'évolution dans
la nature. Elle a fait son entrée dans les Eglises. Seulement
l'évolution est un sauvageon, qui doit être greffé pour y introduire

le principe de la liberté. L'homme est appelé à

collaborer au plan divin. Dès lors apparaît le règne de l'évolution
de la liberté, dont Christ, non par excroissance, mais par
efflorescence, est le terme. L'évolution naturelle prépare
l'évolution de la charité. Ces deux phases, nous les trouvons
dans les premiers récits de la création, l'élohiste représentant

le combat pour la vie avec la prépondérance des appétits,
le jehoviste offrant une humanité déjà dégrossie, en face d'un
précepte moral. L'empire de l'évolution naturelle finit où
commence la foi, œuvre de la volonté libre. L'évolution
fournit le canevas forcé sur lequel la liberté brode à son gré,
et l'amour détermine la victoire. La terre a été disposée pour
être le berceau des candidats à l'immortalité. La souffrance
vaccine l'àme; l'animal lui-même paie inconsciemment son
tribut à la loi d'une mystérieuse expiation. Avec l'évolution
de la liberté, la relation du péché et de la rédemption peut
être maintenue. — Quelques auditeurs, moins optimistes,
exprimèrent leur réserve à l'égard des conséquences de

l'évolutionnisme.

M. le professeur Maurice Millioud, environ un an après
(27 février 1899), dans un exposé d'autant plus brillant que
la forme était improvisée, a abordé la psychologie religieuse
et l'évolution de la foi. Le moyen âge, époque d'organisation
généralement harmonique, est pris comme point de comparaison

avec notre siècle agité, inquiet, chancelant. Alors, la
religion présentait un dogme, une vérité toute faite, qui passait

pour être la vérité scientifique ; à côté de cela, une vie
affective, soit d'activité chez les fanatiques, soit de réceptivité

chez les mystiques ; troisièmement, le rite résumant les

pratiques. De nos jours, ces éléments subsistent ep partie ;

sont-ils aussi coordonnés Voyez plutôt : le dogme brisé en
morceaux ; des groupements ecclésiastiques à l'occasion de

points secondaires ; des opinions, non la vérité. De là
l'incohérence de notre vie religieuse. Inutile de songer à remonter



344 ERNEST COMBE

le courant pour revenir à des choses décrétées, imposées.
L'histoire du protestantisme a été un effort pour recouvrer
des bases fixes, des formules normatives. Il a essayé
successivement l'autorité des Ecritures saintes, l'autorité des

synodes, l'autorité personnelle du Christ, aujourd'hui l'autorité
de la conscience morale, individuelle nécessairement. Cela

peut-il suffire? Non. 11 s'agit de trouver une vérité qui s'impose

d'elle-même. Où La théologie nouvelle a raison de se

rattacher à la philosophie de Kant, d'accepter la subjectivité
de ses connaissances. Impossible de se prononcer sur le
noumène ; tandis que les phénomènes religieux, comme tous les

autres phénomènes, ont des lois que nous pouvons rechercher,

expliquer ou provoquer, et dont la connaissance a une
valeur scientifique. Seulement, déterminer ces lois des

phénomènes religieux, établir leur psychologie n'est pas l'œuvre
d'un jour. Il est possible de discerner déjà les grands ressorts
de l'esprit humain. Nous sommes une puissance dynamique;
nous nous faisons perpétuellement, suivant une loi d'adaptation

aux événements et suivant une loi d'unité ou d'équilibre

de nos idées. Il y a là un conflit intérieur à surmonter,
qui constitue l'essence de la religion. Comment découvrir ce
mécanisme délicat? Par l'analyse du sentiment religieux, en

étudiant, dans ce domaine, les divers états affectifs, les

diverses tendances, saines ou pathologiques. Scientifiquement
poursuivie, cette pathologie sera appelée à jouer au milieu de

nous le même rôle que le dogme au moyen âge. — A une
condition pourtant, observe un kantiste de race, de ne pas
exagérer le contraste entre la prétendue uniformité du siècle de

saint Louis et notre diversité actuelle, en maintenant ce qu'il
y a de permanent au fond de notre être et en reconnaissant à

ces éléments subjectifs une réalité objective.
Enfin, sous les ombrages de Chernex, à notre réunion

annuelle de 1898 (le 26 septembre), avec quelle chaleureuse
pénétration M. Fornerod a développé son sujet : Péché et

évolution Le rapprochement de ces deux termes devra-t-il
aboutir à la disparition de l'un ou de l'autre, et provoquer
une banqueroute dans le genre de celle qu'amena l'article de



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 3i5

Scherer Du péché, publié par la Revue de Strasbourg en
décembre 1853? Pour répondre, le professeur de Lausanne

rappelle ce que la conscience chrétienne dit touchant le

péché, puis les faits mis en évidence par les sciences naturelles
et historiques, ensuite la théorie traditionnelle de la chute et
la théorie déterministe du péché, pour établir à la fin quelques

thèses de l'évolutionnisme spiritualiste. Et d'abord il est

nécessaire de distinguer entre les exigences de la conscience
chrétienne et le problème de l'origine du péché. Consultons
nos souvenirs et partons de ce qu'ils nous donnent à

connaître. Le péché se présente à nous comme une faute volontaire

qui souille le cœur de l'homme. Nos fautes ne sont pas
isolées ; il existe un état de péché. Toute âme, placée sous
l'influence de l'Evangile et en face de l'idéal réalisé par Jésus-

Christ jusque dans la solidarité de son pardon rédempteur,
constate notre propre déchéance, notre propre condamnation,
individuelle et sociale. Profonde, individuellement et
solidairement, est la corruption humaine ; ne pas la prendre au
sérieux est la pire des hérésies. Est-elle totale, comme l'affirme
Calvin La conscience chrétienne atteste la gravité du mal

qui règne clans le monde et en nous ; mais vis-à-vis du devoir
l'homme n'est pas un cadavre, il est un malade qui a besoin
de toutes les énergies de la grâce de Dieu pour satisfaire à sa

vocation céleste. Il importe de tenir compte aussi de certaines
constatations fournies par l'étude de la nature et de
l'histoire. L'éclosion du péché n'a pas changé les éléments
constitutifs de la planète terre, car la loi de la souffrance et de la
mort est antérieure à l'apparition de l'homme. De plus,
l'humanité se dégage peu à peu des langes de l'animalité et tend
à se pénétrer de l'esprit divin. A nos origines convient ce
cadre de l'évolution ou développement organique défini par
Littré « l'action de sortir en se déroulant » et affirmé à sa

façon par saint Paul (1 Cor. XV, 46) : « Or ce n'est pas ce qui
est spirituel, mais ce qui est animal qui est le premier, ce

qui est spirituel vient après. » La théorie traditionnelle de la
chute a le tort de méconnaître de tels faits, en s'enfermant
dans le troisième chapitre de la Genèse et en y voyant un do-



346 ERNEST COMBE

cument historique de tous points, plutôt qu'un remarquable
essai d'explication métaphysique. D'autre part, pour un
déterministe dualiste de la trempe d'Edmond Scherer, le péché,
condition même du développement humain, est à la fois
normal, puisqu'il est une phase nécessaire du développement,
et anormal, parce qu'il n'est qu'une phase transitoire de ce

développement. Pourtant la tentation, pas plus que notre
imperfection ontologique, ne constitue un péché ni chez
Christ ni chez personne. Aux regards de la conscience, le
péché est ce qui ne doit pas être. L'évolution est une loi générale,

dont les modes peuvent varier à l'infini, suivant la
nature de l'être, les milieux où il se trouve et l'autonomie
morale ou l'empreinte personnelle qu'il est appelé à imprimera
son existence. Une évolution se déroulant par le moyen
d'agents moraux libres se comprend tout aussi bien qu'une
évolution mécanique, déterministe, fatale, si, selon la théorie

des idées-forces, l'esprit est primitif comme la matière.
Pareille évolution dépend de la fidélité de l'homme à sa
conscience et à son Dieu. L'évolution de la conscience morale et

religieuse de l'homme suppose et réclame cette action de

Dieu sur les âmes. Le péché est une dérogation à l'évolution
normale. De là deux courants contraires, dont les conflits
remplissent les siècles et arrivent à leur point culminant seule

Golgotha. En présence de la croix de Christ, prémices des

développements ultérieurs, éclate le caractère tragique de

notre chute et s'offrent à nous toutes les virtualités de notre
rédemption. Ainsi l'évolutionnisme spiritualiste est destiné
à concilier et les exigences de la conscience et celles de la
conception historique de l'humanité. — La plupart des

interlocuteurs ont paru être de cet avis.
Comment en serait-il différemment avec notre jeune et

actif collègue, qui, une autre fois (24 avril 1899), nous
communiquait, pour être discutée toujours avec le même entrain
et la même courtoisie, une lumineuse analyse de l'Essai
philosophique sur l'efficacité de la prière, par A. Philippot. L'auteur

de cet ouvrage distingue les prières exaucées et les

prières efficaces. Jésus, au début de son ministère, est au



SOCIÉTÉ VAUDOISE DE THÉOLOGIE 347

courant de la situation religieuse de son peuple : il y a

correspondance entre les événements et la substance de ses

prières. Quant à la prière efficace, elle est la cause même de

l'événement qui survient. Philippot combat les théories de

Schleiermacher et de Ritschl, qui ne voient clans la prière
qu'un acte d'adoration. Et pourtant il est franchement
déterministe ; pour expliquer les prières inexaucées, il a recours
au mystère, à la soumission. En outre, il est dualiste. L'action

de Dieu est à la fois naturelle et surnaturelle, deux
domaines qu'il ne faut pas opposer l'un à l'autre. Le champ des

prières efficaces est limité à l'action de Dieu sur l'àme de
celui qui prie. Nous ne saurions, remarque son critique, accepter

ni le déterminisme, ni le dualisme de M. Philippot, qui a

méconnu la réalité exprimée sous le symbole de la paternité
divine.

Cette paternité-là, notre Société n'a cessé de l'admettre et
de la pratiquer, l'invoquant ensemble à l'ouverture et à la fin
de chaque séance. En ma qualité de président, je ne puis
encore mieux terminer ce rapport qu'en sollicitant de. Dieu, en
votre nom et au mien, qu'il veuille nous fortifier de plus en

phis de ses clartés d'en haut, et maintenir, entre nos diverses

individualités, non point une unité factice, illusoire, mais la
seule réellement désirable, féconde, celle que le Fils par
excellence implorait, clans son vœu suprême en faveur de ses

Trais disciples (Jean XVII, 22) : « Père, qu'ils soient un comme
nous sommes un. »


	Société vaudoise de théologie : rapport sur l'exercice de 1897-1899

