Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 32 (1899)

Artikel: Le Péche

Autor: Bordage, O.

Kapitel: 2: Seconde partie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379671

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

310 0. BORDAGE

SECONDE PARTIE

CHAPITRE VIII
La définition du péché.

Commencons d’abord par mettre quelque clarté dans notre
phraséologie, el posons quelques principes.

Le péché est, de 'aveu de tous, & quelque école qu’ils
appartiennent, une transgression consciente et volontaire de la
loi divine. D’oli il résulte qu’un acte en opposition avec celte
loi, qui n'aurait été commis ni consciemment, ni volontairement,
ne peut étre appelé péche.

Le contenu de la loi morale est aujourd’hui singuliérement
plus étendu et plus complexe qu’il ne I’était autrefois, plus
étendu et plus complexe chez un homme muar que chez un
adolescent.

Le libre arbitre, non plus, n’est pas égal chez tous les
hommes, ni chez le méme homme, & ses différents dges.

Cette ignorance de la loi morale peut étre due & nous-mémes,
étre le résultat de notre inattention ou de nos fautes. Il peut
se faire que nous n’ayons pas déployé toute I’énergie dont nous
étions capables vis-a-vis de nos passions, que nous ayons été
amenés peu i peu, par le désir d'excuser ou d'expliquer cer-
taines lacunes dans notre conduite, a obscurcir notre esprit et
a fausser nos jugements. Il est certain qu’ici nous sommes res-
ponsables et coupables de cette ignorance.

Mais, a coté de celle-ci, n’en est-il point une autre que notre
conscience ne saurait nous reprocher, et qui tient & notre im-
perfection naturelle ? Ce serait nier I’évidence. Vous ne demun-
derez pas & un barbare de Pantique Germanie de connaitre
tous les devoirs qui incombent & un chrétien, pas plus qu’a un
chrétien du moyen 4ge de connaitre la morale que nous pro-
fessons au dix-neuviéme siécle. Vous ne demanderez pas davan-
tage a4 un de nos contemporains qui a été €levé dans un milieu
grossier, d’avoir les délicatesses et les scrupules de celul qui a



LE PECHE 311

vécu dans la société et la communion des esprits les plus géné-
reux. Il me semble inutile d’insister.

De méme pour le libre arbitre. Nous savons tous qu’il dimi-
nue sous l'influence de nos transgressions. Un péché répété
tend a se reproduire toujours plus facilement, trouve une résis-
tance de moins en moins grande chez le pécheur, devient une
habitude. Or, le propre de l'habitude, c’est, comme I'a dit
Marion « de nous faire descendre du domaine de 'esprit dans le
domaine de la nature et du mécanisme !. » Nous n’hésitons pas
a dire que, dans ce cas, la perte du libre arbitre n’excuse rien.
(’est nous qui en sommes les auteurs, ¢’est & nous et & nous
seuls qu’en remonte la responsabilité.

Mais, n’arrive-t-il pas aussi que nous sommes déterminés
par des causes absolument indépendantes de notre volonté?
Que d’habitudes nous prenons, sans le savoir et sans le vou-
loir, sous linfluence des circonstances, sous la pression du
milieu dans lequel nous passons notre enfance et notre jeu-
nesse, sous l'impulsion des tendances que nous apportons en
naissant ! Et quand ces habitudes se trouvent, & un moment
donné, en opposition avec un devoir, n’agiront-elles pas sur
nous comme les habitudes volontaires, et ne nous contrain-
dront-elles pus longtemps encore, jusqu’a ce que nous ayons &
leur opposer une volonté fortifiée par la réflexion et I'éduca-
tion ? Je crois qu’ici encore tout le monde sera de cet avis, car
les travaux des é€coles déterministes nous ont appris & étre
modestes en fait de prétentions a la liberté.

Donc, s'il est des cas ol la prescription de la loi morale, le
devoir & accomplir nous est inconnu, sans qu'il nous ait été
possible de le connaitre; s’il est des cas ol, ce devoir nous
élant connu, nous sommes déterminés par notre nature au point
que, malgré notre effort, nous soyons incapables d’obéir a
notre conscience, ’acte mauvais ne pourra étre regardé comme
un péché. Cette transgression, ou ces transgressions sont dues
aux conditions qui sont imposées & notre existence d’ici-bas,
et n'ont d’autre cause que notre imperfection. Nous distingue-

! H. Marion, De la solidarité morale, p. 103.



22 0. BORDAGE

rons donc entre le péché, transgression volontaire et consciente,
et Pimperfection, transgression involontaire ou inconsciente de
la loi de Dieu; et comme nous sommes dans le domaine moral,
nous appellerons cette imperfection, imperfection morale, tout
en nous souvenant qu’elle a le caractere de la nécessité.
Comment dés lors peut-on parler de péché inné? N'est-ce
pas une contradiction ? Le péché, acte conscient et libre, étre
quelque chose d’inné, une nature! Que signifie cet étrange lan-
gage? Cela veut-il dire que, de par notre nature, quand nous
aurons a choisir entre le commandement de la conscience et
nos passions, nous nous déciderons toujours pour celles-ci?
Alors, c’est que notre libre arbitre est une illusion, et la con-
clusion, c’est, qu'agissant par contrainte, nous ne sommes
point coupables. Cela veut-il dire que dans la plupart des cas
seulement nous serons entrainés & mal faire? Alors nous répon-
drons que dans ces circonstances, nous sommes détermings, et
partant non responsables, et que, dans les autres, puisque nous
pouvons exercer notre libre arbitre, le péché inné n’a que faire
et n’a plus de raison d’étre invoqué. On ne peut qualifier de
péché ou d’état de péché que I'état dont nous sommes libre-
ment les auteurs, lorsque, par exemple, avant contracté, & un
moment ol il nous était loisible de [aire autrement, de mau-
vaises habitudes, nous arrivons, sous leur influence, & aliéner
notre libre arbitre, a devenir les esclaves d'une passion, et a
constituer ainsi comme une seconde nature. Mais 1l ne faut
pas confondre cette nature qui est notre fait avec celle que
nous apportons en venant au monde. Non! ce n’est pas le péché
qui est transmis. Alors méme que 'on adopterait la théorie du
péché originel, tout ce que I'on peut dire, c’est que les descen-
dants d’Adam ont hérité d’'un état d"ame dans lequel les ten-
dances au mal, les appétits infériears sont plus nombreux et
plus forts qu’ils ne I'étaient chez leur premier pére. Tout ce
que I'on peut dire, c’est que nous avons un ensemble de pen-
chants, d’inclinations opposés a la volonté de Dieu, et qui
laissent un champ d’action des plus restreints & notre liberté
de choix. Car, remarquez que la doctrine traditionnelle ne nous
enléve pas complétement le libre arbitre. Elle reconnait qu’il



LE PECHE a13

nous en reste encore une faible trace, assez pour accepter la
grace du Pére céleste. C’est un minimum, a la vérité, mais un
minimum suffisant pour que nous puissions édifier notre vie
morale.

Voici donc quelle est notre situation. Nous entrons dans ce
monde avec une nature pleine de penchants, de désirs en op-
position avec la loi morale, et, en méme temps un pouvoir trés
limité, aussi limité que possible, de résister a celte nature et
d’¢couter Pordre de notre conscience.

Je ne veux pas entrer ici dans la discussion du libre arbitre.
Je me contente de poser ce fait, c’est que le devoir existe, et
que le devoir ne va pas sans la liberté. Il ne saurait étre ques-
tion de devoir pour un homme dont les actes ne seraient pas
libres. Je sais bien qu’on peut me dire : De méme que nous
avons le sentiment de notre liberté, et que nous ne saurions
prouver que ce ne soit pas une illusion, de méme nous pou-
vons avoir le sentiment que le devoir existe, et le devoir n’en
étre pas plus certain pour cela. Alors je répondrai avec Secré-
tan: « Ce doute, l'intelligence s’efforcerait en vain de le dissi-
per; mais le coeur en triomphe sans peine. La science ne s’est
jamais montrée si grande que le jour ol, par la bouche d’'un
penseur généreux, elle a répété, comme une humble écolicre,
la réponse que dicte le cceur: oui, certes, il est possible de
douter du devoir et de sa valeur absolue; mais ce doute est
criminel, et nous ne voulons pas 'accueillir. » Or, si nous affir-
mons le devoir, la justice, le bien et le mal, nous affirmons que
I'homme est responsable et par conséquent maitre de ses
actions. Ou il n’y a pas de monde moral, ou il faut poser reso-
lument la liberté.

CHAPITRE IX

L'homme, en tant qu’'étre determiné.

Nous reconnaissons donc le libre arbitre. Kt en méme temps,
nous reconnaissons, avec les partisans de la doctrine tradition-
nelle, que ce libre arbitre est des plus restreints. Nous n’avong
du reste qu’a suivre 'homme depuis sa naissance jusqu’a 1'dge



314 0. BORDAGE

ou il arrive a son plein développement, pour voir les nom-
breuses influences qui pesent sur lui, qui lui dictent ses juge-
ments moraux, qui commandent & ses actions, les mille chaines
qui enserrent peu & peu, et pour comprendre que, le jour ol
il croira devoir les briser, il serait vain d’espérer qu’il v par-
viendra d’un seul coup. Il lui faudra nécessairement faire de
longs efforts, se soumettre & une discipline sévere, travailler
non pas des jours, mais des années et des années a 'euvre de
son affranchissement. C’est donc dire que, pendant longtemps
encore, il subira le joug des habitudes anciennes, et aura a
essuver des défaites dans sa lutte contre la nature que lui ont
faite I'hérédité et le milieu.

Prenons, par exemple, 'homme & ce moment ol, devenu
capable de connaitre son devoir, il se trouve sollicité de deux
cotés différents, appelé ici par sa conscience, appelé la par ses
inclinations naturelles. L’équilibre est loin d’exister encore
entre ces deux tendances; toutefois le bien ne laisse pas d’exer-
cer aussi un attrait sur lui, de provoquer son désir. Le mot :
Tw dois, qui a retenti en lui, ne le laisse point indifférent ; il
évoque le sentiment de sa dignité, il lui fait entrevoir une satis-
faction, qui n’est point & dédaigner. Supposons que cet homme
prenne vraiment au sérieux 'ordre de sa conscience. Il essaie
de fixer son attention sur les motifs qui militent en faveur de
cet ordre, il s’applique a écarter les raisons qu’il pourrait avoir
de désobéir, comme l'intérét ou le plaisir que la perspective de
I'action contraire fait en méme temps passer devant ses yeux.
Une lutte s’établit au fond de son étre. Mais il a beau faire tout
ce qui dépend de lui pour chasser les images qui 'attirent vers
l'acte défendu ; ces images tiennent par tant d’attaches & son
étre, qu’elles reviennent sans cesse; malgré ses efforts, elles
le poursuivent, elles obsédent sa penseée, elles émeuvent sa sen-
sibilité, si bien qu’en dépit de sa résistance, il finit par se lais-
ser entrainer et il fait ce que sa conscience lul avait interdit.
Cet acte est-il un péché? Oui! si cet homme n’a pas déplové
toutes les énergies qu’il y avait en lui, et n’a pas fait tout ce
qu’il pouvait faire. Non! si réellement il a cédé & une force
supérieure, si son organisme moral était tel que lattrait des



LE PECHE 315

biens sensibles paralysat, dés leur entrée en scéne, le désir u
bien idéal qu’il avait & réaliser. Nous avonssi bien ce sentiment
que, chaque jour, nous le faisons intervenir dans nos juge-
ments. Qu'un homme au sang chaud, au tempérament ardent,
aux passions vives, réponde & une provocation par un acte de
violence, nous n’hésiterons pas a lui accorder des circons-
tances atténuantes, quelquefois méme & l'excuser, tandis que
nous nous montrerons beaucoup plus séveres, si nous lui con-
naissons un caractére calme et froid. Qu’est-ce a dire, sinon
que nous admettons qu’il v a des degrés dans la capacité de
résistance, et que 'effort exigé peut dépasser, & un moment
donné, le pouvoir de ’étre moral ?

D’autres fois, ce seront les circonstances qui paralyseront une
liberté déja éprouvée. C’est le travail qui vient & manquer, c’est
la misére qui se dresse devant la femme restée honnéte jusque-
la, et murmure & son oreille des mots que la malheureuse ne
veut pas entendre, mais qui, & force de revenir, la familiarisent
peu & peu avec une pensée, qui d’abord lui faisait horreur. Et
malgré les révoltes de son cceur, un beau jour, lassée, épuisée
par la lutte, ou dominée par la faim, elle tombe.

Ce n’est donc pas d’aprés la nature de 'acte qu’il faut juger,
ni méme d’aprés les intentions, mais d’aprés 'effort déploye
par l'individu, soit pour résister au mal, soit pour faire le bien.
Il peut arriver qu’en commettant une faute, ou du moins ce
qui est & nos yeux une faute, parce que c¢’est une transgression
de la loi, un homme ait déployé plus d’efforts, ait plus peiné et
souffert, et par conséquent, ait été plus moral qu'en accom-
plissant tel ou tel devoir. N’est-ce pas, — pour le dire en pas-
sant, — le sentiment de ce fait qui a donné naissance a ce dic-
ton: « Quand on fait ce que I'on peut, on fait ce que I’on doit?»
Il est clair que Dieu seul peut savoir & quoi s’en tenir a cet égard,
que nous, nous ne pouvons porter un pareil jugement sur
autrui, car nous ne voyons que le fait brutal, 'obéissance ol
la désobéissance aux prescriptions de la loi, telle que nous la
connaissons. Et c’est ainsi que nous appelons couramment
péché, un acte, qui n’étant pas libre, ne saurait étre attribué
qu’a notre imperfection. Jai été heureux de trouver cette idée



316 0. BORDAGE

confirmée par Rothe: « Tout ce qui mencque & 'effort contre le
péche, dit-1, est, pour ’homme, dans la mesure ou cet effort
était possible, la part exacte de sa culpabilité. »

Je ne veux pas prétendre, bien entendu, que tous les hommes
donnent le maximum d’effort dans la lutte de leur conscience
contre les instincts de leur nature animale, ni, que dans la
sphere ol ils peuvent déployer leur libre arbitre, ils se décident
toujours pour la loi du devoir. Il est possible, — et bien que
nous ne puissions pénétrer dans l'intérieur de I’étre humain,
— il est certainement réel qu’un grand nombre de nos sem-
blables cédent avant d’avoir donné tout ce qu’ils pouvaient
donner, quelquefois méme avant d’avoir tenté la moindre résis-
tance, et s’abandonnent tout doucement & leurs passions. Mais
il en est d’autres aussi auxquels on ne saurait faire le méme
reproche ; il en est qui, soucieux d’obéir & leur conscience,
travaillent sérieusement et sincérement a réaliser I'idéal qu’elle
impose & leur effort, et ne succombent que sous le nombre des
puissances hostiles. La preuve en est dans les progrés moraux
qu’ils peuvent et que nous pouvons constater chez eux.

CHAPITRE X

L'homme en tant qu’'étre libre.

Maintenant laissons de coté les actes auxquels nous sommes
déterminés, pour considérer les cas ol nous sommes réeliement
libres. Cette liberté sera aussirestreinte que I’on voudra. Il suffit
qu’elle existe. Il suffit qu’il v ait une sphére, si étroite soit-elle,
ol 'homme ait I’égal pouvoir d’obéir et de désobéir a la loi mo-
rale. Si ’homme en use pour se décider en faveur de 'obéis-
sance, ce pouvoir ne tardera pas a4 s’accroitre et & s’étendre a
des acles qui, jusque-la, avaient été déterminés. L.’expérience
nous apprend que plus nous cédons a un penchant, plus ce
penchant se fortifie. Si donc nous nous adonnons au devoir, 1a
ol nous sommes libres, nous fortifions notre inclination au bien.
La satisfaction que nous éprouvons devient un stimulant; les
motifs qui nous ont fait agir acquiérent une puissance détermi-
nante plus grande, tant par l'attention que nous leur avons don-



LE PECHE 317

née que par le fait de notre obéissance. Voici donc que l'ordre
de la conscience se revét & nos yeux d’une plus haute majesté,
exerce une action plus décisive sur notre volonté, et par con-
séquent nous permet de lutter plus efficacement contre les pen-
chants inférieurs qui nous avaient dominés auparavant, et de
restreindre ainsi le domaine de notre tmperfection. Et de fait,
a mesure que nous avancons dans la vie, il est des devoirs que
nous ignorions autrefois et qui nous sont révélés, d’autres que
nous accomplissions peu ou point et qui nous sont devenus
relativement faciles. L’inverse naturellement se produit aussi.
Si nous n’écoutons pas notre conscience, les convoitises aux-
quelles nous obéissons prennent sur nous plus d’empire ; notre
libre arbitre disparait peu & peu et nous devenons les esclaves
des mauvaises habitudes que nous avons contractées.

Ainsi, l'activité morale s’exerce dans decux sphéres: l'une,
dans laquelle 'agent est déterminé, et qui, tout en étant un
champ ouvert a ses efforts, ne 'est pas encore a sa liberlé;
l'autre, ou cette liberté peut se déployer et ou il peul pécher ou
ne pas pécher. Pécheur, il se détermine de plus en plus dans le
mal, 1l diminue, il affaiblit son libre arbitre et ne trouve plus
que de rares occasions ou il puisse encore I'exercer. Respec-
tueux de la loi morale, il se détermine de plus en plus dans le
bien, il porte dans la premiére sphére une volonté plus ferme,
un deésir plus ardent, devient plus apte, par conséquent, a ré-
sister aux penchants qui, avant ces progres, le tenaient asservi,
et étend ainsi le cercle de son libre arbitre.

CHAPITRE XI

But de notre destinée et moyens de la réaliser.

Le but de notre destinée morale nous apparait donc claire-
ment : user de notre liberté pour le bien, et diminuer toujours
plus la part de déterminisme qui est en nous, de fagon a ce qu'il
n’y ait plus un seul acte qui ne soit soumis a notre volonté cons-
ciente et libre. La sphére ol s’exerce notre liberté, doit s’éten-
dre de plus en plus au détriment de la sphére de notre imper-
fection jusqu’a finir par ’absorber tout entiére.



318 0. BORDAGE

Bien qu’il n’entre pas dans mon sujet de donner un plan
d’éducation morale et de dire par quels moyens nous pouvons
fortifier notre volonté contre les passions de la chair et des
sens, je tiens cependant & indiquer quatre grands principes d’ac-
tion pour montrer en quoi doit consister U'effort. Ce sera en
méme temps avertir ’homme qui les néglige, qu’il ne lui est pas
permis de se faire illusion, en cas de chute, sur sa moralité et
gu’il devra reconnaitre n’avoir pas fait tout ce qu’il pouvait
faire dans sa lutte contre ses inclinations natives.

1o Le choix de nos compagnons.

20 Les bonnes habitudes dont le role est des plus importants,
car ici nous trouvons, dans notre nature méme, une aide pour
la formation de notre moralité.

3° La priére, qui, sans parler des secours que Dieu nous ac-
corde, lesquels sont en proportion avec la sincérité du désir et
I'intensité du besoin qui nous améne a lui, nous apporte la vi-
sion calme et recueillie des célestes réalités, des biens réservés
aux ceeurs purs, nous rappelle les molifs les plus puissants que
nous ayons de nous consacrer A la justice, nous exprime &
nous-mémes notre dépendance et la souveraineté du Pere, est
en un mot une communion de I’dme tout entiere avec le Saint
des saints.

4o Enfin, la représenlation, sous une forme déterminée, dans
un type concret et vivant, de I'idéal moral, type qui ne saurait
étre aujourd’hui pour nous que Jésus-Christ.

CHAPITRE XII

Le péché et le sentiment du péché.

Maintenant, si nous examinons de plus prés la condition de
'homme dans les cas ou il possede son libre arbitre et ou seu-
lement il peut étre question du péché, nous soinmes amenes a
reconnaitre qu’ici il peut se décider également pour le bien
comme pour le mal et que, par conséquent, s’il peut pécher, il
peut aussi ne pas pécher. Sur le grand nombre des étres qui
composent 'humanité, il n’est pas possible que tous soient pé-
cheurs. Prenez cent, deux cents, dix mille hommes également



LE PECHE 319

attirés dans deux directions différentes, il n’est pas possible
que tous prennent le méme chemin. S’ils le prenaient tous,
nous ne croirions pas a leur liberté d’agir & ce moment. 11 doit
donc y avoir des hommes sans péché. Logiquement cette con-
clusion s’impose. « La possibilité d’'une vie sans péché, dit
Ritschl, ne peut étre contestée ni par des arguments & priori,
n1 par des preuves tirées de 'expérience. »

Et cependant, nous ne connaissons pas d’'nomme dont la
conscience n’affirme qu’il a commis au moins quelque faute en
sa vie. LL.e sentiment de la culpabilité, le sentiment du péché est
universel. Comment concilier ce fait avec les résultats auxquels
nous sommes arriveés ?

Pénétrons plus avant dans notre intérieur. Prenons d’abord
les fautes commises par ignorance. D’apres notre definition, il
ne saurait v avoir péché, quand la prescription de la loi morale
a laquelle on se dérobe est inconnue. C’est une imperfection et
rien de plus. Mais voici ce qui se passe. Quand nous avons
ainsi commis des actions contraires a la loi et que plus tard
nous parvenons a la connaissance de cette loi, ces actions nous
apparaissent comme des péchés. Rothe nous signale ce qu’il a
observé et ce que nous pouvons observer a notre tour. Quand
un homme passe de Uindifférence religieuse a la piété, nombre
d’actes auxcuels il se livrait avec la conscience la plus tran-
quille, deviennent successivement péchés pour lui. L’acte une
fois reconnu comme péché, la culpuabilité acceptée est étendue
rétroactivement. Bien que l'acte commis dans lignorance
puisse n’étre pas logiquement imputable, le pécheur ne s’en ac-
cuse pas moins, parce que cet acte est contraire a4 la volonté
permanente de Dieu. Saint Paul nous dit (1 Cor. XV, 9): « Je
ne suis pas digne d’étre appelé apotre, parce que j’ai persécuté
I’Eglise de Dieu. » Dans la premiére épitre & Timothée (I, 13), 1l
s’appelle un blasphémateur. « Mais, dit-il, jai obtenu miséri-
corde, parce que j’agissais par ignorance, dans mon incrédulité,
et que la grace de notre Seigneur a surabondé. » Comment
I’homme arrive a s’accuser, 4 regarder comme une faute ce qui
est simplement le résultat de son ignorance, & étendre sa cul-
pabilité au passé, voila ce que Rothe ne nous dit pas. Il cons-



320 0. BORDAGE

tate le fait et ne remonte pas a la cause. Or cette cause va
nous apparaitre clairement. Elle est la méme que celle a la-
quelie est du le sentiment du péché chez les créatures libres.
En expliquant ceci, nous expliquerons cela.

CHAPITRE XIII
L'effort et I'ideal.

Entrons donc tout de suite dans le vif de la question. J'ai dit
que c’est d’aprés 'effort que se juge la moralité ; en sorte que
I'individu ni aurait pleine et entiére conscience d’avoir donné,
en telle occasion, le maximum d’effort, alors méme qu’il céde-
rait aux forces impulsives de sa nalure ou a la pression des
événements, ne se sentirait pas coupable. J'ai dit aussi que
nous ne pouvons porter & cet égard un jugement certain sur les
autres, puisque nous ne savons pas ce (uil se passe en eux. Mais
il est non moins vral de dire que nous ne pouvons pas davan-
tage le porter sur nous-mémes, car si le déploiement de cet effort
intérieur qui nous échappe chez autrui ne nous échappe pas
chez nous, nous ne pouvons cependant jamais savoir s’il a at-
teint son maximum d’intensité. Le domaine dans lequel se
meut notre effort est indéterminé. Il ne nous est pas donné de
connaitre ol finissent nos ressources et notre pouvoir. Cela,
nous ne le savons pas, nous ne pouvons pas le savoir. Non
seulement nous ignorons jusqu'out peut aller l'effort de notre
volonté, mais encore nous avons le sentiment que ces linites
ne peuvent étre fixées. Ne nous en étonnons pas. La puissance
qui nous a créés nous a dit en nous jetant dans le monde:
Toujours plus haut! toujours plus loin! Nous portons en nous,
impérissable, I'idée qu’aucune borne ne peut étre posée a
Pagrandissement de notre étre et c’est cette idée qui s’oppose
éternellement & ce que nous sachions la mesure exacte de ce
qui nous est permis & tel ou tel moment de notre existence,
parce (u’elle ne nous permet pas de distinguer entre l'idéal et
le possible actuel. Nous ne réfléchissons pas que ce but qui ap-
parait au regard de notre 4me, qui s’'impose a nous comme un
devoir, requiert non pas seulement toutes les forces de notre



LE PECHE 321

volonté, mais encore le concours du temps. Nous ressemblons
d '’homme qui aurait & défricher une vaste plaine et qui, aprés
une ou quelques journées de travail, comparant ce qu’il a fait
a ce qui lui reste a faire encore, se dirait que, puisqu’il est si
loin du terme, si loin d’avoir accompli cesuvre qu’il est tenu
d’accomplir, il a manqué a son devoir, et ne peut avoir la con-
science en repos tant qu’il ne P'aura pas terminée. Voyez en
effet ce qui se passe. Lorsque nous avons, apres une lutte éner-
gique, succombeé a une tentation, nous avons beau nous dire,
comme le guerrier obligé de ceder au nombre, malgré son cou-
rage et sa résistance, que ’honneur est sauf, nous souffrons de
notre défaite. En face de I'idéal qui nous sollicite et qui n’est
idéal qu’a la condition de nous paraitre réalisuble, — autrement
il s’appellerait utopie, — nous nous figurons que, de méme que
nous sommes faits pour lul, il est aussi fait pour nous. Dans
notre désir de le posséder, sous I'influence des aspirations qui
s’élevent de nos ames vers lul, du sentiment d’obligation qui
nait & son contact, nous unissons, par une association d’idées
qui se produit immédiatement dans notre esprit, le fait de le
concevoir et le fait de le réaliser; et alors 4 nos cceurs se
pose invinciblement cette question : Peut-étre n’avons-nous
pas fait tout ce que nous aurions pu? Peut-étre aurions-
nous été capables d’un effort plus grand encore? C’est ce
peut-étre qui ouvre la porte par ou la conscience s’intro-
duit, amenant avec elle le sentiment de la responsabilité et le
remords.

(Cest aussi cette ignorance des limites de 'effort qui explique
gue nous puissions regarder comme péchés les actes dont je par-
lais tout & 'heure, les actes en désaccord avec la loi et commis
a une époque ol nous ne la connaissions pas encore. Quand plus
tard en effet la lumiére se fait dans notre 4me, nous nous deman-
dons instinctivement si notre erreur n’est pas une faute, si nous
n'aurions pas pu, avec plus d’attention, plus de réflexion, plus
de sérieux, apprendre plus tot ce que nous avons appris au-
jourd’hui seulement. Or, qui peut nous le dire ? Voici un devoir
nouveau que je connais maintenant, n’aurais-je donc pas pu le
connaitre auparavant ? Voici un devoir que j’ai connu de tout



322 0. BORDAGE

temps et que jaccomplis maintenant, aprés 'avoir violé jadis,
pourquoi n’ai-je pas fait autrefois ce que je fais aujourd’hui?
N’est-ce pas dii & ce que je n’ai pas résisté autant qu’il était en
mon pouvoir ? Ce point d’interrogation suffit pour que 'dme
soit inquiéte et ne se croie pas autorisée a repousser toute res-
ponsabilité.

De 14, le sentiment universel du péché. Il est la conséquence
nécessaire de notre imperfection, jointe & notre ignorance du
maximum d’effort que nous pouvons donner.

Mais cette ignorance elle-méme est un bien, elle fait partie
du plan d’éducation que la Providence a concu et poursuit a
I'égard de 'nomme, car elle est la source de notre progrés mo-
ral. C’est un aphorisme populaire, qu’il faut, pour réussir, vi-
ser plus haut que le but. Ce n’est en effet qu'en cherchant &
faire plus que nous ne pouvons, que nous arrivons & déployer
toutes les énergies de notre nature, a faire rendre & notre vo-
lonté tout ce qu’elle peut donner. Plus nos ambitions sont
hautes, plus nous travaillons, plus nous tendons notre effort,
et cet exercice répété développe, fortifie puissamment notre
étre moral et I’éléve & une hauteur qui lui et été interdite dans
le passé. Si I'idéal était immédiatement réalisable et possible,
il ne serait plus l'idéal. S'il était impossible, ou du moins si
nous le croyions tel, il n’aurait aucune action sur notre volonté.
C’est en cherchant ce qui est impossible pour le moment que
nous arrivons & le rendre possible un jour. Ii est donc néces-
saire que nous croyions tout permis & notre effort, car a force
de poursuivre un but, on finit par s’en rapprocher de plus en
plus. Au reste, dans cette guerre que nous livrons & nos mau-
vais penchants, les défaites que nous essuyons, pour avoir
voulu nous mesurer avec I'ennemi de notre destinée, changent
bientot notre hostilité en haine, et lu haine du mal est le com-
mencement de la victoire. C’est ainsi que nous nous aguerris-
SONns peu a4 peu, que nous nous entrainons, que les motifs pui-
sés dans la contemplation du devoir prennent & nos yeux plus
de valeur, plus d'autorité, et que s’agrandit Ie domaine ol régne
notre liberté. Nous devons donc rendre hommage 4 la sagesse
de Dieu qui, en nous cachant les limiies ou s’arréte notre effort,



LE PECHE 323

nous permet de grandir, par un progrés incessant, vers la per-
fection.

Ainsi:

10 Le péché ne doit pas étre confondu avec l'imperfection
morale. Celle-ci seule est universelle et innée, celui-14 ne 1’est
pas.

2¢ Le péche ne peut exister que dans les cas ol nous sommes
libres et conscients et ol il y a équilibre entre notre nature et
notre esprit. La ou cet équilibre est rompu, il n’y a péché que
lorsque l'indidivu n’a pas donné le maximum de son effort
dans sa lutte contre les appétits de la chair.

3° L'imperfection est inhérente & notre nature. Elle est due &
notre ignorance partielle de la loi et & la limitation de notre
libre arbitre.

4° De la deux sphéres dans lesquelles s’exerce l'activité de
I’homme: l'une ou il est déterminé, et par conséquent irres-
ponsable, 'autre ot il est libre et ol ses actes ont par consé-
quent un caractere moral. Cette derniére peut et doit s’agran-
dir au détriment de la premiére.

50 Il pourrait, d’apres cela, y avoir des hommes sans péché.
Il doit y en avoir. Mais il n’y en a point qui n’ait le sentiment
du péché. Ce n’est pas le péché, c’est le sentiment du péché
qui est universel.

0o Ce sentiment du péché tient & la fois du sentiment de
notre imperfection, de la vision d’un idéal dont la réalisation
nous apparait comme obligatoire et par conséquent actuellement
possible, et de l'ignorance ol nous sommes de 'intensité d'effort
dont nous sommes capables. Nous croyons toujours que nous
aurions pu faire plus que nous n’avons fait, tant que nous
n’avons pasréalisé un idéal qui s’éléve & mesure que nous nous
élevons nous-mémes, et qui, restit-il le méme, ne pourrait étre
atteint qu’aprés une longue éducation.

On voit que, dans ce systéme, les intéréts de la morale sont
entierement sauvegardés. L’homme, ne pouvant jamais dire
qu’il n’est pas pécheur, se regarde comme toujours obligé &
mieux faire. De plus, U'imperfection lui apparait comme un état
dont il doit, dont il peut sortir, et alors méme qu’il ne la sente



324 0. BORDAGE

plus comme un péché, il regarde comme un devoir de la dimi-
nuer sans cesse, et se propose comme but de s’en affranchir.
Il voit en effet, sous l'influence de ses efforts, — alors méme
qu’ils n’aboutissent pas, — sa volonté se fortifier, et dans ses
défaites chaque fois plus retardées, le présage assuré de la vic-
toire.

Le probléme était donc mal posé. 1l ne s’agit plus de conci-
lier 'inconciliable. Le péché est uniquement di a notre liberté.
Ce n’est pas lui qui est universel et inné; c’est notre imperfec-
tion qui, dans !'ignorance olt nous sommes des limites de notre
effort, nous fait illusion et nous apparait comme péché.

CHAPITRE XV
Origine du péché.

Maintenant il faudrait nous demander d’ou vient cette hosti-
lité entre la nature inférieure de 'homme, ce que I'on est ha-
bitué a appeler la chair, et ’esprit. Pourquoi ce dualisme ?

Quelques traits généraux suffiront & indiquer ma pensée.

L’homme sort de 'animalité. L’esprit qui est en puissance
dans la création s’éveille en lui avec ses exigences. Nous assis-
tons & une phase nouvelle de I’évolution. Avec ['apparition de
I'esprit, nait dans I'individu I'obligation de regarder la vie nou-
velle, la vie de I'esprit comme supérieure a la vie animale et de
la faire prédominer sur celle-ci. La nature matérielle de
I’homme n’est donc pas mauvaise par elle-méme ; elle ne le de-
vient que dans les cas ol elle se trouve opposée a I'hégémonie
de I'esprit ; et encore ici-méme peut-on dire qu’elle est I'instru-
ment indispensable & I’exercice du libre arbitre et partant & la
vie morale. La volonté va donc étre sollicitée entre les désirs
de I'une et les désirs de 'autre. Un moment viendra oli 'oppo-
sition éclatera entre elles et ol 'homme sera tenu de choisir.
Cette lutte est nécessaire a la formation de la moralité, car le
mérite ne peut exister sans qu’il y ait effort.

Ce que l'esprit demande apparait a la fois & 'homme comme
un idéal a atteindre et comme un bien. Cet idéal deviendra plus
grand et plus pur & mesure que 'esprit prendra plus conscience



LE PECHE 325

de lui-méme et se développera davantage. Le bien s’identifiant
toujours avec la volonté divine, il s’ensuivra que I'accomplisse-
ment du bien sera un acte de dépendance, de soumission vis-a-
vis de Dieu, et le péché un acte d’insubordination et de révolte.
Entre cet idéal, ce bien d’abord peu élevé, qui se traduit par
quelques prescriptions élémentaires, mais qui obligent pourtant,
et les satisfactions de leur nature animale, les hommnies se sen-
tent et sont libres. Qu’arrivera-t-il ? C’est que les uns cederont
a 'obligation, les autres & leurs instincts; ou plutot il y aura
chez chacun des victoires et des défaites de ’esprit, des actes
d’obéissance et des péchés. Suivant que les premiers ou les der-
niers l'emporteront, I'individu ira s’affermissant de plus en
plus, soit dans le bien, soit dans le mal. Que le péché vienne a
régner chez le plus grand nombre, et voilda notre espéce con-
damnée 4 retourner a ’animalité. Si donc, dés le début, la ten-
dance au mal avait triomphé, la vie de I'esprit, faible et rudi-
mentaire encore, n’aurait pas tarde a étre étouffée, et au bout
de quelques générations, 'homme serait revenu a son état anté-
rieur d’étre purement sensitif et matériel. L’histoire nous
montre qu’il n’en a pas été ainsi. Le caractére spirituel de I'es-
péce s’est maintenu, et, en dépit de certaines périodes de recul
et de déchéance, a fini par se fortifier et s’améliorer. Le bien
I’a emporté sur le mal. A ces premiers progrés d’autres ont
succédé, et ainsi a grossi et grossit encore peu a peu le patri-
moine de forces et d’aptitudes a la vie de I'esprit que se léeguent
les générations. Qui pourrait s’inscrire en faux contre ce fait ?
Est-ce que la loi morale ne nous est pas mieux connue aujour-
d’hui qu'ilt y a dix ou vingt siécles ? Et qu'on ne dise pas que
c’est 1a un progrés purement intellectuel, que nous connaissons
mieux nos devoirs, que nous en connaissons un plus grand
nombre, mais que la moralité, c’est-a-dire la volonté bonne n’a
pas augmenté chez les hommes? Ne savons-nous pas que les
passions obscurcissent le jugement, faussent I'esprit, et que s’il
n’y avait pas progres dans la moralité, nous ne connaitrions le
contenu de la lol morale pas mieux et pas plus qu’autrefois ?
Qu’on veuille se rappeler ou en était jadis le respect de la per-
sonne humaine et ou il en est aujourd’hui. Thucydide nous
THEOL. ET PHIL. 1899 22



326 0. BORDAGE

montre que le meurtre d’'un Grec d’une autre cité n’était pas
senti comme un crime, et aujourd’hui nous qualifions crimes
tous les abus de la force, alors méme qu’ils sont commis contre
les sauvages des plus lointains pays. Nous sommes donc auto-
risés a conclure que les premiers hommes, nés & la vie morale,
ont légué 4 leurs descendants, non pas une nature viciée par le
péché, mais au contraire une nature supérieure a celle qu’ils
possédaient eux-mémes, une nature tendant & se dégager tou-
jours plus des liens de la matiére et & s’organiser selon les lois
de 'esprit. S’ils ont fait des chutes, ils ont aussi remporté des
victoires, et c’est par ces victoires que la tendance supérieure
s’est affermie au sein de ’humanité naissante.

CHAPITRE XVI
L’évolution ou l'action de Dieu.

Mais I’homme n’est pas seul ouvrier de ses destinées. Dieu
travaille avec lui; et si la vie de U'esprit se maintient et s’affirme
de plus en plus, c’est que Dieu le veut. L’évolution a laquelle
il a soumis le monde doit amener le triomphe de I’esprit. Non
seulement le libre arbitre doit s’exercer dans un domaine tou-
jours plus vaste, & tel point qu’il n’y ait plus pour I'homme que
des actions revétant un caractére moral, mais encore ce libire-
arbitre lui-méme doit disparaitre pour faire place a la liberté,
c’est-a-dire au pouvoir de faire le bien sans effort, et par un
simple effet de notre nature, pouvoir acquis de haute lutte, et
qui est le résultat nécessaire, la récompense légitime de nos
luttes, de notre travail, de notre énergie.

Pour que ce but soit atteint, Dieu agit continuellement. Il est
sans cesse présent dans son oceuvre, sans cesse besognant,
comme disaient nos péres, dans la conscience humaine. Il agit
dans I'individu, en "'empéchant de se déterminer complétement
dans le mal, en maintenant devant lui I'1déal que les exigences
de la vie animale risquent trop souvent de voiler, et en le met-
tant aux prises avec des événements qui I’obligent & se replier
sur lui-méme, et lui donnent une force nouvelle pour recouvrer



LE PECHE 5 L

sa liberté perdue!. 1l agit dans la société, — car nous ne pou-
vons oupier le fait si important, si fécond de la solidarité, —
en suscitant au milieu de nous des hommes, qui, par leur gran-
deur morale, rappellent & tous leurs devoirs, leur destinée, et
jettent dans le monde la puissance régénératrice de leurs ver-
tus et de leur vie. Or, parmi ces envoyés de Dieu, il en est un
que nous mettons au-dessus de tous, Jésus-Christ. Jésus-Christ
en effet, plus qu’aucun autre, a pris possession de 1'dme hu-
maine. Il s’empare de nos esprits par la vérité lumineuse de ses
paroles, il entre dans nos consciences par la pureté de sa vie,
il captive nos ceeurs par la simplicité et la profondeur de son
dévouement; il nous atlire, nous attache a lui, se fait aimer en un
mot au point qu’il a pu dire avec raison: « Je viendrai faire ma
demeure chez vous. » L’amour étant en effet 'union, la péné-
tration, la fusion dz deux volontés, I’ame du Christ vient réel-
lement habiter chez nous et nous communiquer, dans une me-
sure qui grandit avec notre amour, les énergies spirituelles qui
ont fait de lui I'artisan par excellence de I'ceuvre divine.

Le Christ a porté un coup mortel & notre nature ancestrale,
a cette nature animale qui est & 'origine de notre espéce. En
augmentant, dans des proportions extraordinaires, griace a la
solidarité qui a condensé et multiplié son influence extraordi-
naire, la somme du bien dans le monde, il est devenu une puis-
sance libératrice, et I’on peut bien l'appeler le chef de I'huma-
nité nouvelle, de 'humanité qui, se débarrassant peu a peu du
péché, marche & la conquéte de la hiberté glorieuse des enfants
de Dieu.

Conclusion.

Ainsi, 'antinomie entre le péché nécessaire et la responsabi-
lité individuelle est levée. Le libre arbitre est maintenu. Le sen-
timent de I'universalité du péché est expliqué. La lutte néces-
saire a la formation de la moralité n’exige plus que la matiére
soit le principe du mal, et par conséquent, que le mal soit
I'ccuvre du Créateur. Le péché est le fait de la créature quand,

t Voir mes conférences sur la Question du progres, p. 40 et sq.



328 0. BORDAGE

ayant 3 choisir entre deux directions, elle aime mieux écouter
le souvenir héréditaire des états antérieurs que les appels de
I’esprit au nom de 'idéal divin. A coté de la solidarité dans le
mal, il y a la solidarité dans le bien, celle-ci 'emportant sur
celle-1a, et devant, grace aux hommes que conduit I’Esprit de
Dieu dont ’action est constante au sein des individus et des so-
ciétés, griace surtout a Jésus-Christ, amener le plein épanouis-
sement de la vie spirituelle chez un nombre croissant des mem-
bres de 'humanité.




	Seconde partie

