
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1899)

Artikel: Le Péche

Autor: Bordage, O.

Kapitel: 1: Première partie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379671

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PÉCHÉ 295

PREMIERE PARTIE

CHAPITRE I"1

Le problème.

Le péché nous apparaît comme un fait universel. Tout homme

qui s'examine sérieusement, reconnaît qu'il a plus d'une fois
désobéi à sa conscience et transgressé la loi divine. Quand nous
entendons le psalmiste s'écrier : « Ils se sont tous égarés, ils se

sont tous pervertis ; il n'en est aucun qui fasse le bien, non pas
même un seul, ' »nous ne songeons pas à protester, nous acceptons

ce verdict comme l'expression même de la réalité. Mais si

le péché règne ainsi sur la race humaine, il faut qu'il fasse

partie de sa nature, qu'il soit donné avec elle, en un mot qu'il
soit inné. Le péché a donc un caractère indéniable de

nécessité.

D'un autre côté, nous nous sentons responsables des actes
mauvais que nous commettons, nous nous les imputons, nous
affirmons que nous aurions non seulement dû, mais encore pu
ne pas les commettre. Le péché nous apparaît ici comme un-

fait accidentel cl volontaire.
Le problème qui s'offre à nous se pose donc ainsi : Est-il

possible de concilier cette idée du péché universel, inné, el

par conséquent nécessaire, avec l'idée du péché, fruit de notre
volonté personnelle et libre? Nous savons comment se font en

général les conciliations de cette nature, — comme beaucoup
d'autres du reste, — c'est en sacrifiant plus ou moins ouvertement

un des termes à l'autre. Nous aurons donc des systèmes
qui mettront plus ou moins en relief le caractère nécessaire du

péché, et arriveront à nier plus ou moins le libre arbitre ; et
d'autres qui, s'appuyant sur le sentiment de la responsabilité
individuelle, laisseront dans l'ombre le fait de l'universalité et
de l'innéité du mal.

» Ps. XIX, 2 et 3.



296 0. BORDAGE

CHAPITRE II

La doctrine traditionnelle.

On connaît la théorie de l'Eglise. Elle pense tout expliquer

par la chute du premier homme. Adam est le père de l'humanité.

Créé dans un état d'innocence, — ce qui signifie évidemment

qu'il ne discernait point encore le bien d'avec le mal, il
se trouve tout à coup en présence d'un ordre de Dieu. La vie
morale commence pour lui. 11 peut obéir ou désobéir; il se

décide pour la désobéissance; il s'éloigne de Dieu. Le commencement

de notre histoire est une chute. Séparé de son créateur,
le premier homme tombe sous l'empire de l'égoïsme et de la
sensualité. Il transmet à ses descendants une nature viciée par
le péché. Mais ce n'est pas assez dire. Adam, étant le chef et
le type de l'humanité, tous, nous étions en lui. Selon le mot
d'Augustin, nous étions dans ses reins. De là, d'après les uns,
cette conséquence, que sa faute serait imputée à toutes les

générations, d'après les autres, que le péché, comme nature,
nous aurait été infligé en guise de châtiment.

Dans les deux cas, nous naissons corrompus. L'homme est
donc incapable de faire le bien. Mais Dieu ne l'abandonne pas;
il lui apporte le secours de sa grâce et lui rend ainsi une part
de liberté. Malgré le serf-arbitre de Luther, la prédestination
de Calvin, c'est le synergisme de Mélanchton qui l'emporte et
est accepté par la plupart des protestants. On ne voudrait pas
dire cependant que l'œuvre du salut est due à la créature
aussi bien qu'au Créateur, de crainte de tomber dans le Pé-

lagianisme ; aussi l'on dira que le salut est l'œuvre de Dieu,
mais que le pécheur est néanmoins suffisamment libre pour
accepter la grâce qui lui est offerte. Ainsi l'homme ne peut se
relever par lui-même, mais il est capable de recevoir
l'affranchissement que Dieu lui donne. Cet acte de la grâce d'où doit
sortir la liberté, et avec la liberté, le pouvoir d'interrompre le

développement du péché et de revenir à l'obéissance, c'est le
don de Christ. « Dieu était en Christ réconciliant les hommes

avec lui. » Second Adam, le Fils réalise les exigences de l'amour



LE PÉCHÉ 297

juste et saint; il accomplit les sacrifices que devait, mais ne
pouvait accomplir l'humanité ; il épuise la coupe des douleurs
du péché. Il est la victime qui souffre pour toutes les fautes et
toutes les transgressions des hommes; il les expie sur la croix,
il paie ainsi à Dieu la dette que nous avions contractée, il est le

Rédempteur. Représentant de l'humanité qui, en lui et avec lui,
souffre et expie, qui, par lui, meurt au péché, il est le Sauveur.
Croire au Christ comme Sauveur, comme l'être qui a rétabli
entre l'homme et Dieu le lien rompu par le péché, c'est la foi.
Par cette foi, le chrétien s'approprie la justice du Christ et inaugure

une nouvelle vie, la vie morale normale, la vie désormais
en conformité avec la volonté divine.

CHAPITRE III

Discussion de la doctrine traditionnelle:

Avant d'entrer dans la discussion des différents points de

cette doctrine, il est une objection qui se présente immédiatement

à mon esprit et que je veux formuler tout d'abord, parce
qu'elle porte contre tous les systèmes qui s'appuient sur le

péché originel. C'est qu'il a suffi d'une faute unique pour jeter,
dans la race humaine, le péché avec toutes ses horreurs. N'y
a-t-il point une disproportion injustifiable entre ce fait et les

conséquences épouvantables qu'on lui attribue? Eh quoi, Dieu
a créé l'homme libre, ou tout au moins susceptible de devenir
libre, c'est-à-dire de pouvoir, à un moment donné, choisir entre
ses actions, entre le commandement divin et le désir de son

indépendance, entre l'obéissance et la révolte. Or, ne serait-ce

pas miracle, si, dans les occasions qui vont lui être offertes
d'exercer son libre arbitre, il se décidait toujours dans le même
sens? Je sais bien qu'un premier acte bon lui donnera plus de

facilité pour en accomplir un second, mais suffira-t-il d'un acte
et même de plusieurs pour le mettre à l'abri de la tentation?
Alors même qu'Adam eût résisté à la première épreuve, eût-il
résisté à la seconde, à la troisième, à la dixième? Si Dieu a la
prescience, il sait ce qui doit advenir; s'il ne l'a pas, il ne peut
pas cependant ne pas savoir que cet être à qui il vient de don-



298 0. BORDAGE

ner la liberté, succombera au moins une fois en sa vie à la
tentation d'éprouver l'arme qu'il a entre les mains. Dans tous les

cas, il sait qu'il y a pour lui possibilité de le faire, possibilité
de désobéir, et il organise le monde de telle façon que ce
premier, cet unique péché devienne,— sans que son auteur le sache,
sans qu'il ait pu mesurer les conséquences de son choix et par
conséquent posséder tous les éléments de connaissance et de

discernement nécessaires à une entière culpabilité, — pour la

race tout entière une cause de corruption, de misère et de

souffrance I Ce péché va imposer à la vie de l'humanité les
conditions si dures auxquelles elle est assujettie, déchaîner sur
notre terre la discorde, la guerre, la tyrannie des uns, la servitude

des autres, les iniquités, les oppressions, en un mot tout
ce cortège lamentable de maux et de malheurs sous lesquels se
débattent les sociétés, tandis qu'il enlèvera aux individus la

puissance pour le bien, et par une ironie amère, les condamnera

au remords pour avoir fait le mal qu'ils ne peuvent pas ne pas
faire! Connaissez-vous une punition plus cruelle pour notre
monde, que de le livrer à une lutte sans trêve et à une
souffrance sans merci! un supplice plus affreux pour les âmes que
de les rendre incapables de saisir l'idéal qui les attire, de leur
laisser l'illusion décevante d'une liberté qu'elles n'ont plus, la

croyance douloureuse à une culpabilité que leur état de
détermination dément, et le sentiment amer d'une condamnation
qu'elles ne méritent pas? N'est-ce pas prendre plaisir à les
torturer? Et pour l'unique péché d'un seul, Dieu infligerait à tous
les hommes un aussi atroce châtiment Qu'on en pense ce qu'on
voudra, pour moi, je ne puis admettre qu'un Dieu sage fasse

dépendre l'avenir de toute une race d'une seule action, et le

joue comme sur un coup de dé. Je ne puis admettre qu'un
Dieu juste punisse pour le crime d'un seul toute sa postérité, et
la punisse surtout avec cette cruauté. Je ne puis admettre qu'un
Dieu bon traite ainsi ses enfants.

On essaie, il est vrai, dans cette théorie, de sauver l'amour
de Dieu en nous disant sa résolution de délivrer l'homme et en

nous montrant son intervention dans l'envoi de Jésus-Christ.
Mais puisqu'il faut qu'il intervienne dans le monde pour l'arra-



LE PÉCHÉ 299

cher au mal, pourquoi n'est-il pas intervenu dès le début, dans

Adam, et n'a-t-il pas fortifié sa volonté contre la tentation? Il
laisse l'homme devenir pécheur pour le sauver ensuite du

péché C'est le cas du médecin qui, pouvant prévenir une
maladie, la laisse éclater et se développer, afin de la guérir. Qu'on

ne nous objecte pas qu'en intervenant dans la décision d'Adam,
Dieu aurait violé sa liberté, que c'est Dieu qui aurait agi et non

pas Adam ; car l'objection se retournerait contre les partisans
de cette doctrine. Ne nous disent-ils pas en effet que, dans

l'œuvre du salut, c'est Dieu seul qui agit? que toute notre
liberté consiste à accepter la grâce qu'il nous offre Dès lors
qu'il le fasse dans une circonstance ou dans l'autre, qu'y a-t-il
de changé En intervenant dans la personne d'Adam, comme
il est intervenu plus tard dans l'humanité par Christ, il n'eût
violé ni plus ni moins la liberté dans le premier cas que dans le

second, et en revanche, que de malheurs il nous eût épargnés
Mais ce qui condamne cette doctrine, c'est l'imputation de ce

premier péché à tous les membres de la famille humaine. Il
n'est pas une conscience qui ne proteste contre une pareille
affirmation. Nous ne pouvons répondre que des fautes que
nous avons commises. Or, comment avons-nous pu participer
à la chute d'Adam? Vivions-nous alors d'une vie personnelle?
Nous étions en Adam, nous dit-on. Mais nous y étions en

puissance, comme le chêne de la forêt dans le premier gland qui est

tombé sur le sol. Et qu'est-ce que la morale a à voir avec les

lois physiques de l'existence Est-ce qu'Adam a subi l'influence
de nos désirs et de nos conseils Or, si nous ne sommes pour
rien dans cet acte de désobéissance, comment Dieu pourrait-il
nous en rendre responsables Il est du reste aujourd'hui bien

peu de personnes pour soutenir une pareille thèse.
Cet enseignement est de plus étranger à la Bible. Non seulement

elle ne parle pas de la transmission de la coulpe, mais
l'Ancien Testament ignore la transmission du péché à l'humanité.

Après la chute, Abel est agréable à Dieu, ainsi que son
frère Seth. Noé est un homme juste et intègre. Abraham est

jugé digne d'être appelé par l'Eternel qui conclut une alliance

avec lui. Henoch, Elie sont enlevés au ciel parce qu'ils ont plu



300 O. BORDAGE

à Dieu. Jésus-Christ ne fait jamais la moindre allusion au péché
originel. Lorsque ses disciples lui demandent, à propos d'un
aveugle, si cette cécité est due à son péché ou à celui de ses

parents, il déclare qu'il ne faut l'attribuer à aucune de ces

causes, et quand les Pharisiens, à propos d'une de ses paroles,
lui posent cette question: « Sommes-nous aveugles, nous
aussi? » « Si vous étiez aveugles, leur répond-il, vous seriez

sans péché, mais puisque vous dites : nous voyons, votre péché
subsiste. » Le péché est donc pour lui un acte essentiellement

personnel, dû à la transgression volontaire et consciente de la
loi divine. Il faut arriver à Paul pour trouver l'explication du

péché par la chute de notre premier père.
Quant à la restauration de notre liberté et à notre affranchissement

par l'œuvre du Christ, je n'ai que quelques observations
à présenter. Je ne veux pas discuter les dogmes de l'expiation
par le sang, de la substitution vicaire. Cela n'a aucun intérêt

pour la question qui nous occupe. Nous n'avons qu'à retenir ce
fait: Dieu veut nous sauver. S'il a besoin d'une satisfaction pour
les offenses qu'il a reçues, il est certain qu'il fera le nécessaire

pour que cette satisfaction lui soit donnée. Nous n'avons rien à

y voir. Cela le regarde. Toutefois qu'il faille à sa justice le sang
d'un innocent, le sacrifice d'une victime d'un prix infini, je me

permettrai de dire que ce sont là des exigences plus dignes de

Jupiter que du Dieu des chrétiens.
Mais il ne suffit pas que la dette contractée envers Dieu soit

payée; il ne faut pas seulement que nous soyons absous; il
faut que nous soyons capables de ne plus pécher. On nous
déclare que Jésus-Christ nous donne ce pouvoir. S'il en est ainsi,
depuis que le Christ a paru, il devra évidemment y avoir des

hommes sans péché. Y en a-t-il? Mais, si j'écoute les défenseurs
de la doctrine traditionnelle, je les entends répéter avec autant
d'énergie que le Psalmiste: «Il n'y a pas de juste, non pas même

un seul. » Cela n'est-il pas déjà un indice que l'on a une notion
fausse du péché ou de l'action du Christ sur l'âme humaine
S'il n'y a pas d'hommes qui soient arrivés à la sainteté, il n'y
a pas d'hommes qui puissent être sauvés. Rien d'impur ne
saurait entrer dans le royaume de Dieu. Recule-t-on devant



LE PÉCHÉ 301

cette conclusion C'est qu'alors on ne s'est pas mis au clair
sur la nature même du salut. On continue à amalgamer les

idées du réalisme scolastique avec le spiritualisme de l'Evangile.

On ne fait plus consister le salut dans la sainteté. On

continue à dire que Christ nous sauve du péché et en même temps
que tous les chrétiens sont encore des pécheurs. Il faut pourtant

s'entendre. Est-ce que le salut n'est pas la guérison, la

délivrance de cette maladie qui s'appelle le péché? S'il est

seulement l'effet de notre rachat, de la rémission de nos fautes,
sans que notre nature soit radicalement changée, il est alors

quelque chose d'extérieur à notre âme, une récompense du
dehors ; mais il n'est plus l'affranchissement du mal, il n'est

plus la guérison, il n'est plus le salut.
Il faut donc dire que Jésus-Christ, — bien que l'expérience

semble affirmer le contraire, — peut nous sanctifier au point
de nous rendre inaccessibles aux tentations, et faire de nous
des saints. Si nous ne le sommes pas, c'est que nous n'acceptons

pas, — tout en en ayant le pouvoir, — une pareille grâce.
Mais si aucun homme n'est juste, c'est évidemment qu'aucun
homme n'est assez libre pour l'accepter, et alors Christ est

impuissant. Si l'on admet pourtant que quelques-uns y arrivent,
parmi ses disciples, combien l'œuvre du Rédempteur nous
paraît insuffisante Que sont devenus les millions d'êtres humains

qui ont vécu avant lui Que deviennent les millions qui n'ont

pas encore entendu parler de lui Tous les hommes ont été

englobés dans la chute de notre premier père ; les

conséquences de cette chute s'étendent à tous, quels qu'ils soient.
Ne faudrait-il pas, pour que l'équilibre fût rétabli, que l'action
régénératrice du Christ s'étendît également, d'une façon
nécessaire et fatale, à tous les enfants d'Adam sans aucune
exception

Quoi qu'il en soit, voici le fait qui me frappe. On affirme que
le Christ nous délivre du péché et on n'affirme pas moins qu'il
n'est pas d'homme sans péché.

La doctrine traditionnelle se trouve donc en face de ces

trois objections qui la ruinent : 1° la disproportion injuste entre
une faute et l'énormité-des conséquences qu'on lui attribue ;



302 O. BORDAGE

2° l'imputation de cette faute à des êtres qui ne peuvent en

être responsables; 3° l'ceuvre de restauration divine par Jésus-

Christ, affirmée en théorie et niée en pratique.

CHAPITRE IV

Autres solutions. — Systèmes individualistes.

Les vices de cette théorie devaient nécessairement provoquer
d'autres tentatives d'explication. J'ai déjà dit que les systèmes
qui se sont proposé de concilier l'universalité et l'innéité du

péché avec la responsabilité de l'individu, n'avaient fait que
sacrifier plus au moins l'un des termes à l'autre. On peut en
effet les diviser en deux classes : les systèmes que j'appellerai
individualistes, et ceux que j'appellerai collectivistes ou
déterministes.

Parmi les premiers, je citerai Pelage, dont les idées ont été

trop de fois exposées et critiquées pour que je m'y arrête, et,

dans les temps modernes, Julius Müller.
Celui-ci, reprenant la doctrine d'Origène, place la chute dans

une existence antérieure. Dès l'éveil de notre conscience, nous
avons le sentiment du péché. Mais le péché ne peut être le fait

que d'une volonté libre. Il faut donc placer à l'origine de toute
vie spirituelle la liberté. Or, nous ne trouvons chez l'homme,
tel que nous le connaissons, qu'un mélange de déterminisme
et de liberté, et encore d'une liberté bien étroite. Qu'est-ce que
cela signifie, sinon qu'il ne faut pas chercher sur la terre cette
liberté qui seule peut expliquer le péché L'acte mauvais
duquel dépendent les autres et cmnt nous portons la peine et la

responsabilité, a été accompli dans une existence antérieure,
dans un monde que nous ne pouvons connaître que par le

raisonnement : de là le nom d'acte intelligible de. liberté qui lui a été

donné. Nos premiers parents n'étaient donc pas intacts en
arrivant dans ce monde. Ils y apportaient une inclination au mal,
résultat de leur détermination primitive. Il y avait chez Adam

un état de péché, mais il n'en avait pas conscience ; aussi ne

pouvait-il en être influencé. 11 était nécessaire qu'il passât par
une épreuve afin de se décider pour ou contre la volonté de



LE PÉCHÉ 303

Dieu. Il aurait pu prendre le parti de l'obéissance, il a choisi
celui de la révolte. Dès lors la nature mauvaise l'emporte et se

communique de père en fils à la race tout entière. L'organisme
psychique est vicié (ne pas oublier que la -in>xn est le siège de la

vie inférieure). La personnalité qui va habiter cet organisme,
atteinte déjà par sa chute antérieure, est toute préparée à subbia

contagion ; et c'est ainsi que le mal est universel, tout en

étant en même temps le fait de l'individu. Ainsi, c'est par la

révolte de chacun dans un monde antérieur, que se légitime la

responsabilité, tandis que l'universalité s'explique par la faute
d'Adam.

Cette solution est-elle admissible? Que dire de cette
existence avant le temps, sinon que c'est une hypothèse destinée
à rester toujours une hypothèse? Comment se fait-il que nul ne
s'en souvienne? La mémoire n'est-elle pas un des caractères
de l'identité de la personne humaine? Mais j'ai hâte d'arriver
au nœud de la question.

Nous ne sommes responsables, Julius Müller le déclare en

termes exprès, que des actes que nous avons librement commis.

Nous n'avons donc à répondre que de notre chute dans

le monde intelligible. Or, cette chute ne nous a pas entièrement

privés de notre liberté ; Adam, nous est-il dit, pouvait
sortir victorieux de l'épreuve à laquelle il était soumis dans ce

monde. Eh bien de deux choses l'une, ou nous, nous avons
le même pouvoir que lui, et alors il ne faut plus parler de

déchéance universelle ; ou nous sommes liés par la faute d'Adam,
enveloppés dans le péché commun, et alors le sentiment de la

responsabilité s'étend à des actes qui sont la conséquence
fatale de notre état et que nous ne commettons pas librement,
ce qui est une contradiction.1 Il ne reste donc à notre théologien
à prendre que le premier parti; et c'est bien à celui-ci, dans

le fond, qu'il s'est arrêté. En insistant comme il le fait, sur
la responsabilité personnelle, en considérant la personnalité
comme un atome, comme une force qui ne se décompose pas,
en en appelant à l'enseignement de l'Ecriture, qui dit-il, ra-

1 Voir Bovon, Dogmatique chrétienne, I, p. 376 et sq.



304 O. BORDAGE

mène tout à la décision volontaire de chacun, et cite, non les
masses collectives, mais les hommes en particulier devant le
tribunal du Souverain Juge, il nous montre suffisamment qu'il
est individualiste et qu'il n'y a pas de place, dans son système,
en dépit de ses efforts, pour l'universalité du péché.

CHAPITRE V

Systèmes collectivistes.

Si nous examinons maintenant les arguments de la partie
adverse, les systèmes que j'ai appelés collectivistes et que l'on
peut aussi bien appeler déterministes, nous voyons Schleiermacher

arriver à cette conclusion, que Dieu, qui est l'auteur
de la grâce, est aussi l'auteur du péché. Nous entendons Rothe

nous déclarer que le péché est inévitable, qu'il procède du

développement propre du monde, et que dès lors, il est voulu de

Dieu comme le monde matériel lui-même, mais que cependant
Dieu ne le pose, dans la création, que pour le faire en même

temps absolument disparaître. Le mal est ainsi une phase nécessaire

du développement de l'humanité.
Pour Schleiermacher, le péché est le produit de la détermination

de l'espèce. Le penchant au mal était inhérent aux
premiers hommes comme à nous. Comment Adam aurait-il pu
succomber, si les conseils du tentateur n'avaient trouvé chez

lui un point d'appui, c'est-à-dire des convoitises déjà prêtes à

agir? Tout individu naît donc pécheur, mais ses chutes étant
l'œuvre de l'espèce, le péché originel peut être regardé comme
l'acte commun de l'espèce et par conséquent, comme la faute
de toute l'humanité. Toutefois, il ne faut pas l'interpréter
comme le fait la théologie traditionnelle que Schleiermacher
combat avec la dernière vigueur et qu'il accuse de n'avoir que
des formules contradictoires.

L'homme, pour Rothe, est un animal personnel, mais cette

personnalité est son ouvrage. Il débute dans la vie comme un
enfant. Or, il faut qu'il forme sa personnalité en la dégageant
de sa nature animale et en lui soumettant celle-ci. Mais
comment cette personnalité, faible et inachevée, ne subirait-elle



LE PÉCHÉ 305

pas les déterminations de la nature animale, ne s'y associerait-
elle pas, ignorante qu'elle est encore de l'opposition qu'il y a

entre elles L'homme commettra forcément des actes mauvais,
mais n'étant pas encore complètement développé, il n'aura pas
conscience de leur immoralité, et sera ainsi déterminé avant
d'avoir atteint le développement qui lui permettrait la liberté
de choix. Donc le plein pouvoir de se déterminer soi-même
lui échappe, et quand il sera arrivé au moment d'aborder la

vraie vie morale, il sera incapable d'accomplir sa tâche. La
personnalité des premiers hommes est donc inévitablement déterminée

par la nature matérielle. C'est d'abord une détermination

sans conscience de son état anormal. Mais plus tard,
lorsque l'individu aura appris, par le péché lui-même, à faire la

distinction du bien et du mal, à regarder certaines actions

comme mauvaises, il se trouvera, qu'ayant déjà commis ces

actions, il subira l'influence de son passé et sera incliné à les

commettre encore. Quand il connaîtra le péché, il aura sans
doute le désir de le fuir, mais, par suite des habitudes prises, il
n'aura plus la force de réaliser ce désir ou tout au moins de le
réaliser complètement. Le péché revêt alors un caractère moral

et devient péché spirituel. Toutefois, il en résulte qu'à
cause même de ce désir, la détermination n'est pas entière et

il reste au pécheur la possibilité d'être relevé par une action
rédemptrice de Dieu.

On remarquera tout d'abord que ce système conduit au
dualisme. La nature matérielle contre laquelle se débat en vain la

personnalité tend à une fin en contradiction avec le but que
Dieu s'est proposé. Il y a là une puissance antagoniste du

bien qui existe avant toute détermination de la créature et qui
fait partie du plan même de la Création.

On se demandera ensuite comment l'homme pourra passer
du péché naturel, inconscient, au péché spirituel. La personnalité

subit l'influence de l'organisme et fait siennes ses déterminations;

en quoi donc se sentirait-elle atteinte en continuant
à les suivre? Qui lui révélera que l'acte commis en conformité
avec elles, est un péché? Est-ce un certain malaise, un trouble
intérieur, dû à l'instinct de la conservation, qui apprendrait



306 O. EORDAGE

à l'être la différence qui existe entre les actes au point de vue
de sa résistance aux attaques du dehors Mais nous n'arriverions

qu'à la notion de l'utile, non à celle du bien L

Dans tous les cas, ce qu'il importe de retenir, c'est que le

péché spirituel est inévitable comme le péché naturel, c'est que
la personnalité, altérée par le péché naturel, est incapable de

se soustraire au mal et que dès lors, « l'homme victime d'un
désordre que le Créateur n'a pas pu éviter, ainsi que l'a dit un
critique de Rothe, reste en face du péché, plus malheureux

que coupable2. » Au fond, la liberté n'existe pas, l'individu est
sacrifié à l'humanité, la responsabilité est méconnue. Il faut
dire que le système de ce théologien est surtout ontologique, et

que les exigences métaphysiques y dominent les exigences
morales.

CHAPITRE VI

Scherer et ses critiques.

En 1853, la Revue de théologie île Strasbourg publiait un
article de Ed. Scherer, qui fit grand bruit dans le monde théologique

et qui provoqua une polémique à laquelle prirent part
Durand, Chavannes, Colani, Bois 3. Je ne puis ici entrer dans

tous les détails. II me suffira de dire, qu'en dépit de certaines

réticences, la solution émise par Scherer est entièrement
déterministe. La liberté n'est plus que le sentiment de la liberté,
sentiment qui repose sur l'illusion de l'entière indépendance
du moi. La volonté n'agit jamais sans motifs, mais ces
motifs n'ont de force, qu'autant qu'ils sont d'accord avec
notre nature. Derrière la volition il y a le désir, et derrière
le désir le caractère de l'individu. Seulement, comme le

motif qui nous fait agir vient du moi, que ce n'est pas à une
force étrangère, mais à notre moi que nous obéissons, et

1 F. Leenhardt, Le Péché, d'après l'Ethique de Rothe, p. 208 et sq.

- F. Leenhardt, op. cit. p. 229.
3 On trouvera cette discussion, sauf l'article de Bois, dans l'ouvrage de Ch.

Secrétan, Recherches sur la méthode. Appendice.



„E PÉCHÉ 307

qu'on ne se contraint point soi-même, il en résulte qu'il y
a liberté, ou du moins, sentiment de la liberté.

Scherer admet cependant la conversion. Le moi, dit-il, peut
se modifier par le moi. Cette modification se fait au moyen de

l'attention. En détournant son attention de la satisfaction pour
la porter sur l'idée du bien, l'homme se met en contact avec des
considérations qui vont devenir pour lui des motifs déterminants.

Très bien Mais notre auteur semble oublier qu'il s'est
réfuté d'avance. A propos d'un passage de de Maistre, où

celui-ci dit que, pour se soustraire à l'objet qui excite notre
désir, il faut s'en éloigner comme on éloignerait un morceau de

fer de la sphère active d'un aimant, Scherer s'exprime ainsi :

« De Maistre n'a pas vu que, pour s'approcher ou s'écarter
d'une puissance, il faut que l'homme ait un motif d'agir ainsi,

que ce motif suppose un mobile, ce mobile une nature
déterminée, et qu'ainsi, en définitive, l'explication proposée ne fait

que reculer la question au lieu de la résoudre L »

Le péché est du reste nécessaire à la moralité. L'éveil de la

conscience n'a lieu qu'au sein du péché. Ce qu'on appelle la
chute est la condition d'un état nouveau et supérieur. La

rédemption n'est que le complément de la création; la vie à

venir, un développement continu dans la spiritualité. Le récit
biblique est absolument conforme à cette explication: «Au jour
que vous en mangerez, vos yeux seront ouverts, vous serez

comme des dieux ; » et plus loin : « Voici, l'homme est devenu

comme l'un de nous. » Nulle part, ajoute l'auteur, le péché n'a
été plus hardiment présenté comme la condition du développement

moral, comme l'initiation à la vie spirituelle 2. Ainsi,
tandis que les uns essaient d'expliquer le péché par l'hypothèse

d'un idéal perdu, Scherer tente de l'expliquer par la con-
cience d'un idéal à atteindre.

Il y a, dans cette étude, beaucoup à reprendre, mais aussi

beaucoup à louer et beaucoup à retenir. Toutefois les analyses

délicates, les fins aperçus du psychologue ne sauraient nous
dissimuler les lacunes du moraliste et les erreurs du logicien. Voici

1 Recherches, sur la méthode, par Ch. Secrétan. — Appendice, p. 153.

2 Id., p. 169.



o08 O. BORDAGB

nos objections : Comment, puisque le péché est nécessaire à

notre moralité, pouvons-nous en être honteux et en éprouver
des remords? Puisqu'il est inévitable, comment en serions nous
responsables? Chavannes lui fait, entre autres, cette critique
qui paraîtra certainement décisive : « M. Scherer nous dit, d'un
côté, que le péché est un fait qui ne devrait pas être. D'un
autre côté le péché a sa cause dans les conditions de la nature
humaine; il entre dans les conditions de la moralité. Or, la

moralité étant de droit, tout ce qui entre dans les conditions
de la moralité, tout ce dont celle-ci dépend tellement que sans
cela elle n'existerait pas, est de droit au même titre. Ainsi le

péché est de droit, il doit être. Ce qui, selon M. Scherer, ne
devrait pas être, selon M. Scherer doit être '. »

CHAPITRE VII

La Solidarité.

Les auteurs qui ont répondu à Scherer s'efforcent — comme
Ch. Secrétan devait le faire à son tour "2 — de résoudre l'antinomie

qui est au fond du problème, en invoquant la solidarité, qu'ils
appuient sur une notion plus ou moins réaliste de l'espèce.
L'espèce, spirituelle et libre dans son essence, a perdu sa

liberté. Elle est devenue la force aveugle et spontanée qui se

déploie en nous et nous domine. Les individus se trouvent
donc altérés par une faute qu'ils n'ont pas commise individuellement,

mais qu'ils ont commise en tant qu'appartenant à

l'humanité et faisant partie de son unité substantielle. L'individu
rendra à son tour la liberté à l'espèce, quand il l'aura recouvrée
au contact de Jésus-Christ. Par l'œuvre de Jésus-Christ, par
l'œuvre de sa grâce, Dieu rend à l'homme la possibilité du

bien. L'influence d'Adam a pour contre-poids victorieux
l'influence du Christ. Toutefois, les partisans de cette théorie ne
se font pas d'illusion sur ce qu'elle présente encore de déficits.
Ainsi, tout en affirmant que la solution du problème doit être
cherchée dans les rapports de l'individu et de l'espèce, Bois

1 Ch. Secrétan, op. cit., réponse de M. Chavannes, p. 232.
2 Id., De l'humanité et de l'individu, p. 263 et sq.



LE PÉCHÉ 309

déclare qu'il y a là une grande inconnue qui ne sera peut-être
pas de longtemps dégagée '.

La solidarité, en effet, est impuissante à expliquer le sentiment
de culpabilité que le péché apporte à l'individu. On a beau nous

dire, pour essayer de jeter un semblant de lumière sur ce fait
mystérieux, que nous pouvons accepter, par un acte de

volonté, et porter les péchés de nos frères. Une saine analyse

psychologique nous montre qu'il y a là une expression
impropre. Je puis bien en effet déclarer que j'assume la responsabilité

d'un acte que je n'ai pas commis, mais cela signifie
uniquement que je consens à en prendre à ma charge toutes
les conséquences. Je ne puis pas faire que je m'en reconnaisse

l'auteur, et partant que j'éprouve un sentiment de culpabilité.
Grâce à ma sympathie, je puis souffrir de cet acte, en ressentir
de cruels regrets, mais je n'en aurai point de remords.
D'ailleurs, il y a, dans les rapports de l'individu et de l'espèce, une
très grosse question, celle de l'hérédité. Nous n'en sommes
plus au dualisme du corps et de l'âme. Or, Adam a eu une
descendance physique ; Jésus, point. Dès lors, le premier n'est-il
pas de beaucoup mieux partagé que le second, au point de vue
de l'influence à exercer sur la postérité

En résumé, aucun de ces systèmes ne nous donne de solution

satisfaisante. Nous avons des analyses qui semblent
excellentes, les faits sont serrés de près, tous les éléments que
comporte le problème paraissent soigneusement observés et

étudiés; puis, quand il s'agit d'en faire la synthèse, on aboutit
à un échec. N'y aurait-il pas quelque vice dans la méthode

employée jusqu'ici Le problème est-il bien posé comme il
devrait l'être Ne serait-on pas victime de quelque préjugé, qui,
dominant l'esprit, l'empêcherait de voir ce qui est réellement,
ou qui, s'imposant àia conscience morale, la soulèverait contre
les résultats d'une recherche purement scientifique? Quoi qu'il
en soit, nous allons à notre tour, reprendre la question et tenter

une explication.

1 Revue de théologie de Strasbourg, numéro de novembre 1858.

théol. et pan.. 1899 21


	Première partie

