Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 32 (1899)

Artikel: Le Péche

Autor: Bordage, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379671

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PECHE

PAR

O. BORDAGE

pasteur i Nimes!.

INTRODUCTION

Si j’ai 'audace de m’attaquer a un pareil sujet, c’est beaucoup
moins pour essayer de répondre & ma curiosité de philosophe,
— il y a un philosophe en chacun de nous, — que pour tenter
d’apaiser ma conscience de prédicateur. Je me demande en
effet comment un auditeur intelligent peut s’accommoder des
contradictions auxquelles nos théories habituelles sur le péché
condamnent sa pensée, et quel effet elles doivent avoir sur sa
conduite. Ainsi, nous l'invitons & secouer le joug de ses pas-
sions, & faire le bien toujours et partout, et en méme temps,
nous lui déclarons que jamais homme n’y est arrivé, « qu'il n'y
pas un juste, non pas méme un seul. » Nous lui conseillons, s'il
est trop faible pour résister au mal, d’aller a Jésus-Christ; nous
lui disons que Jésus-Christ est venu pour nous sauver du
péché, et nous affirmons non moins énergiquement que le
péché poursuit constamment son ceuvre de ruine et de mort.
J'en sais méme qui déclarent qu'il va grossissant sans cesse
(vires acquirit eundo); en sorte que le Christ n’arréterait pas
plus le mal dans le monde qu’il ne réussirait a faire un homme

1 Rapport présenté a la Société de théologie de Nimes, le 2 mai 1899.
THEOL. ET PHIL. 1899 20



294 0. BORDAGE

sans péché. Ainsi nous affirmons a la fois la nécessité et la
liberté, la possibilité et I'impossibilité de la sainteté.

On me répondra peut-étre : Qu’y faire? N’est-il pas vrai
que 'homme est pécheur ? N’est-il pas vrai qu’il est libre? Nous
tenons les deux bouts de la chaine. Quant a les unir, c’est le
fait de la spéculation ; qu’elle y arrive ou non, cela importe peu
aprés tout a la vie pratique. Donnez & 'homme le désir ardent
de s'affranchir du péché qui pése sur lui, faites que de ce désir
sorte I'effort qui raffermira sa liberté, et ne vous inquiétez pas
du reste. Que votre systeme soit plus ou moins logique, la con-
science n’en aura cure. Si I'on attendait, pour agir, une démons-
tration claire et nette de l'action qui nous sollicite, on ne la
ferait jamais. Ou en serions-nous, s’il avait fallu prouver d’a-
bord aux hommes, pour vivre en société et établir un gouver-
nement, la nécessité de se réunir et d’obéir aux lois, pour fon-
der la famille, I'obligation du mariage, pour respecter le
prochain, la réalité du devoir ? Je sais bien que la vie morale
n’est pas 4 la merci d’'un raisonnement — et il faut remercier
Dieu qu’il en soit ainsi! — mais j'estime cependant que c’est
la rendre plus difficile et lul nuire que de laisser aux passions
un preétexte qui leur permette de se justifier. Un pécheur ne
pourra-t-il se dire: Pourquoi lutter contre le mal, puisqu’il
n’est pas en mon pouvoir de m’en affranchir? puisque, ni
avant ni depuis Jésus-Christ, il n’y a eu personne qui en ait
triomphé?

Il me parait donc nécessaire de chercher & lever cette con-
tradiction, nécessaire pour les fidéles qui ne peuvent pas ne
pas en étre frappés et troublés, nécessaire pour le prédicateur
qu’elle met mal & l'aise avec sa propre pensée, qui sent lui
échapper son plus puissant moyen d’action, la logique et la
clarté.



LE PECHE 295

PREMIERE PARTIE

CHAPITRE Ier

Le probléme.

Le péché nous apparait comme un fait universel. Tout homme
qui s’examine sérieusement, reconnait qu’il a plus d'une fois
désobéi & sa conscience et transgressé la loi divine. Quand nous
entendons le psalmiste s’écrier: « Ils se sont tous égarés, ils se
sont tous pervertis; il n’en est aucun qui fasse le bien, non pas
méme un seul, ! » nousne songeons pas a protester, nous accep-
tons ce verdict comme 'expression méme de la réalité. Mais si
le péché regne ainsi sur la race humaine, il faut qu’il fasse
partie de sa nature, qu’il soit donné avec elle, en un mot qu’il
soit mnné. Le péché a donc un caractére indéniable de né-
cessité.

D’un autre c6té, nous nous sentons responsables des actes
mauvais que nous commettons, nous nous les imputons, nous
affirmons que nous aurions non seulement dd, mais encore pu
ne pas les commeltre. Le péché nous apparait ici comme un
fait accidentel el volontaire.

Le probléme qui s’offre & nous se pose donc ainsi : Est-il
possible de concilier cette idée du péché universel, inné, et
par conséquent nécessaire, avec I'idée du péché, fruit de notre
volonté personnelle et libre? Nous savons comment se font en
général les conciliations de cette nature, — comme beaucoup
d’autres du reste, — c’est en sacrifiant plus ou moins ouverte-
ment un des termes a I'autre. Nous aurons donc des systémes
qui mettront plus ou moins en relief le caractére nécessaire du
péché, et arriveront 4 nier plus ou moins le libre arbitre; et
d’autres qui, s’appuyant sur le sentiment de la responsabilité
individuelle, laisseront dans 'ombre le fait de I'universalité et
de I'innéité du mal.

* Ps, XIX, 2 et 3.



206 0. BORDAGE

CHAPITRE II

La doctrine traditionnelle.

On connait la théorie de I'Eglise. Elle pense tout expliquer
par la chute du premier homme. Adam est le pére de I’huma-
nité. Créé dans un état d'innocence, -—— ce qui signifie évidem-
ment qu’il ne discernait point encore le bien d’avec le mal, il
se trouve tout & coup en présence d’un ordre de Dieu. La vie
morale commence pour lui. Il peat obéir ou désobéir; il se
décide pour la désobéissance; il s’éloigne de Dieu. Le commen-
cement de notre histoire est une chute. Séparé de son créateur,
le premier homme tombe sous l'empire de I'égoisme et de la
sensualité. Il transmet 4 ses descendants une nature viciée par
le péché. Mais ce n’est pas assez dire. Adam, étant le chef et
le type de ’humanité, tous, nous étions en lui. Selon le mot
d’Augustin, nous étions dans ses reins. De 14, d’aprés les uns,
cette conséquence, que sa faute serait imputée & toutes les
générations, d'aprés les autres, que le péché, comme nature,
nous aurait été infligé en guise de chatiment.

Dans les deux cas, nous naissons corrompus. L’homme est
donc incapable de faire le bien. Mais Dieu ne 1'abandonne pas;
il lui apporte le secours de sa grdce et luil rend ainsi une part
de liberté. Malgré le serf-arbitre de Luther, la prédestination
de Calvin, c’est le svnergisme de Melanchton qui 'emporte et
est accepté par la plupart des protestants. On ne voudrait pas
dire cependant que 'ceuvre du salut est due & la créature
aussi bien gqu'au Créateur, de crainle de tomber dans le Pé-
lagianisme ; aussi I'on dira que le salut est 'ceuvre de Dieu,
mais que le pécheur est néanmoins suffisamment libre pour
accepter la grdce qui lui est offerte. Ainsi I'homme ne peut se
relever par lui-méme, mais il est capable de recevoir I'affran-
chissement que Dieu lui donne. Cet acte de la grice d’ol1 doit
sortir la liberté, et avec la liberté, le pouvoir d’interrompre le
développement du péché et de revenir & I'obéissance, c’est le
don de Christ. « Dieu était en Christ réconciliant les hommes
avec lui. » Second Adam, le Fils réalise les exigences de I’'amour



LE PECHE 297

juste et saint; il accomplit les sacrifices que devait, mais ne
pouvait accomplir ’humanité ; il épuise la coupe des douleurs
du péché. Il est la victime qui soufire pour toutes les fautes et
toutes les transgressions des hommes; il les expie sur la croix,
il paie ainsi & Dieu la dette que nous avions contractée, il est le
Rédempteur. Représentant de ’'humanité qui, en lui et avec lui,
souffre et expie, qui, par lui, meurt au péché, il est le Sauveur.
Croire au Christ comme Sauveur, comme 'étre qui a rétabli
entre 'homme et Dieu le lien rompu par le péché, c’est la foi.
Par cette foi, le chrétien s’approprie la justice du Christ et inau-
gure une nouvelle vie, la vie morale normale, la vie désormais
en conformité avec la volonté divine.

CHAPITRE 1II

Discussion de la doctrine traditionnelle.

Avant d’entrer dans la discussion des différents points de
cette doctrine, il est une objection qui se présente immeédiate-
ment & mon esprit et que je veux formuler tout d’abord, parce
qu’elle porte contre tous les systémes qui s’appuient sur le
péché originel. C’est qu’il a suffi d’une faute unique pour jeter,
dans la race humaine, le péché avec toutes ses horreurs. Ny
a-t-il point une disproportion injustifiable entre ce fait et les
conséquences épouvantables qu’on lui attribue? Eh! quoi, Dieu
a créé 'homme hbre, ou tout au moins susceptible de devenir
libre, ¢’est-a-dire de pouvoir, & un moment donné, choisir entre
ses actions, entre le commandement divin et le désir de son
indépendance, entre I'obéissance et la révolte. Or, ne serait-ce
pas miracle, si, dans les occasions qui vont lui étre offertes
d’exercer son libre arbitre, il se décidait toujours dans le méme
sens? Je sais bien qu’un premier acte bon lui donnera plus de
facilité pour en accomplir un second, mais suffira-t-il d’un acte
et méme de plusieurs pour le meitre & 'abri de la tentation?
Alors méme qu’Adam et résisté 4 la premiére épreuve, elt-il
résisté & la seconde, a la troisi®me, & la dixiéme? Si Dieu a la
prescience, il sait ce qui doit advenir; s’il ne I’a pas, il ne peut
pas cependant ne pas savoir que cet étre & qui il vient de don-



208 0. BORDAGE

ner la liberté, succombera au moins une fois en sa vie & la ten-
tation d’éprouver 'arme qu’il a entre les mains. Dans tous les
cas, 1l sait qu’il y a pour lui possibilité de le faire, possibilité
de désobéir, et il organise le monde de telle facon que ce pre-
mier, cet unigue péché devienne,—sans que son auteur le sache,
sans qu’il ait pu mesurer les conséquences de son choix et par
conséquent posséder tous les éléments de connaissance et de
discernement nécessaires & une entiére culpabilité, — pour la
race toul entiere une cause de corruption, de miseére et de
souffrance! Ce péché va imposer a la vie de I'humanité les con-
ditions si dures auxquelles elle est assujettie, déchainer sur
notre terre la discorde, la guerre, la tyrannie des uns, la servi-
tude des autres, les iniquités, les oppressions, en un mot tout
ce cortége lamentable de maux et de malheurs sous lesquels se
débattent les sociétés, tandis qu’il enlévera aux individus la
puissance pour le bien, et par une ironie amére, les condamnera
au remords pour avoir fait le mal qu’ils ne peuvent pas ne pas
faire! Connaissez-vous une punition plus cruelle pour notre
monde, que de le livrer 4 une lutte sans tréve et & une souf-
france sans merci! un supplice plus affreax pour les 4mes que
de les rendre incapables de saisir I'idéal qui les attire, de leur
laisser I'illusion décevante d’une liberté qu’elles n’ont plus, la
croyance douloureuse 4 une culpabilité que leur état de déter-
mination dément, et le sentiment amer d’'une condamnation
qu’elles ne méritent pas? N’est-ce pas prendre plaisir a les tor-
turer? Et pour 'unique péché d’un seul, Dieu infligerait 4 tous
les hommes un aussi atroce chitiment! Qu’on en pense ce qu’on
voudra, pour moi, je ne puis admettre qu'un Dieu sage fasse
dépendre 'avenir de toute une race d’une seule action, et le
joue comme sur un coup de dé. Je ne puis admettre qu’un
Dieu juste punisse pour le crime d’un seul toute sa postérité, et
la punisse surtout avec cette cruauté. Je ne puis admettre qu'un
Dieu bon traite ainsi ses enfants.

On essaie, il est vrai, dans cette théorie, de sauver 'amour
de Dieu en nous disant sa résolution de délivrer ’homme et en
nous montrant son intervention dans l'envoi de Jésus-Christ.
Mais puisqu'il faut qu’il intervienne dans le monde pour larra-



LE PECHE 299

cher au mal, pourquoi n’est-il pas intervenu dés le début, dans
Adam, et n’a-t-il pas fortifié sa volonté contre la tentation ? Il
laisse I'homme devenir pécheur pour le sauver ensuite du
péché! C'est le cas du médecin gui, pouvant prévenir une ma-
ladie, la laisse éclater et se développer, afin de la guérir. Qu’on
ne nous objecte pas qu’en intervenant dans la décision d’Adam,
Dieu aurait violé sa liberté, que c’est Dieu qui aurait agi et non
pas Adam ; car I'objection se retournerait contre les partisans
de cette doctrine. Ne nous disent-ils pas en effet que, dans
I'ccuvre du salut, ¢’est Dieu seul qui agit? que toule notre
liberté consiste & accepter la griace qu’il nous ofire? Dés lors
qu’il le fasse dans une circonstance ou dans 'autre, qu'y a-t-il
de changé ? En intervenant dans la personne d’Adam, comme
il est intervenu plus tard dans I’humanité par Christ, il n’edt
violé ni plus ni moins la liberté dans le premier cas que dans le
second, et en revanche, que de malheurs il nous e(t épargnés !

Mais ce qui condamne cette doctrine, ¢’est 'imputation de ce
premier péché i tous les membres de la famille humaine. 11
n’est pas une conscience qui ne proteste contre une pareille
affirmation. Nous ne pouvons répondre que des fautes que
nous avons commises. Or, comment avons-nous pu participer
a la chute d’Adam ? Vivions-nous alors d’une vie personnelle?
Nous étions en Adam, nous dit-on. Mais nous y étions en puis-
sance, comme le chéne de la forét dans le premier gland qu: est
tombé sur le sol. Et qu’est-ce que la morale a & voir avec les
lois physiques de I'existence 7 Est-ce qu’Adam a subi 'influence
de nos désirs et de nos conseils ? Or, si nous ne sommes pour
rien dans cet acte de désobéissance, comment Dieu pourrait-il
nous en rendre responsables? Il est du reste aujourd’nul bien
peu de personnes pour soutenir une pareille thése.

Cet enseignement est de plus étranger & la Bible. Non seule-
ment elle ne parle pas de la transmission de la coulpe, mais
I’Ancien Testament ignore la transmission du péché 4 ’huma-
nité. Aprés la chute, Abel est agréable & Dieu, ainsi que son
frere Seth. Noé est un homme juste et intégre. Abraham est
jugé digne d’étre appelé par 'Eternel qui conclut une alliance
avec lui. Hénoch, Elie sont enlevés au ciel parce qu’ils ont plu



300 0. BORDAGE

a Dieu. Jésus-Christ ne fait jamais la moindre allusion au péché
originel. Lorsque ses disciples lui demandent, & propos d’un
aveugle, si cette cécité est due & son péché ou a celui de ses
parents, il déclare qu’il ne faut Pattribuer 4 aucune de ces
causes, et quand les Pharisiens, & propos d’une de ses paroles,
lui posent cette question: « Sommes-nous aveugles, nous
aussi?» . . . «Si vous étiez aveugles, leur répond-il, vous seriez
sans péché, mais puisque vous dites: nous voyons, votre péché
subsiste. » Le péché est donc pour lui un acte essentiellement
personnel, du 4 la transgression volontaire et consciente de la
loi divine. 1l faut arriver & Paul pour trouver Pexplication du
péché par la chute de notre premier peére.

Quant a la restauration de notre libert2 et & notre affranchis-
sement par 'ceuvre du Christ, je n’ai que quelques observations
a présenter. Je ne veux pas discuter les dogmes de ’expiation
par le sang, de la substitution vicaire. Cela n’a aucun intérét
pour la question qui nous occupe. Nous n’avons qu’a retenir ce
fait: Dieu veut nous sauver. S'il a besoin d’une satisfaction pour
les offenses qu’il a recues, 1l est certain qu’il fera le nécessaire
pour que cette satisfaction lui soit donnée. Nous n’avons rien &
y voir. Cela le regarde. Toutefois qu’il faille & sa justice le sang
d’un innocent, le sacrifice d’'une victime d’un prix infini, je me
permettrai de dire que ce sont la des exigences plus dignes de
Jupiter que du Dieu des chrétiens.

Mais il ne suffit pas que la dette contractée envers Dieu soit
payée; il ne faut pas seulement que nous soyons absous; il
faut que nous soyons capables de ne plus pécher. On nous dé-
clare que Jésus-Christ nous donne ce pouvoir. §'il en est ainsi,
depuis que le Christ a paru, il devra évidemment y avoir des
hommes sans péché. Y en a-t-11? Mais, si j’écoute les défenseurs
de la doctrine traditionnelle, je les entends répéter avec autant
d’énergie que le Psalmiste: «Il n'y a pas de juste, non pas méme
un seul. » Cela n’est-il pas déja un indice que 'on a une notion
fausse du péché ou de l'action du Christ sur I’dme humaine ?
S’ll n’y a pas d’hommes qui soient arrivés & la sainteté, il n’y
a pas d’hommes qui puissent étre sauvés. Rien d'impur ne
saurait entrer dans le royaume de Dieu. Recule-t-on devant



LE PECHE 301

cette conclusion ? C’est qu’alors on ne s’est pas mis au clair
sur la nature méme du salut. On continue & amalgamer les
idées du réalisme scolastique avec le spiritualisme de 'Evan-
gile. On ne fait plus consister le salut dans la sainteté. On con-
tinue & dire que Christ nous sauve du péché et en méme temps
que tous les chrétiens sont encore des pécheurs. Il fant pour-
tant s’entendre. Est-ce que le salut n’est pas la guérison, la
délivrance de cette maladie qui s’appelle le péché? S'il est
seulement I'effet de notre rachat, de la rémission de nos fautes,
sans que notre nature soit radicalement changée, il est alors
quelque chose d’extérieur & notre ame, une récompense du
dehors; mais il n’est plus l'affranchissement du mal, il n’est
plus la guérison, il n’est plus le salut.

Il faut donc dire que Jésus-Christ, — bien que l'expérience
semble affirmer le contraire, — peut nous sanctifier au point
de nous rendre inaccessibles aux tenlations, et faire de nous
des saints. Si nous ne le sommes pas, c’est que ngus n’accep-
tons pas, — tout en en ayant le pouvoir, — une pareille grice.
Mais si aucun homme n’est juste, c’est évidemment qu’aucun
homme n’est assez libre pour l'accepter, et alors Christ est im-
puissant. Si 'on admet pourtant que quelques-uns y arrivent,
parmi ses disciples, combien 'ceuvre du Rédempteur nous pa-
rait insuffisante ! Que sont devenus les millions d’étres humains
qui ont vécu avant lui! Que deviennent les millions qui n'ont
pas encore entendu parler de lui! Tous les hommes ont été
englobés dans la chute de notre premier pére; les consé-
quences de cette chute s’étendent 4 tous, quels qu’ils soient.
Ne faudrait-il pas, pour que I'équilibre fat rétabli, que I'action
régénératrice du Christ s’étendit également, d’'une fagon né-
cessaire et fatale, a tous les enfants d’Adam sans aucune ex-
ception ?

Quoi qu’il en soit, voici le fait qui me frappe. On affirme que
le Christ nous délivre du péché et on n’affirme pas moins qu’il
n’est pas d’homme sans péché.

La doctrine traditionnelle se trouve donc en face de ces
trois objections qui la ruinent : 1° la disproportion injuste entre
une faute et 'énormité -des conséquences qu’on lui attribue;



302 0. BORDAGE

20 imputation de celte faute a des étres qui ne peuvent en
étre responsables; 3¢ I'ceuvre de restauration divine par Jésus-
Christ, affirmée en théorie et niée en pratique.

CHAPITRE IV

Autres solutions. — Systémes individualistes.

Les vices de cette théorie devaient nécessairement prevoquer
d’autres tentatives d’explication. J’ai déja dit que les systémes
qui se sont proposé de concilier l'universalité et I'innéité du
péché avec la responsabilité de l'individu, n’avaient fait que
sacrifier plus au moins 'un des termes & 'autre. On peut en
effet les diviser en deux classes: les systémes que j’appellerai
individualistes, et ceux que jappelleral collectivistes ou déter-
ministes.

Parmi les premiers, je citerai Pélage, dont les idées ont été
trop de fois exposées et criliquées pour que je m’y arréte, et,
dans les temps modernes, Julius Muller.

Celui-ci, reprenant la doctrine d’Origene, place la chute dans
une existence antérieure. Dés I’éveil de notre conscience, nous
avons le sentiment du péché. Mais le péche ne peut étre le fait
que d'une volonté libre. Il faut donc placer a 'origine de toute
vie spirituelle la liberté. Or, nous ne trouvons chez I’homme,
tel que nous le connaissons, qu’'un mélange de déterminisme
et de liberté, et encore d’une liberté bien étroite. Qu’est-ce que
cela signifie, sinon qu’il ne faut pas chercher sur la terre cette
liberté qui seule peut expliquer le péché ? L’acte mauvais du-
quel dépendent les autres et dont nous portons la peine et la
responsabilité, a été accompli dans une existence antérieure,
dans un monde que nous ne pouvons connaitre que par le rai-
sonnement : de 1a le nom d’acte intelligible de liberté qui lui a été
donné. Nos premiers parents n’étaient donc pas intacts en ar-
rivant dans ce monde. lls y apportaient une inclination au mal,
résultat de leur détermination primitive. Il v avait chez Adam
un état de péché, mais il n’en avait pas conscience; aussi ne
pouvait-il en étre influencé. J1 était nécessaire qu’il passat par
une epreuve afin de se décider pour ou contre la volonté de



LE PECHE o03

Dieu. Il aurait pu prendre le parti de I'obéissance, il a choisi
celul de la révolte. Dés lors la nature mauvaise 'emporte et se
communique de pére en fils & la race tout entiére. L’organisme
psychique est vicié (ne pas oublier que la Juyn est le siége de la
vie inférieure). La personnalité qui va habiter cet organisme,
atteinte déja par sa chute antérieure, est toute préparée & subir
la contagion; et c’est ainsi que le mal est universel, tout en
étant en méme temps le fait de I'individu. Ainsi, c’est par la
révolte de chacun dans un monde antérieur, que se 1égitime la
responsabilité, tandis que 'universalité s’explique par la faute
d’Adam.

Cette solution est-elle admissible ? Que dire de cette exis-
tence avant le temps, sinon que c’est une hypothése destinée
a rester toujours une hypothése ? Comment se fait-il que nul ne
s'en souvienne? La mémoire n’est-elle pas un des caractéres
de I'identité de la personne humaine ? Mais j’ai hiate d’arriver
au nceud de la question.

Nous ne sommes responsables, Julius Miiller le déclare en
termes exprés, que des actes que nous avons librement com-
mis. Nous n’avons donc a répondre que de notre chute dans
le monde intelligible. Or, cette chute ne nous a pas entiére-
ment privés de notre liberté; Adam, nous est-il dit, pouvait
sorlir victorieux de I'épreuve & laquelle il élait soumis dans ce
monde. Eh bien! de deux choses 'une, ou nous, nous avons
le méme pouvoir que lui, et alors il ne faut plus parler de dé-
chéance universelle ; ou nous somues liés par la faute d’Adam,
enveloppés dans le péché commun, et alors le sentiment de la
responsabilité s’étend a des actes qui sont la conséquence fa-
tale de notre état et que nous ne commettons pas librement,
ce qui est une contradiction.! Il ne reste donc & notre théologien
a prendre que le premier parti; et c’est bien 4 celui-ci, dans
le fond, qu’il s’est arrété. En insistant comme il le fait, sur
la responsabilité personnetle, en considérant la personnalité
commme un atome, comme une force qui ne se décompose pas,
en en appelant & I'enseignement de 1’Ecriture, qui dit-il, ra-

1 Yoir Bovon, Dogmatique chrétienne, I, p. 376 et sq.



304 0. BORDAGE

mene tout 4 la décision volontaire de chacun, et cite, non les
masses collectives, mais les hommes en particulier devant le
tribunal du Souverain Juge, il nous montre suffisamment qu’il
est individualiste et qu’il n’y a pas de place, dans son systéme,
en dépit de ses efforts, pour 'universalité du péché.

CHAPITRE V

Systémes collectivistes.

Si nous examinons maintenant les arguments de la partie ad-
verse, les systémes que j'ai appelés collectivistes et que 'on
peut aussi bien appeler déterministes, nous voyons Schleier-
macher arriver & cette conclusion, que Dieu, qui est 'auteur
de la grice, est aussi 'auteur du péché. Nous entendons Rothe
nous déclarer que le péché est iné‘vituble, qu’il procéde du dé-
veloppement propre du monde, et que dés lors, il est voulu de
Dieu comme le monde matériel lui-méme, mais que cependant
Dieu ne le pose, dans la création, que pour le faire en méme
temps absolument disparaitre. Le mal est ainsi une phase néces-
saire du développement de 'humanité.

Pour Schleiermacher, le péché est le produit de la détermi-
nation de ’espéce. Le penchant au mal était inhérent aux pre-
miers hommes comme a nous. Comment Adam aurait-il pu
succomber, si les conseils du tentateur n’avaient trouvé chez
lul un point d’appui, c’est-a-dire des convoitises déja prétes a
agir ? Tout individu nait donc pécheur, mais ses chutes étant
I'ceuvre de I'espéce, le péché originel peut éire regardé comme
I'acte commun de I’espéce et par conséquent, comme la faute
de toute 'humanité. Toutefois, il ne faut pas linterpréter
comme le fait la théologie traditionnelle que Schleiermacher
combat avec la derniére vigueur et qu’il accuse de n’avoir que
des formules contradictoires.

L’homme, pour Rothe, est un animal personnel, mais cette
personnalité est son ouvrage. Il débute dans la vie conme un
enfant. Or, il faut qu’il forme sa personnalité en la dégageant
de sa nature animale et en lui soumettant celle-ci. Mais com-
ment cette personnalité, faible et inachevée, ne subirait-elle



LE PRCHE 305

pas les déterminations de la nature animale, ne s’y associerait-
elle pas, ignorante qu'elle est encore de 'opposition qu’il y a
entre elles ? L’homme commettra forcément des actes mauvais,
mais n’étant pas encore complétement développé, il n’aura pas
conscience de leur immoralité, et sera ainsi déterminé avant
d’avoir atteint le développement qui lui permettrait la liberté
de choix. Donc le plein pouvoir de se déterminer soi-méme
lui échappe, et quand il sera arrivé au moment d’aborder la
vraie vie morale, il sera incapable d’accomplir sa tdche. La per-
sonnalité des premiers hommes est donc inévitablement déter-
minée par la nature matérielle. C’est d’abord une détermina-
tion sans conscience de son état anormal. Mais plus tard,
lorsque I'individu aura appris, par le péché lui-méme, & faire la
distinction du bien et du mal, & regarder certaines actions
comme mauvaises, il se trouvera, qu’ayant déjid commis ces
actions, il subira l'influence de son passé et sera incliné A les
commettre encore. Quand il connaitra le péché, il aura sans
doute le désir de le fuir, mais, par suite des habitudes prises, il
n’aura plus la force de réaliser ce désir ou tout au moins de le
réaliser complétement. Le péché revét alors un caractére mo-
ral et devient péché spirituel. Toutefois, il en résulte qu’a
cause méme de ce désir, la détermination n’est pas entiére et
il reste au pécheur la possibilité d’étre relevé par une action
rédemptrice de Dieu.

On remarquera tout d’abord que ce systéme conduit au dua-
lisme. La nature matérielle contre laquelle se débat en vain la
personnalité tend & une fin en contradiction avec le but que
Dieu s’est proposé. Il y a la une puissance antagoniste du
bien qui existe avant toute détermination de la créature et qui
fait partie du plan méme de la Création.

On se demandera ensuite comment ’homme pourra passer
du péeché naturel, inconscient, au péché spirituel. La personna-
Iité subit Pinfluence de 'organisme et fait siennes ses détermi-
nations; en quoi donc se sentirait-elle atieinte en continuant
a les suivre? Qui lui révélera que Pacte commis en conformite
avec elles, est un péché? Est-ce un certain malaise, un trouble
intérieur, da a l'instinct de la conservation, qui apprendrait



306 0. BORDAGE

a I'étre la différence qui existe entre les actes au point de vue
de sa résistance aux attaques du dehors ? Mais nous n’arrive-
rions qu’a la notion de I'utile, non & celle du bien 1.

Dans tous les cas, ce qu’il importe de retenir, c’est que le
péché spirituel est inévitable comme le péché naturel, c’est que
la personnalité, altérée par le péché naturel, est incapable de
se soustraire au mal et que dés lors, « 'homme victime d'un
désordre que le Créateur n’a pas pu éviter, ainsi que 'a dit un
critique de Rothe, reste en face du pécheé, plus malheureux
que coupable2. » Au fond, la liberté n’existe pas, l'individu est
sacrifié & I'humanité, la responsabilité est méconnue. Il faut
dire que le systeme de ce théologien est surtout ontologique, et
que les exigences métaphysiques y dominent les exigences
morales.

CHAPITRE VI

Scherer et ses critiques.

En 1853, la Revue de théologie de Strasbourg publiait un
article de Ed. Scherer, qui fit grand bruit dans le monde théolo-
gique et qui provoqua une polémique a laquelle prirent part
Durand, Chavannes, Colani, Bois . Je ne puis ici entrer dans
tous les détails. 1l me suffira de dire, qu’en dépit de certaines
réticences, la solution émise par Scherer est entierement dé-
terministe. La liberté n’est plus que le sentiment de la liberté,
sentiment qui repose sur l'illusion de l'entiere indépendance
du moi. La volonté n’agit jamais sans motifs, mais ces
motifs n’ont de force, qu’autant qu’ils sont d’accord avec
notre nature. Derriére la volition 11 y a le désir, et derriére
le désir le caractéere de lindividu. Seulement, comme le
motif qui nous fait agir vient du moi, que ce n’est pas & une
force étrangere, mais a4 notre mot que nous obéissons, et

{ F. Leenhardt, Le Péché, d’apres 'Ethique de Rothe, p. 208 et sq.

2 F. Leenhardt, op. cit. p. 229.

3 On trouvera cette discussion, sauf Particle de Bois, dans I'ouvrage de Ch.
Secrétan, Recherches sur la méthode. Appendice.



LE PECHE 307

qu’'on ne se contraint point soi-méme, il en résulte qu’il y
a liberté, ou du moins, sentiment de la liberté.

Scherer admet cependant la conversion. Le moi, dit-il, peut
se modifier par le moi. Cette modification se fait au moyen de
I'attention. En détournant son attention de la satisfaction pour
la porter sur I'idée du bien, ’homme se met en contact avec des
considérations qui vont devenir pour lui des motifs détermi-
nants. Trés bien! Mais notre auteur semble oublier qu’il s’est
réfuté d’avance. A propos d'un passage de de Maistre, oll
celui-ci dit que, pour se soustraire & I'ohjet qui excite notre
désir, il faut s’en éloigner comme on éloignerait un morceau de
fer de la sphere active d'un aimant, Scherer s’exprime ainzi:
« De Maistre n’a pas vu que, pour s’approcher ou s’écarter
d’une puissance, il faut que 'homme ait un motif d’agir ainsi,
que ce motif suppose un mobile, ce mobile une nature déter-
minée, et qu’ainsi, en définitive, I'explication proposée ne fait
que reculer la question au lieu de la résoudre 1. »

Le péché est du reste nécessaire 4 la moralité. L’éveil de la
conscience n’a lieu qu'au sein du péché. Ce qu'on appelle la
chute est la condition d’'un état nouveau et supérieur. La ré-
demption n’est que le complément de la création; la vie a
venir, un développement continu dans la spiritualité. Le récit
biblique est absolument conforme & cette explication: «Au jour
(que Vvous en mangerez, vos yeux seront ouverts, vous serez
comme des dieux ; » et plus loin : « Voici, 'homme est devenu
comme 'un de nous. » Nulle part, ajoute 'auteur, le péché n’a
été plus hardiment présenté comme la condition du développe-
ment moral, comme linitiation & la vie spirituelle 2. Ainsi,
tandis que les uns essaient d’expliquer le péché par 'hypo-
thése d’un idéal perdu, Scherer tente de I’expliquer par la con-
cience d’un idéal a atteindre.

Il v a, dans cette étude, beaucoup & reprendre, mais aussi
beaucoup & louer et beaucoup a retenir. Toutefois les analyses
délicates, les fins apercus du psychologue ne sauraient nous dis-
simuler les lacunes du moraliste et les erreurs du logicien. Voici

1 Recherches sur la méthode, par Ch. Secrétan. — Appendice, p. 153.
2 1d., p. 169.



o08 O. BORDAGE

nos objections: Comment, puisque le péché est nécessaire 4
notre moralité, pouvons-nous en éire honteux et en éprouver
desremords? Puisqu’il est inévitable, comment en serions nous
responsables? Chavannes lui fait, entre autres, cette critique
qui paraitra certainement décisive : « M. Scherer nous dit, d'un
cOté, que le péché est un fuit qui ne devrait pas étre. D’un
autre coté le péché a sa cause dans les conditions de la nature
humaine; il entre dans les conditions de la moralité. Or, la
moralité étant de droit, tout ce qui entre dans les conditions
de la moralité, tout ce dont celle-ci dépend tellement que saps
cela elle n’existerait pas, est de droit au méme titre. Ainsi le
péché est de droit, il doit étre. Ce qui, selon M. Scherer, ne
devrait pas étre, selon M. Scherer doit étre 1. »

CHAPITRE VII

La Solidarité.

Les auteurs qui ont répondu & Scherer s’efforcent — comme
Ch. Secrétan devait le faire a son tour 2 — de résoudre 'antino-
mie qui est au fond du probléme, en invoquant la solidarité, qu’ils
appuient sur une notion plus ou moins réaliste de ’espéce.
L’espéce, spirituelle et libre dans son essence, a perdu sa
liberté. Elle est devenue la force aveugle et spontanée qui se
déploie en nous et nous domine. Les individus se trouvent
donc altérés par une faute qu'ils nont pas commise individuel-
lement, mais qu’ils ont commise en tant qu’appartenant & 'hu-
manité et faisant partie de son unité substantielle. L’individu
rendra a son tour la liberté & 'espéce, quand il 'aura recouvrée
au contact de Jésus-Christ. Par I'ceuvre de Jésus-Christ, par
I'ceuvre de sa griace, Dieu rend a 'homme la possibilité du
bien. L’influence d’Adam a pour contre-poids victorieux l'in-
fluence du Christ. Toutefois. les partisans de cetie théorie ne
se font pas d’illusion sur ce qu’elle présente encore de déficits.
Ainsi, tout en affirmant que la solution du probléme doit étre
cherchée dans les rapports de l'individu et de I’espéce, Bois

1 Ch. Secrétan, op. cit., réponse de M. Chavannes, p. 232.
2 1d., De 'humanite et de U'individu, p. 263 ct sq.



LE PRCHE 309

déclare qu'il y a 14 une grande inconnue qui ne sera peut-étre
pas de longtemps dégagée 1.

La solidarité, en effet, est impuissante a expliquer le sentiment
de culpabilité que le péché apporte al’'individu. On a beau nous
dire, pour essayer de jeter un semblant de lumiére sur ce fait
mystérieux, que nous pouvons accepter, par un acte de vo-
lonté, et porter les péchés de nos fréres. Une saine analyse
psychologique nous montre qu’il y a la une expression im-
propre. Je puis bien en effet déclarer que jassume la respon-
sabilité d’un acte que je n’ai pas commis, mais cela signifie
uniquement que je consens a en prendre & ma charge toutes
les conséquences. Je ne puis pas faire que je m’en reconnaisse
'auteur, et partant que j’éprouve un sentiment de culpabilité.
Grace & ma sympathie, je puis souffrir de cet acte, en ressentir
de cruels regrets, mais je n’en aurai point de remords. D’ail-
leurs, il vy a, dans les rapports de 'individu et de ’espéce, une
tres grosse question, celle de I’'hérédité. Nous n’en sommes
plus au dualisme du corps et de I'dme. Or, Adam a eu une des-
cendance physique ; Jésus, point. Dés lors, le premier n’est-il
pas de beaucoup mieux partagé que le second, au point de vue
de I'influence a exercer sur la postérité ?

En résumé, aucun de ces systémes ne nous donne de solu-
tion satisfaisante. Nous avons des analyses qui semblent excel-
lentes, les faits sont serrés de prés, tous les éléments que
comporte le probleme paraissent soigneusement observés et
étudiés; puis, quand il s’agit d’en faire la synthése, on aboulit
a un échec. N’y aurait-il pas quelque vice dans la méthode
employée jusqu’ici ? Le probléme est-il bien posé comme il de-
vrait I’étre ? Ne serait-on pas victime de quelque préjugé, qui,
dominant 'esprit, I’empécherait de voir ce qui est réellement,
ou qui, s'imposant 4 la conscience morale, la souléverait contre
les résultats d’'une recherche purement scientifique ? Quoi qu’il
en soit, nous allons & notre tour, reprendre la question et ten-

ter une explication.

t Revue de théologie de Strasbourg, numéro de novembre 1858.

THEOL. ET PiIL. 1899 21



310 0. BORDAGE

SECONDE PARTIE

CHAPITRE VIII
La définition du péché.

Commencons d’abord par mettre quelque clarté dans notre
phraséologie, el posons quelques principes.

Le péché est, de 'aveu de tous, & quelque école qu’ils
appartiennent, une transgression consciente et volontaire de la
loi divine. D’oli il résulte qu’un acte en opposition avec celte
loi, qui n'aurait été commis ni consciemment, ni volontairement,
ne peut étre appelé péche.

Le contenu de la loi morale est aujourd’hui singuliérement
plus étendu et plus complexe qu’il ne I’était autrefois, plus
étendu et plus complexe chez un homme muar que chez un
adolescent.

Le libre arbitre, non plus, n’est pas égal chez tous les
hommes, ni chez le méme homme, & ses différents dges.

Cette ignorance de la loi morale peut étre due & nous-mémes,
étre le résultat de notre inattention ou de nos fautes. Il peut
se faire que nous n’ayons pas déployé toute I’énergie dont nous
étions capables vis-a-vis de nos passions, que nous ayons été
amenés peu i peu, par le désir d'excuser ou d'expliquer cer-
taines lacunes dans notre conduite, a obscurcir notre esprit et
a fausser nos jugements. Il est certain qu’ici nous sommes res-
ponsables et coupables de cette ignorance.

Mais, a coté de celle-ci, n’en est-il point une autre que notre
conscience ne saurait nous reprocher, et qui tient & notre im-
perfection naturelle ? Ce serait nier I’évidence. Vous ne demun-
derez pas & un barbare de Pantique Germanie de connaitre
tous les devoirs qui incombent & un chrétien, pas plus qu’a un
chrétien du moyen 4ge de connaitre la morale que nous pro-
fessons au dix-neuviéme siécle. Vous ne demanderez pas davan-
tage a4 un de nos contemporains qui a été €levé dans un milieu
grossier, d’avoir les délicatesses et les scrupules de celul qui a



LE PECHE 311

vécu dans la société et la communion des esprits les plus géné-
reux. Il me semble inutile d’insister.

De méme pour le libre arbitre. Nous savons tous qu’il dimi-
nue sous l'influence de nos transgressions. Un péché répété
tend a se reproduire toujours plus facilement, trouve une résis-
tance de moins en moins grande chez le pécheur, devient une
habitude. Or, le propre de l'habitude, c’est, comme I'a dit
Marion « de nous faire descendre du domaine de 'esprit dans le
domaine de la nature et du mécanisme !. » Nous n’hésitons pas
a dire que, dans ce cas, la perte du libre arbitre n’excuse rien.
(’est nous qui en sommes les auteurs, ¢’est & nous et & nous
seuls qu’en remonte la responsabilité.

Mais, n’arrive-t-il pas aussi que nous sommes déterminés
par des causes absolument indépendantes de notre volonté?
Que d’habitudes nous prenons, sans le savoir et sans le vou-
loir, sous linfluence des circonstances, sous la pression du
milieu dans lequel nous passons notre enfance et notre jeu-
nesse, sous l'impulsion des tendances que nous apportons en
naissant ! Et quand ces habitudes se trouvent, & un moment
donné, en opposition avec un devoir, n’agiront-elles pas sur
nous comme les habitudes volontaires, et ne nous contrain-
dront-elles pus longtemps encore, jusqu’a ce que nous ayons &
leur opposer une volonté fortifiée par la réflexion et I'éduca-
tion ? Je crois qu’ici encore tout le monde sera de cet avis, car
les travaux des é€coles déterministes nous ont appris & étre
modestes en fait de prétentions a la liberté.

Donc, s'il est des cas ol la prescription de la loi morale, le
devoir & accomplir nous est inconnu, sans qu'il nous ait été
possible de le connaitre; s’il est des cas ol, ce devoir nous
élant connu, nous sommes déterminés par notre nature au point
que, malgré notre effort, nous soyons incapables d’obéir a
notre conscience, ’acte mauvais ne pourra étre regardé comme
un péché. Cette transgression, ou ces transgressions sont dues
aux conditions qui sont imposées & notre existence d’ici-bas,
et n'ont d’autre cause que notre imperfection. Nous distingue-

! H. Marion, De la solidarité morale, p. 103.



22 0. BORDAGE

rons donc entre le péché, transgression volontaire et consciente,
et Pimperfection, transgression involontaire ou inconsciente de
la loi de Dieu; et comme nous sommes dans le domaine moral,
nous appellerons cette imperfection, imperfection morale, tout
en nous souvenant qu’elle a le caractere de la nécessité.
Comment dés lors peut-on parler de péché inné? N'est-ce
pas une contradiction ? Le péché, acte conscient et libre, étre
quelque chose d’inné, une nature! Que signifie cet étrange lan-
gage? Cela veut-il dire que, de par notre nature, quand nous
aurons a choisir entre le commandement de la conscience et
nos passions, nous nous déciderons toujours pour celles-ci?
Alors, c’est que notre libre arbitre est une illusion, et la con-
clusion, c’est, qu'agissant par contrainte, nous ne sommes
point coupables. Cela veut-il dire que dans la plupart des cas
seulement nous serons entrainés & mal faire? Alors nous répon-
drons que dans ces circonstances, nous sommes détermings, et
partant non responsables, et que, dans les autres, puisque nous
pouvons exercer notre libre arbitre, le péché inné n’a que faire
et n’a plus de raison d’étre invoqué. On ne peut qualifier de
péché ou d’état de péché que I'état dont nous sommes libre-
ment les auteurs, lorsque, par exemple, avant contracté, & un
moment ol il nous était loisible de [aire autrement, de mau-
vaises habitudes, nous arrivons, sous leur influence, & aliéner
notre libre arbitre, a devenir les esclaves d'une passion, et a
constituer ainsi comme une seconde nature. Mais 1l ne faut
pas confondre cette nature qui est notre fait avec celle que
nous apportons en venant au monde. Non! ce n’est pas le péché
qui est transmis. Alors méme que 'on adopterait la théorie du
péché originel, tout ce que I'on peut dire, c’est que les descen-
dants d’Adam ont hérité d’'un état d"ame dans lequel les ten-
dances au mal, les appétits infériears sont plus nombreux et
plus forts qu’ils ne I'étaient chez leur premier pére. Tout ce
que I'on peut dire, c’est que nous avons un ensemble de pen-
chants, d’inclinations opposés a la volonté de Dieu, et qui
laissent un champ d’action des plus restreints & notre liberté
de choix. Car, remarquez que la doctrine traditionnelle ne nous
enléve pas complétement le libre arbitre. Elle reconnait qu’il



LE PECHE a13

nous en reste encore une faible trace, assez pour accepter la
grace du Pére céleste. C’est un minimum, a la vérité, mais un
minimum suffisant pour que nous puissions édifier notre vie
morale.

Voici donc quelle est notre situation. Nous entrons dans ce
monde avec une nature pleine de penchants, de désirs en op-
position avec la loi morale, et, en méme temps un pouvoir trés
limité, aussi limité que possible, de résister a celte nature et
d’¢couter Pordre de notre conscience.

Je ne veux pas entrer ici dans la discussion du libre arbitre.
Je me contente de poser ce fait, c’est que le devoir existe, et
que le devoir ne va pas sans la liberté. Il ne saurait étre ques-
tion de devoir pour un homme dont les actes ne seraient pas
libres. Je sais bien qu’on peut me dire : De méme que nous
avons le sentiment de notre liberté, et que nous ne saurions
prouver que ce ne soit pas une illusion, de méme nous pou-
vons avoir le sentiment que le devoir existe, et le devoir n’en
étre pas plus certain pour cela. Alors je répondrai avec Secré-
tan: « Ce doute, l'intelligence s’efforcerait en vain de le dissi-
per; mais le coeur en triomphe sans peine. La science ne s’est
jamais montrée si grande que le jour ol, par la bouche d’'un
penseur généreux, elle a répété, comme une humble écolicre,
la réponse que dicte le cceur: oui, certes, il est possible de
douter du devoir et de sa valeur absolue; mais ce doute est
criminel, et nous ne voulons pas 'accueillir. » Or, si nous affir-
mons le devoir, la justice, le bien et le mal, nous affirmons que
I'homme est responsable et par conséquent maitre de ses
actions. Ou il n’y a pas de monde moral, ou il faut poser reso-
lument la liberté.

CHAPITRE IX

L'homme, en tant qu’'étre determiné.

Nous reconnaissons donc le libre arbitre. Kt en méme temps,
nous reconnaissons, avec les partisans de la doctrine tradition-
nelle, que ce libre arbitre est des plus restreints. Nous n’avong
du reste qu’a suivre 'homme depuis sa naissance jusqu’a 1'dge



314 0. BORDAGE

ou il arrive a son plein développement, pour voir les nom-
breuses influences qui pesent sur lui, qui lui dictent ses juge-
ments moraux, qui commandent & ses actions, les mille chaines
qui enserrent peu & peu, et pour comprendre que, le jour ol
il croira devoir les briser, il serait vain d’espérer qu’il v par-
viendra d’un seul coup. Il lui faudra nécessairement faire de
longs efforts, se soumettre & une discipline sévere, travailler
non pas des jours, mais des années et des années a 'euvre de
son affranchissement. C’est donc dire que, pendant longtemps
encore, il subira le joug des habitudes anciennes, et aura a
essuver des défaites dans sa lutte contre la nature que lui ont
faite I'hérédité et le milieu.

Prenons, par exemple, 'homme & ce moment ol, devenu
capable de connaitre son devoir, il se trouve sollicité de deux
cotés différents, appelé ici par sa conscience, appelé la par ses
inclinations naturelles. L’équilibre est loin d’exister encore
entre ces deux tendances; toutefois le bien ne laisse pas d’exer-
cer aussi un attrait sur lui, de provoquer son désir. Le mot :
Tw dois, qui a retenti en lui, ne le laisse point indifférent ; il
évoque le sentiment de sa dignité, il lui fait entrevoir une satis-
faction, qui n’est point & dédaigner. Supposons que cet homme
prenne vraiment au sérieux 'ordre de sa conscience. Il essaie
de fixer son attention sur les motifs qui militent en faveur de
cet ordre, il s’applique a écarter les raisons qu’il pourrait avoir
de désobéir, comme l'intérét ou le plaisir que la perspective de
I'action contraire fait en méme temps passer devant ses yeux.
Une lutte s’établit au fond de son étre. Mais il a beau faire tout
ce qui dépend de lui pour chasser les images qui 'attirent vers
l'acte défendu ; ces images tiennent par tant d’attaches & son
étre, qu’elles reviennent sans cesse; malgré ses efforts, elles
le poursuivent, elles obsédent sa penseée, elles émeuvent sa sen-
sibilité, si bien qu’en dépit de sa résistance, il finit par se lais-
ser entrainer et il fait ce que sa conscience lul avait interdit.
Cet acte est-il un péché? Oui! si cet homme n’a pas déplové
toutes les énergies qu’il y avait en lui, et n’a pas fait tout ce
qu’il pouvait faire. Non! si réellement il a cédé & une force
supérieure, si son organisme moral était tel que lattrait des



LE PECHE 315

biens sensibles paralysat, dés leur entrée en scéne, le désir u
bien idéal qu’il avait & réaliser. Nous avonssi bien ce sentiment
que, chaque jour, nous le faisons intervenir dans nos juge-
ments. Qu'un homme au sang chaud, au tempérament ardent,
aux passions vives, réponde & une provocation par un acte de
violence, nous n’hésiterons pas a lui accorder des circons-
tances atténuantes, quelquefois méme & l'excuser, tandis que
nous nous montrerons beaucoup plus séveres, si nous lui con-
naissons un caractére calme et froid. Qu’est-ce a dire, sinon
que nous admettons qu’il v a des degrés dans la capacité de
résistance, et que 'effort exigé peut dépasser, & un moment
donné, le pouvoir de ’étre moral ?

D’autres fois, ce seront les circonstances qui paralyseront une
liberté déja éprouvée. C’est le travail qui vient & manquer, c’est
la misére qui se dresse devant la femme restée honnéte jusque-
la, et murmure & son oreille des mots que la malheureuse ne
veut pas entendre, mais qui, & force de revenir, la familiarisent
peu & peu avec une pensée, qui d’abord lui faisait horreur. Et
malgré les révoltes de son cceur, un beau jour, lassée, épuisée
par la lutte, ou dominée par la faim, elle tombe.

Ce n’est donc pas d’aprés la nature de 'acte qu’il faut juger,
ni méme d’aprés les intentions, mais d’aprés 'effort déploye
par l'individu, soit pour résister au mal, soit pour faire le bien.
Il peut arriver qu’en commettant une faute, ou du moins ce
qui est & nos yeux une faute, parce que c¢’est une transgression
de la loi, un homme ait déployé plus d’efforts, ait plus peiné et
souffert, et par conséquent, ait été plus moral qu'en accom-
plissant tel ou tel devoir. N’est-ce pas, — pour le dire en pas-
sant, — le sentiment de ce fait qui a donné naissance a ce dic-
ton: « Quand on fait ce que I'on peut, on fait ce que I’on doit?»
Il est clair que Dieu seul peut savoir & quoi s’en tenir a cet égard,
que nous, nous ne pouvons porter un pareil jugement sur
autrui, car nous ne voyons que le fait brutal, 'obéissance ol
la désobéissance aux prescriptions de la loi, telle que nous la
connaissons. Et c’est ainsi que nous appelons couramment
péché, un acte, qui n’étant pas libre, ne saurait étre attribué
qu’a notre imperfection. Jai été heureux de trouver cette idée



316 0. BORDAGE

confirmée par Rothe: « Tout ce qui mencque & 'effort contre le
péche, dit-1, est, pour ’homme, dans la mesure ou cet effort
était possible, la part exacte de sa culpabilité. »

Je ne veux pas prétendre, bien entendu, que tous les hommes
donnent le maximum d’effort dans la lutte de leur conscience
contre les instincts de leur nature animale, ni, que dans la
sphere ol ils peuvent déployer leur libre arbitre, ils se décident
toujours pour la loi du devoir. Il est possible, — et bien que
nous ne puissions pénétrer dans l'intérieur de I’étre humain,
— il est certainement réel qu’un grand nombre de nos sem-
blables cédent avant d’avoir donné tout ce qu’ils pouvaient
donner, quelquefois méme avant d’avoir tenté la moindre résis-
tance, et s’abandonnent tout doucement & leurs passions. Mais
il en est d’autres aussi auxquels on ne saurait faire le méme
reproche ; il en est qui, soucieux d’obéir & leur conscience,
travaillent sérieusement et sincérement a réaliser I'idéal qu’elle
impose & leur effort, et ne succombent que sous le nombre des
puissances hostiles. La preuve en est dans les progrés moraux
qu’ils peuvent et que nous pouvons constater chez eux.

CHAPITRE X

L'homme en tant qu’'étre libre.

Maintenant laissons de coté les actes auxquels nous sommes
déterminés, pour considérer les cas ol nous sommes réeliement
libres. Cette liberté sera aussirestreinte que I’on voudra. Il suffit
qu’elle existe. Il suffit qu’il v ait une sphére, si étroite soit-elle,
ol 'homme ait I’égal pouvoir d’obéir et de désobéir a la loi mo-
rale. Si ’homme en use pour se décider en faveur de 'obéis-
sance, ce pouvoir ne tardera pas a4 s’accroitre et & s’étendre a
des acles qui, jusque-la, avaient été déterminés. L.’expérience
nous apprend que plus nous cédons a un penchant, plus ce
penchant se fortifie. Si donc nous nous adonnons au devoir, 1a
ol nous sommes libres, nous fortifions notre inclination au bien.
La satisfaction que nous éprouvons devient un stimulant; les
motifs qui nous ont fait agir acquiérent une puissance détermi-
nante plus grande, tant par l'attention que nous leur avons don-



LE PECHE 317

née que par le fait de notre obéissance. Voici donc que l'ordre
de la conscience se revét & nos yeux d’une plus haute majesté,
exerce une action plus décisive sur notre volonté, et par con-
séquent nous permet de lutter plus efficacement contre les pen-
chants inférieurs qui nous avaient dominés auparavant, et de
restreindre ainsi le domaine de notre tmperfection. Et de fait,
a mesure que nous avancons dans la vie, il est des devoirs que
nous ignorions autrefois et qui nous sont révélés, d’autres que
nous accomplissions peu ou point et qui nous sont devenus
relativement faciles. L’inverse naturellement se produit aussi.
Si nous n’écoutons pas notre conscience, les convoitises aux-
quelles nous obéissons prennent sur nous plus d’empire ; notre
libre arbitre disparait peu & peu et nous devenons les esclaves
des mauvaises habitudes que nous avons contractées.

Ainsi, l'activité morale s’exerce dans decux sphéres: l'une,
dans laquelle 'agent est déterminé, et qui, tout en étant un
champ ouvert a ses efforts, ne 'est pas encore a sa liberlé;
l'autre, ou cette liberté peut se déployer et ou il peul pécher ou
ne pas pécher. Pécheur, il se détermine de plus en plus dans le
mal, 1l diminue, il affaiblit son libre arbitre et ne trouve plus
que de rares occasions ou il puisse encore I'exercer. Respec-
tueux de la loi morale, il se détermine de plus en plus dans le
bien, il porte dans la premiére sphére une volonté plus ferme,
un deésir plus ardent, devient plus apte, par conséquent, a ré-
sister aux penchants qui, avant ces progres, le tenaient asservi,
et étend ainsi le cercle de son libre arbitre.

CHAPITRE XI

But de notre destinée et moyens de la réaliser.

Le but de notre destinée morale nous apparait donc claire-
ment : user de notre liberté pour le bien, et diminuer toujours
plus la part de déterminisme qui est en nous, de fagon a ce qu'il
n’y ait plus un seul acte qui ne soit soumis a notre volonté cons-
ciente et libre. La sphére ol s’exerce notre liberté, doit s’éten-
dre de plus en plus au détriment de la sphére de notre imper-
fection jusqu’a finir par ’absorber tout entiére.



318 0. BORDAGE

Bien qu’il n’entre pas dans mon sujet de donner un plan
d’éducation morale et de dire par quels moyens nous pouvons
fortifier notre volonté contre les passions de la chair et des
sens, je tiens cependant & indiquer quatre grands principes d’ac-
tion pour montrer en quoi doit consister U'effort. Ce sera en
méme temps avertir ’homme qui les néglige, qu’il ne lui est pas
permis de se faire illusion, en cas de chute, sur sa moralité et
gu’il devra reconnaitre n’avoir pas fait tout ce qu’il pouvait
faire dans sa lutte contre ses inclinations natives.

1o Le choix de nos compagnons.

20 Les bonnes habitudes dont le role est des plus importants,
car ici nous trouvons, dans notre nature méme, une aide pour
la formation de notre moralité.

3° La priére, qui, sans parler des secours que Dieu nous ac-
corde, lesquels sont en proportion avec la sincérité du désir et
I'intensité du besoin qui nous améne a lui, nous apporte la vi-
sion calme et recueillie des célestes réalités, des biens réservés
aux ceeurs purs, nous rappelle les molifs les plus puissants que
nous ayons de nous consacrer A la justice, nous exprime &
nous-mémes notre dépendance et la souveraineté du Pere, est
en un mot une communion de I’dme tout entiere avec le Saint
des saints.

4o Enfin, la représenlation, sous une forme déterminée, dans
un type concret et vivant, de I'idéal moral, type qui ne saurait
étre aujourd’hui pour nous que Jésus-Christ.

CHAPITRE XII

Le péché et le sentiment du péché.

Maintenant, si nous examinons de plus prés la condition de
'homme dans les cas ou il possede son libre arbitre et ou seu-
lement il peut étre question du péché, nous soinmes amenes a
reconnaitre qu’ici il peut se décider également pour le bien
comme pour le mal et que, par conséquent, s’il peut pécher, il
peut aussi ne pas pécher. Sur le grand nombre des étres qui
composent 'humanité, il n’est pas possible que tous soient pé-
cheurs. Prenez cent, deux cents, dix mille hommes également



LE PECHE 319

attirés dans deux directions différentes, il n’est pas possible
que tous prennent le méme chemin. S’ils le prenaient tous,
nous ne croirions pas a leur liberté d’agir & ce moment. 11 doit
donc y avoir des hommes sans péché. Logiquement cette con-
clusion s’impose. « La possibilité d’'une vie sans péché, dit
Ritschl, ne peut étre contestée ni par des arguments & priori,
n1 par des preuves tirées de 'expérience. »

Et cependant, nous ne connaissons pas d’'nomme dont la
conscience n’affirme qu’il a commis au moins quelque faute en
sa vie. LL.e sentiment de la culpabilité, le sentiment du péché est
universel. Comment concilier ce fait avec les résultats auxquels
nous sommes arriveés ?

Pénétrons plus avant dans notre intérieur. Prenons d’abord
les fautes commises par ignorance. D’apres notre definition, il
ne saurait v avoir péché, quand la prescription de la loi morale
a laquelle on se dérobe est inconnue. C’est une imperfection et
rien de plus. Mais voici ce qui se passe. Quand nous avons
ainsi commis des actions contraires a la loi et que plus tard
nous parvenons a la connaissance de cette loi, ces actions nous
apparaissent comme des péchés. Rothe nous signale ce qu’il a
observé et ce que nous pouvons observer a notre tour. Quand
un homme passe de Uindifférence religieuse a la piété, nombre
d’actes auxcuels il se livrait avec la conscience la plus tran-
quille, deviennent successivement péchés pour lui. L’acte une
fois reconnu comme péché, la culpuabilité acceptée est étendue
rétroactivement. Bien que l'acte commis dans lignorance
puisse n’étre pas logiquement imputable, le pécheur ne s’en ac-
cuse pas moins, parce que cet acte est contraire a4 la volonté
permanente de Dieu. Saint Paul nous dit (1 Cor. XV, 9): « Je
ne suis pas digne d’étre appelé apotre, parce que j’ai persécuté
I’Eglise de Dieu. » Dans la premiére épitre & Timothée (I, 13), 1l
s’appelle un blasphémateur. « Mais, dit-il, jai obtenu miséri-
corde, parce que j’agissais par ignorance, dans mon incrédulité,
et que la grace de notre Seigneur a surabondé. » Comment
I’homme arrive a s’accuser, 4 regarder comme une faute ce qui
est simplement le résultat de son ignorance, & étendre sa cul-
pabilité au passé, voila ce que Rothe ne nous dit pas. Il cons-



320 0. BORDAGE

tate le fait et ne remonte pas a la cause. Or cette cause va
nous apparaitre clairement. Elle est la méme que celle a la-
quelie est du le sentiment du péché chez les créatures libres.
En expliquant ceci, nous expliquerons cela.

CHAPITRE XIII
L'effort et I'ideal.

Entrons donc tout de suite dans le vif de la question. J'ai dit
que c’est d’aprés 'effort que se juge la moralité ; en sorte que
I'individu ni aurait pleine et entiére conscience d’avoir donné,
en telle occasion, le maximum d’effort, alors méme qu’il céde-
rait aux forces impulsives de sa nalure ou a la pression des
événements, ne se sentirait pas coupable. J'ai dit aussi que
nous ne pouvons porter & cet égard un jugement certain sur les
autres, puisque nous ne savons pas ce (uil se passe en eux. Mais
il est non moins vral de dire que nous ne pouvons pas davan-
tage le porter sur nous-mémes, car si le déploiement de cet effort
intérieur qui nous échappe chez autrui ne nous échappe pas
chez nous, nous ne pouvons cependant jamais savoir s’il a at-
teint son maximum d’intensité. Le domaine dans lequel se
meut notre effort est indéterminé. Il ne nous est pas donné de
connaitre ol finissent nos ressources et notre pouvoir. Cela,
nous ne le savons pas, nous ne pouvons pas le savoir. Non
seulement nous ignorons jusqu'out peut aller l'effort de notre
volonté, mais encore nous avons le sentiment que ces linites
ne peuvent étre fixées. Ne nous en étonnons pas. La puissance
qui nous a créés nous a dit en nous jetant dans le monde:
Toujours plus haut! toujours plus loin! Nous portons en nous,
impérissable, I'idée qu’aucune borne ne peut étre posée a
Pagrandissement de notre étre et c’est cette idée qui s’oppose
éternellement & ce que nous sachions la mesure exacte de ce
qui nous est permis & tel ou tel moment de notre existence,
parce (u’elle ne nous permet pas de distinguer entre l'idéal et
le possible actuel. Nous ne réfléchissons pas que ce but qui ap-
parait au regard de notre 4me, qui s’'impose a nous comme un
devoir, requiert non pas seulement toutes les forces de notre



LE PECHE 321

volonté, mais encore le concours du temps. Nous ressemblons
d '’homme qui aurait & défricher une vaste plaine et qui, aprés
une ou quelques journées de travail, comparant ce qu’il a fait
a ce qui lui reste a faire encore, se dirait que, puisqu’il est si
loin du terme, si loin d’avoir accompli cesuvre qu’il est tenu
d’accomplir, il a manqué a son devoir, et ne peut avoir la con-
science en repos tant qu’il ne P'aura pas terminée. Voyez en
effet ce qui se passe. Lorsque nous avons, apres une lutte éner-
gique, succombeé a une tentation, nous avons beau nous dire,
comme le guerrier obligé de ceder au nombre, malgré son cou-
rage et sa résistance, que ’honneur est sauf, nous souffrons de
notre défaite. En face de I'idéal qui nous sollicite et qui n’est
idéal qu’a la condition de nous paraitre réalisuble, — autrement
il s’appellerait utopie, — nous nous figurons que, de méme que
nous sommes faits pour lul, il est aussi fait pour nous. Dans
notre désir de le posséder, sous I'influence des aspirations qui
s’élevent de nos ames vers lul, du sentiment d’obligation qui
nait & son contact, nous unissons, par une association d’idées
qui se produit immédiatement dans notre esprit, le fait de le
concevoir et le fait de le réaliser; et alors 4 nos cceurs se
pose invinciblement cette question : Peut-étre n’avons-nous
pas fait tout ce que nous aurions pu? Peut-étre aurions-
nous été capables d’un effort plus grand encore? C’est ce
peut-étre qui ouvre la porte par ou la conscience s’intro-
duit, amenant avec elle le sentiment de la responsabilité et le
remords.

(Cest aussi cette ignorance des limites de 'effort qui explique
gue nous puissions regarder comme péchés les actes dont je par-
lais tout & 'heure, les actes en désaccord avec la loi et commis
a une époque ol nous ne la connaissions pas encore. Quand plus
tard en effet la lumiére se fait dans notre 4me, nous nous deman-
dons instinctivement si notre erreur n’est pas une faute, si nous
n'aurions pas pu, avec plus d’attention, plus de réflexion, plus
de sérieux, apprendre plus tot ce que nous avons appris au-
jourd’hui seulement. Or, qui peut nous le dire ? Voici un devoir
nouveau que je connais maintenant, n’aurais-je donc pas pu le
connaitre auparavant ? Voici un devoir que j’ai connu de tout



322 0. BORDAGE

temps et que jaccomplis maintenant, aprés 'avoir violé jadis,
pourquoi n’ai-je pas fait autrefois ce que je fais aujourd’hui?
N’est-ce pas dii & ce que je n’ai pas résisté autant qu’il était en
mon pouvoir ? Ce point d’interrogation suffit pour que 'dme
soit inquiéte et ne se croie pas autorisée a repousser toute res-
ponsabilité.

De 14, le sentiment universel du péché. Il est la conséquence
nécessaire de notre imperfection, jointe & notre ignorance du
maximum d’effort que nous pouvons donner.

Mais cette ignorance elle-méme est un bien, elle fait partie
du plan d’éducation que la Providence a concu et poursuit a
I'égard de 'nomme, car elle est la source de notre progrés mo-
ral. C’est un aphorisme populaire, qu’il faut, pour réussir, vi-
ser plus haut que le but. Ce n’est en effet qu'en cherchant &
faire plus que nous ne pouvons, que nous arrivons & déployer
toutes les énergies de notre nature, a faire rendre & notre vo-
lonté tout ce qu’elle peut donner. Plus nos ambitions sont
hautes, plus nous travaillons, plus nous tendons notre effort,
et cet exercice répété développe, fortifie puissamment notre
étre moral et I’éléve & une hauteur qui lui et été interdite dans
le passé. Si I'idéal était immédiatement réalisable et possible,
il ne serait plus l'idéal. S'il était impossible, ou du moins si
nous le croyions tel, il n’aurait aucune action sur notre volonté.
C’est en cherchant ce qui est impossible pour le moment que
nous arrivons & le rendre possible un jour. Ii est donc néces-
saire que nous croyions tout permis & notre effort, car a force
de poursuivre un but, on finit par s’en rapprocher de plus en
plus. Au reste, dans cette guerre que nous livrons & nos mau-
vais penchants, les défaites que nous essuyons, pour avoir
voulu nous mesurer avec I'ennemi de notre destinée, changent
bientot notre hostilité en haine, et lu haine du mal est le com-
mencement de la victoire. C’est ainsi que nous nous aguerris-
SONns peu a4 peu, que nous nous entrainons, que les motifs pui-
sés dans la contemplation du devoir prennent & nos yeux plus
de valeur, plus d'autorité, et que s’agrandit Ie domaine ol régne
notre liberté. Nous devons donc rendre hommage 4 la sagesse
de Dieu qui, en nous cachant les limiies ou s’arréte notre effort,



LE PECHE 323

nous permet de grandir, par un progrés incessant, vers la per-
fection.

Ainsi:

10 Le péché ne doit pas étre confondu avec l'imperfection
morale. Celle-ci seule est universelle et innée, celui-14 ne 1’est
pas.

2¢ Le péche ne peut exister que dans les cas ol nous sommes
libres et conscients et ol il y a équilibre entre notre nature et
notre esprit. La ou cet équilibre est rompu, il n’y a péché que
lorsque l'indidivu n’a pas donné le maximum de son effort
dans sa lutte contre les appétits de la chair.

3° L'imperfection est inhérente & notre nature. Elle est due &
notre ignorance partielle de la loi et & la limitation de notre
libre arbitre.

4° De la deux sphéres dans lesquelles s’exerce l'activité de
I’homme: l'une ou il est déterminé, et par conséquent irres-
ponsable, 'autre ot il est libre et ol ses actes ont par consé-
quent un caractere moral. Cette derniére peut et doit s’agran-
dir au détriment de la premiére.

50 Il pourrait, d’apres cela, y avoir des hommes sans péché.
Il doit y en avoir. Mais il n’y en a point qui n’ait le sentiment
du péché. Ce n’est pas le péché, c’est le sentiment du péché
qui est universel.

0o Ce sentiment du péché tient & la fois du sentiment de
notre imperfection, de la vision d’un idéal dont la réalisation
nous apparait comme obligatoire et par conséquent actuellement
possible, et de l'ignorance ol nous sommes de 'intensité d'effort
dont nous sommes capables. Nous croyons toujours que nous
aurions pu faire plus que nous n’avons fait, tant que nous
n’avons pasréalisé un idéal qui s’éléve & mesure que nous nous
élevons nous-mémes, et qui, restit-il le méme, ne pourrait étre
atteint qu’aprés une longue éducation.

On voit que, dans ce systéme, les intéréts de la morale sont
entierement sauvegardés. L’homme, ne pouvant jamais dire
qu’il n’est pas pécheur, se regarde comme toujours obligé &
mieux faire. De plus, U'imperfection lui apparait comme un état
dont il doit, dont il peut sortir, et alors méme qu’il ne la sente



324 0. BORDAGE

plus comme un péché, il regarde comme un devoir de la dimi-
nuer sans cesse, et se propose comme but de s’en affranchir.
Il voit en effet, sous l'influence de ses efforts, — alors méme
qu’ils n’aboutissent pas, — sa volonté se fortifier, et dans ses
défaites chaque fois plus retardées, le présage assuré de la vic-
toire.

Le probléme était donc mal posé. 1l ne s’agit plus de conci-
lier 'inconciliable. Le péché est uniquement di a notre liberté.
Ce n’est pas lui qui est universel et inné; c’est notre imperfec-
tion qui, dans !'ignorance olt nous sommes des limites de notre
effort, nous fait illusion et nous apparait comme péché.

CHAPITRE XV
Origine du péché.

Maintenant il faudrait nous demander d’ou vient cette hosti-
lité entre la nature inférieure de 'homme, ce que I'on est ha-
bitué a appeler la chair, et ’esprit. Pourquoi ce dualisme ?

Quelques traits généraux suffiront & indiquer ma pensée.

L’homme sort de 'animalité. L’esprit qui est en puissance
dans la création s’éveille en lui avec ses exigences. Nous assis-
tons & une phase nouvelle de I’évolution. Avec ['apparition de
I'esprit, nait dans I'individu I'obligation de regarder la vie nou-
velle, la vie de I'esprit comme supérieure a la vie animale et de
la faire prédominer sur celle-ci. La nature matérielle de
I’homme n’est donc pas mauvaise par elle-méme ; elle ne le de-
vient que dans les cas ol elle se trouve opposée a I'hégémonie
de I'esprit ; et encore ici-méme peut-on dire qu’elle est I'instru-
ment indispensable & I’exercice du libre arbitre et partant & la
vie morale. La volonté va donc étre sollicitée entre les désirs
de I'une et les désirs de 'autre. Un moment viendra oli 'oppo-
sition éclatera entre elles et ol 'homme sera tenu de choisir.
Cette lutte est nécessaire a la formation de la moralité, car le
mérite ne peut exister sans qu’il y ait effort.

Ce que l'esprit demande apparait a la fois & 'homme comme
un idéal a atteindre et comme un bien. Cet idéal deviendra plus
grand et plus pur & mesure que 'esprit prendra plus conscience



LE PECHE 325

de lui-méme et se développera davantage. Le bien s’identifiant
toujours avec la volonté divine, il s’ensuivra que I'accomplisse-
ment du bien sera un acte de dépendance, de soumission vis-a-
vis de Dieu, et le péché un acte d’insubordination et de révolte.
Entre cet idéal, ce bien d’abord peu élevé, qui se traduit par
quelques prescriptions élémentaires, mais qui obligent pourtant,
et les satisfactions de leur nature animale, les hommnies se sen-
tent et sont libres. Qu’arrivera-t-il ? C’est que les uns cederont
a 'obligation, les autres & leurs instincts; ou plutot il y aura
chez chacun des victoires et des défaites de ’esprit, des actes
d’obéissance et des péchés. Suivant que les premiers ou les der-
niers l'emporteront, I'individu ira s’affermissant de plus en
plus, soit dans le bien, soit dans le mal. Que le péché vienne a
régner chez le plus grand nombre, et voilda notre espéce con-
damnée 4 retourner a ’animalité. Si donc, dés le début, la ten-
dance au mal avait triomphé, la vie de I'esprit, faible et rudi-
mentaire encore, n’aurait pas tarde a étre étouffée, et au bout
de quelques générations, 'homme serait revenu a son état anté-
rieur d’étre purement sensitif et matériel. L’histoire nous
montre qu’il n’en a pas été ainsi. Le caractére spirituel de I'es-
péce s’est maintenu, et, en dépit de certaines périodes de recul
et de déchéance, a fini par se fortifier et s’améliorer. Le bien
I’a emporté sur le mal. A ces premiers progrés d’autres ont
succédé, et ainsi a grossi et grossit encore peu a peu le patri-
moine de forces et d’aptitudes a la vie de I'esprit que se léeguent
les générations. Qui pourrait s’inscrire en faux contre ce fait ?
Est-ce que la loi morale ne nous est pas mieux connue aujour-
d’hui qu'ilt y a dix ou vingt siécles ? Et qu'on ne dise pas que
c’est 1a un progrés purement intellectuel, que nous connaissons
mieux nos devoirs, que nous en connaissons un plus grand
nombre, mais que la moralité, c’est-a-dire la volonté bonne n’a
pas augmenté chez les hommes? Ne savons-nous pas que les
passions obscurcissent le jugement, faussent I'esprit, et que s’il
n’y avait pas progres dans la moralité, nous ne connaitrions le
contenu de la lol morale pas mieux et pas plus qu’autrefois ?
Qu’on veuille se rappeler ou en était jadis le respect de la per-
sonne humaine et ou il en est aujourd’hui. Thucydide nous
THEOL. ET PHIL. 1899 22



326 0. BORDAGE

montre que le meurtre d’'un Grec d’une autre cité n’était pas
senti comme un crime, et aujourd’hui nous qualifions crimes
tous les abus de la force, alors méme qu’ils sont commis contre
les sauvages des plus lointains pays. Nous sommes donc auto-
risés a conclure que les premiers hommes, nés & la vie morale,
ont légué 4 leurs descendants, non pas une nature viciée par le
péché, mais au contraire une nature supérieure a celle qu’ils
possédaient eux-mémes, une nature tendant & se dégager tou-
jours plus des liens de la matiére et & s’organiser selon les lois
de 'esprit. S’ils ont fait des chutes, ils ont aussi remporté des
victoires, et c’est par ces victoires que la tendance supérieure
s’est affermie au sein de ’humanité naissante.

CHAPITRE XVI
L’évolution ou l'action de Dieu.

Mais I’homme n’est pas seul ouvrier de ses destinées. Dieu
travaille avec lui; et si la vie de U'esprit se maintient et s’affirme
de plus en plus, c’est que Dieu le veut. L’évolution a laquelle
il a soumis le monde doit amener le triomphe de I’esprit. Non
seulement le libre arbitre doit s’exercer dans un domaine tou-
jours plus vaste, & tel point qu’il n’y ait plus pour I'homme que
des actions revétant un caractére moral, mais encore ce libire-
arbitre lui-méme doit disparaitre pour faire place a la liberté,
c’est-a-dire au pouvoir de faire le bien sans effort, et par un
simple effet de notre nature, pouvoir acquis de haute lutte, et
qui est le résultat nécessaire, la récompense légitime de nos
luttes, de notre travail, de notre énergie.

Pour que ce but soit atteint, Dieu agit continuellement. Il est
sans cesse présent dans son oceuvre, sans cesse besognant,
comme disaient nos péres, dans la conscience humaine. Il agit
dans I'individu, en "'empéchant de se déterminer complétement
dans le mal, en maintenant devant lui I'1déal que les exigences
de la vie animale risquent trop souvent de voiler, et en le met-
tant aux prises avec des événements qui I’obligent & se replier
sur lui-méme, et lui donnent une force nouvelle pour recouvrer



LE PECHE 5 L

sa liberté perdue!. 1l agit dans la société, — car nous ne pou-
vons oupier le fait si important, si fécond de la solidarité, —
en suscitant au milieu de nous des hommes, qui, par leur gran-
deur morale, rappellent & tous leurs devoirs, leur destinée, et
jettent dans le monde la puissance régénératrice de leurs ver-
tus et de leur vie. Or, parmi ces envoyés de Dieu, il en est un
que nous mettons au-dessus de tous, Jésus-Christ. Jésus-Christ
en effet, plus qu’aucun autre, a pris possession de 1'dme hu-
maine. Il s’empare de nos esprits par la vérité lumineuse de ses
paroles, il entre dans nos consciences par la pureté de sa vie,
il captive nos ceeurs par la simplicité et la profondeur de son
dévouement; il nous atlire, nous attache a lui, se fait aimer en un
mot au point qu’il a pu dire avec raison: « Je viendrai faire ma
demeure chez vous. » L’amour étant en effet 'union, la péné-
tration, la fusion dz deux volontés, I’ame du Christ vient réel-
lement habiter chez nous et nous communiquer, dans une me-
sure qui grandit avec notre amour, les énergies spirituelles qui
ont fait de lui I'artisan par excellence de I'ceuvre divine.

Le Christ a porté un coup mortel & notre nature ancestrale,
a cette nature animale qui est & 'origine de notre espéce. En
augmentant, dans des proportions extraordinaires, griace a la
solidarité qui a condensé et multiplié son influence extraordi-
naire, la somme du bien dans le monde, il est devenu une puis-
sance libératrice, et I’on peut bien l'appeler le chef de I'huma-
nité nouvelle, de 'humanité qui, se débarrassant peu a peu du
péché, marche & la conquéte de la hiberté glorieuse des enfants
de Dieu.

Conclusion.

Ainsi, 'antinomie entre le péché nécessaire et la responsabi-
lité individuelle est levée. Le libre arbitre est maintenu. Le sen-
timent de I'universalité du péché est expliqué. La lutte néces-
saire a la formation de la moralité n’exige plus que la matiére
soit le principe du mal, et par conséquent, que le mal soit
I'ccuvre du Créateur. Le péché est le fait de la créature quand,

t Voir mes conférences sur la Question du progres, p. 40 et sq.



328 0. BORDAGE

ayant 3 choisir entre deux directions, elle aime mieux écouter
le souvenir héréditaire des états antérieurs que les appels de
I’esprit au nom de 'idéal divin. A coté de la solidarité dans le
mal, il y a la solidarité dans le bien, celle-ci 'emportant sur
celle-1a, et devant, grace aux hommes que conduit I’Esprit de
Dieu dont ’action est constante au sein des individus et des so-
ciétés, griace surtout a Jésus-Christ, amener le plein épanouis-
sement de la vie spirituelle chez un nombre croissant des mem-
bres de 'humanité.




	Le Péche
	Introduction
	Première partie
	Seconde partie


