
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1899)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


B U L L K T I N

PHILOSOPHIE

A. Philippot. — Essai philosophique sur l'efficacité de
LA PRIÈRE1.

Les dogmes ne sont pas la source de la vie chrétienne, ils en sont

plutôt les fruits. Cette proposition se justifie d'une façon lumineuse
avec la prière. La prière est avant tout un élan spontané de l'àme.
Le fidèle cherche son Créateur, entre en communion avec lui avant
qu'on ne lui montre les raisons qui légitiment son action. L'âme

prie parce qu'elle a besoin d'une nourriture spirituelle. L'esprit de

prière est antérieur à toute théologie. Il importe donc de distinguer
entre la pratique de la prière et les théories sur la prière.

Le livre de M. Philippot est fortement imprégné de l'esprit de

prière, aussi fait-il du bien; la note religieuse est fortement accentuée.

Après avoir pratiqué la prière, l'auteur a voulu se rendre

compte de la rationalité de la prière. De même que le savant, en

examinant les lois physiologiques du système nutritif et l'analyse
chimique des aliments, arrive à déterminer la nourriture rationnelle,
notre auteur recherche une conception normale de la prière. De là

le caractère de son livre intitulé: « Essai philosophique. » Sa tentative

est-elle possible? Pourrons-nous jamais arriver à une théorie

scientifique de la prière? Ne sommes-nous pas en présence du mystère

même de la religion? Par la prière, nous sommes transportés
du monde phénoménal dans le monde transcendental, dans le
monde du noumène. Par sa nature même, la prière n'échappe-t-elle

pas à une analyse complète, parfaite? Si le problème est insoluble,
louables sont les efforts tentés pour y apporter un peu de lumière.

1 Paris, Librairie Fischbacher, 1899. 1 vol. 100 pages.



27 i BULLETIN

S'ils ne nous donnent pas de solutions définitives, ils nous font
poser des questions, ils nous rendent compte des difficultés. A cet

égard, l'ouvrage de A. Philippot est des plus intéressants.
Au reste notre auteur n'envisage pas le problème de la prière

dans toute son étendue. Il examine uniquement la prière-demande.
Et encore dans la « Bittgebet, » comme disent les Allemands, il
distingue deux classes, les prières exaucées et les prières efficaces.

Cju'entenil-il par là? Un exemple fera comprendre la pensée de

l'auteur, telle que nous avons cru la s-aisir. Prenez Jésus-Christ peu
avant sa trentième année, il est à Nazareth; peu à peu, il sentsour-
dre en lui la vocation de Messie qui fait l'objet de ses ardentes

prières. Les circonstances où Jé;us se trouve placé lui frayent sa
voie. Il y a correspondance entre les désirs exprimés par les prières
de Jésus et les événements qui lui imposent sa tâche de Messie.
Cette correspondance ne provient pas d'une subordination des

événements à la prière, elle dépend d'une harmonie préétablie entre
les décrets de Dieu, qui ont créé peu à peu la situation religieuse
d'Israël au temps du Christ, et les prières que Dieu a inspirées à

Jésus. Le-, événements ne sont pas un produit immédiat provoqué
directement par la prière du Christ. Toutes les fois que, par la
prière, notre volonté se rencontre avec la volonté de Dieu, affirmée
dans des événements qui existent indépendamment de nos prières,
il y a une prière exaucée.

La prière efficace, par contre, est la cause même de l'événement
qui est l'objet de la prière. « Mais la piété, da-is ses affirmations, va
plus loin que l'exaucement de la prière. Elle est heureuse de croire

que l'enfant de Dieu a des droits sur le cœur de son Père, et que
la prière ardente et confiante fait à Dieu une douce violence. L'âme
qui prie croit que l'événement qu'elle souhaite est subordonné à sa

prière; mieux que cela, elle ose croire que l'action même de Dieti
est subordonnée à la prière de la créature. Si la conscience
chrétienne ne se nourrit pas d'illusions, nous avons le droit de parler
de l'efficacité de la prière. » (p. 6.)

La prière efficace est le sujet spécial abordé dans cette étude.
Notre auteur croit donc à une action véritable de Dieu provoquée

par la prière. Il combat hardiment les conceptions de Schleiermacher
et de Ritschl qui ne voient dans la prière qu'un acte d'adoration et
de soumission. S'il y a des prières efficaces, quel est leur domaine?
Pour comprendre les limitations apportées par Philippot, il faut
tenir compte de ses prémisses métaphysiques.



PHILOSOPHIE 275

Il est franchement déterministe. Prenant corps à corps l'ouvrage
de M. Boutroux: De la contingence des lois de la nature, il dénonce
la confusion que fait constamment le philosophe parisien entre la
possibilité logique et abstraite, et la possibilité réelle et concrète
des choses. « Rejeter la doctrine de la contingence dans les ténèbres
du moyen âge, c'est un acte de haute piété. La contingence, c'est le

désordre, c'est le hasard, c'est l'athéisme. > (p. 30 Le déterminisme,
Philippot l'admet, non seulement clans la nature, mais aussi pour
l'homme. L'homme ne possède pas la liberté de se déterminer entre
plusieurs alternatives, son choix est toujours donné par sa nature.

Notre auteur est en outre franchement dualiste. Pour lui, la
matière a une existence en dehors de Dieu, une existence purement
passive, il est vrai. Aussi par le fait que la matière a une existence
en dehors de Dieu, elle limile l'action de Dieu. Sans doute, Dieu
qui est l'Esprit pur travaille à vivifier et à spiritualiser la matière,
mais cette matière est le principal obstacle à l'action de Dieu. « Le
Dieu vivant qui est notre Père ne se fatigue pas de panser les plaies
de l'humanité; s'il ne les guérit pas toutes, c'est qu'il ne le peut
pas. » (p. 47.)

Le déterminisme et le dualisme de notre auteur étant constatés,

nous ne devons plus être surpris de le voir limiter le domaine des

prières efficaces à l'action de Dieu sur i'ûme de celui qui prie.
Aussi, première conséquence, la prière pour un événement extérieur

n'est jamais efficace directement, elle l'est souvent d'une
manière indirecte, souvent aussi elle n'a aucune efficacité. Un vaisseau

est sur le point de faire naufrage. L'équipage et les passagers
prient; la tempête s'apaise. « Croyez-vous sérieusement que la prière
ait apaisé la tempête? Si toutes les fois qu'un navire est en danger,
il était sauvé par les supplications des malheureux en détresse, je
croirais à l'efficacité de leur prière. Awz-vous compté les plaintes
déchirantes qui sont étouffées par les vagues et changées en un
silence éternel? ¦ (p. 13.)

L'efficacité de la prière pour un événement n'est pas directe, mais

par contre son influence indirecte est beaucoup plus étendue que nous
ne le supposons ordinairement. <r Voici, nous dit notre auteur, une
armée rangée en bataille. Avant qu'on donne le signal du combat,
tous les soldats avec les chefs sont en prières. Dieu n'enverra pas
un ange exterminateur qui détruira l'armée ennemie; mais les
soldats, après avoir prié, seront plus confiants et plus intrépides, et ce

sont ces dispositions morales qui assureront la victoire. Je demande



276 BULLETIN

à Dieu le succès dans une entreprise commerciale. Dieu ne modifiera

pas en ma faveur les lois économiques; mais sous l'action de la
prière, mon intelligence, mon énergie, ma probité se développeront
et seront les meilleures conditions du succès. » (p. 13.)

Que dire de cette première conséquence? Il semble que ce soit le

déterminisme des lois de la nature qui empêche l'action de Dieu sur
les événements extérieurs. Celte argumentation de notre auteur,
nous ne saurions l'admettre. Nous ne sommes point partisan du
miracle physique, c'est-à-dire de l'intervention directe de la cause

première dans le monde phénoménal. Les rapports des phénomènes
entr'eux sont fixes. Le déterminisme scientifique est un postulat de

la connaissance de la nature. Mais a-t-on raison de transporter le
déterminisme qui régit les rapports des phénomènes entre eux du
monde phénoménal sur le terrain du noumène, dans la personnalité
divine et dans la personnalité humaine? Une cantatrice est auprès
d'un piano; elle va accompagner son chant. Sa production est
conditionnée par les lois fixes de l'acoustique et de la physiologie, du

larynx. Les phénomènes dont elle est la cause première se trouveront

dans des rapports fixes, que la science peut réduire en
formules. La nécessité qui lie les phénomènes entre eux n'empêche
pourtant pas que, sans enfreindre aucune loi de l'acoustique ou de
la physiologie, la cantatrice ne puisse produire des effets tout
différents, nous charmer par un cantique solennel ou par une gaie chanson.

La fixité des lois qui régissent le monde phénoménal n'implique
pas, à notre avis, le déterminisme de la cause première. Sur
l'immense clavier des causes secondes, établi par Dieu même, il peut
produire une variété infinie de combinaisons. Donc le déterminisme
qui régit les rapports des phénomènes entre eux n'est pas un
obstacle à ce que Dieu agisse par le canal des causes secondes, au sein
des événements, pour répondre aux prières de ses adorateurs.

Pas plus que son déterminisme absolu, nous ne pouvons adopter
le dualisme de notre auteur. Il est évident que si la matière est en
dehors de Dieu, l'activité de Dieu est conditionnée par elle, Dieu en

est le prisonnier. A ce compte-là, Dieu n'est plus l'absolu. Seulement

en repoussant tout dualisme, en admettant que tout est entre
les mains de Dieu, ne devons-nous pourtant pas statuer un cours
naturel des choses, voulu par Dieu même qui donne à la nature
une certaine indépendance? Notre vie est en Dieu, tout ce que nous

avons, tout ce que nous sommes, vient de lui. C'est Dieu qui
conditionne notre existence, mais Dieu la conditionne en nous laissant



PHILOSOPHIE 277

jouir d'une certaine autonomie. L'homme peut s'alcooliser. Les effets

de son vice se produisent alors naturellement; la raine du ménage
est vite là, les enfants sont parfois rachitiques, scrofuleux,
tuberculeux. Ces désastres sont, dans un sens, voulus de Dieu, puisqu'ils
manifestent la loi divine du monde moral, qui veut que le péché

engendre toutes ses tristes conséquences. Mais vous ne direz pas,
comme le fatalisme campagnard, que la maladie des enfants d'un

ivrogne est voulue directement par Dieu, non, elle est l'effet du
vice du père. Donc, alors même que notre vie est entre les mains
de Dieu, nous comprenons que, par des raisons morales, Dieu limite
son action et laisse les actions humaines déployer leurs
conséquences. Pourquoi dès lors, en présence de l'indifférence de la
nature à l'égard des faits et gestes- des humains, ne serions-nous

pas en droit de statuer pour la nature elle-même un cours naturel,
que Dieu maintient envers et contre tous pour notre éducation
morale, alors même que la nature est entre les mains du Tout-Puissant.
Cette autonomie pose, elle aussi, la question de l'efficacité de la
prière à propos des événements extérieurs. Jusqu'où va cette efficacité?

La question est troublante. J'avoue qu'elle n'est point résolue

pour moi.
Une seconde conséquence du point de vue de notre auteur veut

qu'il en soit de nos prières d'intercession comme de nos prières

pour les biens extérieurs. La prière d'intercession, elle aussi, n'aurait

qu'une efficacité indirecte.
Il est évident qu'un lien intime doit exister entre la prière et

l'action. Un pasteur qui, au lieu d'agir, s'enferme dans son cabinet
de travail, se contente de prononcer oraisons sur oraisons en faveur
de ses paroissiens, sans aller auprès d'eux, se met en dehors des

conditions morales. Ses prières sont stériles par ce qu'elles sont de

vaines paroles. Son inaction est en contradiction avec ses prières.
Si l'action doit être, en général, unie à la prière, en résulte-t-il

réellement que la prière n'ait d'effet que sur celui qui prie, et par
son influence seulement sur ceux en faveur de qui il intercède?
Le pasteur priant pour son troupeau, est-il exaucé uniquement
parce que Dieu fortifie en lui les vertus évangéliques, le zèle
apostolique? Certes l'action indirecte de la prière est des plus étendues.
Il y a une contagion morale puissante s'exerçant sans que l'homme
de prière s'en rende compte. Mais si étendue que soit cette
action indirecte de la prière d'intercession, est-ce que vraiment elle
satisfait toutes les exigences de la piété chrétienne? Le fidèle ne

THÉOL. ET PHIL. 1899 19



278 BULLETIN

réclame-t-il pas une action directe de Dieu sur les âmes pour
lesquelles il intercède? Vous avez un fils, il est en Afrique; depuis
longtemps vous êtes sans nouvelles de lui; donc, matériellement,
vous n'avez aucun point de contact avec lui. D'après Philippot, il
vous est inutile de prier pour lui: « Si les hommes qui prient sont
privés de toute communication avec leurs frères, leur prière n'a
aucune efficacité. » (p. 10.) Pouvez-vous admettre cela?

Avons-nous une raison décisive pour nier l'action de Dieu sur
les âmes, sous l'influence de la prière d'intercession? Si la prière
n'est qu'une autosuggestion, nom-; comprendrions cette négation.
Mais notre auteur croit à une acüon réelle de Dieu sur les âmes.
La prière est pour lui un dialogue entre l'âme et D eu.. Dès lors,
si Dieu peut agir sur mon âme, éveiller en moi des désirs, des

volitions, pourquoi D;eu ne pourrait-il pas agir sur l'àme d'autrui,
pour répondre aux prières d'intercession de frères pour des frères

Si la prière n'a, pour notre auteur, qu'une efficacité indirecte sur
les événements extérieurs et sur les personnes pour lesquelles on

intercède, la prière est par contre d'une, efficacité absolue sur l'âme
de celui qui prie.

Il admet catégoriquement l'efficacité de la prière pour la santé
du corps. Non seulement il cite 1rs guérisons extraordinaires des

temples d'Esculape, de l'Ancien et du Nouveau Testament, de

Lourdes, i mais en dehors des faits exceptionnels, que de malades
se trouvent guéris ou améliorés dans leur état par la prière, avec
ou sans le secours de la médecine! Il y a des améliorations qui ne
sont guère perceptibles à l'oeil d'autrui, et que le malade ressent avec

une perspicacité infaillible, par exemple: l'état plus normal du

cœur, du sang, des nerfs, l'apaisement d'une douleur lancinante; la
force qui revient peu à peu après des jours de langueur; le sentiment

d'un bien-être général, d'une sorte de jeunesse nouvelle.
Jamais un malade n'a prié sans ressentir à un certain degré
quelqu'un de ces effets bienfaisants, -» (p. 12.)

S'il y a une limite inflexible à l'efficacité de la prière pour les

biens du corps, imposée par la matière qui vou-3 notre corps à la

décomposition, la prière pour les biens de l'âme est toujours
efficace quand nous prions pour nous-mêmes. Sans jamais que la
loi de continuité soit violée, l'àme acquiert par la prière des biens

spirituels qui sont susceptibles d'une progression indéfinie.
« Les hommes de prière l'affirment avec une triomphante unanimité.

Oui disent-ils, toutes les fois que j'ai prié pour demander sin-



PHILOSOPHIE 279

cèrement et humblement la connaissance de la vérité, un peu plus
de lumière a lui dans mon intelligence. Toutes les fois que j'ai fait
appel à la tendresse de mon Père céleste, il m'a réjoui ou consolé.

Toutes les fois que, sentant ma faiblesse dans les combats de la
vie, j'ai imploré le courage et la persévérance, je me suis senti plus
fort. » (p. 11.)

Pourquoi Philippot est-il disposé à considérer la prière pour la
santé du corps et les biens de l'âme comme toujours efficace, tandis

qu'il nie toute action directe de l'intercession? Cette différence
provient certainement du fait que notre auteur envisage la prière
comme une condition de l'action divine. La prière implique une
autosuggestion qui appelle l'action de Dieu, s Notre prière ne fait
pas sortir Dieu de son indifférence à notre égard, puisqu'il nous
aime infiniment. Mais, d'une part, l'indifférence réelle qu'il éprouve
à l'égard des besoins qui n'existent pas encore se transforme en

action bienfaisante, à l'heure où ces besoins se produisent et se

fortifient sous l'influence de la prière. Notre prière, en ac. entuant
nos désirs et nos besoins, fait sortir Dieu de son indifférence relative.

D'autre part, notre prière dispose notre âme à recevoir les

dons de Dieu, et rend possible ce qui serait, sans la prière, impossible

à Dieu même. Notre prière, en déterminant l'action divine,
fait sortir Dieu de son indifférence apparente. > (p. 77.) Ainsi
l'initiative vient de l'homme, Dieu ne peut agir dans l'âme que lorsque
l'àme s'est portée au devant de Lui. Dès lors, nous comprenons
pourquoi notre auteur nie toute efficacité directe de la prière
d'intercession. L'àme des autres n'est pas préparée, elle ne remplit pas
cette condition sine qua non, ce prius d'activité humaine qui doit
précéder l'action divine. D'autre part, nous ne sommes plus étonnés
de voir notre auteur attribuer une grande importance aux
complaintes, aux jeûnes, aux pèlerinages, qui précisément ont pour
but de mettre l'âme dans l'état de recevoir l'action de Dieu. La
grâce prévenante est niée. Et pourtant, dans cette doctrine, ne

trouvons-nous pas l'écho d'une expérience chrétienne? Dans l'œuvre
de notre salut, ne devons-nous pas accorder à Dieu non seulement
la grâce qui nous sauve, mais l'initiative même de notre régénération?

Ne faut-il pas que Dieu brise notre volonté naturelle pour
que, sur ses débris, naisse la volonté régénérée? Si Dieu provoque
aussi en nous le réveil de notre conscience, l'initiative vient de lui
tout autant que de l'homme, plus que de l'homme. Dieu nous

pousse à prier. Il fait naître en nous des soupirs qui ne se peuvent



280 BULLETIN

exprimer. Nous ne saurions donc accepter cette méconnaissance
de la grâce prévenante.

Cette initiative accordée d'une façon absolue à l'homme n'aurait-
elle pas sa cause dans la conception même de la divinité? Nous
reconnaissons que M. Philippot se sent dans une relation de filialité

à l'égard da Dieu. Dieu est son Père, il est son enfant.
Seulement sa conception de la divinité nous semble contredire les

exigences de sa piété. Après tout, la personnalité de Dieu est mise
à l'arrière-plan. Une citation de Bolliger est très instructive à cet

égard, (p. 51.) Il en ressort que l'amour du Père céleste est comparé à

une force de la nature, au soleil, c'est la force-amour, dont l'homme
peut disposer comme il dispose des autres forces de la nature en se

conformant aux lois de son action. Sans doute, avec M. Sabatier,
nous reconnaissons le caractère subjectif, symbolique de nos
connaissances religieuses, nous ne pouvons pas avoir de Dieu des

notions exactes, nos représentations sont nécessairement anthro-
pomorphiques. Seulement, la force est aussi un symbole comme la
personnalité. Dès lors, si la forme symbolique de la force recouvre
une réalité, une réalité d'un autre ordre se cache sous le symbole
de la paternité divine et de la filialité humaine. La notion de la
personnalité est par trop absente de la conception de la prière de

Philippot. Un rapport de personne à personne a un tout autre
caractère que le rapport de l'homme avec une force de la nature.
Avec notre vénéré maître, M. le professeur Dandiran, nous croyons
que l'idée de la personnalité divine comme celle de la personnalité
humaine, prise au sérieux, peut seule sauvegarder la foi chrétienne
du panthéisme déterministe, comme nous débarrasser du paganisme
orthodoxe.

Nous avons essayé d'exposer la pensée centrale de l'ouvrage de

Philippot, qui renferme en outre des développements pratiques. Il
est pourtant une autre idée qui revient fréquemment au travers
des pages de son étude. Elle ne manque pas d'intérêt, mais nous
nous contentons de la signaler par ces deux citations : « Un fait
des plus remarquables, à la fois étrange et consolant, c'est que
l'efficacité de la prière n'est pas subordonnée à une notion exacte de

la divinité. La prière adressée aux créatures divinisées est efficace,
comme si elle s'adressait au Créateur. » (p. 8.) « Le recours à

l'intercession du Christ, de la vierge, des anges et des saints est moins
efficace que la prière adressée au vrai Dieu ou que la prière idolà-
trique. » (p. 9.)



PHILOSOPHIE 281

L'ouvrage de Philippot fait réfléchir, c'est l'œuvre d'une âme qui
recherche sincèrement la vérité. Nous avons réellement joui de sa

lecture, alors même que nous ne pouvons accepter toutes ses

conclusions.
A. Foknerod

Lucien Arréat. — Les croyances de demain L

Les ouvrages traitant de questions religieuses et dûs à la plume
de libres-penseurs français se font presque toujours remarquer
par la superficialité des connaissances chrétiennes de leurs
auteurs. Ils ne connaissent guère l'Evangile que de seconde main,
au travers du catholicisme, et, s'ils n'ignorent pas toujours les

travaux de la théologie protestante du siècle, ils n'en comprennent
guère l'esprit. De là, à chaque page de leurs écrits, des affirmations

sur le christianisme absolument déconcertantes par l'ignorance

qu'elles en témoignent. Lorsque ces jugements se

rencontrent sous la plume d'esprits frivoles et étrangers aux
préoccupations de l'ordre moral, le chrétien se borne à hausser
les épaules et passe outre, sachant qu'une âme sans faim et soif
de justice est, par là-môme, dépourvue du sens qui lui permettrait

de comprendre l'Evangile. Mais lorsque nous trouvons ces

appréciations inexactes ou injustes clans les écrits d'hommes qui
ont, à un haut degré, le sens des réalités morales, qui
comprennent la valeur relative des religions historiques, parce qu'ils
reconnaissent la légitimité et la permanence des besoins qui leur
ont donné le jour, nous déplorons de tels malentendus, regrettables

pour la cause de l'Evangile, et aussi pour les hommes qui
en sont les victimes.

Telle est la réflexion qui, une fois de plus, nous est venue à

l'esprit après la lecture du petit volume que M. Lucien Arréat a
consacré aux croyances de demain, et dont voici en gros la
substance.

Ce qui fait la force et la valeur réelle d'un peuple, c'est le degré
d'intensité et d'élévation de sa vie morale. Il s'agit donc d'édu-
quer les nations autant que de les instruire, car, sans l'éducation,
l'instruction est peu de chose. Or nulle éducation n'est vraiment

1 Les crogances de demain. 1 vol. in-12 de la Bibliothèque de philosophie
contemporaine. Paris, 1898. Félix Alcan, éditeur.



282 BULLETIN

possible sans une doctrine, sans une vue d'ensemble des choses,

sans une philosophie. C'est parce que l'école laïque, en France du
moins, a manqué de doctrine, parce qu'elle a voulu écarter
l'enseignement religieux sans le remplacer, qu'elle n'a pas porté les

fruits qu'en attendaient ses promoteurs. Mais, si l'école religieuse
a gardé sur l'école laïque cet avantage d'être essentiellement
éducative, l'éducation qu'elle donne ne peut plus convenir à notre
siècle, parce que le christianisme, pas plus que les autres grandes
religions existantes, ne s'accorde avec les données de la science

actuelle et les exigences morales de la vie moderne. Il s'agit donc
de mettre à la base de l'éducation moderne un système de

croyances, qu'il appartient à la science de formuler, et qui,
demain, pourra remplacer les croyances religieuses actuelles. Cette
tâche s'impose aux efforts de tous, et, ajoute l'auteur, « malheur
à la nation qui s'attardera clans une critique oiseuse et négligera
de fonder, sur des principes solides, un nouvel accord des volontés.

» (p. 37.) L'auteur termine en esquissant ce que seront, d'après
lui, les croyances de demain.

Que seront-elles? Si j'ai bien compris la pensée de l'auteur,
elles consisteront, d'une part, à reconnaître ce qu'il appelle la
justice mécanique dans la nature, c'est-à-dire l'ordre, et à s'en
remettre à cet ordre bienfaisant dans sa fatalité ; d'autre part, à

reconnaître aussi lajustice morale qui règne dans la vie, qui se

montre et clans l'individu et dans l'histoire, et à laquelle aspirent
les générations humaines dont le cri instinctif est panem et justitiam.

La constation de ces faits rend légitime l'espoir que la
réalisation progressive de l'idéal humain entre dans le jeu de

l'évolution universelle, et cet espoir d'un avenir meilleur est ce qui
donnera à l'homme la volonté et l'énergie de travailler à la
réalisation de cet avenir meilleur, r-n se perfectionnant lui-même et la
société dans laquelle il vit. Dieu, dans cette croyance, n'est qu'un
mot pour désigner l'ensemble des principes ou lois de l'existence ;

mais il n'existe pas comme être personnel. Quant à l'âme, la
science ne peut pas. pour le moment, nier ou affirmer sa persistance

après la mort du corps, mais cette question, estime l'auteur,
est indifférente à sa conception morale du monde.

Nous n'entreprendrons pas une appréciation détaillée de

l'ensemble de ces idées, dont le développement est semé d'aperçus
intéressants, de remarques justes et profondes, et dont l'esprit
général est large, moral et généreux. Nous ne relèverons que



PHILOSOPHIE 283

quelques-uns des jugements de l'auteur qui nous paraissent
insuffisants.

« Le chrétien, écrit notre auteur, renonce à réaliser ici-bas son

idéal; il s'en remet pour toutes choses à la sagesse et à la bonté
de son créateur. La morale est surtout passive, individuelle en

quelque sorte, car elle n'envisage guère la société, l'humanité ;

elle ne vise que le salut des âmes et la perfection des personnes. »

(p. 137, cf. p. 65 et 102.) Cette thèse serait vraie, si le type du

chrétien parfait, c'était le moine, et son évangile l'Imitation de

Jésus-Christ. Mais elle est fausse, quand on considère soit l'Evangile

lui-même, soit les faits de l'histoire. D'abord cette thèse

ignore absolument que l'idée centrale de l'Evangile est celle du

règne de Dieu, du règne par conséquent de la justice, de la sainteté

et de l'amour. Et ce règne, le chrétien doit travailler à le

réaliser déjà ici-bas : « Que ton règne vienne, que ta volonté soit
faite sur la terre comme au ciel. » Quant à l'histoire, ne nous
montre-t-elle pas les réformateurs chrétiens de tous les temps
cherchant à faire passer leurs principes moraux dans les institutions

politiques et sociales? Si M. Arréat voulait se renseigner
par lui-même, il verrait que le monachisme est absolument
contraire à l'esprit de l'Evangile, qu'il est, dans l'Eglise, une importation

d'origine égyptienne ou indoue.
Si, également, au lieu de s'en tenir aux dogmes traditionnels

des Eglises chrétiennes, il avait consulté directement les quatre
évangiles, il n'aurait pas écrit non plus: «L'idée centrale,
caractéristique, du christianisme, c'est la rédemption, c'est l'idée d'un
Dieu qui rachète le monde en expiant les péchés du monde et
enseigne aux hommes à profiter du bénéfice de ce rachat par le sang
divin. » (p. 18.) Celte notion-là est étrangère à l'enseignement du

Christ, dont l'œuvre a consisté essentiellement dans la révélation
de Dieu comme Père céleste, de qui le règne moral est le but du
monde et de qui les hommes doivent devenir les fils et les
collaborateurs éternels.

Si M. Arréat estime que son système philosophique peut jouer,
pour l'humanité de demain, le rôle qu'ont joué et que jouent
encore pour beaucoup les religions existantes, cela tient, en partie,
à ce que sa notion de la religion est incomplète. Pour lui, les
religions sont, au fond, une philosophie véritable, où s'inspire le
sentiment de leurs croyants, et sur laquelle ils règlent leur
conduite (p. 45). Or l'histoire et l'expérience des hommes religieux ne



284 BULLETIN

confirment pas cette idée; toute religion, — et c'est surtout vrai
des religions supérieures, — implique une certaine conception du

monde, mais n'est pas, dans son essence, une conception du
monde. La religion naît du désir de l'homme d'entrer en relation
personnelle avec la puissance dont il se sent dépendant, et de

trouver en elle le secours dont il a besoin pour pouvoir réaliser
sa volonté, sa personnalité. La religion est ainsi, à la fois, le
sentiment de cette relation et la conduite qui, inspirée par ce

sentiment, cherche à le manifester et à le vivifier. Plus brièvement,
elle est le sentiment de la solidarité universelle et la vie conforme
à ce sentiment. Dés lors, quand, parlant de sa doctrine, M. Arréat
dit qu'elle sera religieuse sans impliquer aucune espèce de mysticisme

(p. 10.1), il change complètement le sens du mot religieux,
puisque le mysticisme ou la mysticité est un élément essentiel de

toute piété vivante. Mais ce mot de mysticisme a le don d'agacer
nombre d'honnêtes gens, et, en particulier, nombre de gens
instruits. Mystique est, à leurs yeux, synonyme d'irrationnel,
d'incompréhensible, d'illusoire, d'imaginaire. Quant à nous, en
l'employant, nous voulons dire simplement par là, que la relation de

l'homme et de Dieu, la communion de l'esprit humain et de

î'esprit divin, se réalise clans le for intérieur de l'âme. Or, il n'y
a rien de déraisonnable à admettre, — au contraire, — que la
substance des choses peut être plus facilement sentie, perçue par
et dans l'esprit humain qu'au moyen des phénomènes qui frappent
nos sens. N'est-ce pas par la conscience, par l'introspection, que
l'homme pénètre le plus avant dans son essence intime

M. Arréat, par contre, a beaucoup mieux saisi le caractère
moral de la religion, en disant que « toute religion, considérée
sous son aspect moral, peut se ramener à la croyance en une
puissance qui est bonne et qui travaille au règne de la justice, » sauf

que ce n'est vrai que pour les religions supérieures, et surtout
pour le christianisme. Mais comment, dans sa critique de l'idée
chrétienne de Dieu, n'a-t-il pas remarqué que c'était là, dans cette

croyance, la source par excellence de la force morale Il écrit
lui-même à la fin de son volume, qu'il faut croire au bien pour
avoir l'énergie de le produire. Cela signifie apparemment qu'il
faut croire que la connaissance et la pratique du bien sont le but
vers lequel le monde marche, que l'évolution a donc une direction

morale. Qu'est-ce à dire si ce n'est qu'une volonté intelligente,

et morale est le principe même de cette évolution et la



PHILOSOPHIE 285

garantie de son aboutissement, en d'autres termes que Dieu est?
Croire qu'on fait faire à la pensée un progrès en substituant au Dieu
de l'Evangile « l'ensemble des lois de l'existence, » c'est se payer
de mots. Ou bien, en effet, ces lois sont quelque chose de réel; ce

sont alors des forces, des volontés se ramenant en dernière analyse

à une seule; ou bien ce sont de pures créations de notre
esprit, auxquelles rien ne correspond dans la réalité, et alors
comment bâtir sur ces bases, dont on reconnaît la fragilité, une
doctrine assez ferme et assez précise dans ses grandes lignes pour
être mise à la base de l'éducation des peuples

Cela dit, reconnaissons franchement que les Eglises chrétiennes
et leurs doctrines plus ou moins officielles sont responsables pour
une large part de cette méconnaissance du véritable Evangile par
les hommes de pensée. Aujourd'hui, il faut le. confesser en toute
humilité, quoi qu'il nous en coûte de le faire : la conversion à

l'évangile d'un homme intelligent et instruit, qui n'a pas eu le

privilège d'une sérieuse éducation religieuse, est un fait extrêmement

rare, plus rare que les guérisons de Lourdes. Il serait puéril
autant qu'injuste d'en accuser l'orgueil qu'engendrerait le savoir,
comme si l'orgueil était un défaut spécial aux savants. Non, il
faut le répéter avec le professeur Schaff de New-York, dont les

paroles nous serviront de conclusion : « Tout le système de

l'orthodoxie traditionnelle, grecque, latine et protestante, doit
progresser, ou sinon il sera rejeté et perdra son action sur les hommes

pensants. U faut que l'Eglise se maintienne en paix avec la
civilisation, qu'elle s'ajuste elle-même aux conditions présentes de la
liberté religieuse et politique, et accepte les résultats établis par
la critique aussi bien que par les sciences de la nature. Dieu parle
dans l'histoire et la science non moins que dans la Bible et

l'Eglise, et il ne saurait se contredire. La vérité est souveraine,
elle doit prévaloir sur l'ignorance, l'erreur et les préjugés. »

L. E.

M. Rade. — Les idées religieuses et morales des

ouvriers d'industrie ex Allemagne'.

Cette étude a été présentée, sous forme de conférence, au
« congrès social-évangélique » de Berlin le 3 juin 1898. Ce con-

1 Die religiœs-sittliche Gedankenwelt unserer Industriearbeiter. Von D. Martin
Rade. Göttingue, Vandenhoeek und Ruprecht. 70 p. (1,-10 M.)



286 PHILOSOPHIE

grès, qui depuis tantôt dix ans se réunit à Pentecôte dans

quelque grande ville d'Allemagne à tour de rôle, a pour but
d'étudier, du point de vue religieux, les problèmes sociaux et de

rapprocher par des rapports et des discussions les partis religieux
et politiques de ce pays. Là se donnent rendez-vous des hommes
et des femmes préoccupés du bien physique et moral de leurs
frères et sœurs de la classe ouvrière. Mais pour les secourir
efficacement et les reconquérir au christianisme ne faut-il pas
d'abord les bien connaître, entrer clans leur manière de

comprendre les choses de l'esprit Dans ce but, M. Racle, s'inspirant
des conseils et des expériences de quelques amis, a fait une
enquête sur les idées religieuses et morales des ouvriers
d'industrie, et c'est de cette enquête qu'il nous donneici les résultats.
Comme directeur d'une grande revue religieuse, la Christliche
Welt, l'ancien pasteur de Francfort s/M., aujourd'hui professeur
à Marbourg, est en relations depuis nombre d'années avec des

hommes éminents de la science aussi bien que de la vie pratique,
et nul n'était mieux placé, ni plus compétent pour traiter pareille
matière. Faut-il s'étonner que personne avant lui ne se soit senti
l'aptitude nécessaire pour aborder ce sujet délicat et difficile entre
tous? En tous cas il n'est pas permis de mettre en cloute l'utilité
d'une telle entreprise.

Ce que M. Racle nous donne, ce sont clos faits. S'abstenant de

toute critique, il se garde même d'une appréciation si sommaire
soit-elle de leur valeur. En premier lieu nous trouvons trois lettres
d'un ouvrier qui, ayant échangé au cours de quelques années

la religion chrétienne contre la doctrine socialiste, communique
ses impressions et ses idées à un ami resté conservateur. Puis
viennent des fragments de journal d'un socialiste avancé, dont le

siège est tout fait. Mais l'intérêt du lecteur se concentre d'une
manière toute spéciale sur les réponses que 48 ouvriers de

diverses contrées ont données à un questionnaire portant sur les

sujets suivants : L'Eglise et ses ministres, la prédication, les
fêtes chrétiennes, la Bible, Christ, Dieu, la création, le surnaturel,
la mort et l'au-delà, le mariage et la vie de famille, la bienfaisance
chrétienne, l'idéal d'un homme digne de ce nom.

Abondant clans le sens de M. Rade, nous n'ajouterons rien à

cet ensemble de faits singulièrement instructifs, nous bornant à

quelques remarques générales. M. Racle, qui ne croit point que ses

communications aient épuisé le sujet, n'en estime pas moins que,



PHILOSOPHIE 287

pour l'essentiel, elles rendent un compte indiscutablement exact
de l'état réel clés esprits clans le monde ouvrier de l'Allemagne.
Mais il y a plus : le résultat de cette enquête est propre à nous
surprendre à bien clos égards et à détruire plus d'un vieux
préjugé. Ne s'est-on pas imaginé que les idées de nos ouvriers,
pour autant qu'ils penchent vers le socialisme, étaient partout
les mêmes pour le fond, qu'elles étaient toutes coulées dans le

même moule et ne différaient que sur des détails peu importants?
Et voilà que M. Racle nous démontre à l'évidence, par les
citations qu'il met sous nos yeux, que les choses n'en sont pas à ce

point. La forte discipline exercée par les diverses fractions du
socialisme n'a pu étouffer co qu'il y avait de prime-sautier ot

d'original clans l'esprit de nombre de ses adeptes, de ceux du
moins qui sont capables de se former une opinion et de l'exprimer
par écrit. N'ost-ce pas là une constatation précieuse? Après quoi,
il faut bien le reconnaître : dans ces confessions tantôt touchantes
tantôt répugnantes, toujours suggestives, on trouve des idées qui se

ressemblent, des tournures de phrases même qui reviennent à tout
bout de champ. Comment s'expliquer cette concordance? M. Rade

nous en donne la clef en examinant la base scientifique qui est

commune aux vues exposées et en y distinguant quelques
courants principaux. C'est d'abord la période dite des lumières
(Aufldaerung) inaugurée il y a quelque cinquante ans par les

libres-penseurs allemands. C'est ensuite le développement des

sciences naturelles, dont les résultats merveilleux, popularisés
par les Haackel et les Büchner, ont ébloui les yeux de la classe

ouvrière au point de rendre la plupart aveugles pour tout ce qui
s'appelle chrétien et surnaturel. C'est en dernier lieu la doctrine
de Marx, l'apôtre infaillible du socialisme aux yeux de tous ceux
qui n'y regardent pas de trop près. En face de cette situation la
question se pose : que feront nos ouvriers quand ils sauront que
ces autorités sont déjà dépassées et que leurs doctrines ne tiennent

plus debout S'empresseront-ils d'épouser des vues plus
modérées? Se feront-ils les élèves dociles de ceux qu'ils traitent, à

l'heure qu'il est, de « bourgeois » avec un si âpre dédain
N'abandonnons pas tout espoir d'un avenir meilleur et sachons

gré à tous ceux qui. à l'instar de M. Racle, nous renseignent sur
l'état des esprits et des dangers du temps présent.

Edouard Platzhoff.


	Philosophie

