Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1899)

Artikel: Culte de Jahvé et religion populaire en Israél : dans leurs rapports
réciproques

Autor: Wildeboer, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379669

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL
DANS LEURS RAPPORTS BECIPROQUES

Dr G. WILDEBOER

professeur de théologie & Groningue .

Un des caracteres principaux de notre siécle finissant a été,
sans contredit, le sérieux désir de connaitre la réalité des
choses. Les fils du dix-neuviéme sieécle ont manifesté, dans les
domainzs les plus divers, leur dégout pour la théorie et la spé-
culation, leur besoin de savoir clairement et distinctement quelle
réalité se cache sous les spéculations des temps passés.

Je ne veux point ici porter de jugement sur ce trait de carac-
tére de nos contemporains; aussi bien, ne le pourrais-je pas,
étant moi-méme poussé par le méme désir. je constate seule-
ment que, dans le domaine des recherches historiques, cet effort
a conduit a I'application rigoureuse de la méthode historico-
critique. Et vous savez tous quelle grande révolution dans les
1dées régnantes 'application de cette méthode a opérée dans la
science de I’Ancien Testament.

Mais quoi? ne décerné-je pas aux représentants de ma dis-
cipline un éloge qui ne leur revient point, en affirmant qu’ils ont
appliqué & ’Ancien Testament cette méthode critique sans y étre

1 Ce discours a été prononcé a ’Aula de 'Université de Groningue, le 20 sep-
tembre dernier, par M. Wildeboer, recteur sortant de charge. La traduction est de
M. L. Perriraz, pasteur wallon a Groningue.



238 D G. WILDEBOER

poussés par un auire désir que celui d’apprendre & connaitre le
cours de T'histoire d’Israél tel qu’il a été en fait, et le dévelop-
pement réel de sa religion?

Je le sais, on a sans cesse reproché et on reproche encore &
la critique de '’Ancien Testament d’éire dogmatique, de se
laisser diriger plus ou moins consciemment, surtout dans sa
phase la plus récente, par I'hypothese de 1’évolutionnisme.
Dogmatique, elle I’était déja & son origine. Les pius anciennes
objections qui, & notre connaissance, se soient produites contre
Porigine mosaique du Pentateuque, de la part de diverses sectes
hérétiques chrétiennes, étaient notoirement de nature dogma-
tique. Ce que les rabbins du moyen 4ge et des temps postérieurs
avaient enseigné, le plus souvent d’une maniére voilée, afin de
n’¢tre pas chassés de la synagogue, fut relevé avec complai-
sance par des philosophes tels que Spinoza et Hobbes. Le re-
proche n’en est pas moins immérité. Quiconque s’est occupé
sérieusement de 'histoive des travaux relatifs &4 'Ancien Testa-
ment! sait que tous ces doutes exprimés an cours des siecles
n’auraient abouti & rien, si, en 1753, le médecin Jean Astruc,
précisément pour fermer la bouche aux « esprits forts, » n’etit
écrit ses fameuses Conjectures?, mettant ainsi a la critique le
scalpcl en main, et devenant par 1a le vrai « pére de la critique
du Pentateuque. » Et n’est-ce pas chose frappante que le pre-
mier qui entreprit 'analyse des écrits des prophetes fat éga-
lement un apologiste, 'anglais Joseph Mede, mort en 163837

Mais le stade le plus récent, inauguré par W. Vatke et Ed.
Reuss, et auquel sont pour jamais attachés les noms, de Graf,
Kuenen, Wellhausen, n’est-il pas dominé par la doctrine de
I’évolution? Bien des choses, il est vrai, peuvent donner lieu &
cette opinion. Quand on apprend & connaitre certains ouvrages
de Vatke, de Kuenen et de Wellhausen, et qu’on n’a pu expéri-
menter sur soi-méme, par des éludes personnelles, 'influence

! Yoir A. Westphal, Les sources du Pentateugque, 1. Paris, 1888.

2 Conjectures sur les mémowes originaux dont il paroit que MHoyse s'est servi
pour composer le livre de la Genese. Braxelles, 1753.

3 Voir Die Litteratur des Alten Testaments nach der Zeitfolge threr Ent-
stehung, par G. Wildeboer. Gottingue, 1895. § 22, Rem. 6, p. 354.



CULTE D5 JAHVE KT RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 239

puissante des argurcents archéologiques et littéraives, je puis
trés bien me représenter quon s’écrie: « Mais ¢’est de la phi-
losophie et non de I'histoire; c’est de la spéculation ei non de
la recherche exacte et critique! » Cetie remarque d’un critique
radical, M. Maurice Vernes!, atteint bien telles ou telles affir-
mations, telles ou telles explications de faits, énoncées sous
Pinfluence de 'évolutionnisme par les savants mentionnés tout
a 'heure. Elle ne saurait atteindre 'ordre chronologique des
sources, tel qu’il est adopté actuellement dans leur école. Il est
certainement digne de remarque que Valke qui, dans sa Théo-
logic biblique?, avait esquissé déja le schéma : Prophétes, Loi,
Psaumes, en employant ia terminologie hégélienne, en soit
revenu plus tard, dans son Introduction & UAncien Testament,
parce qu’il se figurait n’étre pas autorisé a cette conception par
les données de la critique littéraire. Il est certain que sa philo-
sophie avail exercé sur son ouvrage une réelle influence; en-
core etait-ce sur la forme plus que sur le fond. Et pour ce qui
est de 'ouvrage de Kuenen, De Godsdienst van [sraél, il est,
lui aussi, fortement dominé par le point de vue évolution-
niste. Mais on se rend la tiche par trop facile quand on s’ima-
gine pouvoir, par cette observation, se débarrasser de la cri-
tique de ’Ancien Testament. L’hypothése de |'évolutionnisme
a eu sa raison d’étre en tant que réaction contre la maniére
traditionnelle de considérer les choses. Ce qui est juste dans
cette hypotheése conservera sa valeur. Cependant, pour beau-
coup de savants qui s'occupent de I’Ancien Testament. et non
pour eux seulement, il devient de jour en jour plus clair que
Phistoire réelle a été autre chose encore que ce que d’an-
clennes ou de nouvelles manieres de voir faisaient pressentir.

Permettez-moi donc de traiter & cette heure un sujet qui
rentre dans cet ordre d’études, et de vous parler du CGulte de
Jahvé et de la religion populaive en Israél, dans leurs rap-
ports réciproques,

v Les abus de la méthode comparative dans Uhistoire des religions en général,
etc. Paris, 1886 p. 8.

2 Die biblische Theologie, wissenschaftlich dargestellt. Die Religion des Alten
Testaments nach den Kanonisclien Biichern entwickelt, 1835.



240 D' G. WILDEBOER

Dans cette étude, nous partons du huitiéme siécle avant notre
ére. En cela nous suivons 'exemple de Kuenen; dans son ou-
vrage, si justement célebre sous le rapport de la méthode, De
Godsdienst van Israél, il part aussi du huitiéme siécle, parce
que nous possedons, dans les écrits des plus anciens prophétes,
des documents authentiques de cette période. Ayant ainsi un
point fixe, nous pouvons de 12 reinonter avec streté le cours de
Ihistoire.

Lorsque nous considérons le huitiéme siecle, qu’en résulte-
t-il pour nous au point de vue de la question qui nous occupe ?
Nous assistons & un débat violent entre le peuple et les pro-
phéles dont nous connaissons les écrits. Entre les crovances
religieuses du peuple et celles des interprétes de Jahve, il y a
un abime béant sur lequel il se.rﬁble impossible de jeter un pont,
tant la lutte est acharnée. Au fdnd, les prophétes se refusent
a reconnaitre comme culte de Jahvé la religion de leurs contem-
porains; elle n’est, & leurs yeux, qu’injustice et qu’idolatrie.

Les partis en lutte paraissent pourtant étre d’accord au point
de vue formel: tous deux reconnaissent que Jahvé est le Dieu
d’'Israél, et Israél le peuple de Jahvé. Ainsi, il doit avoir existé
un point de départ commun; la différence, si profonde soit-elle,
n’a di se produire que plus tard. « Certainement, dit Kuenenl,
le point de départ commun a existé. » En cela tout le monde
est d’accord. Mais voici le point sur lequel se font jour deux
maniéres de voir opposées. « D’aprés la premiére, la foi reli-
gieuse des prophétes est la foi primitive, et la lutte que nous
avons signalée entre eux et le peuple s’explique par le fait que
le peuple 'avail abandonnée. L’autre, au contraire, voit dans le
credo prephétique le produit du développement d’une croyance
qui, au début, était générale en Israél, et qui, plus tard encore,
fut celle de la majeure partie du peuple. »

Défection ou développement, telle est 'alternative devant la-
quelle Kuenen et d’autres nous placent. D’aprés le principe:
« Il faut qu'une porte soit ouverte ou fermée, » il semble qu’on

1 Ouv. cité, [, p. 218.



CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 241

ne puisse échapper a la nécessité de choisir entre ces deux
opinions. Qu le culte de Jahvé était, dés 'origine, aussi pur que
celui que réclament les grands prophétes du huitieme siécle, et
alors la conception populaire n’est aulre chose qu’'une corrup-
tion de la pure religion du début, ou bien, — et cela paraissait
4 Kuenen beaucoup plus en harmonie avec la loi du developpe-
ment qu’il croyait observer partout, — la foi populaire repré-
sente un degré inférieur de la religion, au-dessus duquel les
prophétes se sont élevés, et d’olt est peu & peu sorti le
jahvisme éthique.

Ce n’est pas mon intention de présenter maintenant une cri-
tique de I’évolutionnisme absolu. Nombre de ses représentants,
— Jje rappelle, pour ne citer qu'un nom qui en vaut beaucoup
d’autres, celui de notre compatriole Tiele!, — ont, comme ce
dernier dans ses Gifford Lectures, corrigé d’une maniére signi-
ficative cette doctrine dans ce qu’elle a d’exclusif. Je suis d’ail-
leurs parfaitement d’accord avec R. Smend quand 1l écrit:
« Dans des recherches de cette nature, il faut user de beaucoup
de précaution. Des phénoménes religieux qui contredisent & la
loi du progrés ne nous reportent pas toujours it des phases
antérieures du développement de la religion. Ils peuvent repré-
senter de simples dégénérescences, ils peuvent aussi avoir été
importés du dehors. Et puis, tout fait commun & la religion
d’Israél et aux autres religions sémitiques n’est point la preuve
d’une identité originelle, mais peut reposer sur un emprunt ou
sur un développement paralléle2. »

En fait, c’est le coté faible du trés intéressant chapitre IV du
Godsdienst van Israél de Kuenen, de s’étre trop hité de prendre
pour des traits originaux de la plus ancienne religion d’Israél
toutes les traces de religion de la nature qui se rencontrent
dans le culte de Jahveé.

L’adoration de Jahvé comme d’un Baal (seigneur), ou d’un
M¢lek (roi) sous I'image d'un taureau, ne saurait (et ¢’est ici un
argument tiré de I'histoire de la civilisation) avoir été le propre
de la religion d’un peuple nomade tel que I'était Israél lors de

1 Professeur a Leyde et directeur du séminaire remonstrant.
2 Lehrbuch der aittest. Religionsgeschichte, 1893, p. 18.



242 DT G. WILDEBOER

son entrée en Canaan. Dans sa Religion of the Semites!,
Robertson Smith & montré clairement que le culte de Baal est
la religion d’un peuple agricole. Le culte de Melek?, 'adoration
de la divinité comme roi, aura pris naissance chez un peuple
sédentaire, solidement organisé, et gouverné par un roi, plutot
qu’au sein d’une fédération de clans nomades. De telles parti-
cularités dans le culte de Jahvé doivent par conséquent avoir
ete empruntées a d'autres religions, doivent étre envisagées
comnie étant d’origine cananéenne. Il en est vraisemblablemeant
de méme pour tout ¢z qui est en connexion avec cette fagon
’adorer la divinité.

La localisation de Jahvé, c¢’est-a-dire la relation spéciale avec
iels lieux de culte déterminés qui lui est atiribuée, — quelque
chose de pareil & ce qu'on rencontre dans I'Eglise romaine, olt
la madone est désignée par ses différents sanctuaires, — cetle
localisation ne se peut comprendre que comme imitation dun
usage cananéen . le Dieu qui était entré en Canaan avec son
peuple était honoré de la méme maniéere que le Baal de tel ou
tel lieu. Pareillement les sacrifices humains qu’lsraél a certai-
nement otferts, et cela en 'honneur de Juhvé, ne sauraient, pour
des raisons tirées simplement de histoire de la civilisalion,
élre imputés a la religion des nomades. Eux aussi, en tant
qu’appartenant au culte de Mélek, étaient une pralique cana-
néenne qui s’est glissée dans le culte de Jahvé.

Ainsi, selon moi, et je ne suis pas seul & penser de la sorte,
les incessanles recherches faites dans le domaine de I’histoire
de la civilisation ont fait perdre sa valeur & maint argument
réputé autrefois trés concluant pour prouver yue la pure reli-
gion des prophétes était issue d’un culte de Jahvé inférieur, tel
que nous pourrions le discerner encore dans la religion popu-
laire. Par exemple, aucun savant sérieux ne songerait plus a
soutenir aujourd’hui que le pluriel Elofiim est une preuve da
polythéisme primitif des [sraélites, depuis qu’il s’est trouvé que
le pluriel ildn est employé pour désigner un seul Dieu déja au
quinziéme siecle avant Jésus-Christ, dans les tablettes de Tell-el-

1 Reliyion of Lhe Semites, 1889, p. 92 sq.

2 Le Moloch des LXX et de nos versions bibliques.



CULTE DE JAIIVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRARL 243

Amarnal. Cet emploi caractéristique du pluriel pourrait indi-
quer que la religion des Sémites en général provient d’un poly-
démonisme qu! se représentait le désert peuplé de puissances
redoutables, nommeées Elohim, et que ce mot, tout en servant
a désigner aussi une pluralité de diewr, fut employé plus tard &
exprimer la plénitude de 'étre divin wniqie qu’on adorait. Mais
tout cela est trop éloigné de Uhistoire d’Israél pour qu’on puiss2
en tirer des conclusions quelcongues touchant le culte primitif
de ce peuple.

En premiére ligne, ¢’est aux sources mémes de ’Ancien Tes-
tament gie nous avons a puiser notre connaissance de l'origine
du culte de Jahvé en Isiaél. La tache n’est pas fucile, car I'his-
toriographie israélile n’a en aucune fagon pour but de satisfaire
notre curiosité scientifique. Elle emploie ’histoire dans un but
parénétique, comme un théme servant a linstruction religicuse.
Notre conviction est bien, & la vérité, qu’ells nous a conserve
une tradition précieuse relative a la naissance de la religion
d’Israél; mais une étude altentive montre qu’elle renferme a
cet égard des éléments fort divergents. Notre tiche ne peut pas
étre d’harmoniser ces éléments discordants, mais nous pou-
vons, nous devons nous demander: quelle réalité se trouve au
fond de tout cela? quel a été le cours réel de I'histoire (ui est
a la base de ces deux maniéres opposées de se représenter les
choses?

Chez les plus anciens prophétes, ceux du huitiéme s:ecle, de
méme que dans les parties du Pentaleuque, appelées prophé-
tiques, qui proviennent de la méme époque, nous lisons, d’un
coté, que Jahvé n’est entré en relation avec Israél que lors de
la sortie d’'Eaypte; d'un autre coté, ces mémes écrils admettent
qu'il a été déja connu des ancétres d’Israél, des patriarches. La
premiere opinion se renconire plus particuliérement, il est vrai,
chez Amos, Jérémie et Ezéchiel. Il ne faut cependant pas pevdre
de vue que chez Osée déja, de quelques années plus jeune
qu’Amos, les deux opinions se rencontrent. D’apres lui, la jeu-

U Tiele, Rectorale oratie, 1852, p. 23.



244 D' G. WILDEBOER

nesse d’Israél est le temps ou Jahvé le trouva ainsi que des rai-
sins mal murs dans le désert. Quand Israél était jeune, Jahvé
Paima, et il appela son fils hors d'Egypte. Jahvé est le Dieu
d'Israél dés le pays d’Egypte, et, — ceci est & noter, — jamais,
chez Osée, Jahvé n’est appelé le Dieu d’Abraham, d’Isaac et de
Jacob. (Osée 1I, 5, 16; IX, 10; XI, 1; XII, 10, 14; XIII, 4, 5.)
Cependant ce méme prophéte connait I'histoire du patriarche
Jacob. Jacob-Israél est pour lui le pére du peupie d’'Israél, et ce
Jacob eut affaire au méme Jahvé qui ensuite fit sortir d’Egypte
ses descendants. On ne voil pas bien comment le prophéte
coordonnait ces deux maniéres de voir si divergentes. Tout
conduit cependant & admettre, avec Duhm?, que, selon Osée, le
lien déja existant enire Jacob et son Dieu avait été renouvelé
plus tard sous Moise avec les descendants de Jacob?2,

Cette double tradition, nous la retrouvons dans la Thora.
Dans les récits prédeutéronomiens ou prophétiques, les rela-
tions du Jahviste et de I'Elohiste prophétique différent entre
elles. Les chapitres deutéronomiens ne projettent aucune lu-
miére sur cette question, mais on peut supposer que leur auteur
a suivi, quant & l'essenliel, I’Elohiste, dont il se rapproche visi-
blement sur d’'autres points encore. Quant 4 I’Elohiste sacer-
dotal, il suit également d’'une maniére décidée, et méme trés
exclusive, son devancier prophétique.

Le plus ancien historiographe de la Thora doit son nom de
Jahviste précisément & ce qu’il emploie réguliérement, dans son
histoire, le nom de Jahvé, déji avant la révélation accordée &
Moise. Déja dans le récit de la création, celui qu'on appelle le
second récit (Gen. 1I), il raconte comme quoi Jahvé forma le
ciel et la terre. (est Jahvé, aussi, qui fait venir le déluge, qui
parle & Noé et se révéle anx patriarches.

En un certain sens, cet emploi du nom de Jahvé, dans la
période avant Moise, a quelque chose de naif. En monothéiste
pratique, le Jahviste voit dans le Dieu d’Israél le tout-puissant
créateur du ciel et de la terre. Il ne se pose méme pas la ques-

! Theologie der Propheten, 1875, p. 135.
2 Rud. Hollmann (Untersuchungen iber die Erzviter bei den Propheten,
Dorpat 1897, p. 36), accentue trop, & mon avis, cette divergence.



CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 2LH

tion de savoir quand le nom de Jahvé a été révélé, aussi n'y
répond-il point. Cependant, il importe ici de bien distinguer. Un
emploi aussi naif du nom israélice de Dieu avant Moise peut bien
étre attribué au plus ancien des Jahvistes (J!), mais non au
second (J2) qui remania I'écrit du premier; selon Kuenen, ce
second narrateur serait un Judéen qui aurait amplifié et modifié
I’ceuvre historique d’'un Ephraimite. C’est de lui que provien-
drait la remarque significative de Geneése IV, 26: « Alors on
commenca a invoquer (la divinité) par le nom de Jahvé. » Cette
remarque, — chose frappante, — il la place en téte d’une
généalogie des Séthites, par conséquent au commencement de
la «lignée saintel. » N’y a-t-il pas la un premier indice de
réflexion théologique, qui place la connaissance du nom de
Jahvé dans une haute antiquité, avant Moise, mais seulement a
I'origine de la famille dont la postérité fut le peuple élu?

Ce qui est str, c’est qu'une réflexion de ce genre se montre
chez le second écrivain prédeutéronomien, I’Elohiste prophé-
tique. Celui-ci enseigne expressément (kEx. III, 13) qu’Elohim
(== Dieu) a révélé son nom de Jahvé & Moise; en conséquence,
il évite d’employer le nom de Jahvé dans son histoire des évé-
nements prémosaiques, et fait toujours parler et agir Elohim
avec les ancétres d’Israél.

Pour entendre le récit de cet auteur (E), il peut paraitre le
plus simple d’admettre que le nom de Jahvé aurait été comple-
tement inconnu avant Moise, et qu’il ne serait entré dans
I'usage que depuis que Dieu l'eut révélé lui-méme & ce dernier.
Mais sur le terrain de 'histoire, le simple n’est pas toujours le
vrai. En effet, quelques traits de ce méme récit font supposer
que son auteur n’a pas cru & l'ignorance compléte du nom de
Jahvé avant Moise. N’est-ce pas le Dieu des péres, le Dieu
d’Abraham, d’Isaac et de Jacob, qui, selon lui (Ex. III, 6-13),
s’est manifesté 4 Moise? Aussi bien, 'envoi de Moise vers les
tribus opprimees en Egypte, au nom de leur Dieu, n’aurait-il
eu aucun sens, s’il était venu au nom d’un dieu qu’elles ne

1 Kuenen, Hist. Crit. Onderzek?, p. 245, § 13, Ne 26. De cette liste jahviste
des Séthites, il ne subsiste que Gen. 1V, 25-26; tout le reste a été remplacé dans
Gen. V par la généalogie de P2,

THEOL. ET pHiL. 1899 17



246 DT G. WILDEBOER

connaissaient pas. Ce qui m’a toujours paru le plus vraisem-
blable, c’est que I’Elohiste prophélique n’a pas entendu ra-
conter comme (uol un nom tout nouveau du Dieu des an-
cétres aurait éteé révelé & Moise, mais comment ce Dieu, en
appelant Moise & délivrer son peuple, avait donné un sens
nouveau 4 un nom déja connu : « Je serai, » c’est-a-dire, je
serai avec vous, je serai pour mon peuple tout ce qu’il peut se
promettre de son Dieul.

Si cette conception est exacte, il en résulte que I'Elohiste
sacerdotal, gui vécut trois siécles aprés son homonvime prophé-
tique du huitieme siecle, s’est fait de la réalité hislovique qui est
a la base du récit de ce dernier, une représentation inexacte?.
Dans Exode VI, 2, en effet, il dit en propres termes que Dieu
n’avait pas été connu des ancétres sous son nom de Jahve.
Au éurplus, il rapporte qu'Elohim, nom sous lequel tous les
peuples étaient censes connaitre le Trés-Haut, s’était révéle
d’une maniére spéciale aux patriarches comme El Shaddai, et
aprés cela, & Moise en tant que Jahvé. Cette maniére d’envi-
sager la révélation comme graduellement progressive repose
visiblement sur une réflexion théologique. Il ne faudrait cepen-
dant pas trop se haler de lui dénier toute valeur historique. Ce
qui pourrait étre le substratum historique de cette conception,
c’est que la divinité aurait éte adorée comme El Schaddai par
telles ou telles tribus israélites, avant 'introduction générale
du culte de Jahvé. Mais nous n’avons pas ici & nous préoccuper
davantage de cetle question. Il suffit & notre but d’établir que
’Elohiste sacerdotal se montre encore sur ce point le plus éloi-
gné des faits.

Que si nous nous demandons maintenant quelle réalité est a
la base de ces trois relations du Pentateuque, nous devrons,
deés I'abord, faire un choix entre elles. La plus récente, celle de
I'écrit sacerdolal, il faudra la sacrifier. En revanche, nous pou-
vons inférer des relations des deux auteurs prophétiques que le
nom de Jahvé était connu, dans un cercle restreint, déja avant
Moise ; que c’est par ce dernier qu’il est devenu le nom du Dieu

1 Robertson Smith, Prophets, p. 386 sq.
2 Il en est de méme dans le réceit du passage de la mer Rouge



CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 247

de l'alliance, c’est-a-dire, & l'origine, de [’alliance des tribus
israélites entre elles; et que, a cette occasion, le Dieu qui appela
Moise donna 4 ce nom une signification toute nouvelle et ori-
ginale.

Or, quand on lit les récits de I’Ancien Testament, il faut tou-
jours se rappeler que tous, méme les plus anciens, ont éié
écrits & une époque ou le peuple d’Israél formait, depuis quel-
ques siecles déja, un tout bien organisé.

Il ne faut pas oublier non plus que les narrateurs ne se pré-
occupaient pas d’écrire 'histoire telle que nous 'entendons,
c’est-a-dire de relater les événements du passé & la suite de
recherches critiques. C’est ainsi que, selon moi, I'unité natio-
nale est habiluellement antidatée, bien qu’il me semble que, par
réaction contre les vues traditionnelles, plusieurs critiques ont
insisté trop exclusivement sur I'esprit de clan aux dépens du
sentiment de faire partie d’'une méme nation1.

Mais sil’on ne retire pas sans nécessité sa confiance aux
relations de I'Ancien Testament, il est possible, en faisant méme
une application rigoureuse de la méthode critique, de se faire
une image de la réalité historique dont les différentes traditions
renferment des indices.

Une partie considérable des tribus israélites, principalement
la maison de Joseph (plus tard les tribus de Manasse et
d’Ephraim), gémissait en Egypte sous un dur esclavage. Moise
alla a eux. Il venait du désert, ou il avait da fuir, parce qu’apreés
un premier essal de délivrance, sa vie n’était plus en streté en
Egypte. C’est 14, dans le désert, qu’il fut appelé, prés de 'an-
tique montagne de Dieu, pendant qu’il était au service d’un chef
de clan madianite, Jéthro-Rehuel. Il n’est pas trop hasardé
d'adinettre qu’une aulre partie des tribus israélites, étroitement
liée aux Kénites de Madian, était restée dans la presqu’ile du
Sinai. Le pays de Gosen n’était guére assez grand pour que
tous y pussent séjourner. Ces tribus-l4 avaient un culte plus
pur et plus simple que celles qui habitaient la terre de Gosen.
Or, dans la plus ancienne tradition, plusieurs traits indiquent

t Cf. ma Litleratur des Alten Testamenis, § 4, remarques 4 et 5, p. 62 sq.



248 D' G. WILDEBOER

qu’il a di exister un lien étroit entre la plus ancienne religion
d’Israél et celle des Kénites: non seulement la parenté entre
Moise et Jéthro (Ex. II, 16; Jug. I,16; IV, 11), mais encore le
fait que les Kénites habitaient pres du Sinai ol Moise recut sa
premiere révélation (Ex. III, 1 sq.), puis le conseil que Jéthro
donna & Moise concernant l'administration de la justice
(Ex. XVIII). D’apres Exode IV, 24-26, la fille de Jéthro, Séphora,
sait évidemment mieux que Moise ce qu’il en est de la circon-
cision exigée par Jahvé. De plus, il est & remarquer que les
Reékabites, que Jérémie présente comme un type de fidélité
(Jér. XXXV), et qui aidérent Jéhu & exterminer le culte de Baal
(2 Rois X, 15 sq., 23), sont, au dire de 1 Chron. II, 55, les des-
cendants d’un certain Hammath de qui sont issues également
les trois familles kénites établies dans la ville de Jabés. II est
trés probable que ces serviteurs de Jahvé étaient également
kénites.

On ne saurait négliger ces indications fournies par la tradi-
tion la plus ancienne. Mais, aprés tout, que démontrent-elles?
Serait-ce que Moise a emprunté sa religion aux Kénites?? Qui
se contenterait de cette solution prouverait qu'un simple dépla-
cement de la question lui suffit, et qui plus est, un déplacement
qui fait passer la question du terrain relativement connu de
I’histoire d’Israél sur le terrain complétement inconnu de 1'his-
toire des Kénites. Je ne saurais dire non plus en quoi ce serait
plus scientifique, ni comment cela témoignerait d’une applica-
tion plus rigoureuse de la critique, d’enlever 4 la personne de
Moise sa haute valeur pour en faire bénéficier tel Kénite inconnu,
par qui le beau-pére de Moise aurait & son tour été instruit.
Avec un semblable postulat, la théorie évolutionniste se serait
jugée elle-méme.

Voici seulement ce que les traits tout & ’heure indiqués de
Ia tradition peuvent nous enseigner : déjd avant Moise, parmi
les ancétres du peuple d’Israél avec lesquels les Kénites étaient
lies d’ancienne date, il y a eu une préparation 4 une connais-

1 Voir sur ce point J. Robertson, Die alte Religion Israéls, traduction allemande
d’Orelli, Stuttgart 1896, p. 193 sq., et ma critique dans les Theologische Studien,
1897, p. 294 sq.



CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 249

sance de Dieu plus élevée et plus pure, mais cela n’enléve rien
4 la puissante figure de Moise et & la grande valeur de la réve-
lation dont il fut honoré. Ce n’est pas une religion empruntée a
d’autres qu'l a annoncée ; et sa prédication n’a pas été le pro-
duit de la réflexion philosophique ou de calculs politiques. 1In’y
a pas lieu de ne voir en lul que la personnalité en qui se serait
effectuée la transformation de la religion naturiste en religion
éthique ; ’histoire ne connait pas d’évolution de ce genrel.

A mon avis, on ne peut trouver une meilleure explication de
lorigine du Jahvisme que celle donnée par les vieux récits
bibliques : Dieu s’est révélé & Moise et lul a fait part de ses des-
seins & I’égard d’Israél. « D’apres tout ce que nous savons de
la religion des anciens Sémites, dit M. le prof. Marti, 'un des
plus récents et des meilleurs historiens de la religion d’Israél,
nous devons donner notre adhésion a4 ce qu’affirment ces an-
tiques narrateurs et, pour toute explication, admettre que le
Jahvisme n’est pas le produit de la simple réflexion humaine,
mais d'une révélation divine. Dieu s’est manifesté & Moise d’une
maniere plus élevée qu’a ses ancétres, et c’est de Dieu que
Moise recut I'impulsion et les capacités nécessaires & 'accom-
plissement de son ceuvre?. »

Si donc nous n’avons aucune raison valable, au nom de la
critique historique, de dénier & Moise sa position unique dans
I'histoire religieuse d’Israél, et que nous ne soyons nullement
disposés, par amour d’une hypothése évolutionniste, a répartir
entre tels ou tels héros inconnus qui I'auraient précédé l'ceuvre
de ce grand prophéte, nous n’en devons pas moins avouer que
nos sources ne nous mettent pas en état de déterminer avec
streté la hauteur du niveau que Moise a atteint. Nos récits des
neuviéme, huitieéme, septieme et cinquiéme siécles, portent trop,
chacun pour sa part, ’empreinte de I'époque ol ils sont nés,
pour (ue nous y puissions reconnaitre ingénument une caracteé-
ristique historique fidéle des temps ol Israél est devenu un
peuple.

! Comp. Tiele, Inleiding tot de Godsdienst welenschap (Gifford Leclures),
1897, p. 106-108, et Geschiedenis van den Godsdienst in de Oudheid, 1893, p. 278.
2 Marti, Geschichte der {israelitischen Religion, 1897, p. 57.



250 D' G. WILDEBOER

Cependant, les savants s’accordent de plus en plus sur ce
point, c’est que le trait le plus saillant de la foi de Moise et de
sa connaissance de Dieu doit se chercher dans la parfaite justice
et la sainteté inaccessible de Jahvé. Au point de vue purement
formel on peut constater une grande analogie entre les termes
employés par tels serviteurs de Dieu dans I’'Ancien Testament
et ceux dont faisaient usage les adorateurs de Kemosh; témoin
la stéle du neuvieme siecle, provenant da roi moabite Mésha,
qui fut retrouvée en 1868. Mais dans aucune autre religion,
pas méme dans celle des voisins d’Israél, ne se peut décou-
vrir « une lendance aussi énergique vers une conception mo-
rale » de la divinitél. C’est & ce trait de caractére primitif de
la religion israélite que se raltachent les prophétes; il leur
sert de critere pour mesurer la croyance religieuse de leurs
contemporains. Leurs appels 4 la conscience de leurs auditeurs
n'auraient eu aucun sens si cette conscience n’edt uni son
témoignage aux exhortalions & la repentance des fidéles inter-
pretes de Jahvé, quelque égarée qu’elle fat d’ailleurs par des
prétres et des prophétes infidéles.

La parole de Moise a trouvé de I’'écho. C'est ce qu’atteste la
délivrance de la servitude d’Egypte. Mais, ainsi que I’enseignent
nettement et fidélement nos sources, ce ne fut qu’'a la suite et
au milieu de beaucoup de luttes et de résistances. Quoique la foi
de Moise elt pour point d’attache celle des ancétres, elle était
pourtant quelque chose de tout nouveau. En sa qualité de Dieu
de l'alliance des tribus, voulant étre révéré comme tel, Jahvé
exigeait le renoncement & bien des choses qui, jusque-la, avaient
été cheres aux Israélites. Il y a plus. Bien que tous fussent
convaincus de la grande puissance du Dieu qui les avait sauvés
A bras étendu de la main des Egyptiens, ils n’étaient, sans doute,
pas trés nombreux ceux qui connurent Jahvé dans son vrai
caraclére et dans ses desseins particuliers, comme ce fut le cas
de Moise, de qui la tradition rapporte que Jahvé lui avait parlé
« bouche & bouche. » (Nomb. XII, 8.)

1 Marti, Op. cit., p. 64.



CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 291

Il existait donc une religion populaire contre laquelle le culte
de Jahvé devait entrer en lutte. C’est ce que nous enseigne
aussi 'Ancien Testament, quoique, pour la bien connaitre, nous
soyons souvent obligés de lire entre les lignes. Ecoutons com-
ment, au dire de I’Elohiste prophétique, Josué parla au peuple
a la téte duquel il était entré en Canaan: « Maintenant, craignez
Jahvé, et servez-le avec intégrité et fidélité. Faites disparaitre
les dieux qu’ont servis vos péres de I'autre c6té de I’Euphrate
et en Egypte, et servez Jahvé. Que s’il ne vous plait pas de
servir Jahvé, choisissez aujourd’hui qui vous voulez servir, ou
les dieux que servaient vos péres au dela du fleuve, ou les
dieux des Amorrhéens dans le pays desquels vous habitez. Pour
mol et ma maison, nous servirons Jahvé!l » (Jos. XXIV, 14 et
15.) Pareillement un prophéte du sixiéme siecle, Ezéchiel, parle
en plus d’un passage du culte idolatre que les ancétres d’[sraél
avaient pratiqué. (Ezéch. XX, 5 sq., 23 sq.; XXIII, 8; XVI, 3.)

Malgré I'enthousiasme de la nation lors de la sortie d’Egypte
et la réunion des tribus affranchies avec celles de la presqu’ile
du Sinai, on comprend aisément que la religion populaire n’ait
pas disparu tout d’un coup des différentes tribus. Si, d’un coté,
la tradition nous apprend que la tribu de Joseph a donné dans
I’'1dolatrie en Egypte, d’un autre, elle nous laisse entendre que,
dans la religion des tribus du désert, & coté d’'une connaissance
de Dieu plus pure, 1l devaity avoir bien des choses qui la rap-
prochaient de celle des autres Sémites.

[l est trois voies par lesquelles vn peut acquérir queique con-
naissance de cette religion populaire:

1o Porter ses recherches sur les choses interdites par la loi
et les prophétes. Ces recherches doivent se fuire avec une
extréme prudence. Il n’est pas dit, en effet, que tout cela soit
I'indice d’une forme primitive de la religion. Il est possible que
certaines choses défendues, ainsi que Stade a essayé de le
démontrer & propos du tatouage!, doivent étre envisagées plutot

V Zeitschrift [iir alttest. Wissenschaft 1894, p. 306 sq. Cf. Zeydner, {bid., i898,
p. 120 sq.



252 D* G. WILDEBOER

comme des usages surannés du Jahvisme. Souvent aussi la lot
et la thora des prophétes s’opposent & des pratiques qui se
sont insinuees plus tard, telles que le culte de Baal el de Mélek.

20 Diriger son attention sur les usages religieux que la loi a
sanctionnés comme étant inoffensifs; ainsi les phylactéres
(tefillin) et les mezuzoth,c’est-4-dire les bandes recouvertes de
passages bibliques et fixées aux poteaux de la maison. A cette
catégorie appartenait trés probablement le bouc émissaire gui,
au grand jour des expiations, était chassé dans le désert pour
Azazel. En d’autres termes : ce qui, & l'origine, était une cou-
tume 1dolatre, a trouvé place dans le culte de Jahvé, apres
avoir préalablement recu un caractére inoffensif.

3° Comparer Israél aux autres peuples sémitiques, en pre-
miére ligne 4 ceux qui ont le plus d’affinité avec lui; cette mé-
thode est celle qui fournit le plus grand nombre de résultats.
Comme la linguistique comparée nous l’enseigne, les Arabes
du désert ont conservé dans leur langue le plus grand nombre
de marques caractéristiques de ce qui est originairement sémi-
tique. C’est aussi chez ces Arabes qu'on peut le mieux se ren-
seigner sur le caractére de la religion des tribus d’Israél avant
Iintroduction du culte de Jahvé. Les faits qui ont le plus de
valeur & cet égard ont été surtout recueillis par Wellhausen
dans son livre Reste arabischen Heidentlums !, et par Robertson
Smith dans sa Religion of the Semites.

Le temps nous manquerait pour décrire la religion primitive
des Sémites. Contentons-nous de quelques traits principaux. La
plupart des savants s’accordent aujourd’hui pour reconnaitre
que le terme de polythéisme ne désigne pas exactement cette
religion. Le nom de polydémonisme caractérise mieux la reli-
gion des clans nomades. En effet, les divers objets de vénéra-
tion religieuse sont, de leur nature et en leur genre, trop peu
déterminés pour qu’ils puissent pleinement étre appelés des
dieux. Cependant ils ne sont pas non plus identiques aux Djins
qui se rencontrent plus tard chez les Arabes monothéistes; car
on leur préte un caractére vraiment divin. On adore les ancétres

1 Skizzen und Vorarbeiten, 111, 1887.



CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 253

non moins que des objets qui sont au ciel, sur la terre, sous
les eaux, dans des arbres, des fontaines, des pierres, des mon-
tagnes, etc. Non pas que l'objet lui-méme soit considéré comme
une divinité, ni que la manifestation particuliere de la puissance
divine soit personnifiée comme telle; il ne s’agit pas ici d’'une
divinisation de la nature, d’une religion naturiste. Voici plutot
comment il faut sereprésenter la chose: les phénomeénes natu-
rels qui frappent la vue font supposer qu’une divinité, un
« démon » s’y manifeste.

Dans le beau récit du réve de Jacob (Gen. XXVIII) qui, d’ail-
leurs, est écrit tout entier dans un esprit prophétique, cette
croyance se reflete encore dans la terminologie. « Cette picrre,
dit le patriarche, que j’ai dressée comme massébe (il s’agit de la
pierre sur laquelle avait reposé sa téte alors que Dieu lui appa-
rut en songe) cette pierre sera une maison de Dieu, » un Beth-
Elohim, dit’hébreu, un Bxirvkoy disent les Grecs, qui désignaient
par la les pierres auxquelles les Sémites rendaient des hon-
neurs divins.

Nous ne pouvons, je tiens encore 4 le faire remarquer, nous
arréter a des détails. Cependant, & cette caractéristique géne-
rale nous devons ajouter qu’il n’est pas prouvé que la religion
des anciens Sémites ait consisté seulement dans le culte des an-
cétres ou dans le totémisme. Ces deux formes de culte ont sans
doule joué un grand roéle en Israél, ce qu’attestent de nom-
breux passages de ’Ancien Testament; par exemple I’Elohim
a qui, d’apres le plus ancien code d’Israél, le livre du Pacte
(Ex. XX, 23 a XXIII, 33), I'esclave hébreu devait étre ameneé,
quand, au bout de sixans, 1l se décidait a rester chez son maitret
(Ex. XXI, 6.) Témoin encore le teraphim, image & forme
humaine, comme nous 'apprend 'histoire de David sauvé par
Mical. Il se peut aussi que des animaux aient été vénerés
comme ancétres. Cependant, iln’ya de sar que ceci, c’est que,
quand la loi déclare impures certaines espéces animales, ce
n’était pas la un pur caprice du législateur, mais qu’« impur »
signifie « exclu du culte de Jahvé.» En effet, la plupart des

1 Yoir ma Litteratur des Alten Test., 1895, p. 96, No 1.



254 D' G. WILDEBOER

hommes compélents accordent que 'unique argument invoqué
en faveur de ce totémisme, savoir les noms de quelques clans,
tels que Rachel, Léa, Caleb (= brebis, antilope, chien), n’est
pas une preuve péremptoire.

Telle était la religion populaire avec laquelle nous pouvons
supposer qu'Israél a fait son entrée en Canaan. Grace 4 I'ascen-
dant de Moise, ce peuple s’étail décidé & adorer désormais le
Dieu qui I'avait délivré merveilleusement de I'Egypte, qui avait
fait de lui un peuple, et qui exigeait gu’on le servit lui seul.
Mais nous ne sommes pas surpris d’entendre, encore plusieurs
siecles apres, les prophétes se plaindre de toute sorte d’usages
religieux rappelant cet ancien animisme. Rien d’étonnant, non
plus, & ce que le premier roi, Saiil, en rigoureux servileur de
Jahvé, commence par poursuivre tous les magiciens, parce que
le culte des ancétres, — c¢’est de ce culte qu’il s’agit, selon toute
apparence, — était considéré comme absolument inconciliable
avec le Jahvism2; et qu’ensuite nous apprenions que ce méme
Saill, lorsqu’il se sut abandonné de Jahvé, s’en fut consulter la
pythonisse d’Endor pour faire sortir Samuel de son tombeau.
Cstte femme pratiquait encore le vieux culte; ne s’écrie-t-elle
pas, en vovant Sarmnuel apparaitre : « Je vois un dieu qui monte
de la terre! » (1 Sam. XXVIII, 13.)

Ce polydémonisme primitif ne compose cependant pas a lui
seul ce qu’il faut entendre par la religion populaire d’Israel. Ce
peuple s’est opposé, d’une autre maniére encore, aux séveres
exigences du Jahvisme; autrement dit, le culte de Jahvé a du
vaincre sur la terre de Canaan un adversaire bien aulrement
dangereux.

« Jahvé est un homme de guerre, » est-il dit dans le cantique
que Moise entonna apreés le passage de la mer Rouge (Ex. XV, 3);
c’est comme Dieu de la guerre, comme Dieu de la délivrance
que Jahvé est entré dans Canaan i la téle de son peuple. II
semble qu’au début on n’ait pas été d’accord sur la question de
savoir §’il s’était choisi en Canaan une demeure, ou si, comme
le dépeint le cantique de Débora (Jug. V), il venait au secours
de son peuple depuis le Sinai, son habitacle proprement dit.
Cette derniére opinion a sans doute prévalu parmi les rigoristes



CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 250

qui restaient attachés a I'antique simplicité de la vie nomade, et
qui voyaient avec inquiétude leur peuple subir I'influence de la
civilisation cananéenne. Il y avait cependant, méme pour de
sincéres serviteurs de Jahvé, de fortes raisons en faveur de
I'autre conception. Les guerres entreprises en vue de la con-
quéte de Canaan n’étaient-elles pas les « guerres de Jahvé? »
(Nomb. XXI, 14.) Jahvé est celui qui a conquis Canaan a la
téte de son peuple et pour son peuple. Comme conquérant,il a
pris possession du pays. Dés lorsii pouvait sembler tout indiqué
d’affirmer la chose en consacrani des sanctuaires locaux au
Dieu du nouveau peuple qui étail entré en Canaan.

On peut admettre que la conquéte a atteint son terme avec la
prise de Jébus par David, qui rendit 4 la ville son ancien nom
de Jérusalem. Mais il est frappant de voir, prés de deux siecles
plus tard, Elie s’enfuir vers Horeb pour s’y rencontrer avec son
Dieu, duat-on méme, comme cela est probable, envisager cet
acte d’Elie comme un acte symbolique, par lequel il voulait
signifier que le lien entre Jahvé et son peuple était rompu.

(C’est ce culte des hauts lieux, si souvent condamné dans les
livres des Rois, qui constituait le plus grand danger pour la reli-
gion de Jahvé. Assurément, ce jugement d’un historiographe
du sixieme siécle est, jusqu’a un certain point, un anachronisme,
puisqu’il n’existait pas de défense positive de sacrifier sur les
bamoth (hauts lieux). Mais, au fond, il n'en avait pas moins
raison de considérer ce culte des hauts lieux comme la princi-
pale cause de la défection d’Israél envers sa vraie religioni. lIn’y
avait, en soi, rien qui empéchat d’appeler Jahvé « Baal, » c’est-
a-dire Seigneur, de I'honorer comme le vrai propriétaire du
pays conquis, et de voir en lui le vrai dispensateur de la pluie
et de la fertilité. Au contraire, cela peut étre considéré comme
une preuve que 'on apprenait & mieux comprendre la nature
particuliére du Dieu qui avait délivré Israél. Mais ce qui était
un recul, c’était de mettre en étroite relation 'adoration de ce
Dieu et la fécondité naturelle, d’emprunter au culte de Baal la
prostitution en I’honneur de la divinité, de commencer & loca-

1 Yoir ma Litteratur des Alten Test., p. 242 sq.



256 D G. WILDEBOER

liser Jahvé, et méme de lui sacrifier des enfants. Ce syncré-
tisme-la a été bien plus dangereux pour le culte de Jahvé que
I’adoration d’autres Baals & coté de Jahvé.

(’est ainsi que dans I'histoire d’Israél nous voyons le Jah-
visme en lutte constante, d’une part, avec la vieille religion des
nomades qui se maintenait avec la plus grande ténacité, et, de
I'autre, avec le culte sensuel de la nature tel que le pratiquaient
les Cananéens. A condition de ne pas établir une séparation
trop tranchée, on peut observer que la premiére de ces formes
prévalait en Juda, qui confinait au désert et n’était lui-méme en
partie qu'un steppe, tandis que l'autre était le plus grand
danger pour les dix tribus du nord.

Par opposition & ces cultes-la, les grands prophétes d’Israél,
héritiers authentiques de I’esprit de Moise, le premier et le plus
grand de tous, en reviennent tonjours aux principes fondamen-
taux de la religion de Jahvé. Par 14 s’explique la proche parenté
entre prophéte et naziréen, que nous constatons chez Samuel,
le second des grands prophétes d’Israél. Le méme esprit se
retrouve non seulement chez Elie le Thisbite, au manteau de
poils de chameau, ou chez Amos, le bouvier de Thekoa, mais
encore chez Osée, qui remplissait trés probablement des fonc-
tions sacerdotales auprés d'un des sanctuaires du royaume
du nord, et chez Esaie, qui avait ses entrées & la cour de Jéru-
salem et parait avoir été lié avec le chef du sacerdoce du temple.

(’est pour cette raison que les grands prophétes semblent
étre les ennemis de toute civilisation. Ge qui allume la colére
d’Amos, c¢’est que la richesse et la puissance sont devenues
une malédiction pour le peuple, et que les exigences morales
de Jahvé sont foulées aux pieds.

Pour la méme raison, Osée se reporte avec un douloureux
regret aux jours de la migration a travers le désert, aux jours
du premier amour d’Israél pour Jahvé. Il faut que Jahvé enléve
4 son peuple tout ce que la civilisation lui a donné, afin de le
ramener & Lui lorsqu’il sera complétement dépouillé de ses
biens illusoires. Le méme esprit ressort des paroles d’Esaie,
lorsque dans sa prophétie d’Emmanuel (VII, 15, 21 sq.) il dé-
peint la vie nomade, aprés 'anéantissement de la civilisation,



CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 257

comme 1’'idéal de l'avenir, bien qu’en Juda les circonstances
fussent un peu différentes de ce qu’elles étaient dans le royaume
du nord et que, dans la suile de son orvacle, le prophéte s’at-
taque & I’évocation des morts, c’est-a4-dire i 'un des éléments
constitutifs de la vieille religion populaire. (Esaie VIII, 9.)

Nous avons dans la Thora comme qui dirait le précipité de
cette prédication prophétique. Le démontrer par le détail nous
entrainerait trop loin. Qu’il suffise de rappeler ce qui suit. Ceux
qui, grace aux recherches critiques, ont appris & voir dans la lé-
gislation quelque chose de vivant,—les cing premiers livres de
la Bible en renferment la codification datant de différents siécles,
— ceux-la découvrent précisément en cecice qu’il y a de carac-
téristique dans la légisiation mosaique, c’est que les us et cou-
tumes cananéens ont été de plus en plus éliminés des pratiques
du culte et que celles-ci ont re¢u dans une wmesure croissante
une empreinte mosaique. En un certain sens, la loi est un com-
promis entre les sévéres exigences du Jahvisme et la croyance
populaire. Cependant il serait plus juste de dire que la loi, con-
sidérée dans son développement historique, est la preuve que
les fideles interprétes de Jahvé n’ont pas souffert et lutté en
vain, et que I'esprit de Jahvé n’a pas inutilement rendu témoi-
gnage au milieu de son peuple.

Jusqu’ici nous avons envisagé le rapport du Jahvisme i la
religion populaire essentiellement comme un combat. Et en fait
ce fut bien un combat & vie ou 4 mort, d’oll le culte de Jahvé
est sorti purifié et vainqueur. Cette maniére d’en juger ne tient
cependant compte que d’une face de la question.

Le Jahvisme a aussi emprunté plus d’une chose a la religion
populaire. En disant cela, je n’entends pas parler de tels ou tels
adorateurs de Jahvé qui se seraient consciemment approprié
certains usages religieux ; cette appropriation s’est faite le plus
souvent en opposition avec l'esprit du Jahvisme. Mais on a
adopté mainte pratique qui fut sanctionnée dans le culte de
Jahve et qui trouva place, comme ordonnance mosaique, dans
les textes sacrés d’Israél. Nous ne pouvons entrer a ce sujet
dans beaucoup de développements. Je ne veux relever que



208 DT G. WILDEBOER

ceci: d’aprés la conviction de plusieurs, on n’arrive & com-
prendre réellement la législation d’'Israél qu’en envisageant sa
religion naturelle comme le substratum ol le législateur puisa
ses malériaux, adoptant purement et simplement ceux qui pou-
valent étre conservés sans dommage, ne faisant servir les
autres & son usage qu’apres leur avoir imprimé le sceau du vrai
Jahvisme.

Il en a été ainsi, pour ne citer que quelques exemples, en
ce qui concerne les sacrifices et les fétes. Dans la Thora, nous
avons diverses ordonnances touchant les sacrifices qui devaient
étre offerts & Jahvé; et c’est dans le Code sacerdotal, la plus
récente des sources du Pentateuque, que ces réglements se
trouvent élaborés avec le soin le plus réfléchi et le plus minu-
tieux, jusqu’au moindre détail. Or, en ce qui concerne la ma-
niere da procéder aux sacrifices, la loi de Lévitique I-VII, pour
ne citer que celle-1a, ne présente rien de particulier qui diffé-
rencie ces procedés de ceux en usage chez les peuples de méme
famille. Au contraire, on constale une singuliére concordance,
et cela jusque dans les détails, entre cette loi de 'Ancien Tes-
tament et les documents phéniciens qu’on a retrouvés a Mar-
seille et sur 'emplacement de 'ancienne Carthage!. Et cepen-
dant ce méme écrit sacerdotal de la Thora mosaique est si
unique en son genre qu’il ne concorde avec les lois sur les
sacrifices d’aucun autre peuple. Non seulement, dans ce
domaine le plus ardu, celui du cuite, elle se montre entiérement
débarrassée de tous les éléments animistes et cananéens, mais
elle est encore supérieure, quant & son contenu positif, par son
caractére symbolique au vrai sens du mot. Elle exprime, dans
des formes d’un sens profond, mystérieuses et invariablement
fixées, la grande idée de la prédication prophétique; par ses
cérémonies, elle est éminemment propre a inculquer profon-
dément la sainteté immaculée de Dieu. Comme Wellhausen I'a
fait remarquer avec raison, ce n’est plus dans les sacrifices eux-
mémes qu’elle en fait consister la valeur, c’est dans 'ohéissance
aux préceptes divins relatifs & ces sacrifices; en sorte que le

! Yoir Theologische Studien, 1837, p. 353 sq.



CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRALL 209

centre de gravité est transporté du culte dans la morale. Au
surplus, tout ce qui pouvait rappeler la religion populaire est
eliminé des pratiques rituelles. Alors que, d’apres 'Ancien Tes-
tament, dans les temps anciens, les sacrifices étaient réellement
offerts, en Israél méme, pour se rendre la divinité favorablel,
ou, comme il est dit, « pour dérider la face de Dieu, » le Code
sacerdotal ne leur connait plus cette signification. Il les prescrit
comme des sacrements, comme des moyens de grace que Dieu
accorde : « Je vous I'ai donné sur l'autel, » dit Jahvé. (Lév.
XVII, 11.)

Il en est de méme pour les fétes. D'aprés le recueil de lois le
plus ancien qui nous ait été conservé, le livre du Pacte (Ex. XX,
23 4 XXIII, 33), Israél avait annuellement trois grandes fétes;
c’étaient des fétes de la nature, comme il appert de leurs noms
Massoth, Kassir et Asiph. La premiére se célébrait au com-
mencement de la moisson, la seconde a la fin; la troisiéme était
la féte de la récolte des fruits, tels que raisins, olives, etc. Il n’y
a rien d'extraordinaired ce qu’lsraél ait offert solennellement &
son Dieu les prémices de ses récoltes. Tous les peuples de I'an-
tiquité ont eu des f[étes religieuses seinblables. Mais ici, que
voyons-nous de plus? Comme I'a démontré I'étude critique des
textes, ces fétes ont acquis peu 4 peu le caractére d’anniver-
saires historiques que nous leur connaissons tous. En célébrant
la fete des Massoth, Israél se souvenait avant tout de la sortie
d’Egypte: la derniére lui rappelait le temps ol ses ancétres
habitaient sous des tentes au désert ; ce développement se con-
tinua, et plus tard on attacha a la Pentecote le souvenir de la
promulgation de Ja loi. Or cette transformation en fétes commeé-
moratives, par ol a-t-elle commencé ? c’est dans la législation
deutéronomienne, par la féte des Massoth, celle des pains sans
levain. (Deut. X VI, i-8.) C’est 1a qu'avec cette féte est combinée
la Paque. Il vy a en effet bien des raisons de considérer cette
fete de la Padque comme une coutume des nomades, maintenue
en Canaan par les Israélites de la vieille roche, tandis que la
plupart, devenus agriculicurs, s’étaient mis & célébrer le com-

1] Sam. XXVI, 19.



260 D' G. WILDEBOER

mencement de la moisson. A mon avis, il n’est pas trop témé-
raire de conclure que cette tendance a4 déiacher les fétes de leur
base naturelle, & leur conférer un caractére national etreligieux,
a pris naissance dans les milieux ou l'on était resté attaché au
Dieu qui « avait trouvé Israél dans le désert, » et ol 'on se ren-
dait compte des grands dangers que le syncrétisme religieux
faisait courir a la massel.

Ces exemples sont empruntés a la loi. Mais on peut constater
aussi, sur le terrain plutot théorique de la religion d’Israél,
que plus d’une croyance a passé de la religion populaire dans
celle de Jahvé. J’ai ici en vue 'espérance de 'immortalité et la
foi en la résurrection des morts. L’attention a été de tout temps
excitée par le fait que la religion de I’Ancien Testament oflre
un caractére terrestre (diesseitig) si marqué, de ce qu’elle s’oc-
cupe si peu de l'au-dela. On dirait qu’elle ne répand aucune
lumiére sur la vie aprés la mort. « Qui pourrait te louer dans
le séjour des trépassés ? » gémit un psalmiste (Ps. VI, 6). C'est
14 un fait connu. Mais sait-on toujours 'expliquer d’'une maniére
satisfaisante? Israél ne s’est-il élevé que peu & peu 4 la foi en
une vie apres la tombe, aprés s’étre représenté auparavant
que tout finissait 4 la mort? Soutenir cette opinion, ce serait se
metltre en contradiction avec les faits. Ce sont précisément les
peuples les moins développés qui croient le plus souvent d’une
facon naive & une continuation de la vie terrestre dans’au-dela.
« Dieu a mis ’éternité dans le cceur de I’homme. » (Eccl. 111, 11.)
Cette foi, qui répond & un postulat de la nature humaine,
vivait aussi en Isragél. De li découle le culte des ancétres; de
la aussi, a l'origine, le désir de posséder un fils qui put offrir
des sacrifices & ses parents aprés leur mort. Cette coutume
générale d’honorer les morts est confirmée par divers passages
de ’Ancien Testament.

Comment se comporte le Jahvisme & I’égard de cette croyance
populaire? Il a été & l'origine une religion purement nationale.
Amos et tous les grands prophétes se sentent appelés a apporter
un message au peuple d’Israél. Dans cette religion, I'individua-

1 Yoir De Joodsche Feesten als hist. gedenkdagen, dans mon livre Karakter
en Beginselen van het hist. krit. ondersek des 0. V., 1897, p. 70-91.



CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 261

lisme ne s’affirme que vers la fin du septiéme siécle, au temps
du Deutéronome, de Jérémie et d’Ezéchiel. En tant que reli-
gion nationale, il renferme des promesses concernant la durée
de la nation comme telle, par exemple a la suite du cinquiéme
commandement du Décalogue. Ce sont les jours d’fsraél qui
devaient étre prolongés, et il est de fait que l'existence de
touwtes les nations est le plus sirement garantie quand les pa-
rents sont honorés et que la vie de famille repose sur de so-
lides fondements. A coOté de cette religion nationale, le culte
des ancétres s’est, selon toute apparence, longtemps maintenu.
Dans la maison méme de David, « homme selon le cceur de
Dieu!, » ne s’est-il pas trouvé un teraphim ?

Friedrich Schwally est celui qui, dans son livre classique
Das Leben nach dem Tode nach den Vorstellungen des alten
Israél und des Judentums (Giessen, 1892) a étudié le plus a
fond la lutte entre le culte de Juhvé et la foi populaire sur ce
point-1a. Les prophétes n’ont jamais nié qu’il y ait une vie aprés
celle-ci. Mais leur message &4 'adresse de leur peuple était d’'une
telle portée, ils étaient si pénétrés de I'importanee de la tiche
qui leur était dévolue, que tout le reste passait & 'arriére-plan.
Et quant aux choses au sujet desquelles ils n’avaient pas regu
de lumiéres, ils ne pouvaient en rendre témoignage.

Cette lutte entre le culte des ancétres et le Jahvisme nous fait
comprendre non seulement diverses dispositions de la Loi rela-
tives aux funérailles et 4 la souillure par P'attouchement d’un
mort, mais encore pourquoi le culte de Jahvé offre un caractére
terrestre aussi prononcé. En présence des spéculations fantas-
tiques de la religion naturelle, le jahvisme observe une attitude
trés réservée. Kt dans la mesure ol Jahvé fut mieux connu
dans son essence intime comme le Créateur du ciel et de la
terre, la vie des ombres, dépouillées de leur caractere divin,
devait nécessairement se retirer & U'arriére-plan. Qu'a coté de
cet argument cosmologique, on fasse entrer en ligne de compte
le caractére rigoureusement moral du culte de Jahvé, tel quil
fut toujours mieux saisi en Israél, et 'on concevra gu’on en

1 Act, XIII, 22
THEOL. ET PHIL. 1899 18



262 D' G. WILDEBOER

soit venu a estimer la qualité de la vie & plus haut prix que sa
quantité et que le désir de posséder des fils ait perdu de son
ardeur. Tout cela allait a 'encontre du culte des ancétres!.

Mais, ici encore, le rapport n'a pas été que négatif. Si, d’une
part, l'ancienne croyance a P'immortalité disparait sous l'in-
fluence du mosaisme, de 'autre, une lumiére grandissante se
projette sur le sombre au-delad. Jahvé est assez puissant pour
ramener méme les morts durcyaume des ombres (Ps. CXXXIX,
8); on ne peut cependant constater que, de ce colé-la, quelque
influence se soit exercée sur la croyance a l'immortalité. En
revanche, c'est la foi en lu divine justice de Jahvé qui, par
rapport a I'obscur avenir de ’'homme, conduit & une connais-
sance toujours plus claire de la persistance de sa personnalité.
(C’est la ferme confiance que Jahvé fera triompher sa juste
cause qui fait naitre dans le cceur de Job I'espérance (XIX, 25-
27) qu’un rayon de lumiére éclairera pour lui le Scheol. Ainsi,
en définitive, la foi en la justice de Jahvé et en sa fidélité (deux
concepts qui dans ’Ancien Testament se touchent de trés pres),
a été le moyen de saisir lesidées de résurrection et de vie éter-
nelle qui ont fini par étre mises en évidence dans la personne
du Christ.

Nous avons presque achevé la tdche que nous nous étions
proposée. Gomme au vol, ce spectacle de la lutte entre la reli-
gion révélée et lu religion natuvelle d’Israel a passé devant nos
veux. Beaucoup de détails ont da étre négligés ou n'ont pu étre
qu’effleurés. Aussi bien n’avons-nous pas aspiré a étre complet.
Mais une chose, du moins, a da ressortir de notre exposé, c’est
que Ia richesse des phénoménes ne se laisse pas réduire a 'une
des deux catégories défection ou développement; un simple
aut-cut ne suffit pas & expliquer la vie complexe de la religion
d’Israel.

Deux lignes traversent 'histoire religieuse de ce peuple. Nous
avons la une religion naturelle et une religion éthique, ou si
I’on veut, une religion qui est née et a cri naturellement, et une

! Yoir Schwally, 87 sq. et 98 sq.



CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 263

religion qui a été instituée. Et la seconde n’est pas issue dela pre-
miére. Baudissin a dit avec raison que, dans le domaine religieux,
le passage du physique au moral constitue toujoursune rupture 1.
Et Tiele, dans la quatriéme de ses Gifford Lectures, a montré,
par des exemples tirés de l'histoire, comment des religions
naturelles peuvent bien, en se développant, devenir « mi-
éthiques, » mais que jamais elles ne sont devenues purement
éthiques®. D’apreés lui, aussi, ces derniéres n’ont pu naitre que
du fait de fondateurs et de réformateurs qui ne pouvaient ni ne
voulaient donner d’autre explication de leur grande ceuvre que
celle-ci : ¢’est que Dieu les avait appelés a cela.

Dés le commencement, Israél a possédé une religion con-
sciente de la lutte qu’elle devait soutenir contre une autre déja
existante. Il a possédé une religion par laquelle il a été en béné-
diction au monde, sans que lui-méme ['ait voulu. « Ordinaire-
ment un peuple, en développant ses dispositions dans une
direction qui lui est propre, vy estincité par ses grands hommes.
C’est le contraire qui est arrivé en Israél. » Ainsi parle Allard
Pierson dans son livre Geestelijke Voorouders3. « Pendant des
siecles, 11 a été arrété dans son développement naturel par ses
grands hommes. D’Israél, ce peuple cosmopolite de sa nature,
les prophétes ont voulu faire un peuple de Dieu séparé des
autres nations, et les prétres ensuile une communauté de gens
purs au sens sacerdotal. Ces chefs n’ont été que bien rarement
satisfaits de leur peuple. Ils lui ont jeté & la face les épithetes
les plus injurieuses, les accusations les plus blessantes. Des
historiographes, animés de leur esprit, afin de pouvoir accuser
d’infidélité et de défection un roi aprés I'autre, une génération
aprés l'autre, se sont servis d’'une mesure qui n’est empruntée
ni au passé d’Israél, ni & son génie propre. »

Dans I'esquisse de cet historien d’art, n’y a-t-il pas bien du
vrai ? Ne répond-t-elle pas beaucoup mieux a la réalité qu’une
construction de ’histoire d’aprés les principes évolutionnistes ?
Il est heureux que nos yeux soient ouverts, que nous compre-

1 Der heutige Stand der alttest. Wissenschaft. Giessen, 1885. .
2 Inleiding tot de Godsdienst wetenschap. (Gifford Lectures), 1897, p. 106-108.
4 Pag, 32 sq.



261 D' G. WILDEEOKR

nions toujours mieux ccci: une hypothése qui s’est montrée
féconde sur le terrain ees sciences naturelles n’explique pas
pour cela tout ce qui est du domaine des sciences religieuses
ou de la linguistique, si différentes des premieres.

La religion est ce qu’il y a de plus personnel dans ’homrme;
aussi, dans la science de la religion, faudra-t-il compter, en
premiere ligne, avec la valeur de la personnalité, laquelle n’est
pas, comme l'enseignait Hegel, « un instrument sans volonté
dans la main de 'esprit universel, » ni un simple medium dans
lequel les i1dées qui se développent spontanément ne font que
se réfléchir. Dire, comme l'a fait Macaulay, que le génie n’est
pas autre chose que le don de s’approprier plus facilement
les idées d’autrui!, n’explique pas davantage le secret de la
personnalité. 1l est certainement préjudiciable a I'évolution-
nisme, uelle que soit la forme sous laquelle 1l se présente,
qu'il se rende coupable de tant d’ingratitude envers les héros
de 'humanité et qu’il méconnaisse 'ceuvre du Dieu qui les a
appelés et dotés.

Mais, pour nous en tenir a Israél, est-ce & dire que la religion
de Jahvé se soit élevée déja avec Moise & la hauteur d’un Deu-
téro-Esaie? D’aprés tout ce que nous venons d’exposer, on ne
nous attribuera pas une conception aussi antihistorique.

Non seulement le Deutéro-Esaie a eu une connaissance plus
profonde de la nature et des desseins de Jahveé, mais nous sup-
posons, ’Ancien Testament en mains, que 'ceuvre de Moise
lui-méme a été précédée d’un temps de préparation. C'est la ce
qu’il y a de vrai dans la découverte faite par Renan, en vertu
de cette «intuition » et de cette « divination », si rudement fla-
gellées par Kuenen?, ¢’est qu’il y a eu, au temps des patriarches,
une connaissance de Dieu plus pure a laquelle les descendants
sont revenus.

Au commencement, par Moise, Israél a appris a connaitre
son Jahvé comme Dieu de la délivrance, c’est-a-dire comme
Dieu de la guerre, et comme Dieu du droit. De prime abord,

1 Tiele, ouv. cité, p. 224 sq.
* Theol. Tijdschr. 1888, p. 473 sq. (Trad. en francais dans la Revue de theéol.
et de phil. 1888, p. 611 sq.)



CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 265

Jahvé est une autre personnalité que les dieux des nations.
« The primary difference between Jahveh and the other Gods
lies in a personal difference, » dit aussi avec raison Robertson
Smith!. Aprées Moise, les fidéles interprétes de Jahvé n’ont
jamais manqué, conformément a la promesse de Deut. XVIII, 18,
(C’était une révélation progressive du Dieu qui, comme le dit
Amos (III, 16), s’était choisi un peuple parmi tous les peuples
de la terre; qui, pour parler avec Osée, par le choix de ce
peuple, avait conclu avec lui une alliance matrimoniale, ou
I'avait adopté pour [ils. Mais nous voyons le témoignage de
Jahvé s’adresser 4 un peuple de col roide et rebelle, tel un tre-
sor contié & une nation qui ne sait ni en comprendre ni en
apprécier la valeur.

Jahvé, & Uorigine, n’étant que 'unique Dieu qu’lsraél puisse
servir, — c’est la ce qui est proclamé dans le Décalogue, —
nous voyons comment il est toujours mieux connu comme le
Dieu tout & fait unique en son genre, comme celui qui ne peut
étre ni divisé, ni localisé. « Ecoute, Israél, Jahvé votre Dieu est
un Jahvé unique. » (Deut. VI, 4.) Et finalement, voici le plus
grand prophéte de I’Ancien Testament, le Deutéro-Esaie, I'évan-
géliste de ’Ancienne alliance, qui le congoit le plus clairement
comme ’'Unique au sens absolu du mot?2.

Et la religion populaire? Nous la voyons dépérir en partie.
Son éclat palit devant la lumiére toujours plus brillante de la
révélation de Jahvé. Mais ce qui prouve combien elle avait la
vie dure, ce sont les vestiges gqui en ont subsisté dans le
judaisme postérieur?, par exemple dans la féte des morts dégui-
sée qu'lsraél célébre encore dans ses Purim?.

Pour terminer, une remarque encore. Par tout ce qui pré-
cede on voit quelle est, & notre avis, la méthode la plus fruc-

1 Prophets, p. 70 de la 2¢ édit.

2 Yoir Valeton jun. dans le Lehrbuch der Religionsyeschichte de La Saussaye,
2¢ édit. 1, 303.

3 Schwally, ouv. cité, p. 188 sq.

4 Cf. ma Litteratur des Alten Testaments, p. 448 sq. et pour plus de délails
I'Introduction III de mon commentaire sur Esther dans Marti, Kurzer Hand
kommentar zum alten Testament, 1898, Die finf Megillot, p. 172 sq.



266 D' G. WILDEBOER

tueuse pour I'étude de la religion d’Israél. Il faut: rechercher
tout d’abord I'élément de la religion populaire dans la portion
ou période dont on s'occupe plus spécialement; puis, poser
cette question-ci: quelle avance Israél, — qui a eu selon 'apotre
Paul (Rom. III, 2), la prérogative d’étre le dépositaire des ora-
cles de Dieu, — quelle avance a-t-il sur les autres peuples par
le fait de sa prédication prophétique ? Enfin: d’aprés la loi et
les prophétes, qu’est-il advenu de tout cela dans son histoire ?

Nous voyons alors, en esprit, un magnifique tableau surgir du
fond de ’histoire de I’humanité. Quelles que soient les intuitions
de son étre que Dieu peut avoir accordées aux autres peuples
(qu’on se rappelle le Logos spermaticos des Alexandrins), c’est
ici seulement que ses révélations forment une véritable histoire!.

Chez ce petit peuple, méprisé et foulé aux pieds par les na-
tions, nous voyons une connaissance de Dieu qui, en se déve-
loppant, acquiert une clarté toujours grandissante, qui devient
Pobjet d’une intelligence toujours plus profonde.

Et ce n'est pas 14 le produit des excellentes dispositions
de ce peuple, puisqu’il a sans cesse résisté aux prophétes qui
lui étaient envoyés et qu’il les a tués (Mat. XXIII, 37), c’est I'effet
de la seule griace de Dieu qui ne s’est jamais lassé de susciter
ses interprétes jusqu’a Jésus-Christ. C’est en lul que ce méme
Dieu a révélé pleinement son essence et ses desseins, et c’est
par lui, bien qu’Israél 'ait rejeté lui aussi, que ce tresor a été
transmis aux nations qui, un jour, avec Israél, l'adoreront
comme le Rédempteur du monde, le Sauveur de I’humanite.

1 Yoir Robertson Smith, Prophets, p. 13 sq.




	Culte de Jahvé et religion populaire en Israël : dans leurs rapports réciproques

