
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1899)

Artikel: Culte de Jahvé et religion populaire en Israël : dans leurs rapports
réciproques

Autor: Wildeboer, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CULTE DE JAHVE ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL

DANS LEURS RAPPORTS RÉCIPROQUES

PAR LE

D' G. WILDEBOER

professeur de théologie à Groningue *.

Un des caractères principaux de notre siècle finissant a été,

sans contredit, le sérieux désir de connaître la réalité des

choses. Les fils du dix-neuvième siècle ont manifesté, dans les
domainas les plus divers, leur dégoût pour la théorie et la

spéculation, leur besoin de savoir clairement et distinctement quelle
réalité se cache sous les spéculations des temps passés.

Je ne veux point ici porter de jugement sur ce trait de caractère

de nos contemporains; aussi bien, ne le pourrais-je pas,
étant moi-même poussé par le même désir. Je constate seulement

que, dans le domaine des recherches historiques, cet effort
a conduit à l'application rigoureuse de la méthode historico-
critique. Et vous savez tous quelle grande révolution dans les
idées régnantes l'application de cette méthode a opérée dans la
science de l'Ancien Testament.

Mais quoi? ne décerné-je pas aux représentants de ma
discipline un éloge qui ne leur revient point, en affirmant qu'ils ont
appliqué à l'Ancien Testament cette méthode critique sans y être

1 Ce discours a été prononcé à l'Aula de l'Université de Groningue, le 20

septembre dernier, par M. "Wildeboer, recteur sortant de charge. La traduction est de

M. L. Perriraz, pasteur wallon à Groningue.



238 Dr G. WILDEBOER

poussés par un autre désir que celui d'apprendre à connaître le

cours de l'histoii e d'Israël tel qu'il a été en fait, et le développement

réel de sa religion?
Je le sais, on a sans cesse reproché et on reproche encore à

la critique de l'Ancien Testament d'être dogmatique, de se

laisser diriger plus ou moins consciemment, surtout dans sa

phase la plus récente, par l'hypothèse de l'évolutionnisme.
Dogmatique, elle l'était déjà à son origine. Les plus anciennes

objections qui, à notre connaissance, se soient produites contre
l'origine mosaïque du Pentateuque, de la part de diverses sectes

hérétiques chrétiennes, étaient notoirement de nature dogmatique.

Ce que les rabbins du moyen âge et des temps postérieurs
avaient enseigné, le plus souvent d'une manière voilée, afin de

n'être pas chassés de la synagogue, fut relevé avec complaisance

par des philosophes tels que Spinoza et Hobbes. Le

reproche n'en est pas moins immérité. Quiconque s'est occupé
sérieusement de l'histoire des travaux relatifs à l'Ancien Testament1

sait que tous ces doutes exprimés au cours des siècles
n'auraient abouti à rien, si, en 1753, le médecin Jean Astruc,
précisément pour fermer la bouche aux « esprits forts, » n'eût
écrit ses fameuses Conjectures'2, mettant ainsi à la critique le

scalpel en main, et devenant par là le vrai « père de la critique
du Pentateuque. » Et n'est-ce pas chose frappante que le
premier qui entreprît l'analyse des écrits des prophètes fût
également un apologiste, l'anglais Joseph Mede, mort en 16383?

Mais le stade le plus récent, inauguré par W. Vatke et Ed.

Reuss, et auquel sont pour jamais attachés les noms, de Graf,

Kuenen, "Wellhausen, n'est-il pas dominé par la doctrine de

l'évolution? Rien des choses, il est vrai, peuvent donner lieu à

cette opinion. Quand on apprend à connaîire certains ouvrages
de Vatke, de Kuenen et de Wellhausen, et qu'on n'a pu expérimenter

sur soi-même, par des éludes personnelles, l'influence

1 Voir A. Westphal, Les sources du Pentateuque, 1. Paris, 1888.

2 Conjectures sur les mémoires originaux dont il paraît que Moyse s'est se'rvi

pour composer le livre de la Genèse. Bruxelles, 1753.

3 Voir Die Litteratur des Alten Testaments nach der Zeitfolge ihrer
Entstehung, par G. Wildeboer. Göttingue, 1895. § 22, Rem. 6, p. 351.



CULTE Dû JAHVÉ HT RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 239

puissante des arguments archéologiques et littéraires, je puis
très bien me représenter qu'on s'écrie: « Mais c'est de la

philosophie et non de l'histoire; c'est de la spéculation et non de

la recherche exacte et critique! » Cette remarque d'un critique
radical, M. Maurice Vernes1, atteint bien telles ou telles
affirmations, telles ou telles explications de faits, énoncées sous
l'influence de l'évolutionnisme par les savants mentionnés tout
à l'heure. Elle ne saurait atteindre l'ordre chronologique des

sources, tel qu'il est adopté actuellement clans leur école. Il est
certainement digne tie remarque que Vatke qui, dans sa Théo-

logic biblique-, avait esquissé déjà le schéma : Prophètes, Loi,
Psaumes, en employant la terminologie hégélienne, en soit
revenu plus tard, dans son Introduction à l'Ancien Testament,

parce qu'il se figurait n'être pas autorisé à cette conception par
les données de la critique littéraire, il est certain que sa

philosophie avail exercé sur son ouvrage une réelle influence;
encore était-ce sur la forme plus que sur le fond. Et pour ce qui
est de l'ouvrage de Kuenen, De Godsdienst van Israël, il est,
lui aussi, fortement dominé par le point de vue évolutionniste.

Mais on se rend la tâche par trop facile quand on s'imagine

pouvoir, par cette observation, se débarrasser de la

critique de l'Ancien Testament. L'hypothèse de l'évolutionnisme
a eu sa raison d'être en tant que réaction contre la manière
traditionnelle de considérer les choses. Ce qui est juste dans

cette hypothèse conservera sa valeur. Cependant, pour beaucoup

de savants qui s'occupent de l'Ancien Testament, et non

pour eux seulement, il devient de jour en jour plus clair que
l'histoire réelle a été autre chose encore que ce que
d'anciennes ou de nouvelles manières de voir faisaient pressentir.

Permettez-moi donc de traiter à cette heure un sujet qui
rentre dans cet ordre d'études, et de vous parler du Culte de

Jahvé et de la religion populaire en Israël, dans leurs

rapports réciproques.

1 Les abus de la méthode comparative dans l'histoire des religions en général,
etc. Paris, 188G p. 8.

2 Die biblische Theologie, wissenschaftlich dargestellt. Die Religion des Alten
Testaments nach den Kanonischen Büchern entwickelt, 1835.



340 Dr G. WlLDEBOER

Dans cette étude, nous partons du huitième siècle avant notre
ère. En cela nous suivons l'exemple de Kuenen; dans son

ouvrage, si justement célèbre sous le rapport de la méthode, De

Godsdienst van Israël, il part aussi du huitième siècle, parce
que nous possédons, dans les écrits des plus anciens prophètes,
des documents authentiques de cette période. Ayant ainsi un
point fixe, nous pouvons de là remonter avec sûreté le cours de

l'histoire.
Lorsque nous considérons le huitième siècle, qu'en résulte-

t-il pour nous au point de vue de la question qui nous occupe?
Nous assistons à un débat violent entre le peuple et les

prophètes dont nous connaissons les écrits. Entre les croyances
religieuses du peuple et celles des interprètes de Jahvé, il y a

un abîme béant sur lequel il semble impossible de jeter un pont,
tant la lutte est acharnée. Au fond, les prophètes se refusent
à reconnaître comme culte de Jahvé la religion de leurs
contemporains; elle n'est, à leurs yeux, qu'injustice et qu'idolâtrie.

Les partis en lutte paraissent pourtant être d'accord au point
de vue formel : tous deux reconnaissent que Jahvé est le Dieu

d'Israël, et Israël le peuple de Jahvé. Ainsi, il doit avoir existé

un point de départ commun; la différence, si profonde soit-elle,
n'a dû se produire que plus tard. « Certainement, dit Kuenen1,
le point de départ commun a existé. » En cela tout le monde

est d'accord. Mais voici le point sur lequel se font jour deux
manières de voir opposées. «D'après la première, la foi
religieuse, des prophètes est la foi primi Uve, et la lutte que nous
avons signalée entre eux et le peuple s'explique par le fait que
le peuple l'avait abandonnée. L'autre, au contraire, voit clans le

credo prophétique le produit du développement d'une croyance
qui, au début, était générale en Israël, et qui, plus tard encore,
fut celle de la majeure partie du peuple. »

Défection ou développement, telle est l'alternative devant
laquelle Kuenen et d'autres nous placent. D'après le principe:
<t II faut qu'une porte soit ouverte ou fermée, » il semble qu'on

1 Ouv. cité, I, p. 218.



CULTE DE JAHVÉ ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 241

ne puisse échapper à la nécessité de choisir entre ces deux

opinions. Ou le culte de Jahvé était, dès l'origine, aussi pur que
celui que réclament les grands prophètes du huitième siècle, et

alors la conception populaire n'est autre chose qu'une corruption

de la pure religion du début, ou bien, — et cela paraissait
à Kuenen beaucoup plus en harmonie avec la loi du développement

qu'il croyait observer partout, — la foi populaire représente

un degré inférieur de la religion, au-dessus duquel les

prophètes se sont élevés, et d'où est peu à peu sorti le

jahvisme éthique.
Ce n'est pas mon intention de présenter maintenant une

critique de l'évolutionnisme absolu. Nombre de ses représentants,
— je rappelle, pour ne citer qu'un nom qui en vaut beaucoup
d'autres, celui de notre compatriote Tiele1, — ont, comme ce

dernier dans ses Gifford Lectures, corrigé d'une manière
significative cette doctrine clans ce qu'elle a d'exclusif. Je suis
d'ailleurs parfaitement d'accord avec R. Smend quand il écrit :

« Dans des recherches de cette nature, il faut user de beaucoup
de précaution. Des phénomènes religieux qui contredisent à la

loi du progrès ne nous reportent pas toujours à des phases
antérieures du développement de la religion. Ils peuvent représenter

de simples dégénérescences, ils peuvent aussi avoir été

importés du dehors. Et puis, tout fait commun à la religion
d'Israël et aux autres religions sémitiques n'est point la preuve
d'une identité originelle, mais peut reposer sur un emprunt ou

sur un développement parallèle"3. »

En fait, c'est le côté faible du très intéressant chapitre IV du

Godsdienst van Israëlde Kuenen, de s'être trop hâté de prendre
pour des traits originaux de la plus ancienne religion d'Israël
toutes les traces de religion de la nature qui se rencontrent
dans le culte de Jahvé.

L'adoration de Jahvé comme d'un Baal (seigneur;, ou d'un
Mélek (roi) sous l'image d'un taureau, ne saurait (et c'est ici un
argument tiré de l'histoire de la civilisation) avoir été le propre
de la religion d'un peuple nomade tel que l'était Israël lors de

1 Professeur à Leyde et directeur du séminaire remonstrant.
- Lehrbuch der alttest. Religionsgeschichte, 1893, p. 18.



2Vi Dr G. WILDKBOER

son entree en Canaan. Dans sa Religion of the Semites1,
Robertson Smith a montré clairement que le culte de Raal est
la religion d'un peuple agricolo. Le culte de Mèlek-, l'adoration
de la divinité comme roi, aura pris naissance chez un peuple
sédentaire, solidement organisé, et gouverné par un roi, plutôt
qu'au sein d'une fédération de clans nomades. De telles parti-
cularités dans le culte de Jahvé doivent par conséquent avoir
été empruntées à d'autres religions, doivent être envisagées
comme étant d'origine cananéenne. Il en est vraisemblablement
de même pour tout ce qui est en connexion avec cette façon
d'adorer la divinité.

La localisation de Jahvé, c'est-à-dire la relation spéciale avec
tels lieux de culte déterminés qui lui est attribuée, — quelque
chose de pareil à ce qu'on rencontre clans l'Eglise romaine, où
la madone est désignée par ses différents sanctuaires, — cette
localisation ne se peut comprendre que comme imitation d'un
usage cananéen le Dieu qui était entré en Canaan avec son

peuple était honoré de la même manière que le Raal de tel ou
tel lieu. Pareillement les sacrifices humains qu'Israël a

certainement olferts, et cela en l'honneur de Jahvé, ne sauraient, pour
des raisons tirées simplement de l'histoire de la civilisation,
être imputés à la religion des nomades. Eux aussi, en tant
qu'appartenant au culte de Mèlek, étaient une pratique
cananéenne qui s'est glissée dans le culte de Jahvé.

Ainsi, selon moi, et je ne suis pas seul à penser de la sorte,
les incessantes recherches faites dans le domaine de l'histoire
de la civilisation ont fait perdre sa valeur à maint argument
réputé autrefois très concluant pour prouver que la pure religion

des prophètes était issue d'un culte de Jahvé inférieur, tel

que nous pourrions le discerner encore dans la religion populaire.

Par exemple, aucun savant sérieux ne songerait plus à

soutenir aujourd'hui que le pluriel Elohim est une preuve du

polythéisme primitif des Israélites, depuis qu'il s'est trouvé que
le pluriel ilâni est employé pour désigner un seul Dieu déjà au

quinzième siècle avant Jésus-Christ, clans les tablettes de Tell-el-
1 Religion of the Semites, 1889, p. 92 sq.

- Le Muloch des LXX et de nos versions bibliques.



CULTE DE JAHVÉ ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 243

Amarna1. Cet emploi caractéristique du pluriel pourrait
indiquer que la religion des Sémites en général provient d'un poly-
démonisme qui se représentait le désert peuplé de puissances

redoutables, nommées Elohim, et que ce mot, tout en servant
à désigner aussi une pluralité de dieux, fut employé plus tarda
exprimer la plénitude de l'être divin unique qu'on adorait. Mais

tout cela est trop éloigné de l'histoire d'Israël pour qu'on puisse

en tirer des conclusions quelconques touchant le culte primitif
de ce peuple.

En première ligne, c'est aux sources mêmes de l'Ancien
Testament que nous avons à puiser notre connaissance de l'origine
du culte de Jahvé eu Isiaël. La tâche n'est pas facile, car
l'historiographie israélite n'a en aucune façon pour but de satisfaire

notre curiosité scientifique. Elle emploie l'histoire dans un but

paréiiétique, comme un thème servant à l'instruction religieuse.
Notre conviction est bien, à la vérité, qu'elle nous a conservé

une tradition précieuse relative à la naissance de la religion
d'Israël; mais une étude attentive montre qu'elle renferme à

cet égard des éléments fort divergents. Notre tâche ne peut pas
être d'harmoniser ces éléments discordants, mais nous
pouvons, nous devons nous demander: quelle réalité se trouve au

fond de tout cela? quel a élé le cours réel de l'histoire qui est
à la base de ces deux manières opposées de se représenter les

choses?

Chez les plus anciens prophètes, ceux du huitième siècle, de

même que dans les parties du Pentateuque, appelées prophétiques,

qui proviennent de la même époque, nous lisons, d'un
côté, que Jahvé n'est entré en relation avec Israël que lors de

la sortie d'Egypte; d'un autre côté, ces mêmes écrits admettent
qu'il a été déjà connu des ancêtres d'Israël, des patriarches. La

première opinion se rencontre plus particulièrement, il est vrai,
chez Amos, Jérémie et Ezéchiel. Il ne faut cependant pas perdre
de vue que chez Osée déjà, de quelques années plus jeune
qu'Amos, les deux opinions se rencontrent. D'après lui, la jeu-

1 Tiele, Rectorale oratie, 1832, p. 23.



244 Dr G. WILDEBOER

nesse d'Israël est le temps où Jahvé le trouva ainsi que des

raisins mal mûrs dans le désert. Quand Israël était jeune, Jahvé

l'aima, et il appela son fils hors d'Egypte. Jahvé est le Dieu
d'Israël dès le pays d'Egypte, et, — ceci est à noter, — jamais,
chez Osée, Jahvé n'est appelé le Dieu d'Abraham, d'Isaac et de

Jacob. (Osée II, 5, 16; IX, 10; XI, 1; XII, 10, 14; XIII, 4,5.)
Cependant ce même prophète connaît l'histoire du patriarche
Jacob. Jacob-Israël est pour lui le père du peupie d'Israël, et ce

Jacob eut affaire au même Jahvé qui ensuite fit sortir d'Egypte
ses descendants. On ne voit pas bien comment le prophète
coordonnait ces deux manières de voir si divergentes. Tout
conduit cependant à admettre, avec Duhm1, que, selon Osée, le
lien déjà existant entre Jacob et son Dieu avait été renouvelé
plus tard sous Moïse avec les descendants de Jacob2.

Cette double tradition, nous la retrouvons dans la Thora.
Dans les récits prédeutéronomiens ou prophétiques, les
relations du Jahviste et de l'Elohiste prophétique diffèrent entre
elles. Les chapitres deutéronomiens ne projettent aucune
lumière sur cette question, mais on peut supposer que leur auteur
a suivi, quant à l'essentiel, l'Elohiste, dont il se rapproche
visiblement sur d'autres points encore. Quant à l'Elohiste sacerdotal,

il suit également d'une manière décidée, et même très

exclusive, son devancier prophétique.
Le plus ancien historiographe de la Thora doit son nom de

Jahviste précisément à ce qu'il emploie régulièrement, dans son

histoire, le nom de Jahvé, déjà avant la révélation accordée à

Moïse. Déjà dans le récit de la création, celui qu'on appelle le

second récit (Gen. IL, il raconte comme quoi Jahvé forma le

ciel et la terre. C'est Jahvé, aussi, qui fait venir le déluge, qui
parle à Noé et se révèle aux patriarches.

En un certain sens, cet emploi du nom de Jahvé, dans la

période avant Moïse, a quelque chose de naïf. En monothéiste
pratique, le Jahviste voit dans le Dieu d'Israël le tout-puissant
créateur du ciel et de la terre. Il ne se pose même pas la ques-

1 Theologie der Propheten, 1875, p. 135.
2 Rud. Hollmann (Untersuchungen über die Erzväter bei den Propheten,

Dorpat 1897, p. 36), accentue trop, à mon avis, cette divergence.



CULTE DE JAHVÉ ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 245

tion de savoir quand le nom de Jahvé a été révélé, aussi n'y
répond-il point. Cependant, il importe ici de bien distinguer. Un

emploi aussi naïf du nom israélite de Dieu avant Moïse peut bien

être attribué au plus ancien des Jahvistes (J1), mais non au
second (J2) qui remania l'écrit du premier; selon Kuenen, ce

second narrateur serait un Judéen qui aurait amplifié et modifié
l'œuvre historique d'un Ephraïmite. C'est de lui que proviendrait

la remarque significative de Genèse IV, 26: « Alors on

commença à invoquer (la divinité) par le nom de Jahvé. » Cette

remarque, — chose frappante, —• il la place en tête d'une
généalogie des Séthites, par conséquent au commencement de

la « lignée sainte1. » N'y a-t-il pas là un premier indice de

réflexion théologique, qui place la connaissance du nom de

Jahvé dans une haute antiquité, avant Moïse, mais seulement à

l'origine de la famille dont la postérité fut le peuple élu?
Ce qui est sûr, c'est qu'une réflexion de ce genre se montre

chez le second écrivain prédeutéronomien, l'Elohiste prophétique.

Celui-ci enseigne expressément (Ex. III, 13) qu'Elohim
Dieu) a révélé son nom de Jahvé à Moïse; en conséquence,

il évite d'employer le nom de Jahvé dans son histoire des

événements prémosaïques, et fait toujours parler et agir Elohim
avec les ancêtres d'Israël.

Pour entendre le récit de cet auteur (E), il peut paraître le

plus simple d'admettre que le nom de Jahvé aurait été complètement

inconnu avant Moïse, et qu'il ne serait entré dans

l'usage que depuis que Dieu l'eut révélé lui-même à ce dernier.
Mais sur le terrain de l'histoire, le simple n'est pas toujours le
vrai. En effet, quelques traits de ce même récit font supposer
que son auteur n'a pas cru à l'ignorance complète du nom de

Jahvé avant Moïse. N'est-ce pas le Dieu des pères, le Dieu

d'Abraham, d'Isaac et de Jacob, qui, selon lui (Ex. III, 6-13),
s'est manifesté à Moïse? Aussi bien, l'envoi de Moïse vers les
tribus opprimées en Egypte, au nom de leur Dieu, n'aurait-il
eu aucun sens, s'il était venu au nom d'un dieu qu'elles ne

1 Kuenen, Hist. Grit. Onder%œ.k"-, p. 215, § 13, >'° 26. De cette liste jahviste
des Séthites, il ne subsiste que Gen. IV, 25-26; tout le reste a été remplacé dans

Gen. V par la généalogie de P'2.

THÉOL. ET PHIL. 1899 17



246 Dr G. WILDEBOER

connaissaient pas. Ce qui m'a toujours paru le plus vraisemblable,

c'est que l'Elohiste prophétique n'a pas entendu
raconter comme quoi un nom tout nouveau du Dieu des
ancêtres aurait été révélé à Moïse, mais comment ce Dieu, en

appelant Moïse à délivrer son peuple, avait donné un sens
nouveau à un nom déjà connu : « Je serai,» c'est-à-dire, je
serai avec vous, je serai pour mon peuple tout ce qu'il peut se

promettre de son Dieu L

Si cette conception est exacte, il en résulte que l'Elohiste
sacerdotal, qui vécut trois siècles après son homonyme prophétique

du huitième siècle, s'est fait de la réalité historique qui est
à la base du récit de ce dernier, une représentation inexacte2.
Dans Exode VI, 2, en effet, il dit en propres termes que Dieu

n'avait pas été connu des ancêtres sous son nom de Jahvé.

Au surplus, il rapporte qu'Elohim, nom sous lequel tous les

peuples étaient censes connaître le Très-Haut, s'était révélé
d'une manière spéciale aux patriarches comme El Shad'dai, et

après cela, à Moïse en tant que Jahvé. Cette manière d'envisager

la révélation comme graduellement progressive repose
visiblement sur une réflexion théologique. Il ne faudrait cependant

pas trop se hâter de lui dénier toute valeur historique. Ce

qui pourrait être le substratum historique de cette conception,
c'est que la divinité aurait été adorée comme El Schaddaï par
telles ou telles tribus israélites, avant l'introduction générale
du culte de Jahvé. Mais nous n'avons pas ici à nous préoccuper
davantage de cette question. Il suffit à notre but d'établir que
l'Elohiste sacerdotal se montre encore sur ce point le plus éloigné

des faits.

Que si nous nous demandons maintenant quelle réalité est à

la base de ces trois relations du Pentateuque, nous devrons,
dès l'abord, faire un choix entre elles. La plus récente, celle de

l'écrit sacerdotal, il faudra la sacrifier. En revanche, nous
pouvons inférer des relations des deux auteurs prophétiques que le

nom de Jahvé était connu, dans un cercle restreint, déjà avant
Moïse ; que c'est par ce dernier qu'il est devenu le nom du Dieu

' Robertson Smith, Prophets, p. 386 sq.
2 II en est de même dans le récit du pa-sage de la mer Rouge



CULTE DE JAHVÉ ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 247

de l'alliance, c'est-à-dire, à l'origine, de l'alliance des tribus
israélites entre elles; et que. à cette occasion, le Dieu qui appela
Moïse donna à ce nom une signification toute nouvelle et
originale.

Or, quand on lit les récits de l'Ancien Testament, il faut
toujours se rappeler que tous, même les plus anciens, ont été

écrits à une époque où le peuple d'Israël formait, depuis quelques

siècles déjà, un tout bien organisé.
Il ne faut pas oublier non plus que les narrateurs ne se

préoccupaient pas d'écrire l'histoire telle que nous l'entendons,
c'est-à-dire de relater les événements du passé à la suite de

recherches critiques. C'est ainsi que, selon moi, l'unité nationale

est habituellement antidatée, bien qu'il me semble que, par
réaction contre les vues traditionnelles, plusieurs critiques ont
insisté trop exclusivement sur l'esprit de clan aux dépens du

sentiment de faire partie d'une même nation L
Mais si l'on ne retire pas sans nécessité sa confiance aux

relations de l'Ancien Testament, il est possible, en faisant même

une application rigoureuse de la méthode critique, de se faire
une image de la réalité historique dont les différentes traditions
renferment des indices.

Une partie considérable des tribus israélites, principalement
la maison de Joseph (plus tard les tribus de Manasse et

d'Ephraim), gémissait en Egypte sous un dur esclavage. Moïse
alla à eux. Il venait du désert, où il avait dû fuir, parce qu'après
un premier essai de délivrance, sa vie n'était plus en sûreté en

Egypte. C'est là, dans le désert, qu'il fut appelé, près de

l'antique montagne de Dieu, pendant qu'il était au service d'un chef
de clan madianite, Jéthro-Rehuel. Il n'est pas trop hasardé

d'admettre qu'une autre partie des tribus israélites, étroitement
liée aux Kénites de Madian, était restée dans la presqu'île du

Sinai. Le pays de Gosen n'était guère assez grand pour que
tous y pussent séjourner. Ces tribus-là avaient un culte plus

pur et plus simple que celles qui habitaient la terre de Gosen.

Or, dans la plus ancienne tradition, plusieurs traits indiquent

1 Cf. ma Litteraturdes Alten Testaments, § 4-, remarques i el 5, p. 62 sq.



248 Dr G. WILDEBOER

qu'il a dû exister un lien étroit entre la plus ancienne religion
d'Israël et celle des Kénites : non seulement la parenté entre
Moïse et Jéthro (Ex. II, 16; Jug. 1,16; IV, 11), mais encore le

fait que les Kénites habitaient près du Sinaï où Moïse reçut sa

première révélation (Ex. III, 1 sq.), puis le conseil que Jéthro
donna à Moïse concernant l'administration de la justice
(Ex. XVIII). D'après Exode IV, 24-26, la fille de Jéthro, Séphora,
sait évidemment mieux que Moïse ce qu'il en est de la circoncision

exigée par Jahvé. De plus, il est à remarquer que les

Rékabites, que Jérémie présente comme un type de fidélité
(Jér. XXXV), et qui aidèrent Jéhu à exterminer le culte de Raal

(2 Rois X, 15 sq., 23), sont, au dire de 1 Chron. II, 55, les
descendants d'un certain Hammath de qui sont issues également
les trois familles kénites établies dans la ville de Jabès. Il est
très probable que ces serviteurs de Jahvé étaient également
kénites.

On ne saurait négliger ces indications fournies par la tradition

la plus ancienne. Mais, après tout, que démontrent-elles?
Serait-ce que Moïse a emprunté sa religion aux Kénites1? Qui

se contenterait de cette solution prouverait qu'un simple
déplacement de la question lui suffit, et qui plus est, un déplacement
qui fait passer la question du terrain relativement connu de

l'histoire d'Israël sur le terrain complètement inconnu de l'histoire

des Kénites. Je ne saurais dire non plus en quoi ce serait

plus scientifique, ni comment cela témoignerait d'une application

plus rigoureuse de la critique, d'enlever à la personne de

Moïse sa haute valeur pour en faire bénéficier tel Kénite inconnu,

par qui le beau-père de Moïse aurait à son tour été instruit.
Avec un semblable postulat, la théorie évolutionniste se serait
jugée elle-même.

Voici seulement ce que les traits tout à l'heure indiqués de

la tradition peuvent nous enseigner : déjà avant Moïse, parmi
les ancêtres du peuple d'Israël avec lesquels les Kénites étaient
liés d'ancienne date, il y a eu une préparation à une connais-

1 Voir sur ce point J. Robertson, Die alte Religion Israels, traduction allemande

d'Orelli, Stuttgart 1896, p. 193 sq., et ma critique dans les Theologische Studien,
1897, p. 294 sq.



CULTE DE JAHVÉ ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 249

sance de Dieu plus élevée et plus pure, mais cela n'enlève rien
àia puissante figure de Moïse et à la grande valeur de la

révélation dont il fut honoré. Ce n'est pas une religion empruntée à

d'autres qu'il a annoncée; et sa prédication n'a pas été le produit

de la réflexion philosophique ou de calculs politiques. Il n'y
a pas lieu de ne voir en lui que la personnalité en qui se serait
effectuée la transformation de la religion naturiste en religion
éthique; l'histoire ne connaît pas d'évolution de ce genre1.

A mon avis, on ne peut trouver une meilleure explication de

l'origine du Jahvisme que celle donnée par les vieux récits
bibliques : Dieu s'est révélé à Moïse et lui a fait part de ses
desseins à l'égard d'Israël. «D'après tout ce que nous savons de

la religion des anciens Sémites, dit M. le prof. Marti, l'un des

plus récents et des meilleurs historiens de la religion d'Israël,
nous devons donner notre adhésion à ce qu'affirment ces

antiques narrateurs et, pour toute explication, admettre que le
Jahvisme n'est pas le produit de la simple réflexion humaine,
mais d'une révélation divine. Dieu s'est manifesté à Moïse d'une
manière plus élevée qu'à ses ancêtres, et c'est de Dieu que
Moïse reçut l'impulsion et les capacités nécessaires à

l'accomplissement de son œuvre2. »

Si donc nous n'avons aucune raison valable, au nom de la

critique historique, de dénier à Moïse sa position unique dans

l'histoire religieuse d'Israël, et que nous ne soyons nullement
disposés, par amour d'une hypothèse évolutionniste, à répartir
entre tels ou tels héros inconnus qui l'auraient précédé l'œuvre
de ce grand prophète, nous n'en devons pas moins avouer que
nos sources ne nous mettent pas en état de déterminer avec
sûreté la hauteur du niveau que Moïse a atteint. Nos récits des

neuvième, huitième, septième et cinquième siècles, portent trop,
chacun pour sa part, l'empreinte de l'époque où ils sont nés,

pour que nous y puissions reconnaître ingénument une caractéristique

historique fidèle des temps où Israël est devenu un
peuple.

1 Comp. Tiele, Inleiding tot de Godsdienst wetenschap (Gifford Lectures),
1897, p. Il 6-108, et Geschiedenis van den Godsdienst in de Oudheid, 1893, p. 278.

2 Marti, Geschichte der israelitischen Beligion, 1897, p. 57.



250 Dr G. WILDEBOER

Cependant, les savants s'accordent de plus en plus sur ce

point, c'est que le trait le plus saillant de la foi de Moïse et de

sa connaissance de Dieu doit se chercher dans la parfaite justice
et la sainteté inaccessible de Jahvé. Au point de vue purement
formel on peut constater une grande analogie entre les termes
employés par tels serviteurs de Dieu dans l'Ancien Testament
et ceux dont faisaient usage les adorateurs de Kemôsh; témoin
la stèle du neuvième siècle, provenant du roi moabite Mésha,

qui fut retrouvée en 1868. Mais dans aucune autre religion,
pas même dans celle des voisins d'Israël, ne se peut découvrir

« une tendance aussi énergique vers une conception morale

» de la divinité1. C'est à ce trait de caractère primitif de

la religion israélite que se rattachent les prophètes ; il leur
sert de critère pour mesurer la croyance religieuse de leurs

contemporains. Leurs appels à la conscience de leurs auditeurs
n'auraient eu aucun sens si cette conscience n'eût uni son

témoignage aux exhortations à la repentance des fidèles
interprètes de Jahvé, quelque égarée qu'elle fût d'ailleurs par des

prêtres et des prophètes infidèles.
La parole de Moïse a trouvé de l'écho. C'est ce qu'atteste la

délivrance de la servitude d'Egypte. Mais, ainsi que l'enseignent
nettement et fidèlement nos sources, ce ne fut qu'à la suite et

au milieu de beaucoup de luttes et de résistances. Quoique la foi
de Moïse eût pour point d'attache celle des ancêtres, elle était

pourtant quelque chose de tout nouveau. En sa qualité de Dieu
de l'alliance des tribus, voulant être révéré comme tel, Jahvé

exigeait le renoncement à bien des choses qui, jusque-là, avaient
été chères aux Israélites. Il y a plus. Rien que tous fussent

convaincus de la grande puissance du Dieu qui les avait sauvés

à bras étendu de la main des Egyptiens, ils n'étaient, sans doute,

pas très nombreux ceux qui connurent Jahvé dans son vrai
caractère et dans ses desseins particuliers, comme ce fut le cas

de Moïse, de qui la tradition rapporte que Jahvé lui avait parlé
« bouche à bouche. » (Nomb. XII, 8.)

1 Marti, Op. cit., p. 64.



CULTE DE JAHVÉ ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 2ol

Il existait donc une religion populaire contre laquelle le culte
de Jahvé devait entrer en lutte. C'est ce que nous enseigne
aussi l'Ancien Testament, quoique, pour la bien connaître, nous

soyons souvent obligés de lire entre les lignes. Ecoutons
comment, au dire de l'Elohiste prophétique, Josué parla au peuple
à la tête duquel il était entré en Canaan : «Maintenant, craignez
Jahvé, et servez-le avec intégrité et fidélité. Faites disparaître
les dieux qu'ont servis vos pères de l'autre côté de l'Euphrate
et en Egypte, et servez Jahvé. Que s'il ne vous plaît pas de

servir Jahvé, choisissez aujourd'hui qui vous voulez servir, ou
les dieux que servaient vos pères au delà du fleuve, ou les

dieux des Amorrhéens dans le pays desquels vous habitez. Pour
moi et ma maison, nous servirons Jahvé » (Jos. XXIV, 14 et

15.) Pareillement un prophète du sixième siècle, Ezéchiel, parle
en plus d'un passage du culte idolâtre que les ancêtres d'Israël
avaient pratiqué. (Ezéch. XX, 5 sq., 23 sq.; XXIII, 8; XVI, 3.)

Malgré l'enthousiasme de la nation lors de la sortie d'Egypte
et la réunion des tribus affranchies avec celles de la presqu'île
du Sinaï, on comprend aisément que la religion populaire n'ait
pas disparu tout d'un coup des différentes tribus. Si, d'un côté,
la tradition nous apprend que la tribu de Joseph a donné dans

l'idolâtrie en Egypte, d'un autre, elle nous laisse entendre que,
dans la religion des tribus du désert, à côté d'une connaissance
de Dieu plus pure, il devait y avoir bien des choses qui la

rapprochaient de celle des autres Sémites.
11 est trois voies par lesquelles on peut acquérir quelque

connaissance de cette religion populaire:
1° Porter ses recherches sur les choses interdites par la loi

et les prophètes. Ces recherches doivent se faire avec une
extrême prudence. Il n'est pas dit, en effet, que tout cela soit
l'indice d'une forme primitive de la religion. Il est possible que
certaines choses défendues, ainsi que Stade a essayé de le

démontrer à propos du tatouagei, doivent être envisagées plutôt
1 Zeitschrift für alttest. Wissenschaft 1894, p. 306 sq. Cf. Zeydner, Ibid., 1898,

p. 120 sq.



252 Dr G. WILDEBOER

comme des usages surannés du Jahvisme. Souvent aussi la loi
et la thora des prophètes s'opposent à des pratiques qui se

sont insinuées plus tard, telles que le culte de Raal et de Mèlek.
2° Diriger son attention sur les usages religieux que la loi a

sanctionnés comme étant inoffensifs ; ainsi les phylactères
(tefillin) et les mezuzoth, c'est- à- dire les bandes recouvertes de

passages bibliques et fixées aux poteaux de la maison. A cette
catégorie appartenait très probablement le bouc émissaire qui,
au grand jour des expiations, était chassé dans le désert pour
Azazel. En d'autres termes : ce qui, à l'origine, était une
coutume idolâtre, a trouvé place dans le culte de Jahvé, après
avoir préalablement reçu un caractère inoffensif.

3° Comparer Israël aux autres peuples sémitiques, en
première ligne à ceux qui ont le plus d'affinité avec lui ; cette
méthode est celle qui fournit le plus grand nombre de résultais.
Comme la linguistique comparée nous l'enseigne, les Arabes
du désert ont conservé dans leur langue le plus grand nombre
de marques caractéristiques de ce qui est originairement
sémitique. C'est aussi chez ces Arabes qu'on peut le mieux se

renseigner sur le caractère de la religion des tribus d'Israël avant
l'introduction du culte de Jahvé. Les faits qui ont le plus de

valeur à cet égard ont été surtout recueillis par Wellhausen
dans son livre Reste arabischen Heidentums ', et par Robertson
Smith dans sa Religion of the Semites.

Le temps nous manquerait pour décrire la religion primitive
des Sémites. Contentons-nous de quelques traits principaux. La

plupart des savants s'accordent aujourd'hui pour reconnaître

que le terme de polythéisme ne désigne pas exactement cette

religion. Le nom de polydérnonisme caractérise mieux la

religion des clans nomades. En effet, les divers objets de vénération

religieuse sont, de leur nature et en leur genre, trop peu
déterminés pour qu'ils puissent pleinement être appelés des

dieux. Cependant ils ne sont pas non plus identiques aux Djins
qui se rencontrent plus tard chez les Arabes monothéistes; car
on leur prête un caractère vraiment divin. On adore les ancêtres

1 Skizzen und Vorarbeiten, III, 1887.



CULTE DE JAHVÉ ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 253

non moins que des objets qui sont au ciel, sur la terre, sous
les eaux, dans des arbres, des fontaines, des pierres, des

montagnes, etc. Non pas que l'objet lui-même soit considéré comme

une divinité, ni que la manifestation particulière de la puissance
divine soit personnifiée comme telle; il ne s'agit pas ici d'une
divinisation de la nature, d'une religion naturiste. Voici plutôt
comment il faut se représenter la chose: les phénomènes naturels

qui frappent la vue font supposer qu'une divinité, un
« démon » s'y manifeste.

Dans le beau récit du rêve de Jacob (Gen. XXVIII) qui,
d'ailleurs, est écrit tout entier dans un esprit prophétique, cette

croyance se reflète encore dans la terminologie. « Cette pierre,
dit le patriarche, que j'ai dressée comme massèbc (il s'agit de la

pierre sur laquelle avait reposé sa tête alors que Dieu lui apparut

en songe) cette pierre sera une maison de Dieu, » un Beth-

Elohim, ditl'hébreu,un ßetiruhov disent les Grecs, qui désignaient

par là les pierres auxquelles les Sémites rendaient des

honneurs divins.
Nous ne pouvons, je tiens encore à le faire remarquer, nous

arrêter à des détails. Cependant, à cette caractéristique générale

nous devons ajouter qu'il n'est pas prouvé que la religion
des anciens Sémites ait consisté seulement dans le culte des

ancêtres ou dans le totémisme. Ces deux formes de culte ont sans
doute joué un grand rôle en Israël, ce qu'attestent de

nombreux passages de l'Ancien Testament; par exemple YElohim
à qui, d'après le plus ancien code d'Israël, le livre du Pacte

(Ex. XX, 23 à XXIII, 33), l'esclave hébreu devait être amené,

quand, au bout de six ans, il se décidait à rester chez son maître1

(Ex. XXI, 6.) Témoin encore le teraphim, image à forme

humaine, comme nous l'apprend l'histoire de David sauvé par
Mical. Il se peut aussi que des animaux aient été vénérés

comme ancêtres. Cependant, il n'y a de sûr que ceci, c'est que,
quand la loi déclare impures certaines espèces animales, ce

n'était pas là un pur caprice du législateur, mais qu'« impur »

signifie «exclu du culte de Jahvé.» En effet, la plupart des

1 Voir ma Litteratur des Alten Test., 1895, p. 96, K0 1.



254 Dr G. WILDEBOEB

hommes compétents accordent que l'unique argument invoqué
en faveur de ce totémisme, savoir les noms de quelques clans,
tels que Rachel, Léa, Caleb brebis, antilope, chien), n'est
pas une preuve péremptoire.

Telle était la religion populaire avec laquelle nous pouvons
supposer qu'Israël a fait son entrée en Canaan. Grâce à l'ascendant

de Moïse, ce peuple s'était décidé à adorer désormais le

Dieu qui l'avait délivré merveilleusement de l'Egypte, qui avait
fait de lui un peuple, et qui exigeait qu'on le servît lui seul.
Mais nous ne sommes pas surpris d'entendre, encore plusieurs
siècles après, les prophètes se plaindre de toute sorte d'usages
religieux rappelant cet ancien animisme. Rien d'étonnant, non
plus, à ce que le premier roi, Saul, en rigoureux serviteur de

Jahvé, commence par poursuivre tous les magiciens, parce que
le culte des ancêtres, — c'est de ce culte qu'il s'agit, selon toute

apparence, — était considéré comme absolument inconciliable
avec le Jahvisme; et qu'ensuite nous apprenions que ce même

Saul, lorsqu'il se sut abandonné de Jahvé, s'en fut consulter la

pythonisse d'Endor pour faire sortir Samuel de son tombeau.
Cette femme pratiquait encore le vieux culte; ne s'écrie-t-elle
pas, en voyant Samuel apparaître : « Je vois un dieu qui monte
do la terre! » (1 Sam. XXVIII, 13.)

Ce polydémonisme primitif ne compose cependant pas à lui
seul ce qu'il faut entendre par la religion populaire d'Israël. Ce

peuple s'est opposé, d'une autre manière encore, aux sévères

exigences du Jahvisme; autrement dit, le culte de Jahvé a dû

vaincre sur la terre de Canaan un adversaire bien autrement
dangereux.

« Jahvé est un homme de guerre, » est-il dit dans le cantique
que Moïse entonna après le passage de la rner Rouge (Ex. XV, 3);

c'est comme Dieu de la guerre, comme Dieu de la délivrance

que Jahvé est entré dans Canaan à la tête de son peuple. Il
semble qu'au début on n'ait pas été d'accord sur la question de

savoir s'il s'était choisi en Canaan une demeure, ou si, comme
le dépeint le cantique de Débora (Jug. V), il venait au secours
de son peuple depuis le Sinaï, son habitacle proprement dit.
Cette dernière opinion a sans doute prévalu parmi les rigoristes



CULTE DE JAHVÉ ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 255

qui restaient atlachés à l'antique simplicité de la vie nomade, et

qui voyaient avec inquiétude leur peuple subir l'influence de la

civilisation cananéenne. Il y avait cependant, même pour de

sincères serviteurs de Jahvé, de fortes raisons en faveur de

l'autre conception. Les guerres entreprises en vue de la

conquête de Canaan n'étaient-elles pas les « guerres de Jahvé? »

(Nomb. XXI, 14.) Jahvé est celui qui a conquis Canaan à la

tête de son peuple et pour son peuple. Comme conquérant, il a

pris possession du pays. Dès lors ii pouvait sembler tout indiqué
d'affirmer la chose en consacrant des sanctuaires locaux au
Dieu du nouveau peuple qui était entré en Canaan.

On peut admettre que la conquête a atteint son terme avec la

prise de Jébus par David, qui rendit à la ville son ancien nom
de Jérusalem. Mais il est frappant de voir, près de deux siècles

plus tard, Elie s'enfuir vers Horeb pour s'y rencontrer avec son

Dieu, dût-on même, comme cela est probable, envisager cet

acte d'Elie comme un acte symbolique, par lequel il voulait
signifier que le lien entre Jahvé et son peuple était rompu.

C'est ce culte des hauts lieux, si souvent condamné dans les

livres des Rois, qui constituait le plus grand danger pour la

religion de Jahvé. Assurément, ce jugement d'un historiographe
du sixième siècle est, jusqu'à un certain point, un anachronisme,
puisqu'il n'existait pas de défense positive de sacrifier sur les

bamoth (hauts lieux). Mais, au fond, il n'en avait pas moins
raison de considérer ce culte des hauts lieux comme la principale

cause de la défection d'Israël envers sa vraie religion L II n'y
avait, en soi, rien qui empêchât d'appeler Jahvé « Raal, » c'est-
à-dire Seigneur, de l'honorer comme le vrai propriétaire du

pays conquis, et de voir en lui le vrai dispensateur de la pluie
et de la fertilité. Au contraire, cela peut être considéré comme
une preuve que l'on apprenait à mieux comprendre la nature

particulière du Dieu qui avait délivré Israël. Mais ce qui était
un recul, c'était de mettre en étroite relation l'adoration de ce

Dieu et la fécondité naturelle, d'emprunter au culte de Raal la

prostitution en l'honneur de la divinité, de commencer à loca-

1 Voir ma Litteratur des Alten Test., p. 243 sq.



256 Dr G. WILDEBOER

liser Jahvé, et même de lui sacrifier des enfants. Ce

syncrétisme-là a été bien plus dangereux pour le culte de Jahvé que
l'adoration d'autres Raals à côté de Jahvé.

C'est ainsi que dans l'histoire d'Israël nous voyons le
Jahvisme en lutte constante, d'une part, avec la vieille religion des

nomades qui se maintenait avec la plus grande ténacité, et, de

l'autre, avec le culte sensuel de la nature tel que le pratiquaient
les Cananéens. A condition de ne pas établir une séparation

trop tranchée, on peut observer que la première de ces formes

prévalait en Juda, qui confinait au désert et n'était lui-même en

partie qu'un steppe, tandis que l'autre était le plus grand
danger pour les dix tribus du nord.

Par opposition à ces cultes-là, les grands prophètes d'Israël,
héritiers authentiques de l'esprit de Moïse, le premier et le plus
grand de tous, en reviennent toujours aux principes fondamentaux

de la religion de Jahvé. Par là s'explique la proche parenté
entre prophète et naziréen, que nous constatons chez Samuel,
le second des grands prophètes d'Israël. Le même esprit se

retrouve non seulement chez Elie le Thisbite, au manteau de

poils de chameau, ou chez Amos, le bouvier de Thekoa, mais

encore chez Osée, qui remplissait très probablement des fonctions

sacerdotales auprès d'un des sanctuaires du royaume
du nord, et chez Esaïe, qui avait ses entrées à la cour de
Jérusalem et paraît avoir été lié avec le chef du sacerdoce du temple.

C'est pour cette raison que les grands prophètes semblent
être les ennemis de toute civilisation. Ce qui allume la colère

d'Amos, c'est que la richesse et la puissance sont devenues

une malédiction pour le peuple, et que les exigences morales
de Jahvé sont foulées aux pieds.

Pour la même raison, Osée se reporte avec un douloureux

regret aux jours de la migration à travers le désert, aux jours
du premier amour d'Israël pour Jahvé. Il faut que Jahvé enlève
à son peuple tout ce que la civilisation lui a donné, afin de le

ramener à Lui lorsqu'il sera complètement dépouillé de ses

biens illusoires. Le même esprit ressort des paroles d'Esaïe,

lorsque dans sa prophétie d'Emmanuel (VII, 15, 21 sq.) il
dépeint la vie nomade, après l'anéantissement de la civilisation,



CULTE DE JAHVÉ ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 257

comme l'idéal de l'avenir, bien qu'en Juda les circonstances
fussent un peu différentes de ce qu'elles étaient dans le royaume
du nord et que, dans la suite de son oracle, le prophète
s'attaque à l'évocation des morts, c'est-à-dire à l'un des éléments
constitutifs de la vieille religion populaire. (Esaïe VIII, 9.)

Nous avons dans la Thora comme qui dirait le précipité de

cette prédication prophétique. Le démontrer par le détail nous
entraînerait trop loin. Qu'il suffise de rappeler ce qui suit. Ceux

qui, grâce aux recherches critiques, ont appris à voir dans la

législation quelque chose de vivant, — les cinq premiers livres de

la Rible en renferment la codification datant de différents siècles,
—¦ ceux-là découvrent précisément en ceci ce qu'il y a de

caractéristique dans la législation mosaïque, c'est que les us et
coutumes cananéens ont été de plus en plus éliminés des pratiques
du culte et que celles-ci ont reçu dans une mesure croissante

une empreinte mosaïque. En un certain sens, la loi est un
compromis entre les sévères exigences du Jahvisme et la croyance
populaire. Cependant il serait plus juste de dire que la loi,
considérée dans son développement historique, est la preuve que
les fidèles interprètes de Jahvé n'ont pas souffert et lutté en

vain, et que l'esprit de Jahvé n'a pas inutilement rendu témoignage

au milieu de son peuple.

Jusqu'ici nous avons envisagé le rapport du Jahvisme à la

religion populaire essentiellement comme un combat. Et en fait
ce fut bien un combat à vie ou à mort, d'où le culte de Jahvé

est sorti purifié et vainqueur. Cette manière d'en juger ne tient
cependant compte que d'une face de la question.

Le Jahvisme a aussi emprunté plus d'une chose à la religion
populaire. En disant cela, je n'entends pas parler de tels ou tels
adorateurs de Jahvé qui se seraient consciemment approprié
certains usages religieux ; cette appropriation s'est faite le plus
souvent en opposition avec l'esprit du Jahvisme. Mais on a

adopté mainte pratique qui fut sanctionnée dans le culte de

Jahvé et qui trouva place, comme ordonnance mosaïque, dans
les textes sacrés d'Israël. Nous ne pouvons entrer à ce sujet
dans beaucoup de développements. Je ne veux relever que



258 DT G. WILDEBOER

ceci : d'après la conviction de plusieurs, on n'arrive à

comprendre réellement la législation d'Israël qu'en envisageant sa

religion naturelle comme le substratum où le législateur puisa
ses matériaux, adoptant purement et simplement ceux qui
pouvaient être conservés sans dommage, ne faisant servir les
autres à son usage qu'après leur avoir imprimé le sceau du vrai
Jahvisme.

Il en a été ainsi, pour ne citer que quelques exemples, en
ce qui concerne les sacrifices et les fêtes. Dans la Thora, nous
avons diverses ordonnances touchant les sacrifices qui devaient
être offerts à Jahvé ; et c'est dans le Code sacerdotal, la plus
récente des sources du Pentateuque, que ces règlements se

trouvent élaborés avec le soin le plus réfléchi et le plus minutieux,

jusqu'au moindre détail. Or, en ce qui concerne la
manière de procéder aux sacrifices, la loi de Lévitique I-VII, pour
ne citer que celle-là, ne présente rien de particulier qui
différencie ces procédés de ceux en usage chez les peuples de même
famille. Au contraire, on constate une singulière concordance,
et cela jusque dans les détails, entre cette loi de l'Ancien
Testament et les documents phéniciens qu'on a retrouvés à

Marseille et sur l'emplacement de l'ancienne Carthage1. Et cependant

ce même écrit sacerdotal de la Thora mosaïque est si

unique en son genre qu'il ne concorde avec les lois sur les

sacrifices d'aucun autre peuple. Non seulement, dans ce

domaine le plus ardu, celui du culte, elle se montre entièrement
débarrassée de tous les éléments animistes et cananéens, mais
elle est encore supérieure, quant à son contenu positif, par son
caractère symbolique au vrai sens du mot. Elle exprime, dans

des formes d'un sens profond, mystérieuses et invariablement
fixées, la grande idée de la prédication prophétique; par ses

cérémonies, elle est éminemment propre à inculquer profondément

la sainteté immaculée de Dieu. Comme Wellhausen l'a
fait remarquer avec raison, ce n'est plus dans les sacrifices eux-
mêmes qu'elle en fait consister la valeur, c'est dans l'obéissance

aux préceptes divins relatifs à ces sacrifices; en sorte que le

1 Voir Theologische Studien, Ì8H, p. 353 sq.



CULTE DE JAHVÉ ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 259

centre de gravité est transporté du culte dans la morale. Au

surplus, tout ce qui pouvait rappeler la religion populaire est

éliminé des pratiques rituelles. Alors que, d'après l'Ancien
Testament, dans les temps anciens, les sacrifices étaient réellement
offerts, en Israël même, pour se rendre la divinité favorable1,

ou, comme il est dit, « pour dérider la face de Dieu, » le Code

sacerdotal ne leur connaît plus cette signification. Il les prescrit
comme des sacrements, comme des moyens de grâce que Dieu

accorde: « Je vous l'ai donné sur l'autel,» dit Jahvé. (Lév.

XVII, 11.)
Il en est de même pour les fêtes. D'après le recueil de lois le

plus ancien qui nous ait été conservé, le livre du Pacte (Ex. XX,
23 à XXIII, 33), Israël avait annuellement trois grandes fêtes;
c'étaient des fêtes de la nature, comme il appert de leurs noms
Massoth, Kctssir et Asiph. La première se célébrait au

commencement de la moisson, la seconde à la fin; la troisième était
la fête de la récolte des fruits, tels que raisins, olives, etc. Il n'y
a rien d'extraordinaire à ce qu'Israël ait offert solennellement à

son Dieu les prémices de ses récoltes. Tous les peuples de

l'antiquité ont eu des fêtes religieuses semblables. Mais ici, que

voyons-nous de plus? Comme l'a démontré l'étude critique des

textes, ces fêtes ont acquis peu à peu le caractère d'anniversaires

historiques que nous leur connaissons tous. En célébrant
la fête des Massoth, Israël se souvenait avant tout de la sortie

d'Egypte: la dernière lui rappelait le temps où ses ancêtres
habitaient sous des tentes au désert; ce développement se

continua, et plus tard on attacha à la Pentecôte le souvenir de la

promulgation de la loi. Or cette transformation en fêtes commé-

moratives, par où a-t-elle commencé? c'est dans la législation
deutéronomienne, par la tète des Massoth, celle des pains sans
levain. (Deut. XVI, i-8.) C'est là qu'avec cette fête est combinée
la Pâque. Il y a en effet bien des raisons de considérer cette
fête de la Pâque comme une coutume des nomades, maintenue
en Canaan par les Israélites de la vieille roche, tandis que la

plupart, devenus agriculteurs, s'étaient mis à célébrer le com-

i 1 Sam. XXVI, 19.



260 Dr G. WILDEBOER

mencement de la moisson. A mon avis, il n'est pas trop téméraire

de conclure que cette tendance à détacher les fêtes de leur
base naturelle, à leur conférer un caractère national et religieux,
a pris naissance dans les milieux où l'on était resté attaché au
Dieu qui « avait trouvé Israël dans le désert, » et où l'on se rendait

compte des grands dangers que le syncrétisme religieux
faisait courir à la masse1.

Ces exemples sont empruntés à la loi. Mais on peut constater
aussi, sur le terrain plutôt théorique de la religion d'Israël,

que plus d'une croyance a passé de la religion populaire dans
celle de Jahvé. J'ai ici en vue l'espérance de l'immortalité et la
foi en la résurrection des morts. L'attention a été de tout temps
excitée par le fait que la religion de l'Ancien Testament offre
un caractère terrestre (diesseitig) si marqué, de ce qu'elle
s'occupe si peu de l'au-delà. On dirait qu'elle ne répand aucune
lumière sur la vie après la mort. « Qui pourrait te louer dans

le séjour des trépassés? » gémit un psalmiste (Ps. VI, 6). C'est

là un fait connu. Mais sait-on toujours l'expliquer d'une manière
satisfaisante? Israël ne s'est-il élevé que peu à peu à la foi en

une vie après la tombe, après s'être représenté auparavant
que tout finissait à la mort? Soutenir cette opinion, ce serait se

mettre en contradiction avec les faits. Ce sont précisément les

peuples les moins développés qui croient le plus souvent d'une
façon naïve à une continuation de la vie terrestre dans l'au-delà.
« Dieu a mis l'éternité dans le cœur de l'homme. » (Eccl. III, 11.)
Cette foi, qui répond à un postulat de la nature humaine,
vivait aussi en Israël. De là découle le culte des ancêtres; de

là aussi, à l'origine, le désir de posséder un fils qui pût offrir
des sacrifices à ses parents après leur mort. Cette coutume
générale d'honorer les morts est confirmée par divers passages
de l'Ancien Testament.

Comment se comporte le Jahvisme à l'égard de cette croyance
populaire? Il a été à l'origine une religion purement nationale.
Amos et tous les grands prophètes se sentent appelés à apporter
un message au peuple d'Israël. Dans cette religion, l'individua-

1 Voir De Joodsche Feesten als hist, gedenkdagen, dans mon livre Karakter

en Beginselen vanjiet hist. krit. onderzeek des 0. V-, 1897, p. 70-91.



CULTE OE JAHVÉ ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 261

lisme ne s'affirme que vers la fin du septième siècle, au temps
du Deutéronome, de Jérémie et d'Ezéchiel. En tant que religion

nationale, il renferme des promesses concernant la durée
de la nation comme telle, par exemple à la suite du cinquième
commandement du Décalogue. Ce sont les jours d'Israël qui
devaient être prolongés, et il est de fait que l'existence de

toutes les nations est le plus sûrement garantie quand les

parents sont honorés et que la vie de famille repose sur de
solides fondements. A côté de cette religion nationale, le culte
des ancêtres s'est, selon toute apparence, longtemps maintenu.
Dans la maison même de David, « homme selon le cœur de

Dieu1,» ne s'est-il pas trouvé unteraphim?
Friedrich Schwally est celui qui, dans son livre classique

Das Leben nach dem Tode nach den Vorstellungen des alten
Israël und des Judentums (Giessen, 1892) a étudié le plus à

fond la lutte entre le culte de Jahvé et la foi populaire sur ce

point-là. Les prophètes n'ont jamais nié qu'il y ait une vie après
celle-ci. Mais leur message à l'adresse de leur peuple était d'une
telle portée, ils étaient si pénétrés de l'importanee de la tâche

qui leur était dévolue, que tout le reste passait à l'arrière-plan.
Et quant aux choses au sujet desquelles ils n'avaient pas reçu
de lumières, ils ne pouvaient en rendre témoignage.

Cette lutte entre le culte des ancêtres et le Jahvisme nous fait
comprendre non seulement diverses dispositions de la Loi relatives

aux funérailles et à la souillure par l'attouchement d'un

mort, mais encore pourquoi le culte de Jahvé offre un caractère

terrestre aussi prononcé. En présence des spéculations fantastiques

de la religion naturelle, le jahvisme observe une attitude
très réservée. Et dans la mesure où Jahvé fut mieux connu
dans son essence intime comme le Créateur du ciel et de la

terre, la vie des ombres, dépouillées de leur caractère divin,
devait nécessairement se retirer à l'arrière-plan. Qu'à côté de

cet argument cosmologique, on fasse entrer en ligne de compte
le caractère rigoureusement moral du culte de Jahvé, tel qu'il
fut toujours mieux saisi en Israël, et l'on concevra qu'on en

» Act, XIII, 22.

THÉOL. ET PHIL. 1899 18



262 DT G. WILDEBOER

soit venu à estimer la qualité de la vie à plus haut prix que sa

quantité et que le désir de posséder des fils ait perdu de son
ardeur. Tout cela allait à rencontre du culte des ancêtres1.

Mais, ici encore, le rapport n'a pas été que négatif. Si, d'une

part, l'ancienne croyance à l'immortalité disparaît sous
l'influence du mosaïsme, de l'autre, une lumière grandissante se

projette sur le sombre au-delà. Jahvé est assez puissant pour
ramener même les morts du royaume des ombres (Ps. CXXXIX,
8); on ne peut cependant constater que, dece côté-là, quelque
influence se soit exercée sur la croyance à l'immortalité. En

revanche, c'est la foi en la divine justice de Jahvé qui, par
rapport à l'obscur avenir de l'homme, conduit à une connaissance

toujours plus claire de la persistance de sa personnalité.
C'est la ferme confiance que Jahvé fera triompher sa juste
cause qui fait naître dans le cœur de Job l'espérance (XIX, 25-

27) qu'un rayon de lumière éclairera pour lui le Scheol. Ainsi,
en définitive, la foi en la justice de Jahvé et en sa fidélité (deux

concepts qui dans l'Ancien Testament se touchent de très près),
a été le moyen de saisir les idées de résurrection et de vie
éternelle qui ont fini par être mises en évidence dans la personne
du Christ.

Nous avons presque achevé la tâche que nous nous étions

proposée. Comme au vol, ce spectacle de la lutte entre la religion

révélée et la religion naturelle d'Israël a passé devant nos

yeux. Reaucoup de détails ont dû être négligés ou n'ont pu être

qu'effleurés. Aussi bien n'avons-nous pas aspiré à être complet.
Mais une chose, du moins, a dû ressortir de notre exposé, c'est

que la richesse des phénomènes ne se laisse pas réduire à l'une
des deux catégories défection ou développement ; un simple
aut-aut ne suffit pas à expliquer la vie complexe de la religion
d'Israël.

Deux lignes traversent l'histoire religieuse de ce peuple. Nous

avons là une religion naturelle et une religion éthique, ou si

l'on veut, une religion qui est née et a crû naturellement, et une

1 Voir Schwally, 87 sq. et 98 sq.



CULTE DE JAHVÉ ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 263

religion qui a été instituée. Et la seconde n'est pas issue de la
première. Raudissin a dit avec raison que, dans le domaine religieux,
le passage du physique au moral constitue toujours une rupture1.
Et Tiele, dans la quatrième de ses Gifford Lectures, a montré,
par des exemples tirés de l'histoire, comment des religions
naturelles peuvent bien, en se développant, devenir « mi-
éthiques, » mais que jamais elles ne sont devenues purement
éthiques2. D'après lui, aussi, ces dernières n'ont pu naître que
du fait de fondateurs et de réformateurs qui ne pouvaient ni ne
voulaient donner d'autre explication de leur grande œuvre que
celle-ci : c'est que Dieu les avait appelés à cela.

Dès le commencement, Israël a possédé une religion
consciente de la lutte qu'elle devait soutenir contre une autre déjà
existante.il a possédé une religion par laquelle il a été en
bénédiction au monde, sans que lui-même l'ait voulu. « Ordinairement

un peuple, en développant ses dispositions dans une
direction qui lui est propre, y est incité parses grands hommes.
C'est le contraire qui est arrivé en Israël. » Ainsi parle Allard
Pierson dans son livre Geestelij'ke Voorouders3. « Pendant des

siècles, il a été arrêté dans son développement naturel par ses

grands hommes. D'Israël, ce peuple cosmopolite de sa nature,
les prophètes ont voulu faire un peuple de Dieu séparé des

autres nations, et les prêtres ensuite une communauté de gens

purs au sens sacerdotal. Ces chefs n'ont été que bien rarement
satisfaits de leur peuple. Ils lui ont jeté à la face les épithètes
les plus injurieuses, les accusations les plus blessantes. Des

historiographes, animés de leur esprit, afin de pouvoir accuser
d'infidélité et de défection un roi après l'autre, une génération
après l'autre, se sont servis d'une mesure qui n'est empruntée
ni au passé d'Israël, ni à son génie propre. »

Dans l'esquisse de cet historien d'art, n'y a-t-il pas bien du

vrai? Ne répond-t-elle pas beaucoup mieux à la réalité qu'une
construction de l'histoire d'après les principes évolutionnistes?
Il est heureux que nos yeux soient ouverts, que nous compre-

1 Der heutige Stand der alttest. Wissenschaft. Giessen, 1885.

2 Inleiding tot de Godsdienst wetenschap. (Gifford Lectures), 1897, p. 106-108.
3 Pag. 32 sq.



26 i Dr G. WILDEBOliR

nions toujours mieux ceci : une hypothèse qui s'est montrée
féconde sur le terrain des sciences naturelles n'explique pas

pour cela tout ce qui est du domaine des sciences religieuses
ou delà linguistique, si différentes des premières.

La religion est ce qu'il y a de plus personnel dans l'homme;
aussi, dans la science de la religion, faudra-t-il compter, en

première ligne, avec la valeur de la personnalité, laquelle n'est

pas, comme l'enseignait Hegel, a un instrument sans volonté
dans la main de l'esprit universel, » ni un simple medium dans

lequel les idées qui se développent spontanément ne font que
se réfléchir. Dire, comme l'a fait Macaulay, que le génie n'est

pas autre chose que le don de s'approprier plus facilement
les idées d'autrui1, n'explique pas davantage le secret de la

personnalité. Il est certainement préjudiciable à l'évolutionnisme,

quelle que soit la forme sous laquelle il se présente,
qu'il se rende coupable de tant d'ingratitude envers les héros
de l'humanité et qu'il méconnaisse l'œuvre du Dieu qui les a

appelés et dotés.

Mais, pour nous en tenir à Israël, est-ce à dire que la religion
de Jahvé se soit élevée déjà avec Moïse à la hauteur d'un
Deutéro-Esaïe? D'après tout ce que nous venons d'exposer, on ne

nous attribuera pas une conception aussi antihistorique.
Non seulement le Deutéro-Esaïe a eu une connaissance plus

profonde de la nature et des desseins de Jahvé, mais nous
supposons, l'Ancien Testament en mains, que l'œuvre de Moïse
lui-même a été précédée d'un temps de préparation. C'est là ce

qu'il y a de vrai dans la découverte faite par Renan, en vertu
de cette «intuition» et de cette « divination », si rudement
flagellées par Kuenen2, c'est qu'il y a eu, au temps des patriarches,
une connaissance de Dieu plus pure à laquelle les descendants

sont revenus.
Au commencement, par Moïse, Israël a appris à connaître

son Jahvé comme Dieu de la délivrance, c'est-à-dire comme
Dieu de la guerre, et comme Dieu du droit. De prime abord,

1 Tiele, ouv. cité, p. 224 sq.
2 Theol. Tijdschr. 1888, p. 473 sq. (Trad, en français dans la Revue de théol.

et de phil. 1888, p. 611 sq.)



CULTE DE JAHVÉ ET RELIGION POPULAIRE EN ISRAEL 265

Jahvé est une autre personnalité que les dieux des nations.
« The primary difference between Jahveh and the other Gods

lies in a personal difference, » dit aussi avec raison Robertson
Smith1. Après Moïse, les fidèles interprètes de Jahvé n'ont
jamais manqué, conformément à la promesse de Deut. XVIII, 18.

C'était une révélation progressive du Dieu qui, comme le dit
Amos (III, 16), s'était choisi un peuple parmi tous les peuples
de la terre; qui, pour parler avec Osée, par le choix de ce

peuple, avait conclu avec lui une alliance matrimoniale, ou

l'avait adopté pour fils. Mais nous voyons le témoignage de

Jahvé s'adresser à un peuple de col roide et rebelle, tel un trésor

confié à une nation qui ne sait ni en comprendre ni en

apprécier la valeur.
Jahvé, à l'origine, n'étant que l'unique Dieu qu'Israël puisse

servir, — c'est là ce qui est proclamé dans le Décalogue, —
nous voyons comment il est toujours mieux connu comme le
Dieu tout à fait unique en son genre, comme celui qui ne peut
être ni divisé, ni localisé. « Ecoute, Israël, Jahvé votre Dieu est

un Jahvé unique. » (Deut. VI, 4.) Et finalement, voici le plus
grand prophète de l'Ancien Testament, le Deutéro-Esaïe, l'évangéliste

de l'Ancienne alliance, qui le conçoit le plus clairement
comme l'Unique au sens absolu du mot2.

Et la religion populaire? Nous la voyons dépérir en partie.
Son éclat pâlit devant la lumière toujours plus brillante de la
révélation de Jahvé. Mais ce qui prouve combien elle avait la

vie dure, ce sont les vestiges qui en ont subsisté dans le
judaïsme postérieur3, par exemple dans la fête des morts déguisée

qu'Israël célèbre encore dans ses PurimL
Pour terminer, une remarque encore. Par tout ce qui

précède on voit quelle est, à notre avis, la méthode la plus fruc-

1 Prophets, p. 70 de la 2° édit.
2 Voir Valeton jun. dans le Lehrbuch der Religionsgescliichte de La Saussaye,

2= édit. I, 303.
3 Schwally, ouv. cité, p. 188 sq.
4 Cf. ma Litteratur des Alten Testaments, p. 448 sq. et pour plus de détails

l'Introduction III de mon commentaire sur Esther dans Marti, Kurzer Hand
kommentar zumalten Testament, 1898, Die fünf Megillol, p. 172 sq.



266 DT G. WILDEBOER

tueuse pour l'étude de la religion d'Israël. Il faut : rechercher
tout d'abord l'élément de la religion populaire dans la portion
ou période dont on s'occupe plus spécialement; puis, poser
cette question-ci: quelle avance Israël, —qui a eu selon l'apôtre
Paul (Rom. III, 2), la prérogative d'être le dépositaire des oracles

de Dieu, — quelle avance a-t-il sur les autres peuples par
le fait de sa prédication prophétique? Enfin : d'après la loi et

les prophètes, qu'est-il advenu de tout cela dans son histoire?
Nous voyons alors, en esprit, un magnifique tableau surgir du

fond de l'histoire de l'humanité. Quelles que soient les intuitions
de son être que Dieu peut avoir accordées aux autres peuples

(qu'on se rappelle le Logos spermaticos des Alexandrins), c'est
ici seulement que ses révélations forment une véritable histoire1.

Chez ce petit peuple, méprisé et foulé aux pieds par les
nations,' nous voyons une connaissance de Dieu qui, en se

développant, acquiert une clarté toujours grandissante, qui devient

l'objet d'une intelligence toujours plus profonde.
Et ce n'est pas là le produit des excellentes dispositions

de ce peuple, puisqu'il a sans cesse résisté aux prophètes qui
lui étaient envoyés et qu'il les a tués (Mat. XXIII, 37), c'est l'effet
de la seule grâce de Dieu qui ne s'est jamais lassé de susciter
ses interprètes jusqu'à Jésus-Christ. C'est en lui que ce même

Dieu a révélé pleinement son essence et ses desseins, et c'est

par lui, bien qu'Israël l'ait rejeté lui aussi, que ce trésor a été

transmis aux nations qui, un jour, avec Israël, l'adoreront
comme le Rédempteur du monde, le Sauveur de l'humanité.

1 Voir Robertson Smith, Prophets, p. 13 sq.


	Culte de Jahvé et religion populaire en Israël : dans leurs rapports réciproques

