
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1899)

Artikel: La morale chrétienne de M. J. Bovon [suite]

Autor: Frommel, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOYON

G. FROMMEL'

IV

Les fruits de la vie chrétienne.

Nous abordons maintenant le livre troisième de la Morale de

M. Bovon: Les fruits de la vie chrétienne. Il décrit « l'activité
du chrétien se déployant dans les sphères de plus en plus larges
qu'elle remplit : la famille, la société, l'Eglise. » La division est

nette, limpide et parfaitement acceptable. Tout au plus
pourrait-on demander s'il n'eût pas été préférable de placer l'Eglise
avant la société civile, puisque l'Eglise, c'est la société en tant

que spécifiquement chrétienne et qu'à cet égard le chrétien
relève de l'Eglise avant même de relever de l'Etat, et lui appartient

plus intimement
L'auteur subdivise sa première section : Le chrétien dans la

famille, en quatre chapitres qui traitent successivement : de

la théorie du mariage, de la pratique du mariage, des relations
de famille, des groupes sociaux connexes à la famille. Dans le

premier, qui étudie le mariage civil et le mariage religieux
considérés en leurs notions propres et distinctes, je ne trouve rien
à relever si ce n'est l'excellence d'une tractation qui me paraît
un vrai modèle de justesse et de lucidité. (Voir également une
appréciation du féminisme, du bon et du mauvais, qui pourrait

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de janvier 1899. n. R



134 G. FROMMEL

être utile à plusieurs.) On ne contestera pas davantage les conseils

que donne l'écrivain, à propos de la pratique du mariage,
sur la formation des rapports conjugaux. Peut-être l'accord
sera-t-il moins unanime sur la manière dont il envisage le

divorce ou la dissolution de ces rapports. Voici ses conclusions,
qu'il me paraît, pour ma part, bien difficile d'infirmer, après
examen des textes scripturaires en relation avec les cas
concrets qui se peuvent présenter : « Je conclus donc que, si le

divorce est une ressource extrême, s'il révèle à coup sûr du

trouble, des défaillances, s'il faut protester et réagir contre les
abus dont il n'est que trop souvent le prétexte, cette solution
douloureuse ne saurait cependant être évitée, même en dehors
de l'adultère avéré. La rupture intervenue, l'époux lésé en-
trera-t-il dans une nouvelle union? A chacun d'agir selon ce

qu'il trouve juste, sous sa responsabilité devant Dieu, bien

qu'il semble naturel, — de fait je ne comprends guère qu'il en

puisse être autrement, — que le chrétien si tristement éprouvé
termine ses jours dans la retraite. »

On goûtera également, à propos des relations de famille, les

très justes réflexions de l'auteur sur l'intimité conjugale et ses

limites ; sur les devoirs de respect et de sincérité entre époux
qu'impose l'Evangile ; sur l'autorité des parents à l'égard de

leurs enfants, son caractère et ses bornes ; enfin sur l'instruction

et l'éducation, leurs méthodes, leurs principes et leurs
relations mutuelles. Je crains par contre que le paragraphe intitulé

Maîtres et serviteurs ne soit trouvé un peu court et
sommaire. Je serais presque tenté d'en dire autant du chapitre
suivant tout entier (Groupes sociaux connexes et la famille),
consacré aux seuls devoirs de l'hospitalité et de l'amitié. Il y avait,
ce semble, au siècle où nous vivons, des choses plus fortes et

plus urgentes à dire sur ce sujet.
Notre moraliste se hâte, on le devine, vers des points, non

plus importants, car il ne saurait y en avoir de plus essentiels

que la famille, cette « unité élémentaire » de laquelle tout
dépend et « qu'on ne supprime qu'en ruinant la communauté, »

mais qui prêtent davantage aux grandes discussions de

principes. Et, en effet, avec le chrétien dans la société, société



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 125

civile et société religieuse, nous pénétrons dans une sphère
plus vaste qui soulève aujourd'hui quelques-uns des problèmes
les plus aigus, les plus complexes et les plus passionnants dont
se puisse occuper la pensée.

Voici comment M. Bovon divise et définit la première section
de sa matière : « Le corps social, en tant que s'organisant et

s'administrant, c'est l'Etat ; les rapports de ses membres,
considérés à ce point de vue, forment la vie civile et politique. »

ce L'ensemble des relations très diverses qui se nouent et
grandissent sous la protection des pouvoirs constitués » forme « la

vie sociale privée. » Ces « activités vont dans deux directions
essentielles: activité d'appropriation, qui transforme la
nature ; activité d'expression qui reproduit la nature par les lois

qu'on en dégage. » « De la première dépendent les fonctions de

la vie économique, à propos de laquelle se pose le problème de

la richesse; à l'autre, —activité d'expression, — correspondent
la vie intellectuelle et les beaux-arts. » Et je ne pense pas qu'il
soit possible d'exprimer un programme plus heureux avec une
plus claire concision.

Le premier objet de notre attention sera donc le corps social
en fonction administrative et gouvernementale, ou l'Etat. Je dis
« en fonction, » car la société n'est pas l'Etat, non plus que
l'Etat n'est la société comme telle, ce qu'on oublie trop de nos

jours et que M. Bovon a grand soin et grand'raison de nous
rappeler. De cet oubli, précisément, naît une conception de

l'Etat qui a longtemps été dominante et même exclusivement
dominante, que l'antiquité a surtout connue, qui a parmi nous
encore des formes mitigées, qui paraît regagner en quelque
mesure la faveur populaire et dont les théoriciens innombrables

vont, depuis Platon à J.-J. Rousseau et même au delà, jusqu'à
nos socialistes modernes, en passant, reconnaissons-le, par un
nombre considérable de théologiens : c'est la conception collectiviste

de l'Etat. Elle consiste à faire du « pouvoir civil, le but
suprême de l'homme. » L'Etat y représente « par excellence le
souverain bien, qu'il doit réaliser partout dans le monda. Hors
de son influence il ne saurait exister de moralité complète; il
est le maître absolu de la vie et de la personne des citoyens. »



126 G. FROMMEL

« Pénétrant ainsi tous les détails de l'activité personnelle qu'il
embrasse, il devient le Dieu et le maître des humains. »

Cette identification de l'homme et de la société, et de la société
à l'Etat, a régné et règne encore sous les formes gouvernementales

les plus diverses. Elle est aujourd'hui l'idéal d'une
certaine école démocratique ou sociale ; mais la forme monarchique
absolue a seule pu lui donner jusqu'ici dans l'histoire une
expression à peu près adéquate. La fiction de l'Etat chrétien, que
Rothe a posée comme but suprême au développement de la

race, n'est, elle aussi, qu'un pastiche christianisé du collectivisme

antique. La théorie individualiste de l'Etat, née avec la
Réforme protestante et adoptée depuis par le libéralisme
politique, représente exactement la conception inverse. Elle
subordonne la société à l'individu, et en tous cas les distingue
nettement l'un de l'autre ; elle fait de l'Etat, non pas l'incarnation

de la vérité humaine, mais le protecteur des droits et des

libertés individuelles, et lui retire tout autre contrôle sur les

convictions religieuses et morales des citoyens, que celui qui
résulte de l'application du droit commun. On sait avec quel
éclat et quelle supériorité de vues A. Vinet s'en fit le représentant.

Ce fut aussi celle de Benjamin Constant, de Macaulay, de

Taine, de Stuart Mill, de H. Spencer, pour ne citer que les plus
connus. Mais ici, chez les derniers surtout, l'esprit est bien
différent. Ce n'est plus au nom de la conscience, mais au nom de

l'évolutionnisme, des droits du plus fort et de la sélection
progressive de la race, que le maximum de liberté doit être garanti
à l'individu, afin que « les individus du plus grand mérite »

prospèrent et se multiplient davantage « que ceux de moindre
mérite. » Il y a donc individualisme et individualisme :

l'individualisme moral, ou celui qui limite l'ingérence de l'Etat en vue
de protéger le libre accomplissement du devoir individuel ;

l'individualisme qu'on pourrait appeler naturel et qui, sans exclure
de son programme la culture morale, songe avant tout à

l'épanouissement des aptitudes naturelles de l'homme, au nombre

desquelles se rangent volontiers ses passions, ses intérêts, ses

convoitises. Considérant ce dernier uniquement, l'auteur montre
avec beaucoup de perspicacité que, s'il y a antinomie irréduc-



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 127

tibie de point de départ entre l'individualisme politique et le
collectivisme d'Etat, il y a identité de conséquences. L'un
annule d'emblée l'individu en l'absorbant ; l'autre ne le dégage

que pour l'écrasement des faibles et le triomphe de l'égoïsme.
Au point de vue social, le résultat final est le même.

Y a-t-il une synthèse à cette antinomie et une solution à ce

grave problème? Assurément, et c'est l'Evangile qui les fournit.

Il transforme sans la rejeter la conception du libéralisme
politique et la moralise en quelque sorte. Voici comment, à la

suite de considérants du plus haut intérêt, mais trop longs

pour être reproduits à cette place, l'auteur envisage le rôle de

l'Etat d'après l'esprit et les principes évangéliques : « Garder
le sanctuaire des consciences; favoriser le jeu de l'individualité
(ce que méconnaît le socialisme collectiviste) ; mais d'autre part
(contrairement à l'individualisme darwinien), faciliter à chacun

cette grande œuvre, ôter les empêchements, non d'origine
personnelle (c'est la tâche de la religion et de la morale), pas davantage

d'ordre naturel (l'Etat ne peut donner la santé aux
malades, ni la vigueur aux débiles, ni l'énergie virile aux pécheurs),
mais les obstacles qui tiennent à des causes historiques, à des

abus sociaux réformables; partout où de telles servitudes tuent
ou déforment la vie morale, l'Etat, — au nom des principes de

l'Evangile, — a le droit et le devoir d'intervenir. » La question
ainsi conçue et résolue, on peut résumer le rôle de l'Etat dans

cette brève formule : « La volonté collective s'imposant à chacun

pour le développement moral et vraiment humain de

tous. »

Le rôle de la société en fonction gouvernementale défini de

la sorte, sur quelles bases établir les relations de la vie civile?
En d'autres termes : « Les lois ayant pour but d'affranchir la

société de tout désordre, quel en doit être le caractère? Sur

quoi repose la justice de l'Etat » Trois réponses au moins sont

possibles. Pour les uns la justice de l'Etat « manifeste la justice
même de Dieu ; » pour d'autres elle ce poursuit l'amélioration
des criminels, » tandis que d'autres enfin lui assignent comme
but de veiller à « la préservation sociale. » Les deux premières
de ces réponses sont annulées d'avance par la définition même



128 G. FROMMEL

que nous avons obtenue de l'Etat. L'une en effet repose sur la

notion de justice retributive pure, appliquée par l'Etat sous la

forme théocratique stricte, tandis que l'autre, relevant d'une
théorie sociale très voisine, n'en diffère que parce qu'elle part
d'une notion plus évangélique de la justice, celle de la justice
justifiante par le châtiment. Or, ni l'une, ni l'autre de ces
attributions ne saurait convenir au pouvoir civil tel que nous
l'avons déterminé. « Qu'on se représente ce qu'il faut pour
amener un homme endurci à remonter la pente fatale du vice
Quel tact, quelle douceur, quelle charité, « quelle démonstration

d'esprit et de puissance » Telles sont les vertus de l'Evangile

; mais l'Etat n'a pas de religion puisqu'il n'est pas «

personne morale. » Et c'est en vain qu'on invoquerait en faveur de

l'Etat impersonnel et laïque, manifestant une justice religieuse,
les textes scripturaires 1 Pierre II, 13, 14; Rom. XIII, 1-4.

D'abord, parce qu'il est toujours dangereux « de saisir un texte
visant certains cas déterminés pour en dégager, sans changements,

une règle universelle. » Si le procédé était recevable, en

effet, il faudrait conclure pareillement des passages Eph. VI, 5 ;

Col. III, 23, que l'apôtre approuve et consacre formellement le

régime de l'esclavage, dont l'abolition cependant est un des

fruits les plus manifestes et les plus beaux de l'Evangile. La
vérité est que « dans les deux cas l'apôtre prend l'état de choses

existant pour exhorter ses lecteurs à l'obéissance. En recevant
l'Evangile, les déshérités de ce monde pouvaient croire que
tout allait changer brusquement : Paul leur rappelle donc que
l'afiranchissement spirituel est de plus de valeur que les droits
civils ou politiques. » Il convient d'ajouter de plus qu'il y a un
aspect naturel et un aspect religieux en toutes choses, et que
les apôtres, en accentuant ce dernier, seul d'importance immédiate,

n'ont pas nécessairement préjugé de l'autre. La parole
souveraine du Maître (Mat. XXII, 21 ; Luc XX, 25) détermine
du reste expressément le caractère laïque de l'institution
politique. « Or, à ce point de vue, le but de la justice de l'Etat, —
voulu de Dieu, — est d'assurer à chacun sa liberté et non de

frapper au nom de la justice éternelle, » dont Dieu seul peut
connaître. D'où il suit que la dernière réponse est seule valable



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 129

et que la justice civile a pour but et pour raison la seule
préservation sociale.

Ce principe admis emporte, d'après l'auteur, les conséquences
suivantes: <r une réparation parle coupable aussi équivalente que
possible au tort commis ; et si la réparation n'est pas possible,
l'infliction d'une peine proportionnelle à la gravité du délit. » Ce

à quoi nous n'avons rien à redire, si ce n'est que M. Bovon,
qui, en fondant la justice civile sur la seule nécessité de la
préservation sociale, écarte dans ce domaine toute prise en
considération de l'expiation morale du coupable, nous paraît se

contredire lorsqu'il affirme que « si l'on part du besoin de préservation

sociale, la préméditation rend le délit pire en ce qu'il est

systématique. » Est-ce bien cela? Prémédité ou non, toutes
choses égales d'ailleurs, le délit, ou plus exactement le tort
porté, n'est-il pas le même? Seule la responsabilité morale est

différente, et c'est elle seule à ce qu'il nous semble que vise

l'aggravation de la peine. Il s'agit donc de savoir si la préméditation

doit entraîner cette aggravation. Si oui, comme cela est

généralement admis par les tribunaux, le principe juridique
auquel se tient M. Bovon ne serait donc pas aussi exclusif qu'il
le présente, et, pour une part variable mais certaine, se
trouverait être à la fois entamé et renforcé par un autre, qui touche
de fort près à celui qu'il repousse : celui de la justice retributive1.

U va de soi que tout ce que l'auteur vient d'affirmer relativement

à l'incompétence de la justice civile en matière de pénalité

morale et religieuse individuelle vaut, et à plus forte raison,
de la peine de mort, laquelle ne saurait se soutenir par aucun
argument, pas même par le texte assez spécieux de Rom. XIII,
4, le glaive dont il est ici question étant le symbole de la justice

et non celui de la peine capitale.
Des relations civiles (chap. II) aux relations politiques (chap.

Ill) et aux problèmes qui en découlent, la parenté est étroite.

1 On tirerait, croyons-nous, la même conclusion de l'existence du jury à côté

de celle des juges. Les juges, interprétant la loi, représentent la société (préservation

sociale) ; le jury, appréciant la culpabilité, représente la conscience morale

(justice retributive).



130 G. FROMMEL

Sur la constitution de l'Etat, M. Bovon ne se prononce pas
catégoriquement. 11 pense que « la meilleure constitution est celle
qui garantit l'ordre avec la plus grande somme possible de

liberté ; » il estime avec Stuart Mill qu'un gouvernement vaut
dans la mesure où « il tend à accroître la dose de bonne qualité

des gouvernés, collectivement et individuellement. » Ses

préférences vont, comme de juste, aux institutions démocratiques,

qu'il reconnaît cependant d'une réalisation plus difficile
que d'autres, et conclut avec un eminent pubiiciste que « c'est
la liberté et non la république qui est difficile à établir. » Car il
y a « une fausse démocratie, qui confond le despotisme d'une
majorité tyrannique avec les intérêts et la volonté de tous. »

Et « l'on sait combien elle hait la liberté, sans parler de la

jalousie et d'autres mesquines passions qu'elle déchaîne. »

Mais il est un point où l'Evangile est plus directement
intéressé que dans la forme politique de l'Etat, et c'est celui des

rapports des administrés avec le pouvoir, de quelque origine et
de quelque nature que soit celui-ci. Dans l'état de choses normal,

qui n'est pas toujours l'état ordinaire, la situation est bien

simple: « Les citoyens ayant l'obligation d'obéir, leur droit est
en retour de recevoir protection et liberté. » « Mais si l'autorité,
devenue tyrannique, violente les consciences et qu'elle rende

impossible (c'est ce qui nous intéresse) la pratique de la loi
morale, que fera, selon l'Evangile, le citoyen ?» On répondra
d'une manière totalement différente suivant qu'on attribue à la
société comme telle, et par suite à l'Etat, la prééminence sur
l'individu, ou si, au contraire et en dernière instance, l'individu
est conçu comme ne relevant que de Dieu par sa conscience.

Aussi la réponse de l'auteur lui est-elle dictée d'avance par la
notion même de l'Etat qu'il a précédemment exposée.

Il fait siennes les admirables paroles que les persécutions du

Réveil dictèrent à Vinet : « Certes ce n'est pas nous qui contesterons

aux lois le droit d'être respectées. Mais une distinction
naturelle se présente. Une loi injuste doit être respectée par
moi, quoique injuste, lorsqu'elle ne blesse que mon intérêt, et

mes concitoyens, également lésés, lui doivent le même respect.
Mais une loi immorale, une loi irréligieuse, une loi qui m'oblige



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 131

de faire ce que ma conscience et la loi de Dieu condamnent, si
l'on ne peut la révoquer, il faut la braver ; » et conclut, appuyé
sur l'exemple des apôtres (Act. IV, 19; V, 40-41) que « le but
de l'homme étant de se consacrer à Dieu, et la fonction de

l'Etat de rendre possible ce travail, s'il l'entrave au lieu de le

favoriser, le droit de résistance commence. »

Ce n'est toutefois que « poussé à bout que le disciple de

Christ aura recours à la violence. Mais s'il estime que l'opposition

passive ne suffit plus et que même elle engendre un état
de choses intolérable, prenant devant Dieu seul la responsabilité

de sa conduite, il a le droit et le devoir d'agir. Qu'on en

vienne alors jusqu'à la révolution ; la faute en est à l'autorité
qui déchaîne de tels maux par sa tyrannie. » Ce principe, loin
d'être subversif, comme le montre fort bien Vinet et l'histoire
avant lui, est le principe de vie des sociétés. Et, si l'on ne
s'étonne pas qu'il soit combattu par l'autoritarisme catholique,
on reste assez surpris de le voir également condamné par la
Réforme protestante à ses origines, par des philosophes comme
Kant, par des théologiens comme Rothe; l'honneur d'avoir
orienté la pensée moderne dans cette direction revenant au
juriste réformé Hubert Languet en 1579.

Mais cette question résolue, une autre, connexe bien que
distincte, se dresse aussitôt : celle du droit de guerre des Etats
entre eux. Qu'en faut-il penser au point de vue chrétien
M. Bovon concède qu'il est un cas, un seul, où il soit possible
de l'approuver sans réserves : « C'est lorsqu'une nation qu'on
attaque ou qu'on plie sous le joug lutte pour l'indépendance. »

Alors seulement on peut parler d'un droit, d'un droit analogue
à celui qui vient d'être légitimé tout à l'heure. Mais il est clair

que si ce droit était universellement reconnu, la guerre cesserait

du même coup. Nul peuple n'opprimant un autre peuple,
il n'y aurait plus ni opprimé, ni oppresseur. Ce serait la paix
définitivement et partout établie. Est-il possible d'amener les

nations à la reconnaissance de ce droit et de les y amener
toutes Non point par la contrainte assurément, car supposez
même un tribunal arbitral prononçant au nom d'une

jurisprudence unanimement consentie par les intéressés, il lui man-



132 G. FROMMEL

quera toujours la force coercitive qui lui permettrait d'imposer
son jugement. Sur cette voie il n'y a donc pas de solution
définitive. Tout ce qu'on peut espérer, c'est d'abord que des

adoucissements notables soient apportés aux lois de la guerre ; c'est
ensuite qu'un nombre de plus en plus considérable de cas

litigieux soit soumis à l'arbitrage international et que cet arbitrage
soit de mieux en mieux respecté. La vraie solution ne sera
donnée que par la pratique universelle et complète de l'Evangile,

c'est-à-dire par l'établissement même du royaume de Dieu

au sein de l'humanité.
Nous sommes sur ce point pleinement d'accord avec l'auteur ;

nous irons même plus loin qu'il ne va. Non seulement il nous
semble que l'avènement d'une ère de paix continue entre les

peuples n'est actuellement pas possible, nous croyons qu'elle
n'est pas désirable. Et cela tout simplement parce que la guerre,
étant une suite et une manifestation du péché, tant que le
péché lui-même ne sera pas vaincu, il restera pédagogiquement
nécessaire et souverainement utile à l'humanité que le péché
se révèle pour ce qu'il est et s'expie dans ses conséquences.
« Je ne veux pas adhérer, écrivait un penseur chrétien l, à ceux
qui veulent modifier les conséquences avant de corriger le fond,
car c'est le moyen de faire des sépulcres blanchis. » Il y a du

vrai dans cette boutade, et j'ai peur qu'elle ne s'applique que
trop bien aux tendances antimilitaristes si bruyamment
affichées de nos jours, comme en général à tout l'effort de la
civilisation contemporaine, qui tend plus à parer aux inconvénients
du mal qu'à guérir du mal lui-même. Non pas, ai-je besoin de

le dire, que je me mette le moins du monde au point de vue
militariste. C'est au point de vue chrétien que je me place. Et
s'il est vrai, comme l'estimait déjà Vinet2, que l'état de société,
tel qu'il se réalise actuellement, est en soi un état anormal

pance qu'il résulte de la chute; s'il est vrai tout au moins,
comme j'ai tenté de le faire voir plus haut, à propos de la

propriété, qu'il est un simple état de fait, à jamais incapable
de se légitimer en droit, il me paraît inévitable que, de cette

1 Gabriel de Beaumont, Carnet d'un chrétien. Revue chrétienne, nov. 1898.
2 Education, famille et société. Le socialisme considéré dans son principe.



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 183

injustice primordiale et de cette iniquité primitive, ne sorte

pas perpétuellement ces troubles, ces guerres et ces bruits
de guerre qu'annonce l'Evangile comme devant durer jusqu'à
la fin de l'économie présente. Telle est aussi la raison, pour
y revenir en passant, pour laquelle je tiens qu'il ne saurait

y avoir ici-bas aucune forme gouvernementale ou sociale
permanente et définitivement adéquate aux besoins de l'humanité.

La déchéance de l'individu se répercutera toujours dans

la société et la contradiction interne qui le déchire troublera
constamment aussi les institutions sociales et politiques qu'il
se donne.

Passant au déploiement de la vie sociale sous la protection
de l'Etat, l'auteur aborde maintenant une question que beaucoup

jugent la plus grave et qui est en tous cas la plus actuelle
des questions à l'ordre du jour : la question sociale. Il s'agit de

savoir comment la résout le christianisme et pour cela il faut,
bon gré mal gré, revenir au rôle qu'y joue l'Etat et à « la part
qui lui revient selon l'enseignement de l'Evangile. » Problème

immense, que les déterminations précédentes ont heureusement

plus qu'à moitié résolu. Deux théories extrêmes sont en

présence : « D'un côté la doctrine du laisser-faire, qui, favorisée

par la philosophie darwinienne, excite la concurrence dans

toute sa brutalité ; » de l'autre la doctrine du socialisme qui
tend à supprimer la concurrence par des mesures variant beaucoup

d'une école à l'autre, mais qui portent toutes une atteinte
plus ou moins grave à la liberté individuelle.

Nous retrouvons ici, avec une application différente des deux
tendances déjà rencontrées, celle du faux individualisme ou
individualisme naturel, et celle du collectivisme. C'est cette
dernière surtout que M. Bovon examine chez ses divers
représentants, religieux, laïques et athées et dont il explique par des

raisons historiques assez précises le formidable développement.
Si l'on va jusqu'au fond des choses, la lutte entre les deux
systèmes économiques révèle un antagonisme qui a toujours existé,
mais qui est aujourd'hui plus aigu, entre les deux principes
que la Révolution française énonçait d'une seule haleine, celui
de la liberté et celui de l'égalité. Or, remarquez que, pris en

théol. et phil 1899. 10



134 G. FROMMEL

eux-mêmes et exclusivement appliqués, chacun d'eux, bien
qu'irréductiblement hostiles, conduisent à des effets identiques.
La liberté seule, le laisser-faire, la libre concurrence, favorise
quelques individualités aux dépens des autres, exalte et récompense

le travail des plus capables, des plus énergiques, parfois
simplement des plus habiles et des moins honnêtes, d'où il suit
que les grandes entreprises absorbent les petites, que les capitaux

s'accumulent dans les coffre-forts d'une infime minorité,
qu'au luxe de l'opulent correspond le dénûment sordide du

prolétaire. N'est-il pas évident que sous ce régime la propriété
« ruine de ses propres mains son édifice, puisqu'elle ne grandit
qu'en se dérobant aux masses et que le fondement de la

prospérité nationale repose sur un principe qui condamne la

presque totalité du peuple à la pauvreté »

Que si cependant, pour corriger les abus et les injustices
qu'engendre la liberté, on fait prévaloir l'égalité, comme le veut
le socialisme, le mal ne fait qu'empirer. On supprimera la libre
concurrence qui écrase le faible au profit du fort ; on protégera
les ouvriers en forçant les patrons à relever le taux des

salaires ; pour y parvenir, l'Etat sera contraint de s'occuper de

commerce, d'agriculture, d'industrie ; il deviendra bientôt, non
seulement arbitre, mais propriétaire de la richesse nationale

qu'il aura pour tâche de répartir équitablement entre ses

administrés, j'allais dire ses fonctionnaires. « Rien ne se fera plus

que sous l'égide de ce pouvoir tutélaire; le peuple ne sera plus
qu'une famille, assignant à chacun le travail et la place qui lui
reviennent. Dès lors aussi, — car la contre-partie est de rigueur,
— point d'initiative personnelle, point de concurrence vitale avec
les énergies qu'elle crée ; point de jeu laissé aux individualités
divergentes ; tous ont leur rôle tracé, leur sphère d'action
désignée, dont on leur interdit de sortir en étalant des qualités
importunes, des supériorités blessantes pour le grand nombre :

c'est la compression sociale, avec la monotonie, le dégoût
(nous aurions ajouté : l'appauvrissement) qu'elle engendre,
succédant aux périls et aux audaces de la liberté. »

Et le moraliste de poursuivre : « Liberté, égalité, l'avenir
aura-t-il à choisir entre ces termes L'humanité n'a-t-elle d'autre



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 135

espoir qu'une fraternité contrainte, synonyme de servitude, ou

qu'une lutte sociale toujours plus âpre au nom de la liberté »

C'est ici qu'intervient la solution chrétienne, qui résout
l'antinomie par l'amour. « La charité, en effet, crée des hommes
libres, puisqu'il faut se posséder pour se donner ; mais en les
unissant elle fait d'eux tous les membres d'une famille, elle réalise

l'égalité des aspirations et des pensées, sinon celle des

situations. »

Voilà qui est très habilement mené et trop juste pour ne pas

emporter aussitôt l'assentiment de tout lecteur réfléchi, mais

qui, du même coup, confirme ce que nous avons dit à plusieurs
reprises de la déchéance de l'état social actuel et de son
incapacité de parvenir par lui-même à une réalisation paisible et

durable, à plus forte raison normale et définitive. L'amour,
seule solution radicale de la question, exige en effet d'être vécu
et pratiqué par la totalité des hommes sans exception ; il suppose

donc l'établissement intégral du Royaume de Dieu, ce qui
nous rejette bien loin en dehors des perspectives de l'économie
présente. Car la sainteté, condition du Royaume, l'est aussi de

l'amour; tant que le péché ne sera pas détruit au sein de

l'humanité, ne comptez pas y voir fleurir l'amour, ni par conséquent

s'apaiser les conflits sociaux. Et probablement encore

que lorsque vous aurez l'amour, vous n'aurez plus de société au
sens que nous lui donnons aujourd'hui, car l'amour, remède à

ses maux, ne la guérira qu'en la remplaçant par la communion

directe, intime, vivante et spirituelle des esprits entre eux, ce

qui est l'abrogation même de tout état social.

D'ici là cependant, n'y aurait-il rien à faire? A Dieu ne

plaise Mais les progrès accomplis resteront toujours caducs,
transitoires, insuffisants; expédients et palliatifs de hasard dont
il faut se garder d'attendre une guérison. Dans cet ordre de

recherches, l'auteur nous prévient contre deux illusions
régnantes : l'illusion matérialiste qui consiste à tout espérer des

améliorations extérieures, « comme si les règlements étaient
efficaces là où l'honnêteté fait défaut ; » l'illusion spiritualiste
qui néglige la forme pour le fond et se désintéresse des

obstacles extérieurs que peuvent présenter de mauvaises législa-



136 G. FROMMEL

tions. Il convient au contraire d'employer les deux moyens
concurremment, afin d'en obtenir la plus grande somme de résultats

accessibles. A ce point de vue M. Bovon signale le
protectionnisme et les excès du militarisme comme particulièrement
nuisibles aux intérêts sociaux de l'humanité ; il indique le rôle
positif et bienfaisant que l'Etat peut jouer en matière de
contrats entre ouvriers et patrons ; les inconvénients qu'il y a à ce

qu'il devienne lui-même producteur; les lois qu'il peut édicter
sur la protection du travail des mineurs et celui des femmes,
sur l'obligation d'un repos hebdomadaire, sur la journée
normale de travail, etc., et laisse entendre que la participation aux
bénéfices et la coopération sont, de tous, les moyens les plus
efficaces d'une solution partielle du problème. Puis, comme
malgré tout, rien n'est puissant dans ce domaine comme les

dispositions intérieures de la volonté, il termine sur d'excellents
conseils qu'il adresse successivement aux pauvres et aux riches
et que nul ne lira sans profit pour soi-même.

Des activités d'appropriation qui transforment la nature,
nous passons maintenant à des activités d'un genre tout différent:

aux activités d'expression qui reproduisent la nature,
c'est-à-dire à la vie scientifique et artistique, toutes deux se

déployant encore, comme la vie économique, sous la protection
de l'Etat.

Et d'abord la vie scientifique. Son utilité, je pense, n'est en

cause pour personne et l'on nous dispensera de reproduire les

arguments qui la prouvent. Elle commence avec l'école
primaire et celle-ci suscite d'emblée un conflit d'opinions
divergentes. Les uns la veulent laïque, d'autres ecclésiastique et

confessionnelle, d'autres enfin la veulent libre. Comment la faut-il

pour qu'elle offre, avec un maximum d'avantages, un minimum
d'inconvénients? Après une étude sommaire, mais suffisante

pour orienter le lecteur et lui permettre de comprendre au

moins les motifs de ses préférences, l'auteur opine pour les

écoles libres. II écarte les principaux arguments qu'on lui
oppose, montre que l'Etat, qui n'a pas le droit sans doute de se

désintéresser de l'instruction de ses ressortissants, peut y veiller

sans se faire lui-même professeur, et c'est en instituant des



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 137

séances d'examens obligatoires pour tous. Comme on ne saurait
se flatter cependant que cette solution, — urgente si l'on veut
éviter l'effet désastreux en religion et en pédagogie d'une
laïcisation effrénée et vraiment stupide de l'école,— soit actuellement

en faveur et ait quelque chance de se réaliser bientôt, il
propose deux solutions transitoires : l'une consisterait à utiliser
les cadres existants, par la création d'écoles normales évangéliques

dont les élèves seraient capables de l'emporter aux
examens d'Etat ; l'autre consisterait à préparer l'avenir, en fondant

partout où cela paraîtrait indiqué « des écoles primaires libres,
assez fortement organisées pour s'affirmer et. pour grandir. »

On ne lira pas sans intérêt les pages que M. Bovon consacre,
à propos de l'enseignement supérieur, à la fameuse querelle qui
divise depuis tantôt un siècle les antiques et les modernes ou,
plus exactement peut-être, les classiques et les scientifiques. Il
penche visiblement en faveur des premiers; mais malgré ce

que ses préférences et ses motifs peuvent avoir encore
d'indirectement évangélique, le point en litige touche de si loin à la

morale chrétienne qu'il me semble à peine y rentrer. Je le
passerai donc sous silence ainsi que le paragraphe qui traite de la
valeur morale de l'art. Non pas que ce sujet n'importe point à

la morale chrétienne ; il lui importe si fort au contraire qu'un
développement beaucoup plus ample se légitimerait parfaitement.

Mais j'incline à croire que, pour en parler avec compétence,

il y faudrait un artiste ou du moins un homme ayant
davantage que l'auteur et son critique actuel le sens de la beauté.

De l'art au plaisir, la transition est naturelle. Notre moraliste
examine du point de vue chrétien les questions si controversées

du théâtre et de la danse, et, sans les trancher uniformément

pour tous, pose en terminant les deux principes-critères
delà valeur morale du plaisir: le principe individuel : « tout
plaisir est permis quand il rapproche de Dieu : il est interdit
lorsqu'il agit en sens contraire; » subordonné lui-même au principe

social : « le chrétien renoncera même à des plaisirs qu'il
croit permis, s'il s'expose en s'y livrant, à faire tort aux autres.»

Nous venons de parcourir les sphères sociales que recouvre
l'autorité de l'Etat ; nous touchons enfin à la dernière, à la plus



138 G. FROMMEL

haute, celle qui résulte de l'Evangile lui-même, celle où devrait,
semble-t-il, se réaliser la moralité suprême, éternelle, immuable

: l'Eglise ou la société des disciples de Jésus-Christ, assemblés

par une foi commune autour du même Maître. Là plus de

compromis boiteux, plus de palliatifs, plus de demi-mesures,
mais des règles fixes, fermes, inaltérables ; des affirmations
pleines une lumière éclatante et paisible qui console des lueurs
crépusculaires où se mouvait jusqu'ici le principe de la morale
chrétienne ; un ordre de choses enfin qui soit digne d'une société
dans laquelle travaillent les puissances régénératrices et
sanctifiantes du siècle à venir. Hélas il s'en faut. Ici comme ailleurs
l'idéal et le réel ne se rejoignent guère ; ici comme ailleurs,
l'absolu, le définitif nous échappe, et la diversité des systèmes
trahit l'imperfection du bien.

C'est qu'en effet l'Eglise n'est pas encore le Royaume ; elle le

rejoint sans doute, mais comme l'instrument se rattache à son
but ; elle le prépare plus qu'elle ne le réalise et peut-être même
l'annonce t-elle plus qu'elle ne le prépare. « Réalisation historique

(nous aurions dit : témoignage prophétique) de ce

royaume, son but est d'en fournir l'expression toujours plus
juste, par une assemblée où Dieu règne sans partage chez ceux
qui mettent en pratique sa volonté. » Or, pour tendre à cet
idéal, que doit faire l'Eglise? Et d'abord que doit-elle être? Car

elle fera selon ce qu'elle sera, et sa nature toujours conditionnera

sa conduite.
Ce que nous venons de dire est si vrai, l'imperfection de

l'Eglise est telle et les chrétiens ont encore si peu compris son
essentielle notion, que l'auteur se voit contraint de discuter
longuement une question préalable qui devrait être, après dix-neuf
siècles d'expérience et d'histoire, depuis longtemps vidée, celle
de savoir quelles relations l'Eglise doit soutenir avec l'Etat. Eh

bien, non on ne le sait pas encore, au moins de certitude
unanime et certaine ; on hésite, on tergiverse, on plaide toutes les

causes. Décidément il en faut rabattre sur les prétendus progrès

de la pensée humaine et surtout de la pensée théologique
en un siècle qui se targue d'être par excellence le siècle de

lumière? Me permettra-t-on de l'avouer, aussi longtemps que nos



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 139

docteurs ne se seront pas mis d'accord sur un principe aussi

élémentaire, aussi simple et facilement discernable, je garderai
à l'endroit de leurs théories une incoercible suspicion. Car s'ils
ne savent pas voir ce qui saute aux yeux, comment sauront-
ils discerner et comment saurai-je qu'ils ont bien vu le reste?

Fidèle à son procédé de classement antithétique, et cette fois

avec grand'raison, M. Bovon range les conceptions diverses

qu'on peut se faire des rapports de l'Eglise avec l'autorité civile
en deux grandes catégories : celles qui tendent à absorber

l'Eglise dans l'Etat et celles qui l'en séparent. Je dis qu'il a

raison, car la théorie intermédiaire, celle qui veut l'union sans la

dépendance mais sans la séparation, n'est à proprement parler
pas une théorie, mais un pur expédient. Il manque de bases

et de principes justificatifs et présente, en se prolongeant, tous
les inconvénients de la théorie de l'absorption.

En effet, « l'union de deux corps constitués n'est utile et
n'évite les conflits que s'ils sont du même ordre et suivent les

mêmes principes. » Or, dans le cas particulier, ils diffèrent du

tout au tout : 1° Par leur mode de recrutement, qui est un fait

pour l'Etat : la naissance; et un acte pour l'Eglise : la libre
adhésion ; 2° Par leur méthode d'action, qui est contraignante
dans l'Etat, spirituelle et morale dans l'Eglise; 3° Par leurs buts

respectifs, celui de l'Etat étant le bien temporel dans l'univers
terrestre, celui de l'Eglise, le Royaume éternel de Dieu. A mettre
en commun des programmes si différents, les deux organismes
n'ont rien à gagner, si ce n'est de perpétuels embarras et une
grande incertitude de mouvements et d'allure. Mais voici ce

qu'ils y perdent: l'Etat, le caractère universel qui fait sa force:
en favorisant une Eglise aux dépens des autres, il devient parti-
culariste et donc injuste; injustice qu'il ne répare qu'en protégeant

toutes les Eglises également, c'est-à-dire en se faisant

professeur de scepticisme religieux. Mais l'Eglise, elle, y perd
bien plus encore: sa liberté, sa dignité, son crédit, sa puissance
et la preuve en quelque sorte de sa vérité. « Aucune religion,
écrit Vinet, n'est digne du nom de religion si elle ne dit: « Mon

règne n'est pas de ce monde; » aucune religion n'est une
religion si elle se propose l'alliance du pouvoir civil comme moyen



140 G. FROMMEL

et comme but ; car après cela de quel droit pourrait-elle dire
encore : « Je représente sur la terre l'idée de l'indépendance et

de la souveraineté de l'esprit et son triomphe sur la matière »

Qui pourra dire, en effet, lequel a triomphé avec elle, de l'esprit

ou de la matière, et même quel triomphe elle a voulu Elle
a déchiré de ses propres mains ses lettres de créance et

personne, alors même qu'elle entasserait victoire sur victoire,
n'est fondé à dire que l'esprit a triomphé. Il est permis à chacun

de ne voir que de la politique dans toute religion qui s'appuie

sur le pouvoir politique, et certes on n'y manquera pas. »

On n'y a pas manqué, et je ne sais s'il est chose au monde

qui ait davantage exténué le crédit de l'Evangile clans l'esprit
des hommes. Veut-on cependant se cramponner encore et
mettre en avant cette sorte de patriotisme religieux qu'incarne
le nationalisme ecclésiastique? Ayez alors l'audace de la

franchise; reconnaissez ouvertement que votre Eglise nationale
n'est plus chrétienne que par inconséquence et par contradiction

; qu'elle ne saurait l'être ; que « vu la grande diversité des

convictions, l'institution qui recouvre ainsi tout un pays ne saurait

professer strictement la foi évangélique; » que dès lors
« les doctrines qu'on y maintient signifient tout ce qu'on veut,
chacun les comprenant à sa manière, » et que « le prêlre ou le

ministre n'est plus qu'un fonctionnaire parlant à heure fixe
sur divers sujets moraux. » Ces conséquences, qui sont
communes aux Eglises concordataires et aux Eglises d'Etat,
manifestent clairement leur identité foncière.

Le régime des Eglises unies à l'Etat étant écarté comme
bâtard et intenable à la longue (je dis intenable au point de

vue de la distinction des deux termes), reste celui de l'absorption

pure et simple du pouvoir spirituel par le pouvoir
politique. Il a l'avantage d'être logique, compact et facilement
compréhensible. On ne saurait nier qu'à tout le moins il ne
représente un principe. Mais ce principe est il chrétien? La
lettre de l'Ecriture ne lui est en tous cas pas favorable. Jésus-
Christ parle de Dieu et de César comme de deux pouvoirs
distincts et qu'il faut distinguer (Luc XX, 25), et quant à Paul,
« quelque respect qu'il ait pour l'autorité des magistrats, c'est



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 141

l'épouse du Sauveur qu'il associe au triomphe de son chef

(Eph. V, 25-27) et qu'il déclare impérissable aussi bien que
Christ lui-même Eph. I, 21-23). » L'opposition s'accuse plus
profonde et plus irréductible encore si, de la lettre des

Ecritures on remonte à l'esprit. Celui de la théorie en question est

nettement collectiviste ; celui de l'Evangile nettement
individualiste. L'un fait dépendre « les rapports du fidèle avec Jésus-

Christ des rapports du fidèle avec l'Eglise: l'absorption du

croyant dans la masse collective devient la condition première
du salut, l'Evangile est avant tout une puissance sociale,
transformant l'humanité et, par elle, les individus qui la composent ;»

d'après l'autre au contraire « l'Evangile est avant tout une
puissance morale, régénérant les individus et par eux la société. »

Qu'est-ce à dire? Sinon qu'il faut choisir entre un Evangile
sans conversion et l'Evangile de la conversion ; entre un Evangile

qui annule la nécessité de la nouvelle naissance et celui qui
la proclame Sur ce terrain, le choix, pensons-nous, ne saurait
être douteux. La séparation de l'Eglise d'avec l'Etat s'obtient
comme seul régime normal par voie régressive ; il aurait pu et,
à mon avis, il aurait dû l'être encore par voie positive, je veux
dire, par l'analyse de ce que renferme le grand principe de la

souveraineté de Christ sur son Eglise, principe dont la séparation

n'est que le corollaire négatif. Il y avait beaucoup à dire ;

remercions l'auteur de ce qu'il a osé dire quelque chose là où
d'autres se taisent tout à fait.

Si complètement d'accord que je sois avec M. Bovon, il est

un point cependant auquel il ne me paraît avoir accordé une
suffisante attention, et c'est l'existence de l'Eglise catholique.
Je suis persuadé, pour ma part, qu'en elle réside le grand
obstacle pratique à la réalisation de l'idéal chrétien clans ce
domaine. Il y a de la vérité dans cette boutade du comte d'Arnim
que l'Eglise libre dans l'état libre, veut dire pour les nations
catholiques, « Eglise armée dans l'Etat désarmé ; » car le

catholicisme n'est pas une Eglise an sens protestant (spirituel) du

mot, mais un gouvernement. En vain M. Bovon se réclame-t-il
de Minghetti, lequel ne peut « imaginer que les associations

religieuses en général, pour ne parler que d'elles d'abord, pri-



142 G. FROMMEL

vées de l'appui de l'Etat, le domineront plus aisément
qu'aujourd'hui où elles en sont pourvues. Si la liberté est par elle-
même assez efficace pour leur rendre la force et les

régénérer, cela suppose au moins qu'elles l'acceptent sincèrement,
qu'elles en usent et qu'elles en imprègnent tous leurs actes: et
alors les périls qu'on redoute disparaissent. » J'en tomberais
bien volontiers d'accord si, par associations religieuses, on les

entendait toutes, hors les catholiques; mais il s'agit précisément

des catholiques et dès lors le raisonnement ne vaut plus.
Entre elles et la liberté il y a un abîme infranchissable; elles ne
sauraient accepter la liberté sincèrement sans se renier elles-
mêmes, car elles reposent sur la négation même de la liberté.
Elles ne s'en « imprégneront» pas le moins du monde ; elles ne
l'admettront pas même en droit ; mais elles l'accepteront en
fait à leur profit et s'en prévaudront pour constituer un Etat
dans l'Etat, car il ne faut pas oublier qu'elles sont en outre
internationales, que leur centre de direction est à Rome, que
la papauté est un gouvernement et qu'il vise sans relâche à

l'universelle domination. Cela n'est point un rêve vieilli du

moyen âge, c'est une ambition toujours actuelle et toujours
vivace. L'exemple des Etats-Unis d'Amérique, où le catholicisme

vit sous le régime de la liberté et ses Eglises sous celui
de la séparation, ne prouve rien; ou s'il prouve quelque chose,
c'est que le catholicisme américain est assez éloigné de Rome

pour n'en plus subir toute l'influence et que même il
s'imprègne suffisamment de l'esprit protestant, qu'entretient
autour de lui une majorité compacte, pour causer au siège

pontifical de très grandes inquiétudes et préparer peut-être un
schisme prochain. Partout ailleurs et spécialement en Europe,
ce que M. Bovon disait à propos des écoles reste valable: « Au
point de vue politique, l'Eglise de Rome, affirmant son autorité
sur les Etats, alors qu'elle dépend d'un étranger, son action
n'est pas sans péril. » Comment l'oublie-t-il à cette place et ne
voit-il pas que cette « action » crée le principal empêchement
à la libération des Eglises Car Minghetti devrait, savoir que
« l'appui 'de l'Etat» dont il parle est en réalité une chaîne et
une mainmise constante de l'autorité séculière sur la religieuse,



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 143

selon l'adage courant: qui paie commande. Nos gouvernements
continentaux l'ont fort bien compris et ne maintiennent au
catholicisme le privilège de leur protection qu'afin de s'assurer
à son égard d'un droit de contrôle qu'ils sentent nécessaire à

la sécurité sociale. Et voilà pourquoi les Eglises de la Réforme,
englobées dans une même suspicion, partagent avec celle de

Rome une même servitude.
Nous venons de voir quelles sont les relations normales de

l'Eglise avec la société en fonction gouvernementale; quels
doivent être maintenant ses rapports internes avec ses membres?

A vrai dire la réponse est impliquée d'avance. Il est

possible sans doute, mais il est difficile qu'une fois séparée de

l'Etat, elle ne se constitue pas en société de professants. A
défaut de principes, la force des choses et la logique de la

situation l'y conduiront presque infailliblement. Mais M. Bovon

croit, et nous le croyons avec lui, que le principe se peut
dégager directement de la nature de l'homme et du mode d'action
de l'Evangile. D'une part, en effet, ce l'Evangile ne pénètre
l'humanité qu'en suscitant d'abord des convictions personnelles ; »

de l'autre « l'individu seul vit d'une vie morale; » seul donc il
est qualifié pour « connaître la repentance » et « saisir la grâce
en Jésus-Christ. » De ce double phénomène, constitutif de la

vie chrétienne, naît « la nécessité d'une démarche personnelle

par laquelle, sincère ou non, — Dieu seul le sait, —- on s'enrôle

sous la bannière de Jésus-Christ,. » Car, pour que l'Eglise
soit un organisme moral et non un simple agrégat, une société

vivante et non une masse informe, il ne suffit pas que le lien

qui l'unit soit « cette adhésion tacite à la vérité» que le multi-
tudinisme suppose, mais une acceptation volontaire, une
reconnaissance libre des devoirs et des responsabilités individuelles
et collectives qu'entraîne la foi en Jésus-Christ. L'Eglise ainsi

conçue, se définit donc: « une assemblée de professants unis

en vue d'une même activité pour l'extension du règne de Dieu

sur la terre. »

Quelle sera l'organisation spéciale de ces assemblées? seront-
elles congrégationnalistes? presbytériennes ?épiscopales? Tou-
ces formes sont possibles et l'auteur ne se prononce pas. Il ne



144 G. FROMMEL

soulève pas même la question, envisageant sans doute et à

juste titre, que sa solution dépendra de l'opportunité et des

besoins propres aux circonstances et aux situations historiques.
Il se contente de rappeler à ceux qui l'oublieraient que, si « en

principe l'Eglise du Seigneur est une,sainte et universelle, » en

réalité, « la communion (visible) des vrais croyants n'existe pas
clans ce monde. » « Elle ne prend corps qu'au milieu de beaucoup

de combats et de misères » et ne se réalisera que lorsque

« Christ reviendra du ciel avec puissance pour glorifier
ses rachetés. » D'ici là, à cause du péché qui sévit encore en

elles, elles ne seront ni saintes, ni unes, ces deux termes étant
corrélatifs l'un de l'autre, et leur négation impliquant à son

tour celle de l'universalité. Il y a donc lieu de se garder de la

superstition d'une Eglisevisible, qui est proprement la superstition

catholique, laquelle engendre immédiatement l'esprit
sectaire, de toutes les dispositions religieuses la moins favorable

à la communion fraternelle. La secte, en effet, n'est point
caractérisée, comme on le croit communément, par l'opposition

d'une minorité à une majorité, mais par une tendance à

s'isoler, à faire bande à part et à condamner toutes les
associations religieuses autres que celles dont on fait partie.

De ce qu'il n'y a point ici-bas une Eglise universelle et

visible, mais seulement des communautés particulières et
différentes entre elles, il ne résulte pas qu'un chrétien puisse
s'abstenir de se rattacher à l'une ou à l'autre, ni non plus qu'il
ait le droit, sous prétexte de largeur, de faire partie de

plusieurs à la fois Dans le premier cas, il prive ses frères d'un
secours et d'une force qu'il a le devoir de leur donner et se

prive lui-même de famille spirituelle; dans le second, il joue
dans l'armée du Seigneur le même rôle que celui d'un soldat

qui prétendrait être tour à tour, indifféremment et à sa
fantaisie, artilleur, fantassin et dragon; il rompt la discipline
indispensable à l'action collective et se comporte à la façon d'un
dissolvant spirituel.

Telle étant l'Eglise ou plutôt la communauté locale, qu'a-
t-elle à faire? Tout d'abord à s'édifier elle-même par l'édification
de chacun de ses membres. Ce qui ne veut pas dire qu'elle



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 145

doit se soumettre périodiquement, elle et ses membres, à une
émotion religieuse plus ou moins intense. Non, édifier signifie
construire. « Ce terme, qu'on l'applique aux individus ou aux
Eglises (1 Thess. V, 11; 1 Cor. III, 9; Eph. II, 20-22), marque
l'idée d'un temple qui s'élève. » Et c'est la raison d'être du
culte public : ce il a la fonction d'exprimer et de fortifier la foi
de l'Eglise; il la fortifie en l'exprimant, il l'exprime pour lui
donner une intensité plus grande. » Il est donc l'objet d'un
devoir et une source de force. Il comporte les deux éléments
de l'instruction et de l'adoration, « qui doivent autant que
possible s'unir entre eux. » « L'instruction met» les fidèles et la

communauté comme telle « en face du conseil du Souverain
tel qu'il nous apparaît dans l'Evangile. » Elle sera d'autant plus
effective qu'elle sera « plus biblique, plus actuelle, plus simple
et plus populaire. » « L'adoration se laisse moins bien définir. »

D'un tempérament à un autre (l'auteur cite ici Calvin, MM.

Choisy, Doumergue, etc.), on la peut concevoir différemment,
mais elle se rattache étroitement à cet acte (et non à un état)
qui, dans la rencontre entre Dieu et l'homme, est le don de

soi-même à Dieu.
Le devoir du culte public entraîne le choix d'un jour fixé

d'un commun accord pour sa célébration. Ce jour, chez les

chrétiens, c'est le dimanche. Mais n'est-il que cela? c'est-à-
dire <( une nécessité religieuse morale et sociale en même

temps, » dont l'auteur relève la haute valeur à tous les points
de vue, sans être pourtant cette institution divine, explicitement

ordonnée de Dieu et dont il faut observer la prescription
comme autrefois les Juifs observaient celle du sabbat? La chose

ne fait pas doute pour nombre de chrétiens. M. Bovon cependant

ne l'admet point ainsi. Il montre par l'histoire que le
dimanche chrétien est distinct du sabbat juif; qu'il est de libre
formation aux origines; que l'observation du sabbat a dans le

décalogue un caractère rhuel dont sont dépourvus les autres
commandements et qui l'en sépare; que « la conscience et la

raison donneront sans doute, après mûr examen, leur consentement

à la loi du sabbat, » mais qu'on ne pourra jamais dire
de cette loi particulière ce que Paul a dit de la loi générale :



146 G. FROMMEL

que « ce qui est écrit dans la loi l'était d'avance dans les

cœurs; » que l'argumentation qu'on tire de Gen. II, 2-3 dépend
de ce qu'on est en droit de penser de l'historicité stricte de

ce texte; que si l'on veut être conséquent (de l'appui-même
qu'on trouve à l'institution divine du dimanche), il faut le

ramener au sabbat juif en l'observant conformément à toutes
les prescriptions de Moïse; que donc « ou bien le sabbat israélite

a force de loi sous la nouvelle alliance, et dans ce cas qu'on
s'y soumette, ou bien il est aboli par l'Evangile, et alors il ne faut
ni de près, ni de loin, justifier le dimanche en se fondant sur
les institutions des Hébreux. » Or, il est visible que le Nouveau
Testament abolit le sabbat en tant que prescription légale.
Ceci, selon l'auteur, tranche le débat. En réalité du reste, le

repos dominical n'est pas d'origine juive, mais de nécessité

historique. « Dès que le christianisme s'organisa comme
puissance sociale, on revint à la mise à part d'un jour, bien

qu'avec cette différence qu'il s'agit ici d'une libre institution,
produit spontané de la vie de l'Esprit, et non d'un rite immuable.

» Et il continue, citant Vinet : « Le dimanche n'a pas été

ajouté au christianisme, il est né du christianisme, il lui donne

un corps, une forme, un temps dans la durée, de même que le

temple ou la chapelle lui donne un lieu dans l'espace. » Le dimanche

donc n'est pas une loi, mais une grâce et un privilège. Il en

faut user comme d'une grâce et d'un privilège, avec liberté, mais

avec reconnaissance, amour et fidélité. — J'engage vivement
ceux que préoccuperait ce sujet à lire toute cette discussion
dans l'original. Elle est fort bien menée et me paraît décisive.

Le travail d'édification posé comme la première tâche de la

communauté locale, une seconde se présente immédiatement,

et c'est une tâche d'extension. En effet, « si chaque
communauté ne se concentrait qu'en s'isolant, elle éprouverait
à ses dépens que l'égoïsme est fatal à ceux mêmes qui lui donnent

une apparence chrétienne. » D'une tâche à l'autre, il n'y a

du reste nulle opposition, mais conséquence et continuité:
l'amour qui est l'âme de l'Eglise, n'édifie le corps de Christ qu'en
travaillant à l'étendre. Cette extension a deux modes distincts:
elle unit et elle conquiert. Elle unit les Eglises entre elles là où



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 147

elles sont déjà établies; elle conquiert le monde à la souveraineté

de Jésus-Christ là où l'Evangile n'est pas encore accepté.
Sans doute l'union des Eglises n'est pas toujours possible. Le
catholicisme en repouse jusqu'à l'idée. Mais là-même et à

travers les barrières confessionnelles les plus infranchissables, il
faut toujours tendre à s'unir individuellement, quand ce ne

serait qu'afin de « refouler le flot montant de l'athéisme, de

lutter pour la réparation des injustices sociales et pour la
délivrance des victimes du péché. » Dans le sein du protestantisme
la chose, quoique difficile toujours, est pourtant réalisable. II
faut partir de la légitimité relative des types ecclésiastiques
les plus divers et se rappeler que l'unité protestante ne
ressemble en rien à l'uniformité catholique, et qu'elle comporte à

la fois le droit d'affirmer ses propres convictions et le
devoir de respecter celles d'autrui. Il convient, sur ce terrain,
de chercher « l'unité par la paix » et non la paix par l'unité.
« Ceux qui attendent, dit fort bien Ad. Monod, d'être d'accord

pour s'aimer, pourront n'avoir jamais ni accord, ni
amour. Mais ceux qui commencent par l'amour, fussent-ils
d'abord de sentiments divergents, finiront par se mettre
d'accord. » Tel est le noble principe dont s'est inspirée l'Alliance
évangélique; l'auteur caractérise en quelque mots son histoire,
son but et son activité, critique sa base ou sa profession de foi,
qu'il tient pour trop théologique, et termine en insistant sur
l'opportunité qu'il y aurait à relier en un faisceau, non seulement

les chrétiens pris individuellement, mais les Eglises elles-

mêmes, ce que ne fait pas l'Alliance évangélique. (A la bonne
heure! Mais comment dès lors a-t-il intitulé son paragraphe:
L'organisme des Eglises ou l'Alliance évangélique? Il y a là

un lapsus calami qu'il faudra corriger lors d'une prochaine
édiuon.) Il incline à penser que cet organisme supérieur des

Eglises, «. réalisant sur la terre ce que doit être le corps de

Christ,» pourrait se former sur le modèle « des systèmes d'Etats
confédérés, » c'est-à-dire par une vaste confédération
interecclésiastique. Il ne se prononce pas sur son caractère
confessionnel, ecclésiastique ou ethnographique, ce qui importe peu
d'ailleurs puisque l'idée, — qui est dans l'air cependant, et dont



148 G. FROMMEL

nos frères anglo-saxons inaugurent les premières réalisations,
— est encore malheureusement bien éloignée de recevoir chez

nous une application pratique.
Quant à la conquête du monde par l'Evangile, elle résulte

d'un ordre positif du Maître, qui a dit à ses disciples avant de

les quitter « instruisez les nations » (Mat. XVIII, 19); et c'est

aux Eglises comme telles de répondre à ce mandat. Elle l'ont
trop oublié de nos jours, en confiant ce soin à des sociétés

spéciales. Reconnaissons du reste que ce transfert de
responsabilités et de privilèges était un bienfait et presque une nécessité,

tant que les Eglises vivaient dans l'état d'isolement et de

rivalité où nous les voyons encore. Il s'impose, en tous cas,
aux Eglises nationales, où il importe que l'Etat, parfaitement
incompétent pour évangéliser, n'ait rien à voir dans ce genre
d'activité.

Mais l'idéal serait certainement que « les diverses Eglises
s'associent en vue de la diffusion de l'Evangile: c'est le terrain
commun pour réaliser le mieux l'unité d'une alliance évangélique

» supérieure, « puisque non seulement, par leur accord,
les individus multiplient leurs énergies, mais qu'il en va de

même des Eglises et que la mission est une œuvre qui réclame
le concours dévoué de tous. »

La mission intérieure ou evangelisation dans les pays
chrétiens, qui constitue une des faces de la mission en général,
souffre d'ordinaire peu d'objections. Les besoins auxquels elle
satisfait sont trop flagrants. Il n'en va pas de même de la mission

extérieure en terre païenne. L'auteur rassemble ces objections,

les discute et les réfute victorieusement. El le volume
se ferme sur une conclusion qui est un vibrant appel à la mise

en action par les chrétiens modernes de cette « Morale
chrétienne » qu'il vient d'exposer, et qui, sérieusement pratiquée,
changerait la face du monde.

V

Ai-je réussi à donner une idée exacte et suffisante de

l'ouvrage de M. Bovon En vérité je n'en sais rien. C'est un monde,
vaste, divers et multiple en sa solide unité: le monde de l'ac-



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 149

tivité humaine, jugée, appréciée, ordonnée du point de vue
chrétien. Et comme on ne connaît le monde que par une série

d'expériences répétées et progressives, on ne connaîtra celui-
ci que par une étude suivie, attentive, et non par une, mais

par plusieurs lectures répétées. Car l'auteur, — est-ce une qualité,

est-ce un défaut? — excelle à faire croire que l'on a compris
lorsqu'on est bien loin encore d'avoir saisi la portée totale de

son discours. Les choses, sous sa conduite, paraissent si faciles,
les problèmes les plus ardus se dénouent sous ses doigts avec

une si merveilleuse aisance, qu'on s'imagine volontiers que les

difficultés n'existent pas. Un peu de réflexion personnelle a tôt
fait de les ramener cependant, et c'est alors qu'il convient de

revenir sur la lecture déjà faite, et qu'en pesant les termes, on

mesure l'exactitude de leur signification et la prodigieuse
habileté qui en a dicté l'ordre, les gradations et le choix. Je

m'estimerais heureux d'avoir réussi à procurer à ces volumes quelques

lecteurs et surtout quelques lecteurs de cette sorte.
J'ai dit et je ne m'en dédis pas : l'œuvre est considérable,

considérable par sa substance, par son esprit, — qui la distingue

de toutes les œuvres analogues parues jusqu'ici, — par
sa méthode, par ses vastes proportions, par le labeur et le
savoir qu'elle suppose, par l'étude plus vaste qu'elle couronne,
par la place unique, ou presque unique qu'elle remplit dans la

théologie de langue française. A part la morale de M. Gretillat,
en cours de publication >, nous n'avions rien de semblable

jusqu'ici; il fallait nous en tenir à quelques petits ouvrages
incomplets ou de second ordre, à des monographies spéciales,

ou recourir aux grandes morales de la théologie allemande.
Les quelques critiques de détail que nous avons présentées
ne portent pas réellement atteinte à la valeur de l'ouvrage.
Etant donnée l'immensité du champ parcouru, il est même

surprenant qu'elles aient été si rares et de si petite importance.
Elles ne nous dispensent pas néanmoins d'une appréciation

ou d'un jugement plus général, plus personnel aussi, qu'il nous
reste à tenter pour finir. Nous en aurions de bon cœur esquivé

1 Au moment où nous écrivions ces lignes. Le second volume a paru depuis.

théol. et phil. 1899 11



150 G. FROMMEL

la tâche si l'usage, l'attente du lecteur et sans doute celle de

l'auteur lui-même, le respect enfin que se doit tout critique
sérieux, ne nous l'avait en quelque sorte imposée. Mais c'est en
tremblant et sous toutes réserves que nous l'entreprenons.

Cette répugnance et ces craintes se fondent sur le sentiment

que j'ai d'appartenir à une famille d'esprits sensiblement opposée

à celle que représente M. Bovon et, par suite, d'être en
mauvaise posture pour goûter et comprendre pleinement son

œuvre. Plus j'avance, plus je m'aperçois, en effet, qu'il y a

parmi les théologiens deux tempéraments intellectuels bien
tranchés et que cette différence est, entre eux, la source
toujours ouverte d'innombrables malentendus. Les uns procèdent
par affirmations carrées, les autres par insinuations et
sollicitations discrètes ; les uns vont d'instinct aux expositions colorées,

aux conclusions hardies, aux vérités exclusives, les autres

préfèrent les vérités en demi-teintes, les exposés synthétiques,
les conclusions adoucies; les uns poursuivent les grandes
lignes, les autres se complaisent et s'arrêtent aux détails ; les

uns ne voient les obstacles qu'afin de les franchir, les autres

qu'afin de les tourner ; les uns trouvent moins d'erreur dans

une page peut-être fausse, mais qui trahit la flamme d'une forte
conviction, que dans vingt pages impeccables où l'homme se

cache derrière son écriture ; pour les autres, c'est l'inverse, et

l'idéal auquel ils aspirent serait de ne donner jamais la parole
qu'aux vérités impersonnelles. Et ainsi du reste.

Comment, des uns aux autres, l'entente complète serait-elle

possible D'accord sur le fond des choses et les convictions
chrétiennes, — comme il appert heureusement que je le suis

avec M. Bovon, — ils se séparent néanmoins sur la forme, je
veux dire sur la manière de traiter les problèmes, d'envisager
les questions, de conduire la pensée, de discuter, de raisonner,
de conclure. Or, cela, c'est à bien des égards l'essentiel,
puisqu'un ouvrage du genre de celui qui nous occupe y trouve une

partie de sa substance et tout son caractère. Et le malheur de

ce désaccord, c'est qu'il est à la fois irréductible et arbitraire.
Expression spontanée de tempéraments distincts, il est impossible

d'en faire abstraction, plus impossible encore d'en juger



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 151

objectivement. Chacun se décidera sur ce point d'après ses

préférences.— Je prie qu'on me pardonne cette digression. J'en

avais besoin pour me mettre à l'aise et marquer d'avance la

portée subjective, éminemment révisable par conséquent, des

appréciations qui vont suivre.

J'y soumettrai d'abord le style de M. Bovon. Il est simple,
précis et correct. Correct, il l'est même avec excès, car la
correction d'un style peut se résoudre en respect exagéré des

traditions de la langue et, dans aucun cas, le respect exagéré de la

tradition n'est un gage d'originalité ; mais il manque de grâce,
d'élégance, de fraîcheur, et ce qui me paraît plus grave, de

substance et de force. Uniformément impalpable et terne, il
réussit à être clair sans atteindre jamais à la limpidité. L'écrivain

sertit très adroitement des mots qui perdent sous sa plume,
sinon leur sens, au moins la richesse, la profondeur et la plénitude

de leur sens. Ils n'éclatent point, ils ne jaillissent point, ils

ne ruissellent point. Ils tombent opaques et neutres, un peu
comme des pierres sur un tas.

Non que la phrase de M. Bovon soit inhabile et lourde. Elle
dit très exactement ce qu'elle veut dire; mais elle le dit en

quelque sorte sans en avoir l'air et sans retenir ou forcer
l'attention. Elle égalise, elle atténue, elle balance, elle disjoint et

conjoint avec une extraordinaire dextérité. Mais elle le fait sans

bruit, sans effort, sans éclat, et, qu'on me passe la comparaison,

avec la monotone persévérance d'une souris travaillant
dans son trou. Si bien que, les conclusions se présentant, on en
demeurerait surpris, — d'une salutaire et bienfaisante surprise,
¦— si par malheur ces conclusions elles-mêmes ne s'estompaient
en gris sur un gris plus vague encore. De là, pour la catégorie
de lecteurs à laquelle j'appartiens, une cause de perpétuelle
déception, de lassitude, de découragement même, aux effets de

laquelle il est difficile de se soustraire. Que de fois, pour ce qui
me concerne, n'ai-je pas senti, au cours des discussions les

plus captivantes par leur objet, je ne sais quelle indifférence
m'envahir peu à peu, et n'ai-je pas terminé, la pensée perdue,
un chapitre commencé avec le plus vif intérêt

Soyons équitable. Cette critique, à laquelle du reste je serais



152 G. FROMMEL

étonné que tout le monde souscrivît, s'atténue beaucoup par la

prise en considération du but que l'écrivain s'est donné.
M. Bovon, qui est par excellence un professeur et un théologien,

a désire, — et ce désir l'honore, — ne point faire une
œuvre exclusivement théologique et professorale. Il a songé au

public cultivé de nos Eglises qui goûte fort peu d'habitude les

ouvrages de cette sorte, qui les tient pour trop spéciaux et trop
ardus, qui souvent même s'en défie, et auquel cependant un
peu plus de connaissance et de culture théologique seraient
certainement profitables. Il a voulu l'associer à son étude et

généreusement la mettre à sa portée. Ceci n'allait point sans
sacrifice et d'entre les plus durs qu'on puisse exiger d'un
spécialiste. Il ne l'a consommé qu'à la condition de se départir de

ces termes, peu compréhensibles à première vue, je l'avoue,
mais précis et rigoureux qui font la joie des techniciens et
donnent à leur pensée sa vigueur et sa nette fermeté ; il a dû
se priver de ces raisonnements serrés, mais abstraits, que
suivent seuls avec aisance et plaisir les dialecticiens de

carrière ; il n'a pas reculé devant de longues périphrases et de

lentes explications ; bref, il s'est imposé la tâche ingrate de

rendre aussi populaire et aisée que possible une matière
qui l'est rarement devenue jusqu'ici. On ne saurait trop louer
ce qu'ont d'excellent et de proprement chrétien cette intention
et cet effort. Je suis loin de croire qu'ils aient échoué. Je me
contente d'expliquer par eux le caractère hybride, effacé,
insaisissable et imprécis d'apparence que revêt la tractation générale

de M. Bovon. D'une part, en effet, il lui fallait renoncer à

cette limpidité et à cette rapide vigueur qui résultent du libre
emploi d'une langue parfaitement adéquate à son objet; de

l'autre, il ne pouvait, sans renoncer à cet objet même, sacrifier
tout à fait la discussion des problèmes, toujours arides et
difficiles, qu'il comporte naturellement. L'impasse était douloureuse

; M. Bovon en a chèrement payé l'issue.
Mais était-il vraiment nécessaire de la payer ce prix Je me

permets d'en douter et de placer ici ma dernière critique. Il y
avait un autre moyen de résoudre la difficulté. J'en trouve la

preuve dans l'i^-uisse d'une philosophie de la religion de



LA MORALE CHRÉTIENNE DE M. J. BOVON 153

M. Sabatier. Ce volume, — qui ne soutient pas, à mon sens et

pour le fond, la comparaison avec ceux de M. Bovon, — représente

une tentative analogue à la sienne. Il vulgarise, au sens

noble de ce mot, les données scientifiques d'une certaine théologie

et il y réussit pleinement. Comment y parvient-il et

pourquoi Parce que l'auteur a su lui imprimer une marque
personnelle très puissante et qu'il en a fait, en même temps
qu'une œuvre de science, une œuvre d'art. On a senti l'homme
sous l'écrivain ; on a perçu la beauté de la conception religieuse
de l'univers que l'homme avait faite sienne et dans laquelle il
vivait. De ces deux émotions combinées, l'une psychologique,
l'autre esthétique, est né l'intérêt : l'intérêt a fait la force et la

popularité. Car pour populariser une œuvre ou une idée, il ne
suffit pas de la vulgariser, c'est-à-dire de la rendre intellectuellement

accessible à l'entendement moyen de l'humanité ; il faut
encore en manifester la beauté interne, la faire chose organique
et vivante et pour cela, se l'être tellement assimilée, se l'être
identifiée de telle façon qu'à l'énoncer, ce ne soit pas des vérités
seulement qui s'adressent à l'intelligence, mais un homme tout
entier qui parle aux hommes. Qu'il ne les ait pas crues
indispensables ou que ses aptitudes naturelles ne lui permissent pas
d'y répondre, M. Bovon n'a qu'imparfaitement satisfait à ces

exigences. Il a professé plus qu'il ne s'est communiqué ; il nous
a enseigné plus qu'il n'a témoigné; il a constamment dérobé

son âme à l'âme de ses lecteurs ; sa personnalité réelle leur est
demeurée aussi insaisissable et neutre que l'avait été son style
et sa pensée; ils n'ont pas entrevu, derrière un discours trop
méthodique, la beauté d'une œuvre à laquelle il n'a manqué,
pour devenir harmonieuse, féconde et puissante, que d'être
moins didactique et moins raisonneuse, moins objective et
moins anonyme, de respirer davantage du souffle de la vie et
de porter l'empreinte d'une individualité créatrice.

C'est une faiblesse, mais il reste de la force dans cette
faiblesse : une force scientifique ; nous l'avons vu, elle est consi-
rable. Peut-être après tout n'était-il guère possible d'être fort
de deux manières à la fois ; peut-être l'auteur l'a-t-il senti et ne
s'est-il décidé qu'à bon escient II n'a pas fait le choix que nous



154 G. FROMMEL

eussions préféré; le choix pourtant reste acceptable, et sans
doute encore n'était-il pas entièrement libre? Le tempérament,
les facultés natives, la tournure de l'esprit jouent ici un rôle

prépondérant. Il y en a qui ne seront jamais professeurs ; il y en
a qui le sont par droit de naissance. M. Bovon, qui est né

professeur, a fait l'œuvre de sa vocation : une œuvre professorale.
Nous l'acceptons comme telle et nous l'en remercions.


	La morale chrétienne de M. J. Bovon [suite]

