Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 32 (1899)

Artikel: La morale chrétienne de M. J. Bovon [suite]
Autor: Frommel, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379663

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON

PAR

G. FROMMEL!

1V
Les fruits de la vie chreétienne.

Nous abordons maintenant le livre troisieme de la Morale de
M. Bovon: Les fruits de la vie chrétienne. Il décrit « lactivité
du chrétien se déployant dans les sphéres de plus en plus larges
gqu’elle remplit : la famille, la société, 'Eglise. » La division est
nette, limpide et parfaitement acceptable. Tout au plus pour-
rait-on demander s’1l n’eGt pas été préférable de placer I’Eglise
avant la société civile, puisque I’Eglise, c’est la scciété en tant
que spécifiquement chreétienne et qu’d cet égard le chrétien
reléve de 'Eglise avant méme de relever de I’Etat, et lui appar-
tient plus intimement ?

L’auteur subdivise sa premiére section: Le chrétien dans la
famaille, en quatre chapitres qui traitent successivement: de
la théorie du mariage, de la pratique du mariage, des relations
de famille, des groupes sociaux connexes 4 la famille. Dans le
premier, qui étudie le mariage civil et le mariage religieux con-
sidérés en leurs notions propres et distinctes, je ne trouve rien
a relever si ce n’est I’excellence d’une traclation qui me parait
un vrai modeéle de justesse et de lucidité. (Voir également une
appréciation du féminisme, du bon et du mauvais, qui pourrait

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de janvier 1899. n. &



124 G. FROMMEL

étre utile & plusieurs.) On ne contestera pas davantage les con-
seils que donne ’écrivain, & propos de la pratique du mariage,
sur la formation des rapports conjugaux. Peut-étre l'accord
sera-t-il moins unanime sur la maniére dont il envisage le di-
vorce ou la dissolution de ces rapports. Voici ses conclusions,
qu’il me parait, pour ma part, bien difficile d’infirmer, aprés
examen des textes scripturaires en relation avec les cas con-
crets qui se peuvent présenter : « Je conclus donc que, si le
divorce est une ressource extréme, s’il révéle a4 coup sar du
trouble, des défaillances, s’il faut protester et réagir contre les
abus dont il n’est que trop souvent le prétexte, cette solution
douloureuse ne saurait cependant étre évitée, méme en dehors
de l'adultere avéré. La rupture intervenue, I'époux lésé en-
trera-t-il dans une nouvelle union? A chacun d’agir selon ce
qu’il trouve juste, sous sa responsabilité devant Dieu, bien
qu'il semble naturel, — de fait je ne comprends guére qu’il en
puisse étre autrement, — que le chrétien si tristement éprouve
termine ses jours dans la retraite. »

On gottera également, & propos des relations de famille, les
trés justes réflexions de Pauteur sur l'intimité conjugale et ses
limites ; sur les devoirs de respect et de sincérité entre époux
quimpose 'Evangile ; sur l'autorité des parents a l'égard de
leurs enfants, son caractére et ses bornes ; enfin sur l'instruc-
tion et ’éducation, leurs méthodes, leurs principes et leurs re-
lations mutuelles. Je crains par contre que le paragraphe inti-
tulé Maitres et serviteurs ne soit trouvé un peu court et som-
maire. Je serais presque tenté d’en dire autant du chapitre sui-
vant tout entier (Groupes socicux connexes a la famille), con-
sacré aux seuls devoirs de I'hospitalité et de 'amitié. Il y avait,
ce semble, au siécle ol nous vivons, des choses plus fortes et
plus urgentes & dire sur ce sujet.

Notre moraliste se héite, on le devine, vers des points, non
plus importants, car il ne saurait y en avoir de plus essentiels
que la famille, cette « unité élémentaire » de laquelle tout dé-
pend et « qu'on ne supprime qu’en ruinant la communaute, »
mais qui prétent davantage aux grandes discussions de prin-
cipes. Et, en effet, avec le chrétien dans la société, société



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 125

civile et société religieuse, nous pénétrons dans une sphére
plus vaste qui souléve aujourd’hui quelques-uns des problémes
les plus aigus, les plus complexes et les plus passionnants dont
se puisse occuper la pensée.

Voici comment M. Bovon divise et définit la premiére section
de sa matiére: « Le corps social, en tant que s’organisant et
s’administrant, c’est 'Il'tat ; les rapports de ses membres, con-
sidérés & ce point de vue, forment la vie civile et politigue. »
« I’ensemble des relations trés diverses qui se nouent et gran-
dissent sous la protection des pouvoirs constitués » forme « la
vie sociale privée. » Ces « activités vont dans deux directions
essentielles: activité d’appropriation, qui transforme la na-
ture ; activité d’expression qui reproduit la nature par les lois
qu’on en dégage. » « De la premiére dépendent les fonctions de
la vie économique, & propos de laquelle se pose le probléme de
la richesse; & autre, — activité d’expression, — correspondent
la vie intellectuelle et les beaux-arts. » Et je ne pense pas qu’il
soit possible d’exprimer un programme plus heureux avec une
plus claire concision,

Le premier objet de notre attention sera donc le corps social
en fonction administrative et gouvernementale, ou I'Etat. Je dis
« en fonction, » car la société n’est pas I’Etat, non plus que
I’Etat n’est la société comme telle, ce qu’on oublie trop de nos
jours et que M. Bovon a grand soin et grandraison de nous
rappeler. De cet oubli, précisément, nait une conception de
I'Etat qui a longtemps été dominante et méme exclusivement
dominante, que 'antiquité a surtout connue, qui a parmi nous
encore des formes mitigées, qui parait regagner en quelque
mesure la faveur populaire et dont les théoriciens innombrables
vont, depuis Platon & J.-J. Rousseau et méme au dela, jusqu’a
nos socialistes modernes, en passant, reconnaissons-le, par un
nombre considérable de théologiens: ¢’est la conception collec-
tiviste de I'Etat. Elle consiste & faire du « pouvoir civil, le but
supréme de 'homme. » L’Etat y représente « par excellence le
souverain bien, qu’il doit réaliser partout dans le monde. Hors
de son influence il ne saurait exister de moralité complete; il
est le maitre absolu de la vie et de la personne des citoyens. »



126 G. FROMMEL

« Pénétrant ainsi tous les détails de I'activité personnelle qu’il
embrasse, il devient le Dieu et le maitre des humains. »

Cette 1dentification de I’homme et de la société, et d= la société
a ’Etat, a régné et régne encore sous les formes gouvernemen-
tales les plus diverses. Elle est aujourd’hui I'idéal d’une cer-
taine école démocratique ou sociale ; mais la forme monarchique
absolue a seule pu lui donner jusqu’ici dans I’histoire une ex-
pression 4 peu prés adéquate. La fiction de I’Etat chrétien, que
Rothe a posée comme but supréme au développement de la
race, n’est, elle aussi, qu'un pastiche christianisé du collecti-
visme antique. La théorie individualiste de I'Etat, née avec la
Réforme protestante et adoptée depuis par le libéralisme poli-
tique, représente exactement la conception inverse. Elle su-
bordonne la société a I'individu, et en tous cas les distingue
nettement I'un de l'autre ; elle fait de I’Etat, non pas l'incarna-
tion de la vérité humaine, mais le protecteur des droits et des
libertés individuelles, et lui retire tout autre controle sur les
convictions religieuses et morales des citoyens, que celui qui
résulte de Papplication du droit commun. On sait avec quel
éclat et quelle supériorité de vues A. Vinet s’en f{it Ie représen-
tant. Ce fut aussi celle de Benjamin Constant, de Macaulay, de
Taine, de Stuart Mill, de H. Spencer, pour ne citer que les plus
connus. Mais ici, chez les derniers surtout, 'esprit est bien dif-
férent. Ce n’est plus au nom de la conscience, mais au nom de
I’évolutionnisme, des droits du plus fort et de la sélection pro-
gressive de la race, que le maximum de liberté doit étre garanti
a l'individu, afin que « les individus du plus grand mérite »
prospérent et se multiplient davantage « que ceux de moindre
mérite. » Il v a donc individualisme et individualisme : I'indivi-
dualisme moral, ou celui qui limite I'ingérence de I'Etat en vue
de protéger le libre accomplissement du devoir individuel ; I'in-
dividualisme qu’on pourrait appeler naturel et qui, sans exclure
de son programme la culture morale, songe avant tout & 1’épa-
nouissement des aptitudes naturelles de I’homme, au nombre
desquelles se rangent volontiers ses passions, ses intéréts, ses
convoitises. Considérant ce dernier uniquement, ’auteur montre
avec beaucoup de perspicacité que, s’il y a antinomie irréduc-



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 127

tible de point de départ entre lindividualisme politique et le
collectivisme d’Etat, il y a identité de conséquences. L’un an-
nule d’emblée l'individu en l'absorbant; I'autre ne le dégage
que pour ’écrasement des faibles et le triomphe de I'égoisme.
Au point de vue social, le résultat final est le méme.

Y a-t-il une synthése & cette antinomie et une solution a ce
grave probleme ? Assurément, et c’est ’'Evangile qui les four-
nit. Il transforme sans la rejeter la conception du libéralisme
politique et la moralise en quelque sorte. Voici comment, & la
suite de considérants du plus haut intérét, mais trop longs
pour étre reproduils & cette place, 'auteur envisage le role de
I’'Etat d’aprés 'esprit et les principes évangeliques: « Garder
le sanctuaire des consciences; favoriser le jeu de l'individualité
(ce que méconnait le socialisme collectiviste) ; mais d’autre part
(contrairement a I'individualisme darwinien), faciliter & chacun
cette grande ceuvre, oter les empéchements, non d’origine per-
sonnelle (c’est la tiche de lareligion et de la morale), pas davan-
tage d’ordre naturel (I'Etat ne peut donner la santé aux ma-
lades, ni la vigueur aux débiles, ni’énergie virile aux pécheurs),
mais les obstacles qui tiennent 4 des causes historiques, & des
abus sociaux réformables; partout o1 de telles servitudes tuent
ou déforment la vie morale, ’Etat, — au nom des principes de
I’Evangile, — a le droit et le devoir d’intervenir. » La question
ainsi concue et résolue, on peut résumer le role de I'Etat dans
cette breve formule : « La volonté collective s'imposant & cha-
cun pour le développement moral et vraiment humain de
tous. »

Le role de la société en fonction gouvernementale défini de
la sorte, sur quelles bases établir les relations de la vie civile?
En d’autres termes : « Les lois ayant pour but d’affranchir la
société de tout désordre, quel en doit étre le caractére? Sur
quoi repose la justice de ’Etat ? » Trois réponses au moins sont
possibles. Pour les uns la justice de I'Etat « manifeste la justice
méme de Dieu; » pour d’autres elle « poursuit l'amélioration
des criminels, » tandis que d’autres enfin lui assignent comme
but de veiller & « la préservation sociale. » Les deux premieres
de ces réponses sont annulées d’avance par la définition méme



128 G. FROMMEL

que nous avons obtenue de 'Etat. L’'une en effet repose sur la
notion de justice rétributive pure, appliquée par I’Etat sous la
forme théocratique stricte, tandis que l'autre, relevant d’une
théorie sociale trés voisine, n’en différe que parce qu’elle part
d’une notion plus évangélique de la justice, celle de la justice
justifiante par le chatiment. Or, ni l'une, ni 'autre de ces attri-
butions ne saurait convenir au pouvoir civil tel que nous
I'avons déterminé. « Qu'on se représente ce qu’il faut pour
amener un homme endurci 4 remonter la pente fatale du vice !
Quel tact, quelle douceur, quelle charité, « quelle démonstra-
tion d’esprit et de puissance! » Telles sont les vertus de’Evan-
gile ; mais I’Etat n’a pas de religion puisqu’il n’est pas « per-
sonne morale. » Et c’est en vain qu’on invoquerait en faveur de
I’Etat impersonnel et laique, manifestant une justice religieuse,
les textes scripturaires 1 Pierre II, 13, 14; Rom. XIII, 1-4.
D’abord, parce qu’il est toujours dangereux « de saisir un texte
visant certains cas déterminés pour en dégager, sans change-
ments, une régle universelle. » Si le procédé était recevable, en
effet, il faudrait conclure pareillement des passages Eph. VI, 5 ;
Col. III, 23, que 'apotre approuve et consacre formellement le
régime de l'esclavage, dont I'abolition cependant est un des
fruits les plus manifestes et les plus beaux de I'Evangile. La
vérité est que « dans les deux cas l'apétre prend I'état de choses
existant pour exhorter ses lecteurs & I'obéissance. En recevant
I'Evangile, les déshérités de ce monde pouvaient croire que
tout allait changer brusquement: Paul leur rappelle donc que
Paffranchissement spirituel est de plus de valeur que les droits
civils ou politiques. » Il convient d’ajouter de plus qu’il y a un
aspect naturel et un aspect religieux en toutes choses, et que
les apotres, en accentuant ce dernier, seul d’'importance immeé-
diate, n’ont pas nécessairement préjugé de l'autre. La parole
souveraine du Maitre (Mat. XXII, 21; Luc XX, 25) détermine
du reste expressément le caractére laique de l'institution poli-
tique. « Or, & ce point de vue, le but de la justice de I'Etat, —
voulu de Dieu, — est d’assurer & chacun sa liberté et non de
frapper au nom de la justice éternelle, » dont Dieu seul peut
connaitre. D’ol il suit que la derniere réponse est seule valable



LA MORALE CHRETIENNE DE M, J. BOVON 129

et que la justice civile a pour but et pour raison la seule pré-
servation sociale.

Ce principe admis emporte, d’aprés 'auteur, les conséquences
suivantes: « une réparation par le coupable aussi équivalente que
possible au tort commis; et si la réparation n’est pas possible,
I'infliction d’une peine proportionnelle & la gravité du délit. » Ce
4 quoi nous n'avons rien & redire, si ce n’est que M. Bovon,
qui, en fondant la justice civile sur la seule nécessité de la pré-
servation sociale, écarte dans ce domaine toute prise en consi-
dération de l'expiation morale du coupable, nous parait se con-
tredire lorsqu’il affirme que « si I'on part du besoin de préser-
vation sociale, la préméditation rend le délit pire en ce qu'il est
systématique. » Est-ce bien cela? Prémédité ou non, toutes
choses égales d’ailleurs, le délit, ou plus exactement le tort
porté, n’est-il pas le méme ? Seule la responsabilité morale est
différente, et c’est elle seule & ce qu’il nous semble que vise
Vaggravation de la peine. 1l s’agit donc de savoir si la prémédi-
tation doit entrainer cette aggravation. Si oui, comme cela est
généralement admis par les tribunaux, le principe juridique
auquel se tient M. Bovon ne serait donc pas aussi exclusif qu’il
le présente, et, pour une part variable mais certaine, se trou-
verait étre A la fois entamé et renforcé par un autre, qui touche
de fort prés a celui qu’il repousse: celui de la justice rétribu-
tivel.

Il va de soi que tout ce que 'auteur vient d’affirmer relative-
ment 4 'incompétence de la justice civile en matiére de péna-
lité morale et religieuse individuelle vaut, et & plus forte raison,
de la peine de mort, laquelle ne saurait se soutenir par aucun
argument, pas méme par le texte assez spécieux de Rom. XIII,
4, le glaive dont il - est ici question étant le symbole de la jus-
tice et non celui de la peine capitale.

Des relations civiles (chap. II) aux relations politiques (chap.
IIl) et aux problémes qui en découlent, la parenté est étroite.

1 On tirerait, croyons-nous, la méme conclusion de I'existence du jury a coté
de celle des juges. Les juges, interprétant la loi, représentent la société (préser-
vation sociale) ; le jury, appréciant la culpabilité, représente la conscience mo-
rale (justice rétributive).



130 G. FROMMEL

Sur la constitution de I’Etat, M. Bovon ne se prononce pas caté-
goriquement. 1l pense que « la meilleure constitution est celle
qui garantit 'ordre avec la plus grande somme possible de
liberté ; » il estime avec Stuart Mill qu'un gouvernement vaut
dans la mesure ol « il tend & accroitre la dose de bonne qua-
lité des gouvernés, collectivement et individuellement. » Ses
préférences vont, comme de juste, aux institutions démocra-
tiques, qu’il reconnait cependant d’une réalisation plus difficile
que d’autres, et conclut avec un éminent publiciste que « c’est
la liberté et non la république qui est difficile & établir. » Car il
Yy a « une fausse démocratie, qui confond le despotisme d’une
mejorité tyrannique avec les intéréts et la volonté de tous. »
Et « 'on sait combien elle hait la liberté, sans parler de la
jalousie et d’autres mesquines passions qu’elle déchaine. »

Mais il est un point ol ’Evangile est plus directement inté-
ressé que dans la forme politique de I'Etat, et c’est celui des
rapports des administrés avec le pouvoir, de quelque origine et
de quelque nature que soit celui-ci. Dans ’état de choses nor-
mal, qui n’est pas toujours ’état ordinaire, la situation est bien
simple : « Les citoyens ayant I'obligation d’obéir, leur droit est
en retour de recevoir protection et liberté. » « Mais si Pautorité,
devenue tyrannique, violente les consciences et qu’elle rende
impossible (c’est ce gui nous intéresse) la pratique de la loi
morale, que fera, selon 'Evangile, le citoyen ? » On répondra
d’une maniére totalement diftérente suivant qu’on attribue a la
société comme telle, et par suite & I’Etat, la prééminence sur
Pindividu, ou si, au contraire et en derniére instance, 'individu
est con¢u comme ne relevant que de Dieu par sa conscience.
Aussi la réponse de l'auteur lui est-elle dictée d’avance par la
notion méme de 'Etat qu’il a précédemment exposée.

11 fait siennes les admirables paroles que les persécutions du
Réveil dictérent a4 Vinet : « Certes ce n’est pas nous qui contes-
terons aux lois le droit d’étre respectées. Mais une distinction
naturelle se présente. Une loi injuste doit étre respectée par
moi, quoique injuste, lorsqu’elle ne blesse que mon intérét, et
mes concitoyens, également lésés, lui doivent le méme respect.
Mais une loi immorale, une loi irréligieuse, une loi qui m’oblige



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 131

de faire ce que ma conscience et la loi de Dieu condamnent, si
I’on ne peut la révoquer, il faut ia braver; » et conclut, appuyé
sur I'exemple des apotres (Act. 1V, 19; V, 40-41) que « le but
de ’'homme étant de se consacrer & Dieu, et la fonction de
I’Etat de rendre possible ce travail, s’il I'entrave au lieu de le
favoriser, le droit de résistance commence. »

Ce n’est toutefois que « poussé & bout que le disciple de
Christ aura recours 4 la violence. Mais s’il estime que 'opposi-
tion passive ne suffit plus et que méme elle engendre un état
de choses intolérable, prenant devant Dieu seul la responsabi-
lité¢ de sa conduite, il a le droit et le devoir d’agir. Qu’on en
vienne alors jusqu’a la révolution ; la faute en est i l'autorité
qui déchaine de tels maux par sa tyrannie. » Ce principe, loin
d’étre subversif, comme le montre fort bien Vinet et I’histoire
avant lui, est le principe de vie des sociétés. Et, si 'on ne
s’étonne pas qu’il soit combattu par 'autoritarisme catholique,
on reste assez surpris de le voir également condamné par la
Réforme protestante & ses origines, par des philosophes comme
Kant, par des théologiens comme Rothe; 'honneur d’avoir
orienté la pensée moderne dans cette direction revenant au ju-
riste réformé Hubert Languet en 1579.

Mais cette question résolue, une autre, connexe bien que dis-
tincte, se dresse aussitot: celle du droit de guerre des Etats
entre eux. Qu’en faut-il penser au point de vue chrétien ?
M. Bovon concéde qu’il est un cas, un seu!l, ou il soit possible
de 'approuver sans réserves: « C’est lorsqu’une nation qu’on
attaque ou qu'on plie sous le joug lutte pour I'indépendance. »
Alors seulement on peut parler d’'un droit, d’un droit analogue
a celui qui vient d’étre 1égitimé tout a ’heure. Mais il est clair
que si ce droit était universellement reconnu, la guerre cesse-
rait du méme coup. Nul peuple n’opprimant un autre peuple,
il n’y aurait plus ni opprimé, ni oppresseur. Ce serait la paix
définitivement et partout établie. Est-il possible d’amener les
nalions 4 la reconnaissance de ce droit et de les y amener
toutes ? Non point par la contrainte assurément, car supposez
méme un tribunal arbitral prononcant au nom d'une juris-
prudence unanimement consentie par les intéressés, il lui man-



4132 G. FROMMEIL

quera toujours la force coercitive qui lui permettrait d’imposer
son jugement. Sur cette voie il n’y a donc pas de solution défi-
nitive. Tout ce qu'on peut espérer, c’est d’abord que des adou-
cissements notables soient apportés aux lois de la guerre ; c’est
ensuite qu'un nombre de plus en plus considérable de cas liti-
gieux soit soumis a I’arbitrage international et que cet arbitrage
soit de mieux en mieux respecté. La vraie solution ne sera
donnée que par la pratique universelle et compléte de I'Evan-
gile, c’est-a-dire par I’établissement méme du royaume de Dieu
au sein de I’humanité.

Nous sommes sur ce point pleinement d’accord avec 'auteur;
nous irons méme plus loin qu’il ne va. Non seulement il nous
semble que 'avénement d’une ére de paix continue entre les
peuples n’est actuellement pas possible, nous croyons qu’elle
n’est pas désirable. Et cela tout simplement parce (ue la guerre,
étant une suite et une manifestation du péché, tant que le pé-
ché lui-méme ne sera pas vaincu, il restera pedagogiquement
nécessaire et souverainement utile & 'humanité que le péché
se révele pour ce qu’il est et s’expie dans ses conséquences.
« Je ne veux pas adhérer, écrivait un penseur chrétien !, & ceux
qui veulent modifier les conséquences avant de corriger le fond,
car c’est le moyen de faire des sépulcres blanchis. » Il y a du
vrai dans cette boutade, et j’ai peur qu’elle ne s’applique que
trop bien aux tendances antimilitaristes si bruyamment affi-
chées de nos jours, comme en général a tout 'effort de la civi-
lisation contemporaine, qui tend plus & parer aux inconvénients
du mal qu’a guérir du mal lui-méme. Non pas, ai-je besoin de
le dire, que je me mette le moins du monde au point de vue
militariste. C’est au point de vue chrétien que je me place. Et
s’il est vrai, comme 'estimait déja Vinet 2, que 1’état de société,
tel qu’il se réalise actuellement, est en soi un état anormal
pawrce qu’il résulte de la chute; s’il est vrai tout au moins,
comme j’ai tenté de le faire voir plus haut, & propos de la
propriété, qu’il est un simple état de fait, & jamais incapable
de se légitimer en droit, il me parait inévitable que, de cette

1 Gabriel de Beaumont, Carnet d’'un chrétien. REVUE CHRETIENNE, nov. 1898.
2 EDUCATION, FAMILLE ET SOCIETE, Le socialisme considéré dans son principe.



LA MORALYE CHRETIENNE DE M. J, BOVON 133

injustice primordiale et de cetle iniquité primitive, ne sorte
pas perpétuellement ces troubles, ces guerres et ces bruits
de cuerre qu’annonce I'Evangile comme devant durer jusqu’a
la fin de 'économie présente. Telle est aussi la raison, pour
y revenir en passant, pour laquelle je tiens qu’il ne saurait
y avoir ici-bas aucune forme gouvernementale ou sociale per-
manente et définitivement adéquate aux besoins de ’huma-
nité. La déchéance de l'individu se répercutera toujours dans
la société et la contradiction interne qui le déchire troublera
constamment aussi les institutions sociales et politiques qu'il
se donne.

Passant au déploiement de la vie sociale sous la protection
de U Etat, 'auteur aborde maintenant une question que beau-
coup jugent la plus grave et qui est en tous cas la plus actuelle
des questions a 'ordre du jour: la question sociale. Il s’agit de
savoir comment la réscut le christianisme et pour cela il faut,
bon gré mal gré, revenir au role qu'y joue 'Etat et & « la part
qui lui revient selon I'enseignement de I'Evangile. » Probléme
immense, que les déterminations précédentes ont heureusement
plus qu’a moitié résolu. Deux théorvies extrémes sont en pré-
sence : « D'un coté la doctrine du laisser-faire, qui, favorisée
par la philosophie darwinienne, excite la concurrence dans
toute sa brutalité; » de 'autre la doctrine du socialisme qui
tend & supprimer la concurrence par des mesures variant beau-
coup d'une école a l'autre, mais qui portent toutes une atteinte
plus ou moins grave a la liberté individuelle.

Nous retrouvons ici, avec une application différente des deux
tendances deéja rencontrées, celle du faux individualisme ou
individualisme naturel, et celle du collectivisme. C'est cette
derniére surtout que M. Bovon examine chez ses divers repré-
sentants, religieux, laiques et athées et dont il explique par des
raisons historiques assez précises le formidable développement.
Si 'on va jusqu’au fond des choses, la lutte entre les deux sys-
témes économiques révele un antagonisme qui a toujours existe,
mais qui est aujourd’hui plus aigu, entre les deux principes
que la Révolution frangaise énoncait d'une seule haleine, celui
de la liberté et celui de l'égalité. Or, remarquez que, pris en

THEOL. ET PHIL 1899. 10



134 G. FROMMEL

eux-mémes et exclusivement appliqués, chacan d’eux, bien
qu’irréductiblement hostiles, conduisent & des effets identiques.
La liberté seule, le laisser-faire, la libre concurrence, favorise
quelques individualités aux dépens des autres, exalte et récom-
pense le travail des plus capables, des plus énergiques, parfois
simplement des plus habiles et des moins honnétes, d’ou il suit
que les grandes entreprises absorbent les petites, que les capi-
taux s’accumulent dans les coffre-forts d’une infime minorité,
qu’au luxe de l'opulent correspond le déntment sordide du
prolétaire. N'est-il pas évident que sous ce régime la propriété
« ruine de ses propres mains son édifice, puisqu’elle ne grandit
qu’en se dérobant aux masses et que le fondement de la pros-
périté nationale repose sur un principe qui condamne la
presque totalité du peuple a la pauvreté ? »

Que si cependant, pour corriger les abus et les injustices
qu’engendre la liberté, on fait prévaloir ’égalité, comme le veut
le socialisme, le mal ne fait qu’empirer. On supprimera la libre
concurrence qui écrase le faible au profit du fort; on protégera
les ouvriers en forcant les patrons & relever le taux des sa-
laires; pour y parvenir, I'Etat sera contraint de s’occuper de
commerce, d’agriculture, d’industrie ; il deviendra bient6t, non
seulement arbitre, mais propriétaire de la richesse nationale
qu’il aura pour tache de répartir équitablement entre ses admi-
nistrés, j'allais dire ses fonctionnaires. « Rien ne se fera plus
que sous I’égide de ce pouvoir tutélaire; le peuple ne sera plus
qu’une famille, assignant & chacun le travail et la place qui lui
reviennent. Des lors aussi, — car la contre-partie est de rigueur,
— point d’initiative personnelle, point de concurrence vitale avec
les énergies qu’elle crée; point de jeu laissé aux individualités
divergentes; tous ont leur role tracé, leur sphére d’action dési-
gnée, dont on leur interdit de sortir en étalant des qualités im-
portunes, des supériorités blessantes pour le grand nombre:
c’est la compression sociale, avec la monotonie, le dégout
(nous aurions ajouté : 'appauvrissement) qu’elle engendre, suc-
cédant aux périls et aux audaces de la liberté. »

Et le moraliste de poursuivre: « Liberté, égalité, I'avenir
aura-t-il a choisir entre ces termes ? L’humanité n’a-t-elle d’autre



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 135

espoir qu’'une fraternité contrainte, synonyme de servitude, ou
qu'une lutte sociale toujours plus dpre au nom de la liberté ? »
C’est ici qu’intervient la solution chrétienne, qui résout I'anti-
nomie par l'amour. « La charité, en effet, crée des hommes
libres, puisqu’il faut se posséder pour se donner; mais en les
unissant elle fail d’'eux tous les membres d’une famille, elle réa-
lise I'égalité des aspirations et des pensées, sinon celle des si-
tuations. »

Voila qui est trés habilement mené et trop juste pour ne pas
emporter aussitot l'assentiment de tout lecteur réfléchi, mais
qui, du méme coup, confirme ce que nous avons dit a plusieurs
reprises de la déchéance de I'état social actuel et de son inca-
pacité de parvenir par lui-méme & une réalisation paisible et
durable, a4 plus forte raison normale et définitive. L’amour,
seule solution radicale de la question, exige en effet d’étre vécu
et pratiqué par la totalité des hommes sans exception ; il sup-
pose donc I'établissement intégral du Royaume de Dieu, ce qui
nous rejette bien loin en dehors des perspectives de 'économie
présente. Car la sainteté, condition du Royaume, ’est aussi de
Pamour ; tant que le péché ne sera pas détruit au sein de 1'hu-
manité, ne comptez pas y voir fleurir 'amour, ni par consé-
quent s’apaiser les conflits sociaux. Et probablement encore
que lorsque vous aurez 'amour, vous n’aurez plus de société au
sens que nous lui donnons aujourd’hui, car I'amour, reméde &
ses maux, ne la guérira qu’en la remplacant par la communion
directe, intime, vivante et spirituelle des esprits entre eux, ce
qui est 'abrogation méme de tout état social.

D’ici 1a cependant, n’y aurait-il rien & faire? A Dieu ne
plaise ! Mais les progrés accomplis resteront toujours caducs,
transitoires, insuffisants; expédients et palliatifs de hasard dont
il faut se garder d’attendre une guérison. Dans cet ordre de
recherches, I'auteur nous prévient contre deux illusions ré-
gnantes : l'illlusion matérialiste qui consisle 4 tout espérer des
améliorations extérieures, « comme si les réglements étaient
efficaces 14 ol 'honnéteté fait deéfaut; » lillusion spiritualiste
qui néglige la forme pour le fond et se desintéresse des obs-
tacles extérieurs que peuvent présenter de mauvaises législa-



136 G. FROMMEL

tions. Il convient au contraire d’employer les deux moyens con-
curremment, afin d’en: obtenir la plus grande somme de résul-
tats accessibles. A ce point de vue M. Bovon signale le protec-
tionnisme et les excés du militarisme comme particulierement
nuisibles aux intéréts soctaux de I'humanité ; il indique le role
positif et bienfaisart que I'Etat peut jouer en matiére de con-
trats enlre ouvriers et patrons ; les inconvénients qu’il v a & ce
qu’il devienne lui-méme producteur; les lois qu’il peut édicter
sur la protection du travail des mineurs et celui des femmes,
sur I'obligation d’un repos hebdomadaire, sur la journée nor-
male de travail, etc., et laisse entendre que la participation aux
bénéfices et la coopération sont, de tous, les moyens les plus
efficaces d’une solution partielle du probléme. Puis, comme
malgré tout, rien n’est puissant dans ce domaine comme les dis-
positions intérieures de la volonté, il termine sur d’excellents
conseils qu’il adresse successivement aux pauvres et aux riches
et que nul ne lira sans profit pour soi-méme.

Des activités d’appropriation qui transforment la nature,
nous passons maintenant & des activités d’un genre tout diffe-
rent: aux activités d’expression qui reproduisent la nature,
c’est-a-dire &4 la vie scientifique et artistique, toutes deux se
déployant encore, comme la vie économique, sous la protection
de I'Itat.

Et d’abord la vie scientifique. Son utilité, je pense, n’est en
cause pour personne et I’on nous dispensera de reproduire les
argminents qui la prouvent. Elle commence avec I’école pri-
maire et celle-ci suscite d’emblée un conflit d’opinions diver-
gentes. Les uns la veulent laique, d’autres ecclésiastique et con-
fessionnelle, d’autres enfin la veulent libre. Comment la faut-il
pour qu’elle offre, avec un maximum d’avantages, un minimum
d’inconvénients 7 Aprés une étude somimaire, mais suffisante
pour orienter le lecteur et lui permettre de comprendre au
moins les motifs de ses préférences, auteur opine pour les
écoles libres. Il écarte les principaux arguments qu’on lui op-
pose, montre que 'Etat, qui n’a pas le droit sans doute de se
désintéresser de 'instruction de ses ressortissants, peut y veil-
ler sans se faire lui-méme professeur, et ¢’est en instituant des



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 137

séances d’examens obligatoires pour tous. Comme on ne saurait
se flatter cependant que cette solution, — urgente si 'on veut
éviter ’effet désastreux en religion et en pédagogie d’une laici-
sation effrénée et vraiment stupide de I'école, — soit acluelle-
ment en faveur et ait quelque chance de se réaliser bientot, il
propose deux solutions transitoires : 'une consisterait & utiliser
les cadres existants, par la création d’écoles normales ¢évangé-
liques dont les éléves seraient capables de 'emporler aux exa-
mens d'Etat ; Pautre consisterait & préparer Pavenir, en fondant
partout ol cela paraitrait indiqué « des écoles primaitres libres,
assez forlement organisées pour s’affirmer et pour grandir. »
On ne lira pas sans intérét les pages que M. Bovon consacre,
a propos de I'enseignement supérieur, a la fumeuse querelle qui
divise depuis tantot un siecle les antiques et les modernes ou,
plus exactement peult-étre, les classiques et les scientifiques. Il
penche visiblernent en faveur des premiers; mais malgré ce
que ses préférences et ses motifs peuvent avoir encore d’indi-
rectement évangelique, le point en litige touche de si loin & la
morale chrétienne qu’il me semble & peine y rentrer. Je le pas-
seral donc sous silence ainsi que le paragrap:e qui traite de la
valeur morale de Uart. Non pas yue ce sujet w’importe point &
la morale chrétienne ; il lui importe si fort au contraire qu’un
développement beaucoup plus ample se légilimerait parfuite-
ment. Mais j'incline & croire que, pour en parler avec compé-
tence, il v faudrait un artiste ou du moins un homme ayant da-
vantage que l'auteur et son critique actuel le sens de la beuuté.
De Part au plaisir, la transition est naturelle. Notre moraliste
examine du point de vue chrétien les questions si controver-
seées du thédtre et de la danse, et, szns les trancher uniformé-
ment pour tous, pose en terminant les deux principes-critéres
de la valeur morale du plaisir: le principe individuel : « tout
plaisir est permis quand il rapproche de Dieu; il est interdit
lorsqu’il agit en sens contraire; » subordonné lui-méme au prin-
cipe social: « le chrétien renoncera méme a des plaisirs qu’il
croit permis, s’il s’expose en s’y livrant, 4 faire tort aux autres.»
Nous venons de parcourir les sphéres sociales que recouvre
I'autorité de I’Etat ; nous touchons enfin & la derniére, a la plus



138 G. FROMMEL

haute, celle qui résulte de I’Evangile lui-méme, celle ol devrait,
semble-t-il, se réaliser la moralité supréme, éternelle, immua-
ble: I'Eglise ou la société des disciples de Jésus-Christ, assem-
blés par une foi commune autour du méme Maitre. La plus de
compromis boiteux, plus de palliatifs, plus de demi-mesures,
mais des regles fixes, fermes, inaltérables; des affirmations
pleines , une lumiécre éclatante et paisible qui console des lueurs
crépusculaires ol se mouvait jusqu’ici le principe de la morale
chrétienne ; un ordre de choses enfin qui soit digne d’une société
dans laquelle travaillent les puissances régénératrices et sanc-
tifiantes du siécle & venir. Hélas ! il s’en faut. Ici comme ailleurs
I'idéal et le réel ne se rejoignent guére; ici comme ailleurs,
Pabsoiu, le définitif nous échappe, et la diversité des systémes
trahit 'imperfection du bien.

C'est qu’en effet I'Eglise n’est pas encore le Royaume ; elle le
rejoint sans doute, mais comme 'instrument se rattache a4 son
but ; elle le prépare plus qu’elle ne le réalise et peut-étre méme
I'annonce-t-elle plus qu’elle ne le prépare. « Réalisation histo-
rique (nous aurions dit : témoignage prophétique) de ce
royaume, son but est d'en fournir I'expression toujours plus
juste, par une assemblée ol Dieu régne sans partage chez ceux
qui mettent en pratique sa volonté. » Or, pour tendre & cet
idéal, que doit faire I'Eglise ? Et d’abord que doit-elle étre? Car
elle fera selon ce qu’elle sera, et sa nature toujours condition-
nera sa conduite.

Ce que nous venons de dire est si vrai, 'imperfection de
I'Eglise est telle et les chrétiens ont encore si peu compris son
essentielle notion, que 'auteur se voit contraint de discuter lon-
guement une question préalable qui devrait étre, aprés dix-neuf
siecles d’expérience et d’histoire, depuis longtemps vidée, celle
de savoir quelles relations I'Eglise doit soutenir avec I'Etat. Eh
bien, non ! on ne le sait pas encore, au moins de certitude una-
nime et certaine; on hésite, on tergiverse, on plaide toutes les
causes. Décidément il en faut rabattre sur les prétendus pro-
greés de la pensée humaine et surtout de la pensée théologique
en un siécle qui se targue d’étre par excellence le siécle de lu-
miére ? Me permettra-t-on de 'avouer, aussi longtemps que nos



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 139

docteurs ne se seront pas mis d’accord sur un principe aussi
élémentaire, aussi simple et facilement discernable, je garderai
4 I'endroit de leurs théories une incoercible suspicion. Car s’ils
ne savent pas voir ce qui saute aux yeux, comment sauront-
ils discerner et comment saurai-je qu'ils ont bien vu le reste?

Fidéle a4 son procédé de classement antithétique, et cette fois
avec grand’raison, M. Bovon range les conceptions diverses
qu’on peut se faire des rapports de I'Eglise avec I’autorité civile
en deux grandes catégories: celles qui tendent & absorber
I'Eglise dans I'Etat et celles qui 'en séparent. Je dis qu’il a rai-
son, car la théorie inlermédiaire, celle qui veut 'union sans la
dépendance mais sans la séparation, n’est & proprement parler
pas une théorie, mais un pur expédient. Il manque de bases
et de principes justificatifs et présente, en se prolongeant, tous
les inconvénients de la théorie de I'absorption.

En effet, « I'union de deux corps constitués n’est utile et
n’évite les conflits que s’ils sont du méme ordre et suivent les
mémes principes. » Or, dans le cas particulier, ils different du
tout au tout: 1° Par leur mode de recrutement, qui est un fait
pour I’Etat : la naissance; et un acte pour I’Eglise: la libre ad-
hésion ; 2¢ Par leur méthode d'action, qui est contraignante
dans I’Etat, spirituelle et morale dans I’'Eglise; 3° Par leurs buts
respectifs, celui de ’Etat étant le bien temporel dans 'univers
terrestre, celui de I'Eglise, le Royaume éternel de Dien. A mettre
en commun des programmes si1 différents, les deux organismes
n’ont rien a gagner, si ce n'est de perpétuels embarras et une
grande incertitude de mouvements et d’allure. Mais voici ce
qu’ils y perdent; I'Etat, le caractére universel qui fait sa force:
en favorisant une Eglise aux dépens des autres, il devient parti-
culariste et donc injuste; injustice qu’il ne répare qu’en proté-
geant toutes les Eglises également, c’est-a-dire en se faisant
professeur de scepticisme religieux. Mais I'Eglise, elle, y perd
bien plus encore: sa liberté, sa dignité, son crédit, sa puissance
et la preuve en quelque sorte de sa vérité. « Aucune religion,
écrit Vinet, n’est digne du nom de religion si elle ne dit: « Mon
regne n’est pas de ce monde; » aucune religion n’est une reli-
gion si elle se propose 'alliance du pouvoir civil comme moyen



140 G. FROMMEL

et comme but; car aprés cela de quel droit pourrait-elle dire
encore : « Je représente sur la terre I'idée de 'indépendance et
de la souveraineté de esprit et son triomphe sur la matiére ? »
Qui pourra dire, en effet, lequel a triomphé avec elle, de l'es-
prit ou de la matiére, et méme cquel triomphe elle a voulu ? Elle
a déchiré de ses propres mains ses letlres de créance et per-
sonne, alors méme (u’elle entasserait victoire sur victoire,
n’est fondé & dire que Uesprit a triomphé. Il est permis & cha-
cun de ne voir que de la politique dans toute religion qui s’ap-
puie sur le pouvoir poiitique, et cerles on n'y manguera pas. »
On n’v a pas manque, et je ne sais s’il est chose au monde
qui ait davantage exténué le crédit de I'Evangile dans l'esprit
des hommes. Veut-on cependant se cramponner encore et
mettre en avant cette sorte de patriotisme religieux qu’incarne
le nationalisme ecclésiastique ? Ayez alors Paudace de la fran-
chise; reconnaissez ouvertement que volre Eglise nationale
n’est plus chirétienne que par inconséquence et par contradic-
tion; qu’elle ne saurait 'étre ; que « vu la grande diversilé des
convictions, l'instilution qui recouvre ainsi tout un pays ne sau-
rait professer strictement la foi évangélique; » que des lors
« les doctrines qu'on y maintient signifient tout ce qu’on veut,
chacun les comprenant & sa maniére, » et que « le préire ou le
minisire n’est plus qu’un fonctionnaire parlant 4 heure fixe
sur divers sujets moraux. » Ges conséquences, qui sont com-
munes aux Eglises concordataires et aux Eglises d'Etat, mani-
festent clairement leur identité fonciére.

Le régime des Eglises unies a 'Etat étant écarté comme
batard et intenable a la longue (je dis inlenable au point de
vue de la distinction des deux termes), reste celul de 'absorp-
tion pure et simnple du pouvoir spirituel par le pouvoir poli-
tique. Il a l'avantage d’élre logique, compact et facilement
compréhensible. On ne saurait nier qu’a tout le moins il ne
représente un principe. Mais ce principe est-il chrétien? La
lettre de 'Ecriture ne lui est en tous cas pas favorable. Jésus-
Christ parle de Dieu et de Gésar comme de deux pouvoirs dis-
tincts et qu’il faut distinguer (Luc XX, 25), et quant & Paul,
« quelque respect qu'il ait pour l'autorité des magistrats, c’est



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 141

I'épouse du Sauveur qu’il associe au triomphe de son chef
(Eph. V, 25-27) et qu’il déclare impérissable aussi bien que
Christ lui-méme (Eph. I, 21-23). » L'opposition s’accuse plus
profonde et plus irréductible encore s1, de la lettre des Ecri-
tures on remonte a l'esprit. Celui de la théorie en question est
nettement collectiviste; celui de 'Evangile nettement indivi-
dualiste. L'un fait dépendre « les rapports du fidéle avec Jésus-
Christ des rapports du fidele avec 'Eglise: l'absorption du
croyvant dans la masse collective devient la condition premiére
du salut, 'Evangile est avant tout une puissance sociale, trans-
formant 'huranité et, par elle, les individus qui la composent ;»
d'aprés l'autre au contraire « 'vangile est avant tout une puis-
sance morale, régénérant les individus et par eux la société. »
Qu’est-ce & dire? Sinon qu’il faut choisir entre un Evangile
sans conversion et 'Evangile de la conversion ; entre un Evan-
gile qui annnle la nécessité de la nouvelle naissance et celui qui
la proclame ! Sur ce terrain, le choix, pensons-nous, ne saurait
étre douteux. La séparation de 'Eglise d’avec I'Etat s’obtient
comme seul regime normal par voie régressive ; il aurait pu et,
a mon avis, il aurait da I'étre encore par voie positive, je veux
dire, par l'analyse de ce que renferme le grand principe de la
souveraineté de Christ sur son Eglise, principe dont la sépara-
tion n’est que le corollaire négatif. Il y avait beaucoup & dire ;
remercions l'auteur de ce qu'il a 0sé dire quelque chose 14 ou
d’autres se taisent tout a fait,

Si compietement d’accord cue je sois avec M. Bovon, il est
un point cependant auquel il ne me parait avoir accordé une
suffisante atlention, et c¢’est Pexistence de i'Eglise catholique.
Je suis persuadé, pour ma part, qu’en elle réside le grand obs-
tacle pratique a la réalisation de l'idéal chrétien dans ce do-
maine. 1l y a de Ia vérité dans cette boutade du comte d’Arnim
que I'Eglise libre dans P'état libre, veut dire pour les nations
catholiques, « Eglise armée dans I’Etat désarmé ; » car le ca-
tholicisme n’est pas une Eglise au sens protestant (spirituel) du
mot, mais un gouvernement. En vain M. Bovon se réclame-t-il
de Minghetti, lequel ne peut « imaginer que les associations
religieuses en général, pour ne parler que d'elles d’abord, pri-



142 G. FROMMEL

vées de l'appui de I'Etat, le domineront plus aisément qu’au-
jourd’hui ol elles en sont pourvues. Sila liberté est par elle-
méme assez efficace pour leur rendre la force et les régé-
nérer, cela suppose au moins qu’elles 'acceptent sincérement,
qu’elles en usent et qu’elles en imprégnent tous leurs actes: et
alors les périls qu’on redoute disparaissent. » J’en tomberais
bien volontiers d’accord si, par associations religieuses, on les
entendait toutes, hors les catholiques; mais 1l s’agit précisé-
ment des catholiques et dés lors le raisonnement ne vaut plus.
Entre elles et la liberté il y a un abime infranchissable; elles ne
sauralent accepter la liberté sincérement sans se renier elles-
mémes, car elles reposent sur la négation méme de la liberté,
Elles ne s’en « imprégneront » pas le meins du monde ; elles ne
Padmettront pas méme en droit; mais elles 'accepteront en
fait & leur profit et s’en prévaudront pour constituer un Etat
dans I’Etat, car il ne faut pas oublier qu’elles sont en outre
internationales, que leur centre de direction est & Rome, que
la papauté est un gouvernement et qu’il vise sans reliche &
I'universelle domination. Cela n'est pnint un réve vieilli du
moyen dge, c’est une ambition toujours acluelle et toujours
vivace. L’exemple des Etats-Unis d’Amérique, ou le catholi-
cisme vit sous le régime de la liberté et ses Eglises sous celui
de la séparation, ne prouve rien; ou s’il prouve quelque chose,
c’est que le catholicisme américain est assez éloigné de Rome
pour n’en plus subir toute l'influence et que méme il s’im-
prégne suffisamment de lesprit protestant, qu’entretient
autour de lui une majorité compacte, pour causer au siege
pontifical de trés grandes inquiétudes et préparer peut-étre un
schisme prochain. Partout ailleurs et spécialement en Europe,
ce que M. Bovon disait & propos des écoles reste valable: « Au
point de vue politique, I’Eglise de Rome, affirmant son autorité
sur les Etats, alors qu’elle dépend d’un étranger, son action
n’est pas sans péril. » Comment 'oublie-t-il a cette place et ne
voit-il pas que cette « action » crée le principal empéchement
a la libération des Eglises ? Car Minghetti devrait savoir que
« appul "de I'Etat» dont il parle est en réalité une chaine et
une mainmise constante de 'autorité séculiére sur la religieuse,



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 143

selon adage courant: qui paie commande. Nos gouvernements
continentaux I'ont fort bien compris et ne maintiennent au
catholicisme le privilége de leur protection qu’afin de s’assurer
a son égard d'un droit de controle qu’ils sentent nécessaire &
la sécurité sociale. Et voila pourquoi les Eglises de la Réforme,
englobées dans une méme suspicion, partagent avec celle de
Rome une méme servitude.

Nous venons de voir quelles sont les relations normales de
I’Eglise avec la société en fonction gouvernementale; quels
doivent étre maintenant ses rapports internes avec ses mem-
bres? A vrai dire la réponse est impliquée d’avance. Il est
possible sans doute, mais il est difficile qu'une fois séparée de
I’Etat, elle ne se constitue pas en société de professants. A
défaut de principes, la force des choses et la logique de la si-
tuation I’y conduiront presque infailiiblement. Mais M. Bovon
croit, et nous le croyons avec lui, que le principe se peut dé-
gager directement de la nature de ’homme et du mode d’action
de ’Evangile. D’une part, en effet, « I'Evangile ne pénétre ’hu-
manité qu’en suscitant d’abord des convictions personnelles; »
de Pautre « I'individu seul vit d’une vie morale; » seul donc il
est qualifié pour « connaitre la repentance » et « saisir la grice
en Jésus-Christ. » De ce double phénomene, constitutif de la
vie chrétienne, nait « la nécessité d’'une démarche personnelle
par laquelle, sincére ou non, — Dieu seul le sait, — on s’en-
role sous la banniére de Jésus-Christ. » Car, pour que I'Eglise
soit un organisme moral et non un simple agrégat, une société
vivante et non une masse informe, il ne suffit pas que le lien
qui I'unit soit « cette adhésion tacite & la vérité » que le multi-
tudinisme suppose, mais une acceptation volontaire, une recon-
naissance libre des devoirs et des responsabilités individuelles
et collectives qu’entraine la foi en Jésus-Christ. L’Eglise ainsi
concue, se définit donc: « une assemblée de professants unis
en vue d’une méme actlivité pour 'extension du régne de Dieu
sur la terre. »

Quelle sera I'organisation spéciale de ces assemblées ? seront-
elles congrégationnalistes? presbytériennes ? épiscopales? Tou-
ces formes sont possibles et 'auteur ne se prononce pas. Il ne



144 G. FROMMEL

souléeve pas méme la question, envisageant sans doute et &
juste titre, que sa solulion dépendra de I'opportunité et des
besoins propres aux circonstances et aux situations historiques.
Il se contente de rappeler & ceux qui 'oublieraient que, si «en
principe I'Eglise du Seigneur est une, sainte et universelle, » en
réalité, « la communion (visible) des vrais croyants n’existe pas
dans ce monde. » « Elle ne prend corps qu’au milieu de beau-
coup de combats et de miséres » et ne se realisera que lors-
que « Christ reviendra du ciel avec puissance pour glorifier
ses rachetés, » D’ici la, & cause du péché qui sévit encore en
elles, elles ne seront ni saintes, ni unes, ces deux termes étant
corvélatifs 'un de l'autre, et leur négation impliquant & son
tour celle de 'universalité. Il y a done lieu de se garder de la
superstition d’une Eglise visible, qui est proprement la supers-
tition catholique, laquelle engendre immédiatement D'esprit
sectaire, de toutes les dispositions religieuses la ‘moins favo-
rable & la communion fraternelle. La secte, en effet, n’est point
caractérisée, comme on le croit communément, par I'opposi-
tion d’une minorité & une majorité, mais par une tendance &
s'isoler, & faire bande & part et 4 condamner toutes les asso-
ciations religiéuses autres que celles dont on fait partie.

De ce qu'il n'y a point ici-bas une Eglise universelle et
visible, mais seulement des communautés particulieres et dif-
férentes entre elles, il ne résulte pas qu’'un chrétien puisse
s’abstenir de se rattacher 4 'une ou & I'autre, ni non plus qu’il
ait le droit, sous prétexte de largeur, de faire partie de plu-
sieurs a la fois Dans le premier cas, il prive ses fréres d’un
secours et d’une force qu’il a le devoir de leur donner et se
prive lui-méme de famille spirituelle; dans le second, il joue
dans I'armée du Seigneur le méme role que celui d’un soldat
qui prétendrait étre tour a tour, indifféremment et & sa fan-
taisie, artilleur, fantassin et dragon; il rompt la discipline indis-
pensable a l'action collective et se comporte 4 la facon d’un
dissolvant spirituel.

Telle étant I'Eglise ou plutot la communauté locale, qu’a-
t-elle & faire? Tout d’abord & s’édifier elle-méme par 1’édification
de chacun de ses membres. Ce qui ne veut pas dire qu’elle



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 145

doit se soumettre peériodiquement, elle et ses membres, a une
émotion religieuse plus ou moins intense. Non, édifier signifie
construire. « Ce terme, qu’on Papplique aux individus ou aux
Eglises (1 Thess. V, 11; 1 Cor. III, 9; Eph. II, 20-22), marque
I'idée d'un temple qui s’éléve.» Et c’est la raison d’étre du
culte public : « il a la fonction d'exprimer et de fortifier la foi
de I'kEglise; il la fortifie en ’exprimant, il 'exprime pour lui
donner une intensité plus grande. » Il est donc I'objet d’un
devoir et une source de force. Il comporte les deux éléments
de l'instruction et de 'adoration, « qui doivent autant que pos-
sible s’unir entre eux. » « L’instruction met » les fideéles et la
communauté comme telle « en face du conseil du Souverain
tel qu’il nous apparait dans I’Evangile. » Elle sera d’autant plus
effective qu’elle sera « plus biblique, plus actuelle, plus simple
et plus populaire. » « L’adoration se laisse moins bien définir. »
D'un tempérament & un autre (I'auteur cite ici Calvin, MM.
Choisy, Doumergue, etc.), on la peut concevoir différemment,
mais elle se rattache étroitemenl & cet acte (et non & un état)
qui, dans la rencontre entre Dieu et I’homme, est le don de
soi-méme a Dieu.

Le devoir du culte public entraine le choix d’un jour fixé
d’un commun accord pour sa célébration. Ce jour, chez les
chrétiens, c’est le dimanche. Mais n’est-il que cela? c’est-a-
dire « une nécessitée religieuse morale et sociale en méme
temps, » dont 'auteur reléve la haute valeur a tous les points
de vue, sans étre pourtant cette institution divine, explicite-
ment ordonnée de Dieu et dont il faut observer la prescription
comme autrefois les Juifs observaient celle du sabbat? La chose
ne fait pas doute pour nombre de chretiens. M. Bovon cepen-
dant ne l'admet point ainsi. Il montre par I'histoire que le
dimanche chrétien est distinct du sabbat juif; qu’il est de libre
formation aux origines; que 'observation du sabbat a dans le
décalogue un caractére riwuel dont sont dépourvus les autres
commandements et qui I'en sépare; que « la conscience et la
raison donneront sans doute, aprés mir examen, leur consen-
tement & la loi du sabbat, » mais qu'on ne pourra‘jamais dire
de celte loi particuliere ce que Paul a dit de la loi générale :



146 G. FROMMEL

que « ce qui est écrit dans la loi ’était d’avance dans les
cceurs; » que I'argumentation qu’on tire de Gen. II, 2-3 dépend
de ce qu'on est en droit de penser de I'historicité stricte de
ce texte; que si I'on veut étre conséquent (de 'appui-méme
qu'on trouve a linstitution divine du dimanche), il faut le
ramener au sabbat juif en 'observant conformément & toutes
les prescriptions de Moise; que donc « ou bien le sabbat israé-
lite a force delei sous la nouvelle alliance, et dans ce cas qu'on
s’y soumette, ou bien il est aboli par ’Evangile, et alors il ne faut
ni de prés, ni de loin, justifier le dimanche en se fondant sur
les institutions des Hébreux. » Or, 1l est visible que le Nouveau
Testament abolit le sabbat en tant que prescription légale.
Ceci, selon l'auteur, tranche le débat. En réalité du reste, le
repos dominical n’est pas d’origine juive, mais de nécessité
historique. « Dés que le christianisme s’organisa comme puis -
sance sociale, on revint & la mise a4 part d'un jour, bien
quavec cette différence qu’il s’agit ici d’une libre institution,
produit spontané de la vie de I’Esprit, et non d’un rite immua-
ble. » Et il continue, citant Vinet : « Le dimanche n’a pas été
ajouté au christianisme, il est né du christianisme, 1l lui donne
un corps, une forme, un temps dans la durée, de méme que le
temple ou la chapelle lui donne un lieu dans I’espace. » Le diman-
che donc n’est pas une loi, mais une grace et un privilege. Il en
faut user comme d’une grace et d'un privilége, avec liberte, mais
avec reconnaissance, amour et fidélité. -— J'engage vivement
ceux que préoccuperait ce sujet & lire toute cette discussion
dans l'original. Elle est fort bien menée et me parait décisive.

Le travail d’édification posé comme la premiére tiche de la
communauté locale, une seconde se présente immeédiate-
ment, et c’est une tiche d’extension. En effet, « si chaque
communauté ne se concentrait (qu’en s’isolant, elle éprouverait
a ses dapens que I'égoisme est fatal 4 ceux mémes qui lui don-
nent une apparence chrétienne. » D’une tiche a l'autre, il n’y a
du reste nulle opposition, mais conséquence et continuité: I'a-
mour qui est I'ame de I’Eglise, n’édifie le corps de Christ qu'en
travaillant & I’étendre. Cette extension a deux modes distincts:
elle unit et elle conquiert. Elle unit les Eglises entre elles 1a ol



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 147

elles sont déja établies; elle conquiert le monde & la souverai-
neté de Jésus-Christ 14 ol I'’Evangile n’est pas encore accepté.
Sans doute 1'union des Eglises n’est pas toujours possible. Le
catholicisme en repouse jusqu’a l'idée. Mais ld-méme et & tra-
vers les barriéres confessionnelles les plus infranchissables, il
faut toujours tendre & s’unir individuellement, quand ce ne
serait qu’afin de « refouler le flot montant de I'athéisme, de
lutter pour la réparation des injustices sociales et pour la déli-
vrance des victimes du péché. » Dans le sein du protestantisme
la chose, quoique difficile toujours, est pourtant réalisable. Il
faut partir de la légitimité relative des types ecclésiastiques
les plus divers et se rappeler que I'unité protestante ne res-
semble en rien 4 I'uniformité catholique, et qu’elle comporte a
la fois le droit d’affirmer ses propres convictions et le de-
voir de respecter celles d’autrui. 11 convient, sur ce terrain,
de chercher « I'unité par la paix » et non la paix par 'unité.

« Ceux qui attendent, dit fort bien Ad. Monod, d’étre d’ac-
cord pour s’aimer, pourront n’avoir jamais ni accord, ni
amour. Mais ceux qui commencent par 'amour, fussent-ils
d’abord de sentiments divergents, finiront par se mettre d’ac-
cord. » Tel est le noble principe dont s’est inspirée l'Alliance
évangélique; auteur caractérise en quelque mots son histoire,
son but et son activité, critique sa base ou sa profession de foi,
qu’il tient pour trop théologique, et termine en insistant sur
Popportunité qu’il y aurait & relier en un faisceau, non seule-
ment les chrétiens pris individuellement, mais les Eglises elles-
mémes, ce que ne fait pas ’Alliance évangélique. (A la bonne
heure! Mais comment dés lors a-t-il intitulé son paragraphe:
L'organisme des Eglises ou UVAlliance évangélique? 1l y a 1a
un lapsus calami qu’il faudra corriger lors d’une prochaine
édizion.) Il incline & penser que cet organisme supérieur des
Eglises, « réalisant sur la terre ce que doit étre le corps de
Christ,» pourrait se former sur le modéle « des systémes d’Etats
confédérés, » c’est-a-dire par une vaste confédération inter-
ecclésiastique. Il ne se prononce pas sur son caractére confes-
sionnel, ecclésiastique ou ethnographique, ce qui importe peu
d’ailleurs puisque I'idée, — qui est dans l'air cepeniant, et dont



148 G. FROMMEL

nos fréres anglo-saxons inaugurent les premiéres reéalisations,
— est encore malheureusement bien éloignée de recevoir chez
nous une application pratique.

Quant 4 la conquéte du monde par I’Evangile, elle résulte
d’un ordre positif du Maitre, qui a dit a ses disciples avant de
les quitter « instruisez les nations » (Mat. XVIII, 19); et c’est
aux Eglises comme telles de répondre & ce mandat. Elle 'ont
trop oublié de nos jours, en conflant ce soin & des sociétés
spéciales. Reconnaissons du reste que ce transfert de respon-
sabilités et de priviléges était un bienfait et presque une néces-
sité, tant que les Eglises vivaient dans I’état d’isolement et de
rivalité olt nous les voyons encore. Il s’impose, en tous cas,
aux Eglises nationales, ou il importe que I’Etat, parfaitement
incompétent pour évangéliser, n’ait rien a voir dans ce genre
d’activité.

Mais l'idéal serait certainement que « les diverses Eglises
s’associent en vue de la diffusion de ’Evangile: c’est le terrain
commun pour réaliser le mieux l'unité d’une alliance évangé-
lique » supérieure, « puisque non seulement, par leur accor,
les individus multiplient leurs énergies, mais qu’il en va de
méme des Eglises et que la mission est une ceuvre qui réclame
le concours dévoué de tous. »

La mission intérieure ou évangeélisation dans les pays chré-
tiens, qui constitue une des faces de la mission en général,
souffre d’ordinaire peu d’objections. Les besoins auxquels elle
satisfait sont trop flagrants. Il n’en va pas de méme de la mis-
sion extérieure en terre paienne. L’auteur rassemble ces objec-
tions, les discute et les réfute victorieusement. Et le volume
se ferme sur une conclusion qui est un vibrant appel & la mise
en action par les chrétiens modernes de cette « Morale chré-
tienne » qu’il vient d’exposer, et qui, sérieusement pratiquée,
changerait la face du monde.

v

Ail-je réussi 4 donner une idée exacte et suffisante de I'ou-
vragede M. Bovon ? En vérité je n’en sais rien, C’est un monde,
vaste, divers et multiple en sa solide unité: le monde de 'ac-



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 149

tivité humaine, jugée, appréciée, ordonnée du point de vue
chrétien. Et comme on ne connait le monde que par une série
d’expériences répétées et progressives, on ne connaitra celui-
ci que par une étude suivie, attentive, et non par une, mais
par plusieurs lectures répétées. Car I'auteur, — est-ce une qua-
lité, est-ce un défaut ? — excelle & faire croire que I'on a compris
lorsqu’on est bien loin encore d’avoir saisi la portée totale de
son discours. Les choses, sous sa conduite, paraissent si faciles,
les probléemes les plus ardus se dénouent sous ses doigts avec
une si merveilleuse aisance, qu’on s’imagine volontiers que les
difficultés n’existent pas. Un peu de réflexion personnelle a 16t
fait de les ramener cependant, et c’est alors qu’il convient de
revenir sur la lecture déja faite, et qu’en pesant les termes, on
mesure ’exactitude de leur signification et la prodigieuse ha-
bileté qui en a dicté 'ordre, les gradations et le choix. Je m’es-
timerais heureux d’avoir réussi & procurer a ces volumes quel-
ques lecteurs et surtout quelques lecteurs de cette sorte.

J’ai dit et je ne m’en dédis pas: 'ceuvre est considérable,
considérable par sa substance, par son esprit, — qui la distin-
gue de toutes les ceuvres analogues parues jusqu’ici, — par
sa meéthode, par ses vastes proportions, par le labeur etle
savoir qu’elle suppose, par I’étude plus vaste qu’elle couronne,
par la place unique, ou presque unique qu’elle remplit dans la
théologie de langue francaise. A part la morale de M. Gretillat,
en cours de publication!, nous n’avions rien de semblable
jusqu’ici; il fallait nous en tenir & quelques petits ouvrages
incomplets ou de second ordre,a des monographies spéciales,
ou recourir aux grandes morales de la théologie allemande.
Les quelques critiques de détail que nous avons présentées
ne portent pas réellement atteinte & la valeur de l’ouvrage.
Etant donnée l'immensité du champ parcouru, il est méme
surprenant qu’elles aient été si rares et de si petite importance.

Elles ne nous dispensent pas néanmoins d’'une appréciation
ou d’un jugement plus général, plus personnel aussi, qu’il nous
reste a tenter pour finir. Nous en aurions de bon cceur esquivé

1 Au moment ot nous écrivions ces lignes. Le second volume a paru depuis,
THEOL. ET PHIL. 1899 11



150 G. FROMMEIL

la tdche si l'usage, 'attente du lecteur et sans doute celle de
Pauteur lui-méme, le respect enfin que se doit tout critique sé-
rieux, ne nous l'avait en quelque sorte imposée. Mais c’est en
tremblant et sous toutes réserves que nous ’entreprenons.

Cette répugnance et ces craintes se fondent sur le sentiment
que j’ai d’appartenir 4 une famille d’esprits sensiblement oppo-
sée & celle que représente M. Bovon et, par suite, d’étre en
mauvaise posture pour gotGter et comprendre pleinement son
ceuvre. Plus javance, plus je m’apercois, en effet, qu’il y a
parmi les théologiens deux tempéraments intellectuels bien
tranchés et que cette différence est, entre eux, la source tou-
jours ouverte d’innombrables rnalentendus. Les uns procédent
par affirmations carrées, les autres par insinuations et sollici-
tations discretes ; les uns vont d’instinct aux expositions colo-
rées, aux conclusions hardies, aux vérités exclusives, les autres
préférent les vérités en demi-teintes, les exposés synthétiques,
les conclusions adoucies; les uns poursuivent les grandes
lignes, les autres se complaisent et s’arrétent aux détails; les
uns ne voient les obstacles qu’afin de les franchir, les autres
qu’afin de les tourner; les uns trouvent moins d’erreur dans
une page peut-étre fausse, mais qui trahit la flamme d’une forte
conviction, que dans vingt pages impeccables out 'homme se
cache derriére son écriture; pour les autres, c’est I'inverse, et
I'idéal auquel ils aspirent serait de ne donner jamais la parole
qu’'aux vérités impersonnelles. Et ainsi du reste.

Comment, des uns aux autres, ’entenie compléte serait-elle
possible ? D’accord sur le fond des choses et les convictions
chrétiennes, — comme il appert heureusement que je le suis
avec M. Bovon, — ils se séparent néanmoins sur la forme, je
veux dire sur la maniére de traiter les probléemes, d’envisager
les questions, de conduire la pensée, de discuter, de raisonner,
de conclure. Or, cela, c’est 4 bien des égards [’essentiel, puis-
qu’un ouvrage du genre de celui qui nous occupe y trouve une
partie de sa substance et tout son caractére. Et le malheur de
ce désaccord, c’est qu’il est a la fois irréductible et arbitraire.
Expression spontanée de tempéraments distincts, il est impos-
sible d’en faire abstraction, plus impossible encore d’en juger



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 151

objectivement. Chacun se décidera sur ce point d’aprés ses pré-
férences. — Je prie qu’on me pardonne cette digression. J'en
avais besoin pour me mettre a I'aise et marquer d’avance la
portée subjective, éminemment revisable par conséquent, des
appréciations qui vont suivre.

J’y soumettral d’abord le style de M. Bovon. Il est simple,
précis et correct. Correct, il I'est méme avec excés, car la cor-
rection d’un style peut se résoudre en respect exagéreé des tra-
ditions de la langue et, dans aucun cas, le respect exagéré de la
tradition n’est un gage d’originalité ; mais il manque de grice,
d’élégance, de fraicheur, et ce qui me parait plus grave, de
substance et de force. Uniformément impalpable et terne, il
réussit a étre clair sans atteindre jamais a la limpidité. L’écri-
vain sertit trés adroitement des mots qui perdent sous sa plume,
sinon leur sens, au moins la richesse, la profondeur et la pléni-
tude de leur sens. Ils n’éclatent point, ils ne jaillissent point, ils
ne ruissellent point. Ils tombent opaques et neutres, un peu
comime des pierres sur un tas.

Non que la phrase de M. Bovon soit inhabile et lourde. Elle
dit trés exaclement ce qu'elle veut dire; mais elle le dit en
quelque sorte sans en avoir 'air et sans retenir ou forcer lat-
tention. Elle égalise, elle atténue, elle balance, elle disjoint et
conjoint avec une extraordinaire dextérité. Mais elle le fait sans
bruit, sans effort, sans éclat, et, qu'on me passe la comparai-
son, avec la monotone persévérance d’'une souris travaillant
dans son trou. Si bien que, les conclusions se présentant, on en
demeurerait surpris, — d’une salutaire et bienfaisante surprise,
— si par malheur ces conclusions elles-mémes ne s’estompaient
en gris sur un gris plus vague encore. De 14, pour la catégorie
de lecteurs a laquelle jappartiens, une cause de perpétuelle
déception, de lassitude, de découragement méme, aux effets de
laquelle il est difficile de se soustraire. Que de fois, pour ce qui
me concerne, n’ai-je pas senti, au cours des discussions les
plus captivantes par leur objet, je ne sais quelle indifférence
m’envahir peu & peu, et n’ai-je pas terminé, la pensée perdue,
un chapitre commencé avec le plus vif intérét !

Soyons équitable. Cette critique, & laquelle du reste je serais



152 G. FROMMEL

étonné que tout le monde sousecrivit, s'atténue beaucoup par la
prise en considération du but que I’écrivain s’est donné.
M. Bovon, qui est par excellence un professeur et un théolo-
gien, a désire, — et ce désir ’honore, — ne point faire une
ceuvre exclusivement théologique et professorale. Il a songé au
public cultivé de nos Eglises qui goute fort peu d’habitude les
ouvrages de cette sorte, qui les tient pour trop spéciaux et trop
ardus, qui souvent méme s’en défie, et auquel cependant un
peu plus de connaissance et de culture théologique seraient
certainement profitables. Il a voulu l'associer 4 son étude et
généreusement la mettre &4 sa portée. Ceci n’allait point sans
sacrifice et d’entre les plus durs qu'on puisse exiger d'un spé-
cialiste. Il ne 1’a consommeé qu’a la condition de se départir de
ces termes, peu compreéhensibles & premiére vue, je l'avoue,
mais précis et rigoureux qui font la joie des techniciens et
donnent & leur pensée sa vigueur et sa nette fermeté; i1l a da
se priver de ces ralsonnements serrés, mais abstraits, que
suivent seuls avec aisance et plaisir les dialecticiens de car-
riere; il n'a pas reculé devant de longues périphrases et de
lentes explications; bref, il s’est imposé la tiche ingrate de
rendre aussi populaire et aisée que possible une matiére
qui 'est rarement devenue jusqu’ici. On ne saurait trop louer
ce qu’ont d’excellent et de proprement chrétien cette intention
et cet effort. Je suis loin de croire qu’ils aient échoué. Je me
contente d’expliquer par eux le caractére hybride, effacé, insai-
sissable et imprécis d'apparence que revét la tractation géné-
rale de M. Bovon. D’'une part, en effet, il lui fallait renoncer a
cette limpidité et & cette rapide vigueur qui résultent du libre
emploi d’une langue parfaitement adéquate & son objet; de
I'autre, il ne pouvait, sans renoncer a cet objet méme, sacrifier
tout & fait la discussion des probléemes, toujours arides et diffi-
ciles, qu’il comporte naturellement. L’impasse était doulou-
reuse ; M. Bovon en a chérement payé l'issue.

Mais était-il vraiment nécessaire de la payer ce prix? Je me
permets d’en douter et de placer ici ma derniére critique. Il y
avait un autre moyen de résoudre la difficulté. J'en trouve la
preuve dans 1'Esquisse d’'une philosophie de la religion de



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 153

M. Sabatier. Ce volume, — qui ne soutient pas, &4 mon sens et
pour le fond, la comparaison avec ceux de M. Bovon, — repré-
sente une tentative analogue a la sienne. Il vulgarise, au sens
noble de ce mot, les données scientifiques d’une cerlaine théo-
logie et il y réussit pleinement. Comment y parvient-il et
pourquoi? Parce que Pauteur a su lui imprimer une marque
personnelle trés puissante et qu’il en a fait, en méme temps
qu'une ceuvre de science, une ceuvre d'art. On a senti ’homme
sous I'écrivain ; on a percu la beauté de la conception religieuse
de l'univers que I'homme avait faite sienne et dans laquelle il
vivait. De ces deux émotions combinées, 'une psychologique,
I’autre esthétique, est né 'interét: I'intérét a fait la force et la
popularité. Car pour populariser une ceuvre ou une idee, il ne
suffit pas de la vulgariser, c’est-a-dire de la rendre intellectuel-
lement accessible & 'entendement moyen de ’humanité ; il faut
encore en manifester la beauté interne, la faire chose organique
et vivante et pour cela, se l'étre tellement assimilée, se I'étre
1dentifiée de telle facon qu’a I’énoncer, ce ne soit pas des vérités
seulement qui s’adressent a l'intelligence, mais un homme tout
entier qui parle aux hommes. Qu'il ne les ait pas crues indis-
pensables ou que ses aptitudes naturelles ne lui permissent pas
d’y répondre, M. Bovon n’a qu’imparfaitement satisfait & ces
exigences. Il a professé plus qu’il ne s’est communiqué ; il nous
a enseigné plus qu’il n’a témoigné; il a constamment dérobé
son ame a 'drne de ses lecleurs ; sa personnalité réelle leur est
demeurée aussi insaisissable et neutre que l'avait été son style
et sa pensée; ils n'ont pas entrevu, derriére un discours trop
méthodique, la beauté d’une ceuvre a laquelle il n’a manqué,
pour devenir harmonieuse, féconde et puissante, que d’étre
nmoins didactique et moins raisonneuse, moins objective et
moins anonyme, de respirer davantage du souffle de la vie et
de porter 'empreinte d'une individualité créatrice.

C’est une faiblesse, mais il reste de la force dans cette fai-
blesse : une force scientifique ; nous 'avons vu, elle est consi-
rable. Peut-étre aprés tout n’était-il guére possible d’étre fort
de deux maniéres & la fois ; peut-étre 'auteur 'a-t-il sentiet ne
s’est-il décidé qu’a bon escient ? Il n’a pas fait le choix que nous



154 G. FROMMEL

eussions préféré; le choix pourtant reste acceptable, et sans
doute encore n’était-il pas entiérement libre ? Le tempérament,
les facultés natives, la tournure de ’esprit jouent ict un role
prépondérant. Il y en a qui ne seront jamais professeurs ; il y en
a qui le sont par droit de naissance. M. Bovon, qui est né pro-
fesseur, a fait 'ceuvre de sa vocation : une ceuvre professorale.
Nous l'acceptons comme telle et nous 1’en remercions.




	La morale chrétienne de M. J. Bovon [suite]

