
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1899)

Artikel: Souffrance et péché

Autor: Raccaud, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOUFFRANCE ET PÉCHÉ1

J. RACCAUD

Quand un pasteur, après quelques années de ministère, jette
un coup d'œil sur le chomin parcouru, il ne peut manquer
d'être saisi de tristesse en voyant le rôle que la souffrance joue
sur la terre. Le ministère pastoral, qui l'a mis en relations
étroites avec ses semblables, surtout dans leurs moments de

détresse, lui a montré la souffrance, visible ou cachée, s'ins-
tallant, un peu plus tôt ou un peu plus tard, sous une forme
ou sous une autre, à chaque foyer. Ici ce sont les revers
matériels, la pauvreté et les amertumes qui en sont la
conséquence; ce sont les maladies, les infirmités avec leur suite
douloureuse, les renoncements et la douleur. Là c'est le deuil:
une épouse qui pleure le compagnon de sa jeunesse, des parents
qui voient descendre dans la tombe l'espoir de leurs vieux
jours Spectacle plus douloureux encore, voici le lugubre cortège

des conséquences directes de la conduite déréglée: les

femmes éplorées, les enfants, sans habits et sans pain, qui
apportent souvent sur la terre, funeste héritage, maints germes
morbides de maladies ou de vices.

Le problème de la souffrance est un de ceux qui s'imposent
à l'attention de chacun. Rien de plus incertain que le bonheur.
Un orage subit survient, une douleur s'infiltre peu à peu dans
la vie; sa douceur est changée en amertume. La souffrance est

1 Cette étude, présentée le 28 novembre 1898 à la Société vaudoise de

théologie, a été retravaillée dès lors d'une manière presque complète.

THÉOL. ET PHIL. 1899 8



102 J. RACCAUD

pour l'homme, sur la terre, une fidèle compagne; la vie de cha
cun en fournit la preuve.

C'est dès la première enfance que nous avons fait cette triste
connaissance. Nous avons versé nos premières larmes (premier

indice de souffrance), avant d'avoir conscience de nous-
même. Ce qui nous les faisait verser, c'était la souffrance
physique. Elle a poursuivi son œuvre; les chutes, les heurts, les
maladies ont continué notre apprentissage. Une autre forme de
la souffrance qui s'est, elle aussi, bien promptement révélée à

nous, c'est la douleur causée par nos défaillances morales. Nos
fautes nous ont affectés, non seulement par la crainte du

châtiment, mais par le malaise intérieur qu'elles provoquaient. Ici
encore les années n'ont modifié que la forme de nos impressions.

Les fautes ont varié, la douleur qui les accompagne est
demeurée la même.

Bien fréquente aussi est la souffrance provoquée par la vue
des choses qui ne marchent pas selon notre désir, par la ruine
de nos espérances. Enfants, avec la meilleure volonté du
monde, nous avons gâté nos jouets: plus tard nous avons vu
nos plus vaillants efforts demeurer stériles, nous avons frémi
d'angoisse devant le lit où gisait un des nôtres, devant la tombe
où allait descendre sa dépouille mortelle.

Vraiment, comme le disait le sage de l'ancienne alliance:
« l'homme naît pour souffrir comme l'étincelle pour voler1. »

Essayons donc d'envisager en face les questions qui se trouvent,

conscientes ou inconscientes, en chaque âme d'homme :

Qu'est-ce que cette fatale compagne, la souffrance, d'où vient-
elle, quel rôle est-elle appelée à jouer sur notre pauvre terre?

Si nous parvenions à jeter, ne fût-ce que quelques rayons de

lumière dans cette obscurité, n'en éprouverions-nous pas un
réel soulagement? La souffrance demeurerait, sans doute, mais

l'angoisse qu'elle cause serait diminuée si nous pouvions dire:
Je sais pourquoi je souffre; je comprends pourquoi le Père
céleste laisse son enfant passer par un pareil creuset.

Reprenons donc successivement les trois questions que nous

venons de poser.

i Job v, 7.



SOUFFRANCE ET PÉCHÉ 103

§ 1. Caractères de la souffrance.

Nous avons, croyons-nous, le droit de ne pas tenir compte
des efforts tentés par quelques philosophes pour nier la

douleur, pour affirmer qu'elle n'est qu'un mot. Sur la terre,
nous l'avons montré, le rôle de la souffrance n'est que trop
visible, trop réel. L'impression qu'elle produit sur ceux qui
sont atteints par elle, peut, nous semble-t-il, être résumée en

ces mots : La souffrance est un mal, la souffrance est quelque
chose qui ne devrait pas être. Ce cri spontané nous paraît
foncièrement juste; nous ne pouvons que nous y associer

pleinement.
Si nous analysons les expériences que nous avons faites dans

ce domaine, il nous semble que nous pouvons donner de la

souffrance la définition suivante : La souffrance est la perception

d'un désaccord entre ce qui est et ce qui devrait être,
perception rendue sensible par la douleur. Désaccord entre ce

qui est et ce qui devrait être! N'est-ce pas ce que nous avons
senti au moment où nos espérances chancelaient ou s'écroulaient

N'est-ce pas ce que nous affirmait la voix de la
conscience morale quand elle nous reprochait une faute? N'est-ce

pas enfin ce que nous faisait éprouver la douleur physique,
quand elle immobilisait un de nos membres ou nous clouait sur
un lit de douleurs? Même lorsque nous souffrons de notre
ignorance, ou de la faiblesse qui nous rend si promptement las et

incapables de travail, nous souffrons du désaccord qui existe

entre notre ambition de savoir et de pouvoir et la réalité, telle

que nous la constatons.
Nous affirmons que ce désaccord entre ce qui est et ce qui

devrait être est un mal. Quelques remarques suffiront pour
établir cette thèse.

Tout d'abord la souffrance est pénible. Celui qui est atteint
dans son corps, ne fût-ce que d'un malaise sans gravité,
constate que l'expérience qu'il fait de la douleur lui est contraire.
S'il ne souffrait pas, il serait plus heureux; le monde lui
paraîtrait plus beau, la vie plus attrayante.

Il serait possible de prendre son parti de cette douloureuse



104 J. RACCAUD

école, si nous pouvions nous dire que le mal dont nous
souffrons est une condition nécessaire pour acquérir un bien

supérieur. Mais combien n'y a-t-il pas de douleurs que nous
appellerions des souffrances inutiles? Tandis que les microbes les

plus funestes envahissent notre organisme sans que la
souffrance nous rende attentifs à leur invasion, une dent gâtée ou

un mal de doigt nous causent souvent d'atroces tourments dont
il est bien difficile de comprendre l'utilité. Nous voyons, dans

des asiles spéciaux, grandir de pauvres êtres dont le

développement physique, intellectuel et spirituel est entravé par
une horrible maladie et nous ne pouvons nous empêcher de

nous demander: à qui une souffrance semblable peut-elle être

avantageuse? qui donc peut en retirer quelque bien? Allant
jusqu'au bout de notre pensée, nous devons dire : Non seulement

la souffrance est inutile, elle est funeste. Elle paralyse et

absorbe, elle ronge et tue. La souffrance rend l'homme
incapable d'accomplir sa tâche, elle le replie sur lui-même. Lequel
de nous ne s'est vu, un jour, arrêté au milieu de ses occupations

par la maladie qui n'a éprouvé combien le devoir
journalier devient plus difficile à remplir quand la souffrance est

installée à notre foyer?
La souffrance nous apparaît donc comme anormale; elle est

pénible, inutile et funeste, elle se présente à nous comme un
avant coureur de la mort. C'est à juste titre que chacun voit
en elle son plus redoutable adversaire; c'est à bon droit que,
dans les moments les plus heureux de notre carrière, nous
frémissons en pensant à la souffrance possible, prochaine peut-
être.

Cette crainte est d'autant plus justifiée que la souffrance
semble frapper les créatures terrestres comme au hasard. Sans

doute la douleur qui nous atteint nous semble parfois un
châtiment juste et mérité. Celui que sa vie de désordre conduit à

une vieillesse précoce et misérable, ne saurait raisonnablement
se plaindre de son sort. Comme le brigand sur la croix, nous
ne saurions alors que répéter : « C'est justice, car nous recevons

ce qu'ont mérité nos crimes1. » Ce sont nos actions elles-

1 Luc xxtii, 41.



SOUFFRANCE ET PÉCHÉ 105

mêmes qui se retournent contre nous, le mauvais arbre porte
de mauvais fruits. Cette profonde conviction de la justice de

la souffrance peut se produire lors même qu'il n'y a pas de

lien direct entre l'épreuve dont on gémit et une faute spéciale.
Pendant le séjour du prophète Elie à Sarepta, la mort du fils
de la veuve rappelle à cette pauvre femme, non pas très
probablement un acte spécialement coupable, mais son état de

péché, dans lequel elle discerne la cause réelle de l'épreuve
qui la visite1. Combien il est pourtant loin d'en être toujours
ainsi! Quand nous voyons la souffrance s'étendre jusqu'au
monde animal, quand nous voyons des enfants pori er dès leur
naissance la peine des fautes commises par leurs parents, nous
ne pouvons nous empêcher de penser qu'il n'y a aucune relation

entre la souffrance endurée par quelqu'un et la faute
commise par lui. La souffrance est le lot de toutes les
créatures terrestres douées de sensibilité. Ici-bas tout le monde

souffre, le juste comme le coupable, l'animal comme l'homme.
Dire cela, n'est-ce pas affirmer que la souffrance est
incompréhensible, injuste?

Si nous voulons cependant voir les choses exactement comme
elles sont, il y a lieu de tenir compte de quelques considérai ions

qui, sans changer notre thèse centrale: la souffrance est un
mal, nous permettront pourtant de faire glisser dans les ténèbres

dans lesquelles nous nous sommes mus jusqu'ici quelques
faibles rayons de lumière.

Rappelons tout d'abord que si la souffrance ne nous semble

pas justement répartie, il y a pourtant de nombreux exemples
d'une épreuve qui, frappant un coupable à la suite de la faute

commise, s'est présentée à lui comme un juste châtiment et lui
a été salutaire. La douleur n'est donc pas toujours funeste, elle

peut avoir une certaine utilité. Comme on l'a remarqué, dans
le monde physique, elle est parfois avantageuse ; c'est elle qui
nous invite à réparer nos forces en prenant de la nourriture,
c'est elle qui nous avertit de l'approche d'un élément dangereux,

le feu par exemple. L'utilité de la souffrance ressort plus
encore du fait qu'elle est fort souvent un stimulant. S'ils n'é-

« 1 Rois XVII, 17 sq.



106 J. RACCAUD

taient pas contraints au travail par la nécessité, combien de

gens passeraient leur vie dans l'inaction et la paresse? L'obligation

de gagner leur pain les met à l'œuvre pour leur plus grand
bien et pour le plus grand bien de l'humanité. S'ils étaient aussi
heureux séparés de Dieu que réconciliés avec lui, beaucoup
d'hommes ne songeraient pas à faire l'effort nécessaire pour
reprendre le chemin de la « maison paternelle ».

Remarquons aussi que les périodes douloureuses de notre
vie, quand elles ont été heureusement franchies, ne laissent

pas en général dans le cœur de mauvais souvenirs. Nous y
pensons au contraire avec une certaine satisfaction, comme
si nous sentions que c'est dans de semblables moments qu'on
acquiert de nouvelles forces, qu'on atteint son développement
complet. Ecoutez sur ce point le témoignage d'un romancier,
Gustave Droz. Il vient de parler de la maladie d'un enfant : « Ce

qu'il y a de particulier, écrit-il, c'est que cette crise affreuse

qu'on vient de traverser vous devient douce, en quelque sorte ;

on y revient sans cesse, on en reparle, on la caresse de la

pensée, et, comme les compagnons d'Enée, on cherche, en se

souvenant du péril passé, à augmenter la joie présente '. »

Nous l'avons tous expérimenté, une épreuve vaillamment
supportée fortifie celui qui passe par ce chemin, dût-il même

ne pas voir le succès définitif, l'affranchissement de l'épreuve,
couronner ses efforts. Nous éprouvons une impression bienfaisante

à voir un homme qui porte courageusement sa croix, un
paralytique qui, au milieu des souffrances qu'il endure, demeure

joyeux, un aveugle pour lequel, suivant l'admirable expression
de l'un d'eux, il fait toujours clair. En face de ce spectacle,
nous sentons qu'on peut par la force spirituelle triompher d'une
souffrance qui durera pourtant aussi longtemps que la vie
terrestre. Quand elle est envisagée en face, supportée avec
fermeté, la douleur stimule l'homme et le grandit. Toute
souffrance courageusement affrontée est belle, d'une beauté austère
mais grandiose.

Bien que la souffrance soit évidemment un mal, nous devons

reconnaître que de ce mal peut sortir quelque bien, que la
1 G. Droz, Convalescence.



SOUFFRANCE ET PÉCHÉ 107

souffrance peut exercer une action bienfaisante sur ceux qu'elle
atteint. Apprentissage pénible et souvent funeste, elle peut
devenir un avertissement salutaire, un précieux stimulant. Si,

quand elle domine l'homme, elle le paralyse et le conduit à la

mort, quand l'homme la domine, elle exerce sur lui une favorable

influence, elle en fait un « homme éprouvé ».

Qu'on nous entende bien, nous ne voulons pas dire que toute
souffrance courageusement endurée, ni même toute souffrance

vaincue, devienne par cela même un bien. Nous savons qu'il y
a des épreuves portées cependant avec docilité et courage qui
assombrissent toute une vie ; nous savons qu'il y a des

moments de telle angoisse qu'on ne saurait y penser sans frémir,
lors même que la crise a été finalement conjurée ou surmontée.
Tout ce que nous voudrions établir, c'est que notre thèse
centrale : la souffrance est un mal, ne doit pas nous faire oublier

que le problème de la douleur présente un double aspect dont
nous aurons à tenir compte dans le cours de notre étude.

La souffrance, issue du désaccord que nous percevons entre
ce qui est et ce qui devrait être, nous apparaît comme un mal
évident et pourtant de ce mal peut sortir quelque avantage.
Nous la trouvons pénible, inutile et même funeste, et pourtant
elle est la source d'impressions salutaires ; nous voyons en elle

une loi générale de notre monde, frappant au hasard les

innocents et les coupables, et tout à coup elle se manifeste à nous
comme la punition de nos fautes, la conséquence c'e nos péchés.

§ 2. Origine de la souffrance.

I. Première apparition de la souffrance.

Je me souviens d'une bible à images qui faisait le bonheur de

mon enfance. Aux premiers feuillets, le monde apparaissait tel

qu'il devait être sorti des mains de Dieu. La beauté des

créatures, la paix de leurs attitudes, l'harmonie qui régnait entre
elles formaient un expressif commentaire de la parole : « Dieu
vit tout ce qu'il avait fait; et voici, cela était très b'on L » Ve-

1 Gen. I, 31.



108 J. RACCAUD

nait ensuite une image représentant la tentation, suivie de la
chute ; aussitôt le mal se déchaînait sur la terre et je vois
encore, à l'angle inférieur d'une des compositions, les premiers
animaux féroces qui, au lieu de se contenter de la nourriture
végétale, commençaient à se montrer les dents. Tout cet
ensemble n'était-il pas bien combiné pour exprimer cette pensée:
L'homme vient de pécher, le mal et la souffrance font
immédiatement invasion sur la terre. L'homme est donc la cause
directe de la souffrance.

Si j'ai rappelé ce souvenir d'enfance, c'est que, sous sa forme
naïve et plastique, il rappelle, d'une manière très exacte,
l'enseignement traditionnel sur le sujet de la souffrance. La
souffrance est la suite du péché de l'homme, c'est ce péché qui a
amené ici-bas le divorce entre ce qui est et ce qui devrait être.
Hâtons-nous de reconnaître que ce point de vue est évidemment

inspiré par le désir de faire naître dans tout cœur
d'homme une profonde horreur pour le péché. Quelles ne
doivent pas être la gravité et la laideur d'une faute qui a eu
d'aussi sinistres conséquences

Si, dans le domaine théologique comme dans la prédication,
il importe, suivant le conseil de notre professeur d'homilétique,
de « frapper juste plus que de frapper fort, » nous devons prêter

la plus sérieuse attention aux objections que soulève l'hypothèse

que nous venons de rappeler. Nous devons éoouter avec
soin la voix très autorisée des sciences naturelles, de la
géologie en particulier. Les savants nous affirment et nous prouvent,

grâce aux débris fossiles recueillis dans les entrailles du

globe, que longtemps avant l'apparition de l'homme sur la

terre, les animaux mouraient et même se dévoraient les uns
les autres. La responsabilité de ce fait ne peut donc pas être

imputée à notre premier ancêtre. Comme l'agneau du fabuliste,
il serait en droit de nous répondre : « Comment l'aurais-je fait
si je n'étais pas néi »

Nous plaçant au point de vue chrétien, il nous paraît impos-

Lafontaine, Le loup et l'agneau



SOUFFRANCE ET PÉCHÉ 109

sible de ne pas donner notre adhésion à la parole de l'auteur

biblique qui affirme que lorsqu'elle sortit des mains de Dieu la
création était très bonne. Comme nous venons de voir qu'il est

non moins impossible de penser que l'acte de désobéissance

commis par l'homme terrestre puisse avoir été la cause de

l'invasion de la souffrance, nous nous trouvons en présence de

l'alternative suivante :

Ou bien, avant l'apparition de l'homme sur la terre, dès le
début de son existence, la création a été pervertie par une

puissance autre que celle de l'homme terrestre, ou bien la
souffrance n'est pas autant qu'il nous le semble un mal, elle a été

voulue ce Dieu comme loi du monde sensible.
Examinons tout d'abord cette dernière hypothèse. Pouvons-

nous penser que la souffrance doive nécessairement être la loi
d'un monde qui se développe, qui tend à se rapprocher de

plus en plus de la perfection, c'est-à-dire de Dieu? Pouvons-

nous ne voir dans la souffrance que la preuve de l'action
educatrice du Dieu qui (prévoyant la chute, comme le pense
M. Pétavel-Olliff, ou simplement voulant le progrès) a choisi
la douleur comme le salutaire coup d'éperon qui contraint ses

créatures à marcher toujours en avant?
A première vue cette hypothèse présente de sérieux

avantages, elle introduit dans la conception de l'univers une grande
unité, tout vient de Dieu et tout retourne à Dieu. Elle ne s'en
heurte pas moins à une objection qui nous semble irréfutable.
La souffrance, telle que nous l'avons constatée, est un mal et

non pas seulement un moindre bien, une condition du progrès ;

or le mal ne peut pas avoir pour auteur le Dieu saint. Notre
conscience se refuse absolument à admettre une hypothèse qui
voit dans la souffrance une œuvre de Dieu. L'analyse que nous
avons essayé de faire des divers caractères qu'elle présente
nous montre que Dieu ne saurait en être l'auteur ; mais elle
s'accorde parfaitement bien avec la pensée que le Dieu tout
bon et tout sage emploie pour le bien de ses enfants le mal lui-
même, en en faisant un énergique stimulant, un vigoureux
moyen d'éducation.



110 J. RACCAUD

Si nous renonçons à considérer Dieu comme l'auteur de la
souffrance, qui pouvons-nous, l'homme terrestre étant également

mis de côté, rendre responsable de la situation présente
La première idée qui doit nous arrêter est celle qui fait

remonter le premier péché, et par conséquent la responsabilité
du désordre et de la souffrance, du premier homme terrestre à

l'homme préexistant. Les uns pensent que cette chute a été
commise par l'humanité intelligible, être abstrait, source de

l'humanité actuelle. Par cette chute le monde a été troublé et
dès lors l'effort de Dieu a sans cesse tendu à ramener à lui
cette humanité égarée. D'autres s'engagent sur les traces de

Julius Muller. Partant du fait que « nous ne nous sommes
jamais connus libres de toute faute, » que « nous naissons tous
pécheurs » et que pourtant nous nous sentons « responsables »

de nos péchés, Julius Muller conclut « que nous vivions déjà
avant de venir sur la terre, que l'acte initial mauvais est antérieur

à l'existence présente, que ce n'est pas un phénomène
empirique, mais un fait intelligible1. » Celte manière devoir
permet de comprendre comment l'homme, ayant péché avant
son existence terrestre, peut être rendu responsable d'un
désordre qui l'a précédé sur la terre.

Ces hypothèses qui ont l'une et l'autre une notable valeur
et un très réel intérêt, nous semblent cependant difficiles à

admettre parce qu'elles ne nous paraissent reposer sur aucun
fondement assuré. Elles échappent au contrôle expérimental et
elles sont absolument en dehors de l'horizon de nos différents
auteurs bibliques.

Réflexion faite, il nous semble plus conforme aux données

scripturaires et plus probable que l'origine du mal et de la

souffrance soit attribuée à l'influence des anges déchus.

Nous devons avouer que nous ne partageons pas le dédain

avec lequel nombre de théologiens modernes s'expriment au

sujet de la doctrine de Satan. Sans lui accorder une importance
exagérée, nous croyons que les déclarations si nettes de Jésus

sont autre chose qu'un reste de conception judaïque; car un

1 Cp. J. Bovon, Dogmatique, vol. I, p. 364, 385.



SOUFFRANCE ET PÉCHÉ 111

être saint comme le Sauveur eut sans doute du monde invisible
une connaissance plus claire et plus exacte que la nôtre.

Plus nous avons avancé dans notre étude, plus il nous a paru
que la doctrine de Satan devait avoir sa place dans l'explication
du problème de la souffrance et, d'une manière plus générale,
dans la conception que nous pouvons nous faire de la situation
de l'homme sur la terre. Voici quelques indications sur une
hypothèse qui nous a été suggérée en partie par une étude sur La
tentation, signée G. Henriod. Partant de la chute de Satan,

tombé dans le péché d'orgueil, notre auteur admet que dès lors
commence de la part de Dieu une action nouvelle. Comment
Dieu va-t-il se conduire à l'égard de ses créatures devenues

rebelles? « Le mal avait pris naissance au sein de l'univers ; un

ange était devenu démon. Dieu aurait pu l'anéantir ou le rendre
incapable de nuire, mais une telle victoire n'aurait pas été digne
de lui L » Une seule victoire est digne de Dieu : « Cet être mauvais,

Dieu le vaincra en opposant à sa désobéissance l'obéissance

de créatures plus faibles et moins privilégiées que lui1. »

C'est l'homme qui sera appelé par Dieu à celte] tâche magnifique

: devenir le collaborateur de Dieu dans sa lutte contre la

puissance du péché.
Maintenant se présente à nous une question nouvelle : Quelle

influence malsaine Satan peut-il avoir exercée sur l'œuvre de la

création, afin d'y introduire le désordre et la souffrance?

Devons-nous, nous engageant sur les traces d'un théologien
allemand, Fr. Splittgerber -, voir dans les créations fantastiques des

périodes premières «. non le développement pacifique de la

sagesse du Dieu créateur, mais l'invasion d'un monde d'esprits
déchus, de véritables démons qui s'étaient emparés du chaos

primitif, c'est-à-dire de la masse terrestre encore informe et
vide » « Le but de l'œuvre des six jours créateurs consistait,
nous dit cet auteur, à bannir ces influences démoniaques par
un développement progressif de la gloire divine. » Vaut-il
mieux penser avec le professeur Gretillat3 que « toutes lespré-

1 G. Henriod, Chrétien évangélique, 1889, p. 390, 391.
'2 Après la mort, p. 16, 17.

3 Exposé de théologie systématique, Vol. Ill, p. 537.



112 J. RACCAUD

somptions sont favorables à l'hypothèse que l'homme a

remplacé Satan dans un héritage qui avait été primitivement dévolu
à ce dernier et dont il a été privé par suite de sa chute ?» De

là viendraient évidemment soit le titre de « Prince de ce
monde » que Jésus attribue à plusieurs reprises à Satan, soit
l'introduction dans le monde du mal physique et de tous les

désordres qui y ont régné avant l'apparition de l'homme.
Sans aucune espèce de fausse honte, nous avouons avoir

quelque peine à préciser le rôle que Satan peut avoir joué dès

le début pour introduire le désordre et le mal dans la création.

Nous avons l'impression qu'en entrant dans trop de

détails on ne saurait que tomber clans l'arbitraire le plus complet

; mais il nous paraît que, sobrement exposée, l'hypothèse
de l'action funeste exercée par Satan sur l'œuvre de la création
est celle qui rend le mieux compte de l'apparii ion de la
souffrance sur la terre et des caractères que présente cette
souffrance. Le monde clans lequel l'homme a été placé nous paraît
convenir admirablement bien au procès dont il devait être le

théâtre. Grâce à l'influence de Satan, le désordre y a sa place
et, avec lui, dès qu'apparaissent les créatures douées de sensibilité,

doit naître la souffrance ; mais ce désordre, justement
parce qu'il est accompagné de souffrance, est destiné à disparaître.

La souffrance l'indique clairement, elle le dénonce

comme un mal, le fruit de la révolte contre Dieu et, quand
elle est ressentie par des créatures intelligentes et capables
de vouloir, elle pousse celui qu'elle atteint à chercher le

rétablissement de l'ordre par la consécration de la créature se

donnant volontairement au Dieu créateur.

II. La souffrance humaine.

De ce que, avant l'apparition de l'homme, la souffrance et la
mort régnaient sur la terre, devons-nous forcément conclure

que l'homme, en tout état de cause, était destiné à souffrir et
à mourir? M. le professeur Bovon ' se prononce très nettement
dans ce sens: « Notre constitution physique, écrit-il, ne nous

1 Dogmatique. Vol. I, p. 496.



SOUFFRANCE ET PÉCHÉ 113

laisse entrevoir d'autre issue à l'existence actuelle que la
dissolution. Le corps est un organisme qui naît, qui se développe et

qui meurt ; tel qu'il est composé nous ne saurions nous figurer
autrement ses destinées. Si donc la mort était intervenue
comme suite de la chute, il faudrait supposer que la faute
d'Adam a modifié du tout au tout sa nature corporelle, conception

bizarre, aventureuse et qui peut difficilement se soutenir.»
Ce qui a changé à la suite du péché, pense M. Bovon, ce ne

sont pas les circonstances extérieures de la vie, mais bien la

manière de les envisager, l'impression qu'elles produisent.
« Les maux de la vie sont une nécessité naturelle dont la
science chrétienne n'a pas à rechercher l'origine. Mais c'est le

péché qui les envenime, qui les fait pénétrer, comme autant de

dards empoisonnés, jusque dans le vif de l'âme L »

Cette manière de voir, dont nous ne nous dissimulons pas les

avantages, nous semble pourtant présenter le grave inconvénient

de ne tenir compte d'une manière suffisante ni de la haute

dignité de l'homme, ni de la gravité du péché.
A l'heure actuelle, dans le domaine des sciences naturelles

et dans les théories philosophiques, c'est l'hypothèse de

l'évolution qui a le vent dans les voiles. Cette théorie, à moins

qu'on n'admette avec M. Berthoud2 un acte spécial de Dieu

entre les divers règnes et entre les animaux et les hommes, a

l'inconvénient de tellement rapprocher ceux-ci des premiers, de

faire passer des uns aux autres par une série de transformations

si insensibles qu'on ne sait plus très bien où se trouve la

limite, où finit l'animalité et où l'humanité commence. Vous
n'avez pas oublié la pittoresque expression de M. le professeur
Fornerod qui nous représente la chute d'Adam comme « un
acte de gloutonnerie d'un proche parent des Troglodytes3. »

Avant tout, je constate que telle n'est pas la pensée exprimée
par les auteurs bibliques. La Genèse nous fait voir nos premiers
parents créés par un acte spécial et, je dirais volontiers, mûrement

réfléchi du Créateur ; elle nous les montre placés dans le

1 Ouv. cité, p. 497.
2 Apologie du christianisme, p. 300 sq.
3 Fornerod, Péché et évolution Revue de Théol. et Phil., 1899, p. 63.



114 J. RACCAUD

jardin d'Eden comme dans le lieu privilégié que la bonté de

Dieu a préparé pour le roi de la création. Je n'ai garde de venir
rompre aujourd'hui une lance en faveur de l'historicité des

premiers récits de la Genèse. Je dirais volontiers, avec le rédacteur

de l'Education chrétienne, que « chacun reconnaît maintenant

qu'il ne faut pas demander à l'auteur sacré de renseignements

relatifs à l'astronomie, à la géologie, aux sciences
naturelles'. » Mais nous ne devons pas perdre de vue la valeur
religieuse de ces récits.

C'est, si je ne fais erreur, un des membres de notre Société

qui exprimait à Chcrnex - la pensée que le récit du jardin
d'Eden avait pour but de montrer Dieu mettant à part les
créatures qui méritent le nom de créatures humaines, se communiquant

à elles et les plaçant dans une situation bien différente
de celle des autres êtres vivants qui les ont précédées sur la

terre.
Même les partisans de l'évolution, j'entends les partisans

complets et décidés, doivent, me semble-t-il, reconnaître que,
quelle que soit sa parenté avec le singe, le « proche parent des

Troglodytes » qui a mérité le nom d'homme (homo sapiens,
disait notre professeur de géologie) a eu quelque chose qui le

distinguait nettement de l'animal. Qui dit humanité dit
conscience, conscience vague, obscure encore, mais conscience
réelle. Il se peut que les premiers vestiges de cette conscience
aient été assez peu apparents pour que les hommes fussent

incapables de les discerner. Dieu ne s'y trompa pas sans doute
et dans cet homme des cavernes il distingua le candidat àia vie
et à la gloire éternelles, dont il avait préparé la venue.

Tandis que les animaux paraissent sur la terre sans aucune
responsabilité personnelle, incapables de faire autre chose que
ce que leur nature spéciale leur commande, l'homme (le récit
de la Genèse l'indique clairement et justement) fut appelé aune
tâche spéciale. C'est ce qui ressort des quelques indications
suivantes: L'homme doit dominer,sur les créatures qui l'ont
précédé sur la terre, il doit remplir la terre et l'assujettir ; il a

1 L. ï'avez. Décembre 1898, p. 594.
2 Séance d'été de la Société de théologie, le 26 septembre 1898.



SOUFFRANCE ET PÉCHÉ 115

été placé dans le jardin d'Eden pour le cultiver et le garder,
tout en se conformant aux ordres qui lui ont été donnés1. Il doit
en un mot réaliser volontairement sur la terre la volonté divine.
Cette tâche, si elle eût été fidèlement remplie, n'eût peut-être
pas empêché l'homme de faire connaissance avec la souffrance,
mais elle l'eût empêché d'être vaincu par elle et de devenir la

victime de la mort. La menace « le jour où tu en mangeras tu
mourras » suppose évidemment une promesse: Si tu obéis, si

tu accomplis fidèlement la tâche que je te confie, tu ne mourras
pas.

Pouvons-nous faire concorder ces pensées religieuses avec la

théorie évolutionniste moderne? Il nous le semble. Au moment
où l'homme parut, devenant grâce à son être spirituel le
couronnement de toute la création, il fut mis en face d'un devoir
précis. Il doit rechercher le Dieu qui l'a mis au monde, vivre
pour lui et faire effort pour s'unir à lui. S'il accomplit cette
tâche, il rencontrera certainement la souffrance qui règne partout

dans le monde, mais la souffrance ne le vaincra pas.
Appuyé sur Dieu, fort de son secours, c'est vers la victoire qu'il
s'avancera et non pas vers la mort. Il me semble voir se dresser

devant l'homme une évolution nouvelle et glorieuse, la

conquête d'une nature plus spirituelle que la première, d'une
nature le rendant capable, grâce à son union toujours plus étroite
avec Dieu, d'échapper à la mort qui le menace, comme elle

menace les autres êtres animés. L'homme primitif se trouvait
dans une position telle qu'il lui était possible de vaincre la
souffrance et d'échapper à la mort.

En m'exprimant comme je le fais, je vous mets en présence
de ce qui était appelé par un des auteurs que j'ai cités, « une
conception bizarre, aventureuse et qui peut difficilement se

soutenir. » Au moment où je l'expose, je sens les difficultés
qu'elle présente, je comprends que beaucoup d'esprits aient
de la peine à admettre que le péché, faute morale, puisse
avoir une influence directe sur l'être physique. N'y a-t-il pas
cependant un certain nombre d'indices qui sont favorables à

i Gen. I, 26, 27 ; II, 15 sq.



116 J. RACCAUD

la manière de voir que nous exposons N'est-elle pas tout
d'abord d'accord avec l'ensemble de l'enseignement scripturaire

qui nous affirme sans cesse que la mort est la

conséquence du péché Avant la chute de l'homme les animaux

mouraient, il est vrai ; mais l'homme aurait pu échapper à

ce sort funeste. Appelé à conquérir la vie éternelle en évitant
la mort physique, il a vu cette glorieuse destinée lui échapper

; il est redescendu par sa faute au rang des êtres
inférieurs.

Objecterez-vous que rien ne nous prouve que l'interprétation
proposée soit exacte, que l'unique expérience que les hommes
aient faite est celle de la mort? Il n'y a rien là d'étonnant

puisque tous ont péché. La seule exception à cette règle, la

personne du Christ, ne pourrait-elle pas être citée à l'appui de

ce que nous venons de dire La scène de la transfiguration
ne nous montre-t-elle pas avec éclat un fait que la transformation

extérieure éprouvée par certains pécheurs qui se
régénèrent devrait déjà nous faire pressentir, c'est que l'Esprit de

Dieu, quand il agit avec puissance, sans rencontrer d'obstacle,
est un esprit qui renouvelle les corps eux-mêmes? A la

transfiguration, nous ajouterions volontiers la résurrection, car il
nous paraît évident que cette scène est tout autre chose qu'une
simple apparition spirituelle du Christ vivant, nous y voyons
la preuve de la victoire complète que Jésus a remportée sur la

mort, victoire à laquelle son corps lui-même a participé.
Tels sont les indices qui servent à étayer la conviction que

nous avons essayé d'exposer aussi clairement que cela nous a

été possible. Notre idée peut se résumer en ces quelques mots:
Couronnement et roi de la création, l'homme, bien qu'il fît son

apparition dans un monde où régnaient la souffrance et la mort,
était appelé à s'en affranchir par une communion toujours plus
complète avec Dieu et en vivant toujours davantage sous
l'influence du Saint-Esprit. En ce faisant, il aurait réalisé la pensée
divine et remporté sur les anges déchus la victoire morale la

plus éclatante.
Nous ne le savons que trop, cette évolution nouvelle

l'homme n'a pas su l'accomplir ; tombé lui-même dans le péché



SOUFFRANCE ET PÉCHÉ 117

il est devenu la victime de la souffrance et la proie de la mort.
Maintenant, comme l'a si bien exprimé le poète 4 :

Que la mort soit son terme, il ne l'ignore pas ;

Et, marchant à la mort, il meurt à chaque pas.

Si nous ne faisons erreur, la conclusion à laquelle nous arrivons
nous permet de rendre compte de deux des caractères, en apparence

contradictoires, que nous avons discernés dans notre analyse

delà souffrance. La souffrance, disions-nous, nous apparaît
à la fois comme la conséquence et la punition du péché et

comme une loi fondamentale du monde, une loi à laquelle nul
ne saurait échapper. Nous avons montré que, grâce à

l'influence de Satan, le désordre et par conséquent la souffrance
ont été dès l'origine introduits dans le monde. La souffrance
est cependant pour l'homme la conséquence et la punition de

son état de péché; car, par le péché, l'homme est devenu
l'esclave de la souffrance, tandis que, s'il se fût affirmé dans le

sens de la sainteté, il eût triomphé de la souffrance et conquis
la vie éternelle.

Il nous reste à montrer pourquoi la souffrance nous apparaît
à la fois comme un mal dont nous ne pouvons que souhaiter
la disparition complète et comme un stimulant, une condition
des progrès que nous réalisons. C'est ce que nous allons

essayer de faire en nous occupant du rôle de la souffrance.

§ 3. Rôle de la souffrance.

Quel curieux spectacle que celui que présente l'humanité! A
bien des égards elle accomplit la tâche que Dieu lui a assignée,
elle conquiert la terre, elle s'empare peu à peu de toutes les

richesses qui y sont contenues. Depuis les jours de l'homme
des cavernes, elle n'a pas cessé de marcher en avant,
d'augmenter ses ressources et son pouvoir. Ces évidents progrès
font d'autant plus nettement ressortir l'inexorable loi de la

souffrance qui, comme nous l'avons constaté, menace chaque
existence et y exerce ses ravages. Vainqueur de la terre entière

1 A. de Musset, Lettre à Lamartine.

THÉOL. ET PHIL. 1899 9



118 J. RACCAUD

l'homme est vaincu par la souffrance. Les moyens d'action de

cette tyrannique compagne sont si variés que nul ne peut se
soustraire à sa puissance ; repoussée sur un point elle prend
immédiatement sa revanche sur un autre. Les progrès des

sciences médicales sont insuffisants pour faire disparaître la
souffrance physique et même pour allonger d'une manière
notable l'existence humaine.

Après la chute de nos premiers parents, la souffrance
est devenue victorieuse au sein de l'humanité. On pourrait à

bon droit se demander s'il est juste que la faute individuelle
de l'ancêtre de notre race ait pour résultat la déchéance de

la race tout entière. Nous rencontrons ici la difficile question
de la solidarité. Dieu n'a pas voulu seulement les individus
humains, il a voulu la race humaine ; l'humanité forme un tout,
un organisme dans lequel les actes des uns ont un qontre-coup
bienfaisant ou funeste sur les autres. Grâce à la solidarité, grâce
à l'influence de l'hérédité, tous les hommes sont tombés dans

le péché, tous ont passé sous le joug de la douleur. Nous ne

pouvons que constater ce fait et nous incliner devant lui,
reconnaissant du reste que tous les hommes ont ratifié l'attitude de

leurs ancêtres, que tous ont marché dans la voie de la révolte.
Au lieu de vaincre Satan par notre obéissance, nous nous
sommes associés à sa rébellion. Notre conscience nous affirme

que nous avons mérité de voir la souffrance victorieuse dominer

sur nous ; serviteurs de Satan nous recevons de lui le seul

salaire que nous puissions en attendre, l'asservissement et la

mort. Disons-le bien, nous n'avons pas à rechercher dans les
diverses destinées humaines une proportion exacte entre les
péchés commis et les souffrances endurées. Quelques-uns, et
d'entre les meilleurs, en portent une très large part, d'autres
sont presque épargnés, nous ne savons pourquoi. Tout ce que
nous pouvons constater, c'est que le péché a replacé les
hommes dans la situation des créatures inférieures, ils
supportent comme elles les conséquences douloureuses du
désordre qui règne sur la terre.

Quelle sera la destinée de l'humanité pécheresse? Elle a

abandonné ce qui était le plus beau fleuron de sa couronne, la



SOUFFRANCE ET PÉCHÉ 119

communion volontaire avec Dieu, qui l'aurait rendue participante

de la vie divine ; Dieu va-t-il l'abandonner purement et

simplement aux conséquences de sa faute, la laisser souffrir et

mourir en punition du mal qu'elle a commis Non, il nous reste
à montrer comment le Dieu qui sait tirer le bien du mal a fait
tourner à l'avantage des hommes pécheurs la conséquence de

leurs péchés.
La souffrance devient pour l'homme pécheur un solennel

avertissement, elle lui fait sentir qu'il s'est laissé prendre dans
le funeste engrenage du désordre et de la révolte. De cette
manière, elle le pousse à revenir à Dieu, elle l'excite à écouter la

voix paternelle qui s'adresse au pécheur pour le détourner de

sa mauvaise voie et l'engager à marcher résolument du côté de

la conversion et de la vie.
Il y a plus encore. La souffrance qui est la conséquence naturelle

du péché, puisqu'elle ne devient victorieuse que par la

séparation de l'homme et de Dieu, est aussi la punition du
péché. N'est-ce pas dire qu'elle est le meilleur châtiment possible
Tousles éducateurs s'accordent en effet à reconnaîtie que plus
le châtiment est en rapport direct avec la faute, plus il peut
être utile en faisant comprendre que le péché, source de cette

douleur, doit être soigneusement évité.
C'est de la souffrance, conséquence amère du péché, que

doit sortir le remède, la rupture avec le péché. Le péché existe

lorsque l'homme, se préférant à son Créateur, veut faire sa
volonté et non pas celle de Dieu. Toutes les manifestations
du péché se ramènent en dernière analyse à cette idolâtrie du

moi et de la volonté propre. Quand elle est acceptée comme
châtiment du péché, comme expression de la volonté de Dieu,
la souffrance produit la rupture avec le péché. En la supportant
avec foi, nous affirmons que nous voulons faire la volonté de

Dieu plutôt que la nôtre, lors même que cette volonté est en

opposition directe avec toutes nos aspirations. La souffrance a

cet immense avantage pour des créatures en partie matérielles,
comme les hommes, de réclamer un acte d'obéissance et de

soumission auquel participe l'être tout entier, le corps et l'âme.
Docilement reçue, l'affliction produit une véritable immola-



120 J- RACCAUD

tion du moi, de ce que la Bible appelle le vieil homme, et une
obéissance réelle, une obéissance qui coûte quelque chose à

celui qui obéit.

L'acceptation de la souffrance fait ainsi prendre à l'homme
le contrepied exact de la position que le péché lui a assignée.
Par le péché l'homme préfère sa volonté à celle de Dieu, il suit
le chemin qui flatte ses convoitises. Quand il accepte de souffrir

l'homme préfère la volonté de Dieu à la sienne, il marche
dans le chemin de l'obéissance. Ainsi le péché est vaincu et
la créature retrouve son attitude normale.

L'acceptation de la souffrance telle que Dieu la demande,
cette acceptation faite de soumission et de confiance qui le
conduira à la victoire, l'homme est incapable de la produire par
ses propres forces. Quand il l'essaie il tombe dans l'erreur des

stoïciens, il nie la douleur, c'est-à-dire qu'il comprime et

qu'il tue le cœur; ou bien il la supporte passivement comme un
joug nécessaire, se laissant en définitive écraser par elle. Cette

acceptation doit être une acceptation chrétienne, c'est-à-dire

que Christ doit en être non seulement le modèle, mais la source.
Par ce chemin ardu Christ a passé lui-même, « il a appris
l'obéissance par les choses qu'il a souffertes1, » il a enduré
docilement sa part des souffrances méritées par l'humanité
dont il a voulu devenir membre. En s'unissant à Christ par la

foi, l'homme peut trouver en lui le secours nécessaire pour
accepter à son tour ie châtiment, pour rompre avec le péché,

pour rentrer dans l'ordre. Sans l'œuvre de Christ, l'homme,
vaincu par la douleur, ne pouvait que marcher vers la mort ;

avec Christ et par Christ, il peut s'écrier : « Voici, mes
souffrances mêmes sont devenues mon salut2. »

En souffrant comme il l'a fait, grâce à cette même solidarité
dont nous avons vu, à propos de la chute, les funestes effets,
Christ a pu devenir une source de vie pour l'humanité. Les
hommes doivent entrer dans la pensée divine ; quand ils sont

appelés à souffrir, ils doivent souffrir, grâce au secours de

Christ, comme Christ lui-même, de manière à devenir eux

1 Hebr. V, 8.
2 Es. XXXVIII, 17.



SOUFFRANCE ET PÉCHÉ 121

aussi, pour les autres membres de l'humanité et peut-être pour
l'univers dans son ensemble, une source de vie. C'est ainsi que
nous sommes invités à mettre en pratique le conseil apostolique

: « Christ a souffert pour nous vous laissant un exemple,
afin que vous suiviez ses traces1. » En puisant en Christ la
force nécessaire pour revenir à Dieu et rompre avec le péché,
l'humanité pourra finalement accomplir le mandat que Dieu lui
a donné, elle pourra vaincre Satan et contribuer à faire naître
sur la terre l'obéissance et l'ordre.

L'attitude nouvelle que nous venons d'indiquer doit avoir un
important résultat. La rupture avec le péché a pour
conséquence le rétablissement de l'ordre et la victoire sur la
souffrance. Lorsque le péché est vaincu, la souffrance elle aussi est
vaincue en principe. Si cette victoire n'est pas complète dès

ici-bas, s'il faut encore le passage par la mort physique pour
que l'homme pécheur soit complètement dépouillé de lui-même,
elle n'en est pas moins assurée. Le gage en est la force que
Dieu communique pour supporter et surmonter les épreuves
du temps présent. Nous sommes complètement d'accord avec
M. le professeur Bovon2 quand il écrit : « L'existence présente
est féconde en calamités de tous genres ; seulement ces maux
peuvent être une cause de joie aussi bien que de tristesse ; tout
dépend de l'orientation de conduite de celui qui les subit.... Ils
deviennent... quand nous les recevons de la main du Dieu qui
nous aime, un moyen efficace de victoirj et de relèvement. »

En recevant de la main de Dieu ce qu'il juge bon de nous
envoyer, nous préparons l'avènement définitif de son royaume,
nous remportons sur Satan la victoire morale dans laquelle
éclate la gloire divine, nous marchons dans la direction de la

terre nouvelle où lajustice habitera et où, sublime espérance,
« il n'y aura plus ni deuil, ni cri, ni douleur, car les premières
choses ont disparu3. » Cette perspective n'est-elle pas de

nature à retremper notre âme dans les moments de tristesse, à

i 1 Pierre II, 21.
2 Dogmatique. Vol. I, p. 497.
3 Apoc. XXI, 4.



132 J. RACCAUD

ranimer notre espérance et à nous empêcher de devenir la

proie du découragement
Nous comprenons ainsi comment il se peut faire que

nos douleurs, qui sont un mal, deviennent pour nous dès

ici-bas (quand elles sont supportées avec la force que Dieu

communique ou quand elles ont été heureusement surmontées),
la source d'impressions fortifiantes et de souvenirs qui ne sont

pas sans charme. Instinctivement nous sentons que la souffrance
est pour l'homme pécheur une école salutaire, qu'elle joue un
rôle important dans le développement de notre personnalité
spirituelle. Comme le disaient Paul et ses compagnons d'œuvre :

« C'est par beaucoup de tribulations qu'il nous faut entrer dans
le royaume de Dieu '. »

Dieu sait tirer le bien du mal, cette pensée qui s'est plusieurs
fois présentée à nous au cours de notre étude, nous paraît
résumer d'une manière fort nette les résultats auxquels nous
avons été conduits. Dieu ne saurait être l'auteur de la
souffrance, mais cette souffrance une fois née, il la fait concourir
au relèvement et au salut des pécheurs. A cette pensée
fondamentale nous ajoutons les deux suivantes qui nous semblent,
elles aussi, avoir une réelle importance :

Quoique la souffrance ait fait son apparition sur la terre
longtemps avant la venue de l'homme, il est possible d'admettre

que l'esclavage de la souffrance et que la mort sont pour
l'homme les conséquences du péché qu'il a commis.

En acceptant la souffrance comme le châtiment mérité par le

péché, le pécheur rompt avec le péché et revient à Dieu ; Christ
seul peut le rendre capable de cette acceptation.

i Actes XIV, 22.

Aubonne, ce 14 février 1899.


	Souffrance et péché

