
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1899)

Buchbesprechung: Bulletin : théologie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BULLETIN
THEOLOGIE

A. Gretillat. — La morale chrétienne1.

Ce n'est pas sans émotion que j'ai ouvert ce livre, dernier

ouvrage d'un vaillant travailleur, d'un humble et fervent chrétien,
d'un théologien qu'ont respecté et aimé ceux-là même qui l'ont
combattu. En feuilletant ces pages empreintes d'une piété si

profonde, marquées au coin d'une si vive originalité, si pleines de

force et de candeur, je me reportais par la pensée aux jours déjà
lointains où j'eus l'honneur de croiser le fer avec ce loyal et

chevaleresque adversaire. Avait-il senti, sous la vivacité et

l'ardeur de ma polémique, le sincère respect que m'inspirait son
individualité religieuse et morale? J'ose le croire, puisque nos
discussions, en se répétant, en se prolongeant, prirent de plus en

plus un caractère de cordialité affectueuse et fraternelle. Cette
heureuse transformation, qu'il m'est doux de rappeler en évoquant
le souvenir d'un collègue trop tòt enlevé à l'Eglise et à la science,
cet apaisement dans la lumière, cet échange fécond des intelligences

facilité par le rapprochement des cœurs, s'opéra sous
l'action pénétrante de sa probité scientifique, de sa bonté pleine
d'humour et de franchise, qui désarmait la critique, ou qui lui
enlevait du moins l'amertume et l'animosité. Ceux qui ont eu le

privilège de le connaître et d'apprécier la trempe de son caractère,
s'accorderont tous à dire que cet homme avait le droit de parler
de morale, et qu'il était qualifié pour faire un cours d'éthique
chrétienne : l'autorité personnelle venait renforcer ici et éclairer
la compétence scientifique. Aussi notre première parole, en

i Tome I. Neuchâtel, 1898.



86 BULLETIN

abordant le compte rendu de ce premier volume, doit-elle être une
parole de reconnaissance à l'adresse des éditeurs qui se sont
décidés à compléter l'exposé de théologie systématique de Gretillat
par la publication de sa Morale. Ce n'est pas un témoignage banal
de piété tardive que nous rendons à la mémoire du défunt, c'est

l'expression de notre pensée tout entière, qui se traduit dans
l'hommage que les éditeurs décernent à l'œuvre po-thump du
théologien de Neuchâtel. « C'est dans cette partie de son œuvre
que se révèlent le mieux les dons éminents de M. Gretillat. »

Essayons de rendre brièvement compte de ce premier volume.
Dans son introduction (p. 1-104), l'auteur définit d'abord l'ordre

moral : c'est l'ordre où agissent les forces libres de la créature,
conformément aux normes posées par la volonté créatrice, en vue
de la réalisation du plan du monde (p. 9). De cette conception de

l'ordre moral découle la définition de la science morale en général.
En opposition directe avec Schleiermacher qui fait de la morale
une science descriptive, Gretillat conçoit la morale comme «

essentiellement impérative et subsidiairement seulement descriptive;
l'objet de cette science n'est le fait que pour autant qu'il est la
réalisation normale de l'idée ou de la loi; ce qui est, en tant que
manifestation de ce qui doit être. La science morale est donc,
comme son objet lui-même, à la fois réaliste et idéaliste. Elle est
réaliste, en ce qu'elle part forcément de la réalité présente et

actuelle, de forces réelles et actuelles mises à la disposition d'agents
actuels. Mais elle est idéaliste, en raison du double caractère
idéal et éventuel de son objet; car cet objet est tout ensemble la
loi, l'idée ou la norme morale, et le fait auquel cette norme
s'applique. » (p. 27.) Resserrant le cercle de ses recherches,

Gretillat, après avoir défini la science morale en général,
s'applique ensuite à définir la morale chrétienne. Sans être exclusivement

moral, ni exclusivement dogmatique, le christianisme a

une morale ; bien plus, « dans le christianisme la morale,
l'accomplissement du bien par l'homme, est le but de toute révélation de

fait ou de doctrine; le christianisme est sinon exclusivement, du

moins essentiellement une morale, puisqu'il n'y a pas dans la
révélation chrétienne un seul fait historique ou une seule doctrine

qui n'ait une visée pratique. La révélation cesse ou se lait aussitôt

qu'elle n'aurait plus qu'à nous instruire, ou qu'elle n'aurait plus,
en se continuant, de résultat pratique à attendre. Rien n'est

accordé dans l'Evangile à l'intérêt historique ou à la curiosité



théologie 87

scientifique, moins encore à l'imagination ou à la simple faculté
admirative. » (33-34.)

Quelle est la caractéristique propre de la morale chrétienne?
11 faut la demander à l'essence du fait chrétien. Or le centre de la
révélation chrétienne est la personne et l'œuvre de Jésus-Christ.
Il s'ensuit que la révélation chrétienne prête à la morale son

objet, son type, ses forces et sa sanction finale. Son objet : le

chrétien doit aimer Dieu en Jésus-Christ et le prochain en Jésus-
Christ et pour l'amour de Jésus-Christ. Son type, c'est-à-dire la
sainteté de Jésus-Christ, qui a été lui-même la loi accomplie, le
bien incarné. Ses forces, ou l'agent divin de sanctification et de

vie, le Saint-Esprit qui est l'Esprit de Dieu ou l'Esprit du Christ
et qui agit dans le monde par l'intermédiaire de l'Eglise et de ses

moyens de grâce. Enfin le christianisme assure à la morale la

garantie de son exécution : cette sanction suprême et définitive
se rattache également à la personne de Christ, Sauveur et juge de

l'humanité.
Le problème si complexe et si discuté du rapport de la morale

naturelle à la morale chrétienne est examiné par Gretillat avec
beaucoup de soin, et son analyse se distingue par une grande
finesse et par un louable effort de rendre justice à la valeur du
bien « accompli en dehors de l'action surnaturelle de l'Evangile. »

(p. 50.)« La morale est absolue, mais la révélation de la morale ne
l'est pas. La loi morale, qui présente le but absolu et idéal appelé
le souverain bien aux efforts de l'humanité, ne se manifeste pas
tout entière, dans toute son étendue, à chaque époque, dans

chaque région, dans chaque cas, à chaque instant et pour chaque
individu.... Tous étant appelés et obligés moralement à tendre au
terme absolu, tous n'y sont pas tenus sous une forme identique
dans le moment actuel, ni avec la même dotation de connaissances
morales et de forces morales. Cela revient à dire encore que la
loi est absolue et demeure une et immuable, mais que le devoir,
qui est la traduction actuelle, concrète et successive de la loi,
varie d'un individu à l'autre et même d'un instant à l'autre chez
le même individu. Mais aussi, à ces inégalités dans la dotation
morale faite aux diverses fractions de l'humanité et aux divers
individus qui la composent, répondent des inégalités de

responsabilité, Luc XII, 48. » (p. 51.) « La supériorité absojue de la
morale chrétienne sur toute autre résulte de la supériorité absolue
de la révélation dont cette morale dérive, de même que la valeur



SS BULLETIN

relative et provisoire de la morale naturelle est donnée avec la
valeur relative et provisoire de la religion naturelle. • (p. 54.)

Les considérations présentées jusqu'ici nous permettent maintenant

d'établir notre définition de l'éthique chrétienne : elle est
« l'exposé systématique de la loi du bien, telle qu'elle s'est
réalisée parfaitement dans la personne et la vie de Jésus-Christ et

se réalise progressivement chez tous ceux qui croient en Jésus-
Christ, en même temps que des forces surnaturelles offertes à

l'homme pour concourir à cette réalisation. » (p. 57). L'éthique,
ainsi définie, peut-elle se constituer comme science? Si le fait
moral est pratique, issu directement de la volonté, n'échappe-t-il
pas aux déductions et aux classifications scientifiques? À cette

question l'auteur répond en consultant l'expérience. Il constate

que, même dans les actes les plus spontanés, la délibération et la
réflexion, ne fût-ce qu'à un degré minime, ont dû precèderla
décision prise et l'œuvre accomplie. Dès lors, il s'agit de savoir
« s'il est utile que, d'élémentaire et fragmentaire, comme elle se

montre à nous dans le cas particulier, la connaissance morale se

reconnaisse, se formule, se généralise, et autant que la matière le

comporte, s'ordonne en système; en un mot, si la connaissance
morale étant reconnue bonne, la science morale ne sera pas encore
meilleure. Il nous semble que la question est résolue en même

temps que posée. » (p. 60.)

La méthode particulière de la morale chrétienne résulte de

l'objet qui lui est propre et de la tâche qui lui incombe. Cette
méthode est abstraite, en tant que l'éthique connaît des principes,
et pratique, en tant que l'éthique suit ces principes dans leurs
applications les plus générales fp. 64). Gretillat s'attache à montrer
que si la science morale était exclusivement préoccupée des

principes, elle deviendrait infructueuse, et que, d'autre part, si elle

se faisait exclusivement pratique, elle tomberait dans l'empirisme
et la casuistique. — Le chapitre consacré aux sources de l'éthique
chrétienne (p. 71-99), réduisant ces sources aux documents bibliques
de l'Ancien et du Nouveau Testament, commence par poser quelques

principes excellents et qui rallieront sans peine tous les

suffrages. « Il s'agira de faire le départ dans les parties morales
du Nouveau Testament entre l'élément permanent et universel et

l'élément local et temporaire qui n'était que l'enveloppe éphémère
du principe souverain, de même que l'ancienne alliance tout entière

était l'enveloppe préparatoire de la nouvelle.... Le double écueil à



THÉOLOGIE 89

éviter sera donc, d'une part ie latitudinarisme ou l'ultra-spiritualisme,

c'est-à-dire la tendance à s'écarter dans les applications
particulières des principes généraux renfermés dans les saintes
Ecritures, d'autre part, le littéralisme, qui consiste à copier plus
ou moins servilement et à transporter telles quelles dans notre
temps et nos circonstances les règles morales données soit à

l'ancien peuple d'Israël, soit aux chrétiens de l'Eglise primitive. »

(p. 72-73.) En étudiant en détail l'usage des documents bibliques
dans l'éthique chrétienne, l'auteur ne s'arrête pas longuement au
Nouveau Testament (p. 74-77), tandis qu'il consacre 22 pages aux
documents de l'ancienne alliance. 11 estévident que les prédilections
personnelles, je veux dire les préoccupations apologétiques de

l'auteur, se révèlent dans cette disproportion qui a lieu de

surprendre le lecteur. Les observations qui concernent le Nouveau
Testament sont inspirées par le tact moral et religieux qui
distingue le jugement de l'auteur et lui assure une indépendance
égale à sa piété. Gretillat nous parait moins heureux et moins
fort lorsqu'il traite de l'Ancien Testament et de l'usage qu'il
convient d'en faire dans la tractation de l'éthique chrétienne. Sa

tentative de « disculper les documents sacrés des Juifs du chef

d'immoralité»(p.81) est assurément très habile,mais l'habileté qui
s'y déploie est trop souvent celle de l'avocat qui plaide une cause
difficile et compromise. Que dire d'affirmations comme celle-ci :

« Il est manifeste que la réserve observée après le récit circonstancié

de certaines infamies n'est souvent que le silence de

l'horreur. » (p. 85). Gretillat ne se borne pas à soutenirque« l'Ancien
Testament est un livre moral, parce que c'est un livre saint » (p. 86)

il s'efforce d'établir « le rôle de l'Ancien Testament dans la morale
chrétienne » (p. 87). Son argument principal, et à ses yeux, décisif,
c'est que l'Ancien Testament est le document inappréciable d'une
pédagogie divine, dont le chrétien est appelé et obligé à recueillir
encore les fruits, aussi longtemps qu'il n'aura pas été définitivement

affranchi de sa vieille nature. En outre, le point de vue de

la nouvelle Alliance qui, à la fois très élevé et très restreint, se

renferme dans les limites du salut individuel, a besoin d'être
complété et élargi par les directions de l'Ancien Testament qui
s'étend sur un plus vaste espace et embrasse un plus grand
nombre de rapports. « Il y a des questions sociales, politiques,
internationales que la révélation chrétienne ne touche pas ou
touche à peine, pour ne pas dire qu'elle les évite avec intention.



90 BULLETIN

Jésus-Christ s'est un jour formellement récusé en présence d'un
cas de cette espèce (Luc XII, 14). Il n'a jamais pris parti pour ou
contre une forme de gouvernement, pour ou contre l'esclavage,

pour ou contre le droit de la guerre. La morale chrétienne a donc
entendu laisser entre l'état de nature et l'état de grâce des lacunes

que l'Ancien Testament, interprété par l'esprit du Nouveau, nous
donne le moyen de remplir. » (p. 96). Le dirai-je? cet essaide
réhabilitation de l'Ancien Testament reconquis pour l'usage et l'enrichissement

de la morale chrétienne me semble singulièrement périlleux;

ce n'est pas seulement le sens historique de l'auteur qui est

en défaut, et il s'agit d'autre chose que de la position et de la
définition d'un problème scientifique; il s'agit de savoirsi le recours
aux documents de l'ancienne alliance pour suppléer au silence de

Jésus ne constitue pas un recul en deçà de la ligne que le Christ
a tracée avec une clairvoyance et une profondeur incomparables
entre les choses de la terre et les biens du royaume de Dieu.
Demander à l'Ancien Testament des lumières sur les domaines que
le Fils de l'homme n'a pas voulu aborder, c'est s'exposer à

confondre de nouveau ce qui appartient à César et ce qui appartient
à Dieu, c'est s'écarter de l'idéalisme religieux dont Jésus a été

l'interprète parfait et dont il a fait le principe fécond et l'inspiration

permanente de la vie morale.
Le rang de l'éthique chrétienne dans l'ensemble des disciplines

théologiques a été déterminé dans la méthodologie de l'auteur.
Aussi Gretillat se contente-t-il de résumer des conclusions déjà
formulées ailleurs. La dogmatique est l'exposé scientifique des

faits divins et purement objectifs accomplis ou devant s'accomplir
dans l'histoire en faveur de l'humanité déchue; l'éthique est l'exposé

systématique de toutes les déterminations de la liberté
humaine répondant et devant répondre à ces faits divins. Il
résulte de ces disciplines que le caractère de l'une de ces

disciplines est historique et descriptif, celui de l'autre, impératif.
Le dernier chapitre de l'introduction à la morale traite de la

division de l'éthique chrétienne. Il commence par une critique
très judicieuse de l'essai de Schleiermacher, de sa fameuse tricho-
tomie des biens, des vertus et des devoirs. La division proposée

par Gretillat ne manque pas d'originalité. « Nous ne saurions
commencer cet exposé sans fixer d'avance le terme de notre
marche, car le premier pas sera déterminé par la nature de ce

terme lui-même. » En conséquence, la première partie de l'Ethique



THÉOLOGIE 91

étudiera la destination normale de l'homme ou le principe premier
de la morale et s'intitulera Teleologie. « Après nous être ainsi
transportés à la fin prévue de toute activité morale, nous rétrograderons

dans une seconde partie jusqu'au point de départ de cette

activité, et nous y exposerons la condition de l'homme qui est

l'agent moral appelé à réaliser cette fin; ce sera l'Anthropologie.
Enfin, nous aurons dans une troisième et dernière partie,
l'Ethologie, à combler l'intervalle entre ce point de départ et ce

terme, en exposant la carrière que l'agent moral doit fournir pour
que, de l'état décrit dans la deuxième partie, il puisse atteindre la
fin prévue dans la première. C'est dire que l'objet de la troisième
partie sera l'œuvre chrétienne comme la tâche suprême de

l'homme dans l'économie actuelle, et comme l'unique condition
qui permette à la nature humaine déchue de réaliser sa destinée

normale. » (p. 103-104.)
Le présent volume renferme la teleologie (105-384) et les deux

premières sections de l'anthropologie (p. 385-559.)
J'ai reproduit avec quelques détails la marche de l'introduction

à l'éthique chrétienne et j'ai essayé d'en déterminer le caractère.
Il est facile d'y démêler l'influence de Vinet, laquelle se révèle
surtout dans la conception de l'indissoluble unité de la morale et
du dogme, proclamée aussi par Secrétan. Les théologiens, dont
l'auteur discute de préférence les solutions dans cet exposé des

principes généraux de méthodes et de définitions, sont Schleiermacher

et Rothe. Dans le corps de l'ouvrage, Gretillat revient à

ces auteurs, auquels s'ajoute une phalange nombreuse de théologiens,

de philosophes, d'écrivains divers dont Gretillat cite ou
discute les opinions avec une entière indépendance et dans des

termes toujours élevés et courtois.
Je ne m'attacherai pas à analyser la Teleologie et l'Anthropologie

de Gretillat. Celle-ci, qui expose d'abord « le principe divin
de la nature humaine ou l'image de Dieu dans l'homme» (p. 386-440)

et «la nature humaine considérée dans son état normal (p.440-559),
ne relève, avrai dire, que très indirectement de la morale, et les

problèmes qu'y étudie l'auteur sont rattachés par la grande
majorité des théologiens à la dogmatique plutôt qu'à l'éthique
chrétienne. En revanche, la première partie du système de Gretillat nous
transporte au cœur même des études de morale. J'appellerai
surtout l'attention des lecteurs sur la critique des principes irréligieux
{évolutionnisme, pessimisme, utilitarisme, morale intellectualiste,



92 BULLETIN

esthétique, indépendante) et des principes religieux de la morale.
Cette critique, sans être partout également rigoureuse et profonde,
est riche en aperçus judicieux, en observations fines et frappantes.
Les pages consacrées à la doctrine de la loi morale (p. 300-348)
déterminent les caractères de la loi morale par opposition à la loi
physique et à la loi civile, et analysent les modalités successives
de la loi morale. Il faut regretter que Gretillat n'ait pas tenu
compte des célèbres études de Schleiermacher, surtout de sa
dissertation sur l'identité des lois de la nature et des lois morales.
Le chapitre sur les déterminations particulières de la loi ou la
doctrine des devoirs (p. 348-384) est nécessairement fragmentaire et
devra donc être complété par les données de l'Ethologie. Nous
saluons dès maintenant avec gratitude la publication de ce second

volume, dont nous nous empresserons de rendre compte, et nous
remercions sincèrement les éditeurs de nous avoir donné, dans ce

précieux ouvrage, le testament théologique de Gretillat et le fruit
béni de ses expériences morales et religieuses.

P. Lobstein.

Ed. Barde. — Commentaire sur les Actes des apôtres1.

Voilà le produit de plusieurs années de travail, et. nous avertit
l'avant-propos. il a bien fallu toutes les amicales instances de ses

étudiants pour décider l'infatigable professeur à affronter la publicité.

Ils le connaissaient trop favorablement par ses autres livres
et par ses cours pour ne pas être assurés de son succès auprès des

lecteurs de langue française, lesquels lui sauront gré de cette
nouvelle preuve de dévouement à la cause évangélique. Clarté
d'expression, chaleur d'âme, amour des missions et défense de certaines
doctrines théologiques se retrouvent ici sous la plume de M. Barde

comme dans ses discours hautement et justement appréciés.
Est-ce à dire que son Commentaire sur les Actes des apôti-es

satisfasse de tous points? Non certes. Pourquoi? Nous Talions
voir. L'essentiel, je n'en doute pas, c'est qu'il réponde à l'attente
d'un grand nombre de personnes. Il est édifiant au premier chef

pour quiconque parcourt ces annales de l'âge apostolique sans

1 Commentaire sur les Actes des apôtres par Ed. Barde, professeur à l'Ecule
de théologie de la Société évangélique à Genève. Lausanne, Georges Bridel & Cie

éditeurs. 592 pages. Prix : 12 francs.



THEOLOGIK 93

autre préoccupation que la constatation du royaume de Dieu
fondé par Jésus-Christ et continué au moyen de ses disciples sous
l'action de l'Esprit saint.

Le commentateur de l'Oratoire de Genève a une loyale
assurance : la question des sources ne l'arrête pas outre mesure. Il lui
suffit, chemin faisant, page 127, à l'entrée du chapitre VII, d'écrire:
« Le jeune élève de Gamaliel aurait-il pris des notes pendant le

discours d'Etienne? Peut-être. »

Page 160: « Philippe me paraît être en grande partie l'historien
de cet épisode [de l'évangélisation de la Samarie]. Nous verrons
au chapitre XXI l'apôtre Paul, revenant de son troisième voyage
missionnaire, accepter pendant plusieurs jours l'hospitalité de

Philippe. Il ne viendra à l'esprit de personne de supposer que
l'hôte et son visiteur aient gardé le silence sur leurs souvenirs.
Paul n'aura pas été le seul à raconter les siens; Philippe aussi

aura parlé de ses expériences, de celles, entre autres, dont Dieu
l'avait enrichi à ses débuts. Leurs conversations avaient un
témoin, celui-là même qui dil nous en écrivant le chapitreXXI des

Actes. Toujours à l'affût de renseignements précis, ce témoin aura
noté ceux dont Philippe lui faisait part alors, et nous tenons
ainsi de première main la narration du chapitre VIII. »

Page 265 : « Les prophètes dont il est parlé ici ont probablement

fait partie de la visite mentionnée XI, 27. L'auteur va nous
en nommer quelques uns. A ce propos, et dans maints détails
subséquents, on remarquera la sûreté, parfois même la minutie de

ses informations. On dirait souvent la reproduction fidèle d'un
document écrit, conservé dans les archives d'Antioche. »

Page 320, touchant les décisions de la conférence de Jérusalem,
chapitre XV, 23: « Le texte nous en est très probablement parvenu
dans les termes originaux, copiés par notre auteur d'un document
conservé à Antioche. » Avec cette remarque qui donne à réfléchir :

« La forme de la lettre est d'un vrai grec, comme il convenait

pour des lecteurs hellénistes. »

Page 495 : « Nous avons le texte de cette lettre [du tribun Ly-
sias]. Notre auteur aura pu se le procurer à Cesaree, où son ami

passa plus de deux ans; et il ne croit pas hors de propos de nous
le communiquer. Il a passé d'autres documents sous silence ;

celui-ci, il le reproduit avec soin ; il en donne le rxmoç, non pas
seulement la teneur générale, comme l'entend Reuss, mais bien
le contenu exact (le latin cxemplum). La fidélité de cette copie



BULLETIN

semble garantie entre autres par le verset 27, où Lysias écrit un
mensonge ; un faussaire l'eût évité. Au reste, tout officier inférieur
envoyant à son supérieur un prévenu à juger devait le faire
accompagner d'une lettre analogue, le elogium des Latins. » [XXIII,
25.]

La discussion générale intervient, pages 574-580, pour
combattre la triple main de Spitta, les dix sources de Clemen, et
aboutir à des informations orales communiquées directement à

Luc par Jean-Marc de Jérusalem, par le diacre Philippe, par
Barnabas, par Paul plus spécialement, qui ajouta des fragments
de son propre fonds : « Les discours dont cette seconde partie des

Actes est semée ont été prononcés surtout par Paul. L'apôtre en

aura fourni la matière à son ami ; des documents écrits, des notes,
dirions-nous en langage moderne, ont pu lui en transmettre
partiellement la forme. » Et rien de ses épitres? Pas même une allusion

« Enfin, conclut M. Barde, je devrais dire surtout, il a été

conduit dans le choix et dans l'ordonnance de ses matériaux pat-

une source supérieure, dont j'aurais voulu entendre plus souvent
sourdre les eaux dans le travail de Spitta; et cette source c'est le

Saint-Esprit. Jésus l'avait promis à ses disciples comme un guide
bien instruit; il devait leur remettre en mémoire toutes les leçons

reçues du Maître. Ces leçons continuées, Luc nous les transmet
dans le livre des Actes ; il nous en a avertis dès les premiers
versets. Pourquoi le Saint-Esprit ne serait-il pas venu au secours de

sa mémoire, en aide à son intelligence, pour lui apprendre à

raconter, à discerner et à disposer?... Vous faites de l'édification,
nous dira-t-on. Ce n'est plus de la science Est-ce bien sûr Est-il
vraiment scientifique, lorsqu'on étudie un livre, d'élaguer un des

principaux éléments dont ce livre réclame et montre l'activité Ni
la source A, ni la source B, ni le travail d'abeille exécuté par R
ne sont prépondérants dans la composition des Actes. Ce livre est

avant tout le livre du Saint-Esprit, et l'auteur a écrit, en se

servant de tous ses documents, sous la direction de cet instituteur. »>

Nous sommes d'accord pour reconnaître l'unité de composition
finale d'un écrivain puissamment soutenu d'en haut et qui
imprime au second tome de ses œuvres la tendance conciliatrice de

ses pensées et de son style. Encore aurais-je désiré, el plusieurs
avec moi, que nos milieux protestants fussent plus complètement
initiés à ces tentatives de rédaction sur des matériaux de

provenances araméennes et hellénistiques, qui percent sous la rhéto-



THÉOLOGIE 95

rique du Macédonien, employant le pluriel « nous » généralement
à partir du chapitre XVI, 10. La terminologie étudiée par Zeller,
sans nous imposer sa date tardive, méritait une plus sérieuse

attention et, sans compliquer le problème, permettait de préciser
davantage la question d'auteur.

Par contre, l'exègète n'accorde-t-il pas une place excessive à

l'explication des miracles Décidément l'apologiste parle plus que
de raison. Pour ce qui me concerne, j'admets l'intervention divine
dans la naissance et l'existence de l'Eglise, comme chez son
fondateur lui-même, Jésus-Christ. Mais parce que son Esprit agit,
est à l'œuvre sur les lèvres, par les mains, dans le cœur et la
conscience de ses ministres, il est superflu de nous le montrer
comme du doigt jusque dans le détail du phénomène matériel,
porteur ou signe au travers duquel un impotent, une pythonisse,
des prisonniers ont trouvé la délivrance religieusement attribuée
à Dieu. Ce besoin d'apologétique vous prend et vous poursuit
partout. De là des développements d'une justesse discutable.

Quand Jésus a exprimé sa dernière parole, I, 9, page 20 : « Et,
déjà pendant qu'il la prononce, un mouvement étrange se produit :

son corps cesse de reposer sur le sol. Il est enlevé. Non pas
brusquement ; graduellement plutôt et lentement. 11 n'y a ni chariot
de feu ni tourbillon, comme à l'enlèvement d'Ebe. Mais une nuée,

soudain, soustrait le Seigneur (ùn-ó, ^ußovsiv) aux regards des apôtres.

Ce départ est même comparé à une marche à travers les airs :

deux, fois le participe nopîwpavoç est employé pour le décrire (v. 10,

il). Ne dirait-on pas un passage invisible établi entre la terre et
le ciel, et les rapprochant l'un de l'autre? (10.)» Cette fin suffisait.

Page 62 : « La question revient donc à celle-ci : douze hommes
ont-ils pu en baptiser trois mille, entre midi et six heures,

par immersion, avec la décence et le sérieux nécessaires? Cela

paraît infiniment peu probable. Dès lors cette conclusion s'impose

: l'Eglise primitive n'a pas admis l'immersion seule dans

l'administration du baptême ; elle a dû accepter aussi l'aspersion.

» [IL 41.]
Page 98 : « Ce texte est un de ceux qu'on peut invoquer avec

une certaine force en faveur de la personnalité du Saint-Esprit.
Ce n'est pas ici le lieu d'entrer dans cette question dogmatique.
Notons un fait seulement : Pierre accuse d'abord Ananias d'avoir
trompé le Saint-Esprit ; l'instant d'après il lui reproche d'avoir



96 BULLETIN

menti à Dieu. D'où semble ressortir la divinité du Saint-Esprit. »

[V, 3.]
En réponse à Zeller rapprochant Pierre et Paul, dans leurs

guérisons, page 294 : « Nous nous gardons de contester ces analogies ;

mais elles ne nous prouvent pas le caractère fictif des récits. Elles
établissent, au contraire, un plan bien arrêté du Seigneur ; Jésus
a décidé de donner un même pouvoir à l'apôtre des circoncis et à

celui des Gentils. Les chrétiens de Jérusalem ont précisément
proclamé cette égalité au moment où ils ont appris les détails du

premier voyage de Paul. (Gai. II, 7-9.) Dieu ne voulait pas que son

missionnaire « demeurât en reste » — pjSé« vcmp-rixévou — vis-à-vis
des apôtres les plus distingués. (2 Cor. XI, 5 ; XII, 11, 12.) »

M. Barde se complaît à rappeler l'historicité accordée par Reuss

aux faits miraculeux ; que n'imite-t-il sa sobriété d'interprétation
Il a prévu, bien qu'un peu tard, cette critique, page 586 : « Peut-
être, en prenant chacun d'eux à part au cours du Commentaire,
ai-je trop cédé au désir d'expliquer. »

Ses explications s'allongent au détriment de la traduction.
Notre interprète a doublement tort de ne pas traduire in extenso,
d'abord par le fait qu'il connaît les textes d'après S ABCDE, et

puis à cause du relief avec lequel il a l'habitude de rendre ses

idées. Dans les Actes, ce serait un charme de lire la suite d'un
récit ou d'un de ces discours que l'écrivain excelle à placer dans

son cadre naturel. U y a là une lacune littéraire, chrétienne
surtout, que je regrette vivement. Cela vaudrait mieux que cette

littéralité qui ne dit rien de définitif à personne, et que justifie
mal l'excuse consignée à la page 7 : « Lorsqu'une traduction
s'imposait pour un passage obscur ou contesté, lorsqu'il fallait choisir
entre un certain nombre de versions, j'ai indiqué la mienne en

italiques et en la faisant, autant que possible, littérale. A plus
d'une reprise j'ai dû m'interdire d'en citer beaucoup d'autres ; le

présent volume en fût devenu trop lourd à tous les points de

vue. » Je ne comprends pas un commentaire ne tendant pas à une
version lumineuse. C'est même le résultat le plus net des leçons
d'exégèse, et d'un volume de ce genre, au terme d'un paragraphe,
d'un sujet, si vous craignez de multiplier les coupures de votre
texte. Le public français est en droit de réclamer de telles

exigences de la ville des Rilliet, Segond et Oltramare.
Et puisque, à l'exemple de ce dernier pour l'épître aux Romains,

M. Barde a confié l'impression de son travail aux presses scrupu-



THÉOLOGIE 97

leuses de la maison Georges Bridel etC'e, qu'il remercie en terminant,

il aurait été bon de compléter les errata, ne fût-ce que par
un avertissement à la jeunesse studieuse de corriger elle-même,
dans les vocables grecs, les accents disparus (pages 147, 224, 228,

286, 296), les esprits déplacés (pages 109, 114, 292, 316, 382, 409),

le iota souscrit tombé (pages 287, 290, 293, 514), de rétablir
l'orthographe du substantif vsaviaç, ligne 3 de page 153.

Mes relevés aussi pédants prouveront, je l'espère, aux lecteurs
de cette Revue, qui le deviendront du Commentaire de M. Barde,
le soin que j'ai mis à le voir de près, l'attrait que j'y ai trouvé et

qui est réservé à tous étudiants, jeunes ou âgés, épris de culture
biblique et de vocation pastorale. L'auteur sans cesse songeait
à eux en tenant la plume. Sa lecture est grandement facilitée

par l'excellente distribution de la matière, depuis le titre jusqu'à
la conclusion, à laquelle ont été rationnellement renvoyées les
discussions d'authenticité et de date. En dépit de nos critiques,
le livre des Actes reste bien ouvert devant nous et fort utilement
éclairé par son savant commentateur.

E. C.

J.-M.-S. Baljon. — Novum Testamentum gR/Ece1.

Ce que j'ai dit dans cette Revue (1898, p. 376 et 377) du
premier fascicule de ce Nouveau Testament grec, paru l'année
dernière et comprenant les Evangiles avec une portion du chapitre Ier

des Actes, subsiste à l'examen de la fin du volume complet, sortie
de presse quelques mois après. Sous cette forme judicieusement
abrégée, grâce au petit caractère très net et du texte et des notes,
les étudiants posséderont une édition critique fort estimable du
Nouveau Testament, à la condition toutefois de ne pas oublier de

recourir immédiatement et souvent aux pages 725 à 731, contenant

les addenda et corrigenda.
Il y a là plus que l'attestation des soins minutieux, attentifs de

l'auteur, il y a la preuve d'une haute probité scientifique. Ce qui
aurait été désirable, en outre, c'eût été de ne produire en librairie
le volume qu'à la suite d'une revision définitive. Qu'un travail de

ce genre exige sans cesse des additions, chacun le comprend.
Seulement, que de corrections encombrantes il était possible

*

1 Seconde partie, p. 321-731. Groningœ, apud J.-B. Wolters, 1S98. — Prix:
i Oor. 25.

THÉOL. ET PHIL. 1899 7



»ö BULLETIN.

d'éviter! Et voyez, dès la première, l'embarras : « p. I. Prol. I, 3

lege auctum. » La pagination vous amène au titre, où vous lisez,
à l'endroit indiqué : prœseriim im usum studiosorum recognovil.
La dite préposition a continué d'être ainsi écrite jusque sur la
couverture destinée au brochage. Cette vétille, qui ne saurait être
mise sur le compte d'aucun des principaux participants à cette

publication, me confirme clans l'intérêt ou plutôt la nécessité du

coup d'œil final, fût-ce au prix de quelques semaines de retard.
Oubli aussi, facile à réparer au moyen de la lecture des errata,

dans Mat. 1,17, après Ba|3u),wvoç, que l'omission d'une ligne presque :

yevsaî §sxaT£<r<7ao£ç xat àiro zriç ptîTotxsaéaç Ba^u^wvoç.

Je m'explique l&ipoç (d'autres éditeurs lisent ïânpoç) dans
Luc VIII, 41, encore que de rares manuscrits l'autorisent, mais
non dans Marc V, 22; alors pourquoi, p. 728, le rappel à ce

passage : lege lóapo;.

Plusieurs notes déconcerteront les étudiants dignes de ce nom.
Les voilà par exemple aux fameux versets 19b-20 de Gai. III, ici
entre crochets : [picnayeiç Si àyyéÀwv, lv xuPl f*wwou. ò Se fzsainrjc svôç

oùx sVrtv, ò Se 6eoç si; la-™], avec cette annotation : « interpolati
sunt. Cf. Baljon, De tekst. bl. 175-178. » Au IV, le même signalement

ouvre le verset 25, sans son correspondant pour nous
arrêter, sauf au bas de la page le fatidique glossema. Très rabbinique

Paul dans ces sortes de discussions, où l'ancien élève de

Gamaliel revient un instant à ses vieux procédés d'école.

L'empreinte scolastique ne se perd pas si aisément; ce qui étonnerait,
ce serait de ne pas la surprendre au moins une ou deux fois dans
cette lettre qui a pour but précisément de combattre les méthodes
des docteurs judaïsants.

Vous vous doutez bien qu'avec cette pratique d'amendement,
notre édition emploiera la parenthèse pour Luc II, 2 : (oûttî àno-

ypotfri irpârri iyévsro îïysfioyjùovro; r«ç lupixç Ku/3ï?viou), avec l'avertissement

obligé : Hic versus interpolano est.

Il serait puéril de ma part de multiplier ces chicanes de détails,
et, passant à l'autre extrême des préceptes généraux, je persiste à

croire que, pour un ouvrage d'érudition autant que pour un
poème spécifiquement littéraire, il est bon de nous rappeler le

vers de Boileau :

Polissez-le sans cesse et le repolissez.
E. C.


	Bulletin : théologie

