
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1899)

Artikel: À propos du subjectivisme

Autor: Tissot, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Â PROPOS Dû SUBJECTIVISME

D. TISSOT

Nous devisions, il y a déjà bien des années, par une matinée
d'automne, avec H.-F. Amiel, sous les ombrages séculaires des

marronniers de cette promenade de .la Treille, d'où Stendhal

prétend que l'on jouit de la vue la plus charmante qu'on puisse
contempler de Genève. Ce ne sont pas les grandes Alpes qui,
de sommet en sommet, descendent du Mont-Blanc jusqu'aux
légers et gracieux rivages du lac ; c'est, encadrée par le sévère
Jura et le rocailleux Salève, une vallée qui, avec ses collines et

ses coteaux, ses villages et ses clochers, ses fleuves et ses

plaines, repose le regard dans sa paisible harmonie. L'auteur
du Journal intime affirmait que les mots en ismc — nombreux
dans notre langue — désignent l'excès de l'idée contenue dans

le substantif d'où ils dérivent et que de là vient qu'ils sont, dans

l'usage, pris plutôt en mauvaise part. Cette thèse peut être
soutenue ; elle l'était habilement ; mais est-elle d'une justesse absolue?

J'en doute: certains termes français, malgré la terminaison
isme, ne donnent, en aucune façon, à l'esprit, la notion d'une

exagération. On parle du christianisme, du buddhisme, du
mahométisme et l'on désigne quoi Les idées des fondateurs de

ces religions. Je ne sache pas non plus que libéralisme,
individualisme s'appliquent à des conséquences extrêmes des idées

de liberté et d'individu. En ce cas, le superlatif isme indique
plutôt la forme achevée, le système qui, émanant du principe,



A PROPOS DU SUEJECTIVISME 75

s'est développé régulièrement. Laissons ces préliminaires,
renvoyons-les aux philologues, qui résoudront un problème de leur
compétence.

Pour nous, la question à examiner est d'ordre théologique.
Dans ce domaine, on parle souvent, aujourd'hui, de subjectivisme.

Lisez les journaux et les revues qui traitent des questions

religieuses et vous y rencontrerez cette expression
presque à chaque page. On aperçoit même, du côté ortho
doxe le plus ferme, une tendance à supposer que le subjectivisme

est le père des hérésies : il ébranle les colonnes de
l'autorité. Nos ancêtres en la foi ne s'en souciaient guère : demandez

à nos Réformateurs du seizième ce qu'ils pensent d'un
christianisme objectif et d'un christianisme subjectif ; ils vous
apprendront que, pour eux, c'est tout un, comme pour Hegel
et ses disciples, l'idée et la réalité. Mais le dix-neuvième siècle
n'est pas le seizième : la conscience humaine, disons mieux, la
conscience chrétienne n'a pas pensé, étudié, expérimenté, trois
siècles durant, sans avoir éprouvé, perçu avec évidence ce que
nos pères ne supposaient pas même. La différence s'accentue
de nos jour;-. Elle est à la base de nos hypothèses et de nos
conceptions; elle inspire notre manière d'entendre le christianisme.

Il faut, dès lors, s'en rendre compte et pour cela
redescendre sur le terrain philosophique.

Personne ne l'ignore, c'est Kant qui a donné le coup de hache

entre l'objectif et le subjectif. Avant lui, ces mots mêmes
avaient des sens différents : à partir de lui, le sens a été fixé.
Il est resté. Nous n'avons point à apprécier, en ce moment, la

solution du penseur de Königsberg ; il suffit de rappeler que,
dès cette heure, l'opinion européenne distingua l'objectif, c'est-
à-dire, le monde en dehors de nous, et le subjectif, c'est-à-dire
le monde en nous, et creusa un abîme entre l'un et l'autre.
D'une part, on a tout l'univers qui nous environne ; d'autre

part, la sphère des idées de l'homme. Nous savons bien que
tout le kantisme n'est pas là et que l'auteur a jeté un pont sur
l'abîme, qu'il avait déclaré infranchissable, et prétendu nous
faire passer d'une rive à l'autre. Oublions la philosophie et
considérons l'influence qu'elle a exercée, par cette distinction, sur



76 D. TISSOT

la théologie, car celle-ci en a ressenti et en ressent l'influence
dans sa méthode et dans ses conceptions générales.

La distinction mettait la théologie dans une position plus
délicate que toute autre science. En effet, le christianisme est
une histoire : il est apparu chez un certain peuple, dans un
certain pays, au milieu de certaines circonstances ; il s'est
manifesté dans des événements qui en établissent l'authenticité et
résumé dans une personne. La théologie dépend donc de ce

point de départ; elle en reçoit son caractère. Elle ne s'y soustrait

qu'en répudiant son origine. Mais la théologie cherche à

exprimer le contenu de la religion ; la théologie chrétienne, le

contenu de la religion chrétienne ; or, la religion est, dans son
essence, subjective. Elle l'est parce qu'elle est inhérente au
cœur de l'humanité et satisfait, avant tout, les besoins de cette
partie de notre être. Aussi bien, en interprétant judicieusement
les usages et les textes, aucun peuple n'a vécu et ne vit sans

religion : le soupir de la faiblesse s'élevant vers le Fort ; de la
misère implorant le Saint; de la souffrance cherchant le Consolateur

; bref, de la créature voulant, par ses prières, par ses

offrandes, par ses cultes, fléchir l'Eternel, maître des destinées,

est inscrit à toutes les pages de nos annales, quelle qu'en
soit l'antiquité. La science de la religion était ainsi, depuis
Kant, dans une position difficile entre l'exigence objective et
l'exigence subjective. Les esprits absolus, ceux qui tranchent
les problèmes par des coups d'état, n'hésitèrent point : ils
sacrifièrent l'un des termes et se firent ou historiens uniquement
ou mystiques uniquement. D'autres esprits, plus ouverts, se

rendant compte de tous les éléments de la science, travaillèrent

à les faire concourir à la construction de l'édifice, afin

que son harmonie devînt de plus en plus parfaite.
Cette tâche, aucun théologien du dix-neuvième siècle ne se

l'est imposée avec plus d'intuition de l'audace de l'entreprise,
avec plus de connaissance de ses difficultés, avec plus de décision

et, pourtant, avec plus d'esprit de conciliation, que
Schleiermacher. Un jeune pasteur, fraîchement émancipé de la

Faculté, écrivait sommairement dans je ne sais plus quel journal

: « C'est du subjectivisme exagéré. y> D'autres le répètent et
le répéteront. Est-ce exact? J'en doute beaucoup. On a noté



A PROPOS DU SUBJECTIVISME 77

quelques phrases d'un cours, on a lu quelques pages de revue,
et l'on juge de haut. Nous ne songeons point à exiger qu'on
étudie les trente volumes, au moins, du Maître, avant d'émettre

un avis, mais il suffit d'examiner une seule de ses œuvres pour
hésiter et se demander enfin si la sentence qu'on vient
d'entendre ne doit pas être revisée. Subjectivisme exagéré Mais

Schleiermacher semble avoir pris toutes les précautions pour
ne pas se heurter aux écueils du subjectivisme. Sa méthode

l'indique: il commence par déclarer que sa Christliche Glaube
n'est pas uniquement sa foi personnelle, mais qu'elle est nach
den Grundsätzen der evangelischen Kirche. Il va donc
descendre non seulement dans les profondeurs de sa foi pour en

extraire ses convictions religieuses, mais dans celles du peuple

protestant pour en dégager les croyances fondamentales. Il ne
fait pas œuvre individuelle; il fait œuvre collective. Et quand
il cherche le trait ineffaçable du christianisme, ne le trouve-t-il
pas dans l'histoire Ne la résume-t-il pas en Jésus-Christ,
rédempteur, au sens le plus riche et le plus vaste du terme? Ce

salut, offert aux pécheurs, manifestation du pardon et de

l'amour par le Saint-Esprit, est l'œuvre immédiate, l'œuvre
créatrice de l'Esprit de Dieu. Suivant, page à page, le procès
du système dogmatique, Schleiermacher en laisse-t-il échapper
les thèses, comme ferait un mystique, des émotions de sa piété,
de l'ardeur de ses prières, sans en appeler à un contrôle, sans
les soumettre à une norme qui distingue la vérité de l'erreur
Relisez avec soin le Lehrstück de la Christliche Glaube qui
traite de l'Ecriture sainte (p. 323-351, vol. II). L'auteur y parle
clairement : Die neutestamentischen Schriften sind ihrem
Ursprung nach authentisch und als Norm für die christliche
Lehre zureicliend. La confession gallicane n'a pas dit autre
chose : Hos libros agnoscimus esse canonicos, id est, ut fidei
nostrae normam et regulam habcamus. (IV, p. III.) Ainsi, pour
l'origine, le développement et la conclusion de sa dogmatique,
Schleiermacher a posé de soudes barrières afin d'empêcher de

verser dans le fossé. Que reste-t-il donc de l'accusation de

subjectivisme exagéré'? Rien, en réalité ; mais probablement ceci
qu'on sous-entendait, sans s'en rendre compte.

Le génie de l'auteur a laissé son empreinte sur le monument



78 D. TISSOT

qu'il a élevé : on y reconnaît les préférences de l'architecte, ses
prédilections dans le choix des matériaux et son art dans la
forme qu'il leur a donnée. Cela est incontestable ; mais qu'y a-
t-il d'extraordinaire? Jetez un coup d'œil sur le cours des
siècles ; contemplez les chefs d'œuvre — ils ne sont pas
nombreux — qui s'élèvent dans le champ de la Dogmatique,
comme des pyramides, nous ne dirons pas dans le désert, mais
dans le dédaie des blocs entassés, en apercevez-vous aucun qui
ne révèle le christianisme particulier de celui qui l'a composé
Origene se trahit dans ses Fondements ; Calvin, dans son
Institution, sans mentionner Thomas d'Aquin dont la Somme la

plus importante est, plutôt, une admirable compilation qu'une
création originale. En saurait il être autrement? Nous ne
percevons pas toute la lumière du soleil : elle nous éblouirait dans
son océan de feu ; nous en recueillons quelques rayons. Il en
est ainsi du soleil des âmes : il les éclaire toutes, mais chacune
n'est éclairée que d'un reflet. La dogmatique d'un chrétien,
prétendant toujours être la dogmatique du christianisme, n'est et
ne sera jamais que la Dogmatique de ce chrétien.

On ne saurait y contredire, car l'essence du dogme implique
cet aveu. Essayons de le muntrer en posant la question : Qu'est-

ce que le dogme"? Laissons l'étymologie suffisamment connue,
qui ne jette, sur cette question, aucune lumière ou n'y fait
vaciller qu'une clarté propre à égarer les pas ; constatons, d'entrée,

que, dans le langage ordinaire, quand un chrétien parle
de ses dogmes, il entend l'essentiel de ses convictions, ce qui
en constitue vraiment la valeur. Il affirme sa foi dans ses

dogmes. On s'efforce, de nos jours, à rejeter cette assertion
dans l'ombre pour n'en appeler qu'à la vie. Ce n'est pas si neuf

qu'on le suppose, ni si hérétique qu'on le craint, car la vie ne
se sépare pas du dogme et le dogme pas de la vie : un fleuve

ne provient-il pas de la source d'où il s'échappe? la source ne
s'épanche-t-elle pas dans les ondes qui en jaillissent? Notre
pensée se précise peu à peu. Répétons: qu'est-ce que le

dogme? Deux écoles sont en présence: l'une, animée encore
de l'instinct du supranaturalisme, met le dogme dans l'idée

théologique et le proclame d'autant plus dogme qu'il est supé-



A PROPOS DU SUBJECTIVISME 79

rieur à la raison, la confond et s'impose d'autorité, en vertu de

son origine divine ; l'autre, fidèle au rationalisme du passé,
admet, comme dogmes, les conclusions de la raison et, ne recevant
même la révélation qu'autant qu'elle est d'accord avec elle, ou

inspirée par le mysticisme, pose l'expérience individuelle
comme seul critère et n'accepte comme dogme que ce que
cette expérience comprend et, par conséquent, justifie. Deux

écoles, dont l'une se lance en pleine métaphysique et, si elle
est conséquente, constituera un système de doctrines, c'est-à-
dire une philosophie chrétienne, ce qui n'est pas du tout une

dogmatique chrétienne; dont l'autre, se plaçant sur le terrain
de la pratique, ici, au nom de la raison, là, au nom du sentiment,

formulera une morale chrétienne, ce qui n'est pas du

tout une dogmatique chrétienne. Ces deux écoles

méconnaissent, à des points de vue différents, le problème et l'un des

éléments qui le composent. La solution pourrait-elle, dès lors,
être suffisante? En aucun sens. Pour nous, le dogme est le fait
objectif qui devient fait subjectif. C'est notre réponse à la

question. Eu la formulant, nous ne sommes point dirigé par
l'honnête désir de conciliation entre deux extrêmes, — le juste
milieu n'est pas toujours le milieu juste ; nous le sommes

par le besoin d'unir les deux facteurs de la vérité. Le christianisme

est un fait objectif : il est dans l'histoire. Qui le contestera?

Ce fait passe en nous, inspire notre vie et la transforme.
Qui le contestera Le fait objectif devenu fait subjectif, voilà le

dogme. La conscience du chrétien l'avoue implicitement, sans

toujours s'en rendre compte. Une dogmatique a-t-elle été

rédigée à ce. point de vue? Je l'ignore. Elle devrait l'être. Notre

principe, qui est notre méthode, n'admet comme dogme que le

fait qui retentit dans la conscience du chrétien, par conséquent
renouvelle sa vie. Jésus-Christ Sauveur est le dogme central,
car le salut qui vient de lui, de ses actes, de ses paroles, de ses

souffrances, s'adresse à notre âme, la saisit, la pénètre et la

recrée : elle sent qu'elle devient ce qu'elle devait être. Ainsi
en est-il de tous les dogmes véritables. « Mais, dira-t-on, que
faites-vous des faits objectifs, racontés dans le Nouveau Testament,

qui ne peuvent s'approprier à notre être et ne sauraient



80 D. TISSOT

le transformer » Nous les laissons simplement ce qu'ils sont :

tels quels: faits historiques, faits géographiques, faits scientifiques,

ils conservent ce caractère, mais ils n'importent nullement

à la foi qui sauve. A l'histoire, aux sciences, à la géographie

de les examiner ; elles les accepteront ou les rejetteront,
cela n'inquiète, en aucune façon, notre état religieux, au sens

vivant du mot. Le champ de la Dogmatique se restreint alors

considérablement, en le comparant à celui qu'elle occupait
dans le passé. Allons plus loin : reconnaissons que beaucoup
de faits objectifs, qu'ils soient vrais ou faux, ne doivent pas

préoccuper la Dogmatique, parce qu'ils demeurent étrangers à

la conscience chrétienne. Prenez, par exemple, l'existence de

Satan. La question est une question d'exégèse, de théologie
biblique et une question spéculative ; elle n'est pas une quest ion

dogmatique, car, au point de vue de la vie de notre âme,

qu'importe que le principe du mal soit personnifié ou qu'il ne

le soit pas Ce qui m'importe, c'est la puissance du mal sur
moi, la résistance que je peux lui opposer et le secours qui
m'aidera dans la lutte. — Nous pourrions prendre tout autre
exemple ; la solution serait la même. Le champ de la dogmatique

est déterminé : le dogme est la vie, le croyant sent ce

qu'il croit et ce dont il vit. L'objectif et le subjectif sont réconciliés:

l'un apporte, l'autre reçoit; l'un donne, l'autre s'approprie

; l'histoire du christianisme est l'histoire de l'âme. Le fait
extérieur et le fait intérieur s'accordent, dans une ineffable
harmonie, à la gloire de Dieu, du Dieu du pardon et de la miséricorde.

C'est le cantique qui retentit, à travers les siècles, au
ciel et sur la terre. La Dogmatique essaie de le traduire.


	À propos du subjectivisme

