
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 32 (1899)

Artikel: Péché et évolution

Autor: Fornerod, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379660

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PÉCHÉ ET ÉYOLUTION1

A. FORNEROD

En consultant les premières années de la Revue de théologie
et de philosophie chrétienne de Strassbourg, le lecteur se

trouve en présence d'un mouvement théologique puissant.
Que de promesses semblait receler cette publication de T.
Colani! Et dire que les belles vendanges théologiques
pressenties n'ont presque rien donné! Quel oïdium funeste est

venu anéantir de si grandes espérances? Entre plusieurs causes,

l'article de Scherer « du Péché» de décembre 1853 a joué
un rôle délétère. N'est-ce pas en suivant les traces de ce

critique eminent que ses collaborateurs se sont détournés du

christianisme positif pour aller se perdre dans les steppes arides

et desséchées du moralisme et du scepticisme?
Le mouvement actuel de la théologie de la conscience, à côté

de bien des différences, offre de grandes ressemblances avec
celui de la première Revue de Strassbourg. Il est à plus d'un
égard son héritier. Aussi ne nous étonnons-nous pas
d'entendre des voix proclamer notre ruine prochaine. Nous devrions
fatalement aller échouer contre le même écueil. L'idée de l'évolution

en particulier, une fois admise en théologie, devra
nécessairement nous conduire à la négation du péché. Nous
serions donc minés par le même mal qui a provoqué la

1 Travail présenté à la Société vaudoise de théologie dans sa séance du 26

septembre 1898, à Chernex sur Montreux.



PÉCHÉ ET ÉVOLUTION 49

banqueroute du mouvement Scherer-Colani. Nous aimerions
examiner avec vous si vraiment les deux termes péché et
évolution ne peuvent coexister, si fatalement il faut que l'un mange
l'autre. Pour cela nous établirons ce que la conscience
chrétienne nous dit au sujet du péché, puis nous verrons quelles
ont été les origines de l'humanité d'après les sciences
naturelles et historiques. Nous examinerons ensuite la théorie
traditionnelle de la chute et la théorie déterministe du péché,

pour établir enfin comme conclusion quelques thèses de
l'évolutionnisme spiritualiste.

§ 1. La conscience chrétienne et le péché.

Dans sa théologie systématique, Gretillat traite de l'origine
de l'homme, de sa nature, avant d'étudier l'homme pécheur,
c'est-à-dire l'homme tel qu'il se présente à nous, le seul que
nous connaissions véritablement. Cette méthode fait planer sur
toutes les questions l'obscurité qui enveloppera toujours nos

origines. Bien des malentendus seraient évités si, conformément

aux principes de la géométrie, nous partions en théologie
aussi du connu pour aller à l'inconnu. Il importe de distinguer
nettement entre les exigences de la conscience chrétienne pat-

rapport au péché et le problème de l'origine du péché. Les deux

questions, bien que connexes, n'en sont pas moins distinctes.
On peut fort bien prendre très au sérieux le péché et l'Evangile

sans accepter pour cela telles quelles les données
traditionnelles du péché originel. Quels sont donc les faits que ma
conscience personnelle me révèle au sujet du péché?

Si, rentrant en moi-même, je cherche à évoquer la première
grave faute dont j'aie gardé le souvenir, voici ce que je trouve.
Pardonnez-moi cette petite confession personnelle. J'étais alors
bien jeune, je n'allais pas encore à l'école. Le rez-de-chaussée
de notre maison était occupé par un magasin d'épicerie qui
était un lieu de délices pour moi, j'y avais mes entrées libres.
Souvent le marchand me faisait de petits cadeaux. Or donc,
un jour, m'autorisant de la bienveillance de l'épicier, tâchant
de ne pas être vu, je m'approchai du tiroir de sucre candi

pour en prendre un tout petit morceau. L'opération ayant fort
THÉOL. ET PHIL. 1899 i



50 A. FORNEROD

bien réussi, je la renouvellai, je fis même une petite provision.
Evitant mes parents, j'allai grignoter mon sucre dans les coins.

Heureusement, enhardi par l'impunité, je devins imprudent.
Mes parents découvrirent mes petits larcins, je me souviens

encore de la verte punition que je reçus. Eh bien, quels sont
les caractères de ce péché d'enfant. Le péché est quelque chose

qui ne doit pas être, il est une faule. Certes, je n'avais pas une
claire intelligence des droits de la propriété, je ne me rendais

pas compte de toute la gravité de mes larcins. Un tiroir de

sucre candi est une amorce bien alléchante pour une petite
bouche. Malgré toutes ces circonstances atténuantes j'avais
pourtant conscience que je faisais mal, je me cachais, je cherchais

par des sophismes à me persuader que j'avais raison. Le

péché est une faute, une faute volontaire. C'était moi et pas un

autre qui avais mis la main dans le tiroir. Sans doute, j'avais
été sollicité par mon penchant à la gourmandise, c'était pourtant
ma décision qui avait transformé cette séduction en une faute

proprement dite. Aussi je m'en sentais réellement responsable.
Quandjedus aller faire amende honorable et que le marchand,
c'était un juif, me jeta un regard doux et moqueur à la fois, je
fus profondément humilié, mais ma punition m'apparaissait
comme un juste châtiment. Oui le péché est bien une tache

morale qui souille le cœur de l'homme. Fautes volontaires,
n'est-ce pas ainsi qu'apparaissent aux yeux de notre conscience
les péchés dont nous gardons le souvenir

Il ne peut pas être question de fautes isolées seulement, il
existe des états de péché. Toute âme qui se place sous
l'influence de l'Evangile en fait l'amère constatation.

Nous nous souviendrons toujours comment, pendant le cours
de nos études, grâce aux leçons de nos maîtres vénérés et
aimés, la personne de Christ fit une impression décisive sur
nous. En Lui, nous trouvâmes la vérité salutaire dont notre
âme avait besoin.- Celui qui nous apportait le pardon divin était
l'idéal humain réalisé. En lui, nous pouvions nous rendre

compte de ce que l'humanité devrait être. Mais cette révélation
n'allait point sans un triste retour sur nous-même. Nous avions

conscience de la grande distance qui séparait notre état actuel



PÉCHÉ ET ÉVOLUTION 51

de l'état idéal comme d'un grand écart de développement. L'enfant

qui a terminé l'étude de la géométrie élémentaire, et qui
se croit fort, est tout surpris lorsque les mystères du calcul

différentiel commencent à se révéler à lui. Quelle distance à

franchir encore pour devenir un mathématicien Certainement
le royaume de Dieu révélé par Jésus-Christ se présente à

l'homme naturel comme un stade supérieur du développement

humain. Mais il y a plus encore, la situation de l'homme
naturel placé en face de l'idéal entrevu en Jésus-Christ apparaît
non pas comme deux étapes d'un développement continu, mais

bien plutôt comme deux étapes opposées l'une à l'autre.
L'homme est semblable au touriste qui, après plusieurs heures
de marche, voit se dessiner dans le lointain la cime blanche à

gravir, et qui s'aperçoit qu'il s'est complètement trompé de

chemin, qu'il s'est fourvoyé. A la lumière de l'Evangile, les

principes directeurs delà vie de l'homme naturel se trouvent
condamnés. Il y aune antithèse entre l'esprit égoïste, charnel,
orgueilleux de l'homme animal et l'esprit d'humilité, de justice,
d'amour de l'homme spirituel manifesté en Jésus-Christ. Aussi
Christ me condamne-t il dans ma vie d'homme naturel. En
présence de Lui, je me trouve dans un état de péché qui constitue
une véritable nature chez moi. Cette nature est condamnée
alors même qu'elle est le fruit d'actes volontaires dont j'ai perdu
complètement le souvenir ou de dispositions héréditaires. Il y
a des états de péché. N'envisager le péché que comme des

actes volontaires, conscients, isolés les uns des autres, est une
conception par trop atomistique.

Le péché a pour source une transgression volontaire qui par
sa répétition se transforme en état de péché, le péché devient
nature. Ce caractère le fait sortir de la sphère de la vie
individuelle, il devient un fait social à cause de la solidarité
humaine.

L'humanité en effet n'est point "un simple agrégat d'individus
réunis fortuitement, tous indépendants les uns des autres;
comme les grains qui constituent un tas de sable. L'humanité
est bien plutôt un organisme, un corps, dont les individus,
alors même qu'ils jouissent d'une grande autonomie, dépen-



52 A. FORNEROD

dent de l'organisme tout entier. Songez aux droits que l'espèce
a sur nous. Notre corps, notre intelligence, notre conscience
religieuse et morale sont à bien des égards le fruit de notre
race, de notre nationalité, de notre milieu social, de notre
famille. Certes l'élément personnel est des plus importants, nous
dirons le plus important à cultiver, car il est l'élément actif, le

facteur du progrès, mais c'est un agent entre combien d'autres
qui exercent leur empire sur nous, sans même que nous nous
en doutions! Il est évident dès lors que les tares personnelles,
que les défaillances individuelles ont une répercussion dans
l'ensemble de l'organisme. Le second commandement du
décalogue repose sur des faits quand il déclare que l'Eternel est un
Dieu jaloux qui punit « l'iniquité des pères sur les enfants

jusqu'à la troisième et à la quatrième génération. »

Cette solidarité naturelle, indéniable, qui fait de l'humanité
un organisme, l'Evangile la transforme chez ceux qui subissent
son influence en une solidarité morale, voulue. Il y a donc une
solidarité humaine dans le péché. N'est-ce pas le propre des

chrétiens éminents, de se placer dans la situation des

personnes qu'ils veulent secourir et, par amour, de souffrir des
péchés des autres? Les promoteurs de l'émancipation des esclaves

ont réellement souffert de l'injustice de l'esclavage. Sans cela,
ils n'auraient pu créer un mouvement de commisération. Pour
relever un buveur, n'est-ce pas dans la mesure où vous vous
abaisserez jusqu'à lui, où vous souffrirez de sa dégradation
comme si c'était la vôtre, que vous aurez le plus d'action sur
lui? Sans cette solidarité du péché voulue, acceptée, vous ne

comprendrez jamais l'œuvre de la Bédemption. Jésus-Christ
était saint, il n'avait pas à se repentir pour ses propres péchés.
Et pourtant, par amour, Il a souffert des péchés de l'humanité
comme s'ils avaient été ses propres péchés; Il a vu, précisément

parce qu'il était le saint, parce qu'il a aimé vraiment son

prochain comme Lui-même, 'toute l'horreur, toute la profondeur

du péché et son âme en a été abreuvée de tristesse.
N'est-ce pas par cette solidarité de Christ avec nous, pauvres
pécheurs, qui ne sentons pas la gravité de notre état, que le

chemin de la repentance s'est ouvert pour nous et que nous



PÉCHÉ ET ÉVOLUTION 53

pouvons retrouver la porte du royaume de Dieu?Nous sommes
solidaires d'une humanité coupable. Notre conscience ne nous
accuse-t-elle pas de vivre par trop en égoïstes, de nous
décharger trop facilement des responsabilités sociales en ne nous

inquiétant que des fautes dont nous nous sentons personnellement

responsables
La corruption humaine provoquée par les péchés des

hommes est profonde. Ne pas la prendre au sérieux est la pire
de toutes les hérésies. Seulement, est-elle totale comme l'affirme
Calvin, en particulier dans ce passage de son catéchisme de

1536 : <.< L'escripture souvant testifie l'homme être serf de

péché, par laquelle chose est signifiée son esprit être tellement

aliéné de la justice de Dieu qu'il ne conçoit, convoite, ne

entreprend rien qui ne soit méchant, pervers, inique et souillé,
car le cœur abbrevé totalement du venin du péché ne peult
rien mettre hors si non les fruits du péché. »

Est-ce là une donnée de la conscience chrétienne? Elle
atteste la gravité du mal qui règne dans le monde, mais vis-à-vis
du devoir, l'homme n'est pas un cadavre insensible, il est un
malade, qui, bien qu'il ait encore quelques énergies naturelles,
ne peut sans la grâce de Dieu réaliser sa vocation d'enfant de

Dieu.
Si la vie de l'homme naturel est faussement orientée, il est

pourtant capable d'accomplir de bonnes actions, il possède
certaines vertus. Certes je ne puis pas dire que jamais je n'aie dit
un mensonge, j'en ai, hélas, plus d'un à déplorer, mais en

toute conscience, je ne suis pas si corrompu qu'il me soit
impossible de dire une seule fois la vérité. D'une manière générale,

je suis sincère, les mensonges sont de coupables exceptions.

Et ce que nous disons pour notre compte du mensonge
ne peut-il pas être dit d'une manière générale pour les vertus
sociales? Le respect de la vie du prochain, de la propriété, de

la femme, est plus souvent observé dans nos milieux que bravé.
Les meurtres, les vols, les adultères, en présence de tous les

cas où ces forfaits pourraient être commis, sont des exceptions
qui précisément par leur noirceur, attirent l'attention. Il suffit
d'une seule tache pour faire perdre à une robe blanche sa fraî-



54 A. FORNEROD

oheur et sa beauté. Si l'homme naturel est pécheur, il n'est pas
pourtant dépourvu de toute force morale.

Maintenant l'œuvre rédemptrice n'est pas une œuvre
magique mais morale. Sans doute, Dieu est l'auteur de la grâce.
Nous ne pouvons être sauvés qu'en Jésus-Christ. L'homme ne

peut pas, par ses propres forces, abandonné à lui-même, se

délivrer de l'esclavage du péché. Toute gloire revient à Dieu

et à Dieu seul. Mais toujours est-il que si toute lumière morale
était éteinte chez l'homme, mis en face de Jésus-Christ, le

pécheur ne pourrait pas arriver à reconnaître sa misère, et à

s'approprier par la foi la délivrance offerte en Christ. L'œuvre
de la Rédemption implique que l'homme pécheur est un
malade et non point un cadavre, puisqu'il est susceptible d'être
guéri. Le péché n'est pas un élément constitutif de l'homme,
il est un accident. Dans les conditions actuelles, il étouffe les

aspirations morales et religieuses de l'homme, mais il ne les

a pas encore complètement anéanties.
Le péché est une transgression volontaire de la loi de Dieu

manifestée à notre conscience sous la forme du devoir. Il y a

un état de péché, une nature pécheresse qui est le résultat
d'une série de transgressions conscientes ou inconscientes, de

la loi du devoir. Cet état de péché n'est pas purement individuel,

mais il est social parce que l'humanité constitue un
organisme. Si profonde que soit la corruption humaine, le péché
doit être envisagé comme un accident et non point comme un
élément constitutif de l'homme. Tels sont les faits attestés par
la conscience chrétienne, dont toute théorie qui respecte cette
conscience doit tenir compte.

§ 2. Les origines de l'humanité,

d'après les sciences naturelles et historiques.

Pour établir une théorie sur les origines du péché, le chrétien
doit avant tout se baser sur les données de sa conscience éclairée

par l'Evangile. Cela est évident. Mais s'appuiera-il exclusivement

sur elles?Ne devons-nous pas tenir compte des données fournies

par les sciences naturelles et historiques qui, elles aussi,



PÉCHÉ ET ÉVOLUTION 55

ont voix au chapitre Car si ma conscience chrétienne
m'éclaire sur la vraie nature du péché, elle ne peut absolument

pas me fournir des renseignements sur les conditions tellu-

riques, anthropologiques, sociales où se trouvaient placées les

premières générations humaines. Devant l'évidence de certains
résultats scientifiques, il faut savoir s'incliner alors même qu'ils
nous obligeraient à réviser nos formules théologiques
traditionnelles, qui conservent l'empreinte de la culture de

l'époque où elles ont été élaborées.
1° La souffrance et la mort apparaissent aux naturalistes

comme une loi de notre planète. Tous les êtres terrestres, par
leur constitution même, sont éphémères; ils sont soumis au

rythme de la croissance et de la décroissance, ils doivent

passer par le chemin de toute la terre. En outre, ils sont
exposés sans cesse aux accidents de la nature. Les ouragans,
les volcans, les inondations, les avalanches, les marais aux
souffles pestilentiels, les plantes vénéneuses, sont des menaees

permanentes pour les êtres terrestres. Cette loi est bien une
loi constitutive de la planète terre, elle a en tout cas existé
avant l'apparition de l'homme, les fossiles en sont des preuves
irrécusables. Un seul témoin de ces âges disparus suffit pour
attester que la souffrance et la mort régnaient déjà, puisque
les animaux étaient pourvus de dents pour s'entredévorer,
puisque ces animaux ont été détruits. L'introduction sur la

terre de la souffrance et de la mort ne peut donc pas être
considérée comme une conséquence des fautes du premier
homme terrestre. Sans doute, nous le reconnaissons pleinement,

le péché a donné aux souffrances naturelles une intensité

qu'elles n'avaient pas auparavant, il les a multipliées en

nombre infini. Que de douleurs dont le péché est la source
directe Si la mort est le roi des épouvantements, cela
provient bien du péché. Si grande, si intime que soit la connexion
entre la souffrance et le péché des hommes, il faut pourtant
affirmer, pour ne pas être en contradiction avec les faits, que
le problème de la souffrance dans l'univers dépasse le
problème du péché de l'homme terrestre. L'éclosion du péché n'a

pas changé les éléments constitutifs de la planète terre, puisque



56 A FOKNEROD

la loi de la souffrance et de la mort est antérieure à l'apparition
de l'homme.

2" Les savants n'ont pas encore pu retrouver le dernier
chaînon qui doit, selon la théorie évolutionniste stricte, rebelles

animaux à l'homme. Nous laissons la porte ouverte à toutes
les spéculations métaphysiques pour nous expliquer ce passage
de l'animalité à l'humanité. Toujours est-il que, suivant les

données anthropologiques, ethnologiques, les premières traces
de l'homme sur la terre attestent un être qui se dégage peu à

peu des langes de l'animalité. Où trouvons-nous les plus anciens
débris de squelettes humains? dans des cavernes, dans des

grottes, avec des fragments d'outils fort primitifs en pierre à

peine dégrossie. Cet être, préoccupé avant tout de défendre

sa vie contre les animaux sauvages, et absoibé par le souci de

son alimentation, s'il manifestait déjà les traces d'une intelligence

à demi-éveillée nedevait pas encore avo.r une conscience
bien développée.

L'enfance de l'humanité doit avoir été assez semblable à la

première enfance de l'homme civilisé, alors que les fonctions
nutritives sont encore prépondérantes. L'état de l'homme

primitif, tel que nous pouvons le supposer d'après les premières
traces de l'homme sur la terre, devrait reste:- présent à notre
pensée lorsque nous discutons le problème des origines du

péché. Prêter au premier homme des tentations spirituelles, une
vie spirituelle, qui ne peuvent cadrer qu'avec un développement

des plus avancé de la conscience morale et religieuse,
c'est commettre le plus grossier des anachronismes.

3° Sortant des langes de l'animalité, l'humanité est appelée à

réaliser toutes ses virtualités, à se transformer en une humanité

pénétrée de l'esprit divin. Elle doit aboutir au royaume de

Dieu fondé par Jésus-Christ qui est les prémices de ce stade

suprême du développement humain. Comme le disait déjà
saint Paul : « Or ce n'est pas ce qui est spirituel, mais ce qui est
animal qui est le premier; ce qui est spirituel vient après »

(1 Cor. XIV, 46.) Le cadre de l'évolution convient donc à

l'humanité. L'évolution que Littré définit « l'action de sortit- en se

déroulant » implique l'idée du progrès, implique un développe-



PÉCHÉ ET ÉVOLUTION 57

ment organique de virtualités contenues dans un germe. Comparez

la série animale : L'organisme est toujours constitué des

mêmes éléments, mais nous passons de la simple cellule à un
seul noyau, de l'amœba par une série de différenciations à

travers toute l'échelle animale pour arriver au corps humain.
Il en est ainsi de toutes les sphères de l'activité humaine. Tout
progrès sort organiquement des progrès antérieurs. La vie
nomade a précédé l'organisation stable de la tribu. Les grandes
religions polythéistes sont sorties de l'animisme, ce n'est pas
l'animisme qui est issu du polythéisme. Parti du naturisme,
Israël, sous l'influence des prophètes, est parvenu au
monothéisme qui, avant d'être le monothéisme conséquent du retour
de l'exil, a parcouru diverses phases successives. La tâche de

tout historien n'est-elle pas de retrouver le fil conducteur
qui relie organiquement les faits humains? M. le professeur
Frommel reconnaît lui-même le fait de l'évolution ; il ne songe

pas à le contester; « ce serait nier l'histoire, son exact
synonyme, » nous dit-il dans l'avant-propos de sa brochure Le

danger tiioral de l'évolutionnisme religieux.
Admettre que l'évolutionnisme soit le cadre de l'activité

humaine n'est point affirmer que l'humanité marche fatalement,
nécessairement, anonymement par progrès insensibles vers son
but. Cette conception de l'évolutionnisme métaphysique, dont
M. Frommel signale les dangers, va se heurter contre les faits.
L'humanité nous présente plutôt l'aspect de la confusion.
Périodes de progrès, périodes de stagnation, périodes de recul
s'y rencontrent. Aussi, si nous ne voulions juger de l'humanité

que par l'état actuel, rencontrant des courants qui vont en

sens contraires, nous serions incapables de déterminer exactement

dans quel sens coule le grand fleuve humain. Il faut
s'élever par la contemplation des siècles passés à considérer le

point de départ, l'homme des cavernes, et le point d'arrivée
actuel, l'Européen civilisé du dix-neuvième siècle, pour
affirmer que la loi de Tylor est juste : « Le progrès est le fait
principal, la dégénérescence le fait secondaire. »

Si nous faisons toutes nos réserves sur les modes de l'évolution

humaine, le cadre de l'évolution s'impose à nous, nous ne



58 A. FORNEROD

pouvons pas en faire abstraction, il doit donc avoir sa place
dans une théorie du péché. En attaquant avec beaucoup de

raison l'évolutionnisme métaphysique, M. Frommel semble

repousser tout évolutionnisme religieux. Il aurait été plus fort de

nous montrer tout d'abord, puisqu'il admet le fait de l'évolution,
la place qu'elle occupe dans ses propres théories. Une fois qu'on
admet un fait, il faut savoir en tirer les conséquences. Raisonner
comme si ce fait n'existait pas, c'est raisonner dans le vide.
C'est parce que la théorie traditionnelle de la chute méconnaît
ces faits mis en évidence par les sciences naturelles et historiques

qu'elle a besoin à notre avis d'une revision. Examinons-
la d'un peu près.

§ 3. La théorie traditionnelle de la chute.

Le dogme de la chute a toute une histoire. Comme nous ne

pouvons l'entreprendre ici, pour fixer ses traits principaux,
nous nous adresserons à un représentant fidèle de la tradition
au sein de notre génération. Ouvrons l'exposé de théologie
systématique de Gretillat. Que trouvons-nous Tout d'abord une
méthode. Le récit de la chute contenu dans le troisième
chapitre de la Genèse est pour lui la base, la norme de toutes ses

affirmations sur le péché. Nous ne sommes point en présence
d'un mythe ou d'une allégorie, mais bien d'une histoire à la fois

vraie et réelle. Ce récit est donc un document de la chute
historique de l'humanité.

La chute étant donc un fait du passé qui s'est accompli une
fois pour toutes aux débuts de l'humanité, tout gravite autour
du péché du premier homme. La faute d'Adam est le pivot de

la déchéance de l'humanité, car Adam n'est pas un simple
individu, il est le représentant de la race. Avec Adam succombe la

race humaine tout entière. De là le caractère unique de la chute
d'Adam. Ce caractère unique se manifeste soit par les circonstances

spéciales de cette chute, soit par les conséquences
tragiques qu'elle a entraînées.

Adam, en effet, se trouvait dans des conditions morales et

religieuses supérieures à celles qui ont été depuis le partage de

tous les hommes. Pour peindre le status integritatis, Gretillat



PÉCHÉ ET ÉVOLUTION 59

n'utilise pourtant pas les affirmations de l'ancienne dogmatique,

qui douait l'homme primitif de toutes les perfections,
car il admet que la sainteté ne peut pas être un fait de nature
mais doit être une conquête que l'homme est appelé à remporter

sur lui même, par une libre décision. L'homme primitif
était susceptible d'un développement. Notre auteur se le représente

comme «un être bon, mais imparfait; imparfait, mais
bon ; psychique en un mot ; chef de la création, mais débutant
de l'activité morale ; doué de la faculté de connaître, de vouloir

et d'aimer, mais inexpert aux choses de Dieu ; destiné, à. la
vie éternelle, mais non encore sanctifié ; semblable à Dieu, mais

non encore parfait comme Dieu même » (page 473).

Adam étant pur de tout mal, la chute est uniquement le fait
de sa volonté. Car, alors même que M. Gretillat admet l'action
réelle du diable et que « dans cette hétérogénéité relative du mal
chez l'homme réside, non pas l'excuse de l'homme, mais sa

dernière chance de réhabilitation, » il fait résider avant tout la
faute d'Adam dans une « napaßamc, une transgression volontaire
et par conséquent coupable de l'ordre divin. »

Si la chute d'Adam est unique par les conditions spéciales où
Adam seul entre les hommes a été placé, elle est également
unique par les conséquences que cette chute a entraînées pour
l'humanité.

Le mal physique est un fruit de la transgression adamique.
Sans parler des peines spéciales infligées à la femme, « la douleur

ajoutée à la maternité » et sa « subordination transformée
en dépendance et celle-ci, à son tour, en servitude, » la nécessité

d'un travail lassant et ingrat et la mort physique avec son

cortège de souffrances sont les deux peines réservées et à la
femme et à l'homme. Gretillat affirme catégoriquement que
si Adam n'avait point péché nous ne mourrions pas. Ecoutez-le

plutôt : « Ainsi le corps de l'homme placé dans l'état originel
du posse non mori et destiné au non posse mori est tombé par
la faute volontaire de l'âme dans le non posse non mori.
Organe de l'âme humaine, le corps devait suivre les plîases de

son ascension, participer à sa glorieuse destinée; et en même

temps que l'âme passerait de la ressemblance initiale à la com-



60 A. FORNEROD

munion parfaite avec Dieu, le corps humain, de terrestre (^oiv.o;)

qu'il était d'abord, devait se transformer mais sans crise, sans
souffrance et sans mort, à l'image des corps célestes et
pneumatiques. Ainsi le premier Adam, comme plus tard le second,
aurait eu sa transfiguration » (page 566).

A côté du mal physique, la chute d'Adam a transmis à toute
l'humanité une tare initiale, de là le péché originel, le peccatum
originale, vitium originis. « La nature humaine psychique et

physique héritée de l'espèce par l'individu, une fois viciée dans

ses auteurs, ne saurait plus que transmettre avec elle le vice
spécifique; dans l'état de chute comme dans l'état normal, cette
réalité que nous nommons l'espèce est soumise aux lois de tout
développement organique ; et tandis qu'elle eût apporté dans
l'état normal à ses membres mineurs les vertus acquises el

pour ainsi dire capitalisées par elle, elle ne représente plus
qu'une puissance innée et conjurée avec la nature physique
ambiante, de désorganisation et de mort » (page 581). Cet état
de péché, qui se transmet par l'hérédité et qui provient de la

faute d'Adam, est coupable. Aussi à l'universalité du péché
correspond l'universalité de la coulpe. Seulement ici l'orthodoxie
de Gretillat fléchit, même les plus intraitables orthodoxes sont

sujets à de ces faiblesses. Il n'ose pas affirmer que nous sommes
aussi coupables du péché originel que de nos péchés actuels, il
établit des degrés divers dans la culpabilité. « Nous disons,

écrit-il, qu'avant toute actualisation inconsciente et volontaire
du vice spécifique inhérent à la nature du moi, le moi lui-même
reste franc de toute coulpe individuelle et que la mort physique
étant le tribut payé à la loi universelle qui régit depuis la chute
l'espèce et la nature, elle suffit à libérer l'individu de toute
revendication ultérieure de la justice divine » (p. 595).

Le dogme de la chute, dont nous venons d'indiquer les

principaux traits d'après Gretillat, cadre-t-il soit avec les données
de la conscience chrétienne, soit avec les faits mis en évidence

par les sciences naturelles et historiques
Le dogme traditionnel de la chute renferme, nous le

reconnaissons franchement, tous les éléments chrétiens du problème
du péché II accentue le caractère moral en faisant du péché



PÉCHÉ ET ÉVOLUTION Cl

•une transgression volontaire d'un ordre divin. Jamais on ne

pourra mieux exprimer sous une forme plastique l'essence du

péché que par le mythe de la chute du troisième chapitre de la

Genèse. Il accentue également la gravité du péché en montrant

que le péché se transforme en une nature. Les péchés ne sont

point des fautes momentanées, dont l'homme peut se secouer
sans qu'elles laissent des traces en lui. Il accentue enfin, en

faisant du péché originel une dotation reçue par tous les enfants

d'Adam, la solidarité humaine. La réalité de l'espèce est prise
nettement au sérieux. C'est précisément parce que ce dogme
sauvegarde ainsi les exigences de la conscience chrétienne,
qu'avec la puissance de la tradition il jouit encore d'un si grand
crédit auprès des chrétiens.

Seulement, si le dogme de la chute en Adam est satisfaisant

pour nous rendre compte des origines métaphysiques du péché,
il ne nous donne pas la vraie genèse historique du péché, il va
se heurter, se briser contre les faits mis en évidence par les
sciences naturelles et historiques. Nous devons distinguer, en

effet, entre les origines métaphysiques et la genèse historique
d'un mouvement.

Qu'est-ce qu'on entend par les origines métaphysiques Les
raisons dernières des choses. Il est des agents secrets qui se

cachent sous les phénomènes et qui n'apparaissent que peu à

peu dans le cours d'un développement Prenons le mouvement
de la Réforme au seizième siècle. Luther, lui, l'initiateur, se

rendait-il compte de la portée de ses actes N'agissait-il pas plutôt
au jour le jour en suivant les prescriptions de sa conscience
Ce n'est que peu à peu que les principes qui étaient en germe
dans le mouvement de la Réforme se sont révélés en déployant
leurs effets. Pour saisir la divergence profonde qui fait des

Eglises protestantes des édifices d'une tout autre structure
que l'édifice catholique, il faut envisager les multiples manifestations

de ces Eglises. Donc les origines métaphysiques d'un
mouvement se laissent saisir, non pas aux débuts, mais peu à

peu, dans le cours tout entier de ce développement.
Qu'appelle-t-on au contraire la genèse historique d'un mouvement?

L'étude de ses premières manifestations extérieures. Il



62 A. FORNEROD

s'agit avant tout de saisir l'enchaînement des phénomènes de

ce mouvement. La genèse historique de la réforme se trahit
dans les nombreux appels aux réformes de l'Eglise par l'Eglise,
par la crise de conscience de ce bon moine, de ce bon catholique

qu'était Luther, qui malgré lui fut entraîné à créer un
schisme religieux. Donc, la genèse historique est l'étude de la
réalisation progressive d'un mouvement dont les ressorts
intimes ne se manifestent que dans la mesure où ce mouvement
déploie tous ses effets. La distinction entre les origines
métaphysiques et la genèse historique d'un mouvement est donc

légitime.
Le dogme traditionnel de la chute nous éclaire sur les

origines métaphysiques du péché. Le récit mythique du chapitre
trois de la Genèse, si beau et si vrai, n'est-il pas le fruit de la

sagesse juive, donc de traditions monothéistes? Les conceptions
ecclésiastiques du dogme de la chute ne sont-elles pas issues
des méditations sur le péché, faites par des chrétiens, qui
éclairés par la lumière ds l'Evangile, pouvaient mieux que tous
les sages de l'antiquité sonder le mystère du péché en opposition

au mystère de la grâce?
Seulement, transformer ces constatations de la sagesse juive

ou chrétienne sur le péché en un fait concret, distinct de

l'ensemble des expériences humaines, et placer cette chute unique,
exceptionnelle, aux débuts de l'humanité, n'est-ce pas
commettre la même erreur historique que celle qui consisterait à

établir un type du chrétien réformé, ayant les caractères
distinctifs révélés par l'ensemble du mouvement réformé, et à le

donner pour un être historique ayant vécu au moment même
de l'éclosion de la réforme? L'Adam du dogme de la chute est

un être abstrait, un schéma de spéculations théologiques, qui
ne peut cadrer qu'avec un milieu religieux et moral tel que le

judaïsme et le christianisme peuvent nous le fournir II ne peut
pas se plaquer sur l'homme des cavernes se dégageant peu à

peu des langes de l'animalité.
Cette transformation des résultats des réflexions Junes et

chrétiennes sur le péché en un être historique, Adam, a eu pour
conséquences de faire graviter tout le problème de la chute



PÉCHÉ ET ÉVOLUTION 63

autour de la faute unique d'un seul homme, comme si toutes
les conséquences tragiques, désastreuses, du péché pouvaient
provenir uniquement d'un acte de gloutonnerie d'un proche
parent des Troglodytes. Non, la chute n'est point un fait appartenant

exclusivement au passé. La chute n'est pas faite, elle se

consomme dans et par l'ensemble de l'humanité. Examinez le

cas d'un ivrogne. Son esclavage n'est-il pas le résultat d'une
infinité de chutes partielles? Il fut un temps où il ne commettait

pas d'excès. Qui déterminera exactement la limite entre l'usage
permis du vin et l'usage immodéré? Toujours est-il que la
première fois qu'il prit un verre de trop, ce fut un faux pas. Il
aurait pourtant tort de faire dépendre sa dégradation uniquement,

exclusivement, de sa première faute. L'ensemble, la suite
de ses défaillances a créé la gravité de son cas. Après une
première faiblesse, tous ne deviennent pas fatalement des ivrognes.
C'est également les multiples défaillances des générations
humaines qui doivent être prises en considération pour expliquer

l'état de péché tel qu'il se manifeste à nous chrétiens. Le

péché, et avec lui la conscience du péché, se sont développés
parallèlemeni avec le développement de la conscience religieuse
et morale. Tandis que l'animisme est surtout amoral, nous

voyons le sentiment du péché (songez aux hymnes védiques à

Varuna, aux psaumes péuitentiaux assyriens) apparaître dans
les grandes relig'ons polythéistes; il éclate avec le monothéisme
hébreu, et il se manifeste dans toute son horreur en présence
de la croix de Golgotha. Dès lors, l'état de péché actuel est plus
important, plus coupable que les péchés des générations passées.
La chute est aussi bien un fait du présent que du passé. Adam
seul n'est pas le représentant de l'espèce. La réalité de l'espèce
ne se manifeste que dans et par les individus qui la composent.
Il n'y a pas un pommier espèce; l'espèce pomme n'existe que
dans les variétés nombreuses des pommiers. De même, l'espèce
humaine ne se manifeste que par l'ensemble des hommes qui
constituent l'humanité. La chute est tout aussi bien notre fait

que le fait d'Adam.
La transformation des résultats des réflexions juives et

chrétiennes sur le péché en un être historique a en outre pour con-



64 A. FORNEROD

séquence que l'histoire de l'humanité est présentée comme
composée d'une ligne descendante qui, grâce au judaïsme et

au christianisme, se transforme en ligne ascendante. Jésus-

Christ ramène l'humanité à son point de départ. Adam et Jésus-

Christ se trouveraient ainsi sur le même plan. Ce cadre, qui
nécessite l'hypothèse d'un âge d'or aux origines de l'humanité,
suivi d'une perturbation dans les conditions même de la planète

terre, vient malheureusement se briser contre les faits. Et il
semble vraiment que toutes les civilisations antérieures au

judaïsme et au christianisme ne soient qu'obscurité et ténèbres.
Mais au sein de l'animisme et des religions polythéistes les

progrès sont sensibles, il y a une marche vers un état religieux et

moral meilleur. Les dates historiques en dehors du judaïsme et
du christianisme ne sont pas uniquement des dates de progression

de la perversité humaine. L'introduction du péché dans le

monde n'a pas créé un changement immédiatement sensible,
dars les conditions d'existence de l'humanité.

Si le dogme traditionnel de la chute nous donne les origines
métaphysiques du péché, il ne nous rend pas un compte exact
de sa genèse historique.

§ 4. La théorie déterministe du péché.

La théorie qui envisage le péché comme une phase nécessaire

du développement humain nous donne-t-el!e la genèse
véritable de l'origine du péché? C'est la question que nous
allons examiner. Les représentants de cette théorie sont
nombreux ; Schleiermacher a brillamment inauguré cette voie.

Rothe, avec ses deux degrés du péché, le péché naturel qui est

nécessaire, inévitable, précédant le péché spirituel, a sacrifié à

cette tendance. Ne pouvant faire l'histoire de tous ces systèmes,
nous demanderons les thèses principales de la théorie à

l'article « du péché_» de Scherer, décembre 1853. Deux prémisses
dominent son point de vue, le déterminisme et la dualité de

notre nature.
Scherer admet bien une certaine liberté; il nous en donne la

définition que voici : « La liberté n'est que la faculté que possède

le moi de se déterminer par lui-même. » Nous pouvons y



PÉCHÉ ET ÉVOLUTION 65

souscrire, n'est-il pas vrai Seulement, il y a deux possibilités

pour le moi de se déterminer par lui-même. Nous pouvons
conférer au moi une autonomie qui le rend, en une certaine mesure,
créateur, puisqu'il est capable de choisir réellement entre
plusieurs alternatives. Ou bien, nous pouvons envisager ce moi

qui se détermine par lui-même comme antérieurement déterminé

par sa nature, de telle sorte que la volonté ne fait jamais
qu'exprimer fatalement les exigences de la nature. Notre auteur
se prononce pour cette seconde alternative. Aussi la liberté de

l'homme n'est-elle pour lui qu'une liberté d'action. L'homme se

sent libre quand il accomplit un acte conformément à son moi,
c'est-à-dire à sa nature, et non sous l'influence d'une contrainte
extérieure ; mais l'homme n'est pas libre vis-à-vis de sa nature :

« Je me sens libre, nous dit-il, parce que ce qui est déterminé
en moi, c'est moi-même et que je ne puis me distinguer de

moi-même, .le suis contraint, si l'on veut,, mais contraint par
quoi Par ma nature. Or ma nature c'est encore moi et c'est

pourquoi, tout en étant déterminé par elle, je me sens déterminé

par moi-même, ce qui revient à dire que je me sens libre.
La liberté est l'inévitable illusion de la conscience du moi. De

là vient que nous sommes convaincus de la réalité de la liberté
toutes les fois que nous rentrons dans notre conscience personnelle,

tandis que nous jugeons sans cesse les hommes et la

société au point de vue du déterminisme. On se croit libre mais

on reconnaît facilement que les autres ne le sont pas. »

A côté de ce déterminisme, le point de vue de Scherer est

dominé, disions-nous, par l'opposition de l'esprit et de la chair.
Ce n'est pas pourtant le dualisme grec. L'organisme physique,
le corps, n'est pas mauvais en soi. Tous les péchés n'ont pas

pour origine une satisfaction sensuelle, preuves en soient
l'orgueil et l'ambition qui se développent au milieu du mépris et

du sacrifice des satisfactions de ce genre. Malgré ces atténuations,

le péché est pour Scherer le résultat de la dualité de la

nature humaine. Ecoutez-le: «En vertu de la dualité de sa

nature, l'homme a des besoins, des désirs et par suite des
satisfactions qui sont légitimes car ils sont naturels, mais qui ne

sont point spirituels. Il y a plus, ces satisfactions ne sont pas
THÉOL. ET PHIL 1899. 5



66 A. FORNEROD

seulement distinctes de celles de l'esprit, elles entrent souvent
en conflit avec les exigences de l'esprit, c'est-à-dire du bien.
Nous voulons dire que la réalisation du bien exige souvent que
l'homme sacrifie les satisfactions de sa nature inférieure. Ainsi
le veut la loi du bien qui est absolue. Mais alors l'homme se

trouve entre deux exigences, celle du devoir qui n'a d'autre
autorité que son caractère absolu même, et celle de la satisfaction

qui est une jouissance. La lutte n'est pas entre deux
sollicitations de même nature, deux satisfactions de genres
différents, mais entre le bien-être positif qui résulte de la jouissance,
et l'exigence abstraite d'un bien lequel non seulement ne peut,
sans se dénaturer, en appeler à la satisfaction, mais qui, de

plus, ne se réalise qu'au prix de sacrifices positifs, de renoncements

multipliés.
» Le conflit ayant lieu entre une nécessité toute spirituelle et

une satisfaction naturelle et prochaine, et ,1e rôle de la douleur
et de la jouissance étant d'ailleurs fondamental dans l'économie
de la nature humaine, on comprend comment le péché a pu
prendre naissance. »

Avec les deux prémisses indiquées, le péché est un élément
constitutif de la nature humaine, il tient au caractère de l'homme,
être imparfait, il est la condition même de son développement.
Nous citons textuellement: « La vie de l'homme est un développement

et le point de départ de ce développement est l'animalité.

Or la loi propre de l'animalité est la satisfaction. Mais,

tandis que la chair est là, dès le commencement, avec tousses
instincts et ses exigences, l'esprit ne s'éveille, ne se forme, ne se

pioduit que peu à peu,... c'est du sein de la vie animale qu'il se

dégage et, comme l'autorité sert de base à l'individualité, de

même la nature sert de base a la liberté et la chair à l'esprit.
L'homme est dualiste, il se forme dans la lutte. Mais qui dit
lutte dit imperfection, faiblesse relative des principes qui sont

en lutte. Il ne faut pas dire que le péché provient de la

puissance de la chair, car alors la chair serait son siège et il ne

serait plus péché; il faut dire qu'il provient de la faiblesse de

l'esprit. De même, il ne faut pas dire que cette faiblesse de

l'esprit provient de l'avance que la chair a prise sur lui, car



PÉCHÉ ET ÉVOLUTION 67

cette avance constitue précisément le péché mais ne l'explique
point; il faut dire que l'esprit est faible parce qu'il ne se forme
qu'au moyen d'un développement, parce qu'il est le fruit d'un
développement, parce que ce développement lui-même ne
s'accomplit que dans la lutte ; il faut dire enfin que l'homme ne
devient jamais ici-bas entièrement maître du péché, parce que
le développement de sa spiritualité n'est jamais ici-bas entièrement

achevé. »

Le péché étant la condition même du développement humain,
on peut dire de lui à la fois qu'il est normal et anormal. Il est
normal puisqu'il est une phase nécessaire du développement.
« Demander à Dieu pourquoi l'homme est pécheur, c'est lui
demander pourquoi il n'a pas créé l'enfant homme fait, l'homme
dans la condition de l'ange. » Le péché est anormal parce qu'il
n'est qu'une phase transitoire du développement humain. Vis-
à-vis de l'idéal t le péché reste péché, c'est un fait imputable,
car il n'est point le résultat d'une nécessité, c'est un fait qui ne

devrait pas être, car il est en contradiction avec l'idée de

l'homme telle que l'homme lui-même la trouve en sa
conscience. » « Aussi le sentiment de l'obligation est la conscience
de l'idéal que Dieu a imposé à l'humanité ; et le sentiment du

péché, la conscience de la distance qui nous sépare de notre
destination. »

Si le péché est normal et anormal à la fois, le sentiment delà
coulpe risque bien, comme le sentiment de la liberté, de n'être
qu'une illusion. Cela ressort du passage suivant : « Il est inévitable

que le pécheur placé sous l'influence de son péché le
sente comme absolu et irrévocable, c'est-a-dire comme .son

péché et il serait contradictoire qu'il pût le considérer comme
condition de son développement, parce qu'alors il ne le sentirait

plus comme péché. En d'autres termes, le point de vue de

la conscience est celui de l'expérience subjective, tandis que le

point de vue delà théodicée est celui de la contemplation objective

; l'un nous montre le moi, l'autre nous montre l'homme en

dehors de nous.... On comprend, dès lors, que ces deux points
de vue s'excluent sans néanmoins se contredire, et qu'on puisse
se transporter de l'un à l'autre sans parvenir à les réunir. »



6» A. FORNEROD

La théorie Scherer prend très au sérieux l'évolution humaine.

Malheureusement, son déterminisme étouffe les exigences delà
conscience chrétienne.

Nous reconnaissons que du moment que l'homme, se

dégageant des langes de l'animalité, est appelé à devenir l'homme

spirituel, tout progrès se manifeste par une crise, qui met en

conflit le devoir nouveau, le stade supérieur, avec la nature,
l'état acquis. Seulement la tentation qui est nécessaire n'est pas
anormale en elle-même, elle ne constitue pas un état de péché,
elle est un bien. Voyez Jésus au désert! Mis en présence de sa

mission de fondateur du royaume de Dieu, il voit surgir dans

son cœur deux conceptions du Messie. Tandis que l'image du
Messie spirituel fait un appel suprême à son énergie religieuse
et morale, l'image du Messie populaire cherche à flatter sa

nature. Ce conflit entre l'esprit qui est le progrès et la nature
qui est le résultat des déterminations antérieures de l'esprit, est
bon en lui-même. Seulement, il n'existe que pour être apaisé

par une détermination de la volonté humaine en faveur de l'esprit.

Alors il n'y a point de péché. Jésus ayant repoussé les

sollicitations de la nature pour écouter l'appel du devoir supérieur,

est sorti triomphant de la tentation. Le conflit devient au

contraire anormal, se transforme en péché, lorsque la personnalité

humaine, cédant à la tentation, laisse sa nature prendre
le pas sur les sollicitations de l'esprit. Le dualisme entre l'esprit

et Ja nature n'engendre donc pas nécessairement le péché.
C'est bien plutôt par des défaillances volontaires, par des chutes
morales que ce dualisme devient antithétique. La faute en

revient avant tout à la volonté, non à la nature, comme l'atteste
notre conscience qui nous accuse d'être coupables quand nous
succombons à la tentation. Notre conscience ne saurait mentir.

Le système Scherer nous paraît reposer sur la confusion

complète entre la notion de la perfection ontologique et celle
de la perfection morale. C'est parce que l'homme est un être

fini, imparfait, qu'il est pécheur. Est-ce bien vrai Pour être

bon, ne suffit-il pas qu'un objet corresponde à son but? J'ai un
bon appartement ; pourquoi puis-je lui attribuer ce vocable
Non point parce qu'il est un palais, parce qu'il possède les avan-



PÉCHÉ ET ÉVOLUTION 69

tages réunis de toutes les maisons, mais simplement parce qu'il
répond à ce que je demande d'un appartement. Eh bien la

perfection morale s'applique aux êtres, comme elle s'applique

par extension aux objets. Tout être, quel que soit son caractère

borné, quelles que soient ses capacités ontologiques, est parfait

moralement, aussi longtemps qu'il correspond à sa norme,
c'est-à-dire à ce qu'on peut attendre de lui. Il n'y a pas de péché

pour le petit enfant du fait que la question de nourriture prime
tout pour lui. Les fautes qu'un collégien fait à sa dictée, ou à

son thème latin, quand elles ne sont point le fruit de la paresse,
ne sont pas des péchés. Il n'y a pas de péché pour un enfant
à être enfant, il doit être, au contraire, un enfant de son âge.
Par contre, une tricherie à l'école, un mensonge, un vol sont
des péchés, parce qu'ils sont des défaillances de sa conscience
d'enfant vis-à-vis de ses devoirs d'enfant. Un enfant qui ne
triche pas, qui ne ment pas, qui ne vole pas ne cesse pas pour
cela d'être un enfant. Ces fautes-là ne devraient pas être. Il
n'y a de péché que là où il y a une transgression du devoir
affirmé par la conscience. Il n'y a par contre pas de péché là

où un être fini correspond à la norme de sa conscience finie,
alors même qu'il ne possède pas toutes les capacités de l'être
ontologique. Nous affirmons que Jésus-Christ notre Sauveur
est saint et parfait. Il n'u. pourtant pas réalisé toutes les

possibilités, toutes les virtualités de l'homme. 11 n'a été ni peintre, ni
professeur de sciences naturelles, ni critique historique, ni père
de famille. Non, mais dans les limites de sa vocation de Messie,

nous ne saisissons aucune disharmonie entre ce qu'il devait
être et ce qu'il a été, aucun écart entre l'idéal et la réalité.
Cette sainteté, cette perfection de notre Sauveur, nous la
maintenons alors même que nous admettons un développement dans
la vie du Christ, parce que ce développement a été normal.
Jésus-Christ, à chaque degré de sa vie, s'est montré soumis à

la volonté de son Père. Il n'a jamais transgressé les prescriptions

de sa conscience. L'imperfection morale n'est pas l'imperfection

ontologique ; l'une est une question denature, l'autre
est une question de conscience. Or la conscience affirme que le

péché ne devrait pas être. Du moment que nous pouvons dis-



70 A. FORNEROD

'inguer entre un développement normal de l'homme et un
développement anormal, il est faux de faire dériver le péché de

l'homme de son caractère d'être fini.
Nous ne saurions admettre le déterminisme du système

Scherer.

§ 5. Quelques thèses de l'évolutionnisme idéaliste

sur le péché.

Si réellement l'évolutionnisme était nécessairement déterministe

et matérialiste, les postulats de la conscience chrétienne
seraient lésés et les dangers de l'évolutionnisme religieux
signalés par M. Frommel seraient évidents. Une fois le point de

départ du professeur de Genève admis, nous admirons les
déductions si justes qu'il en tire. Mais « une croissance sourde,

anonyme et collective qui conduit lentement mais indélectible-
ment l'humanité à sa fin » est-ce la seule manière de concevoir
l'évolution? Nous croyons que l'évolution est une loi qui,
comme la loi de la pesanteur, exerce son empire sur tous les

êtres de la création. Cette loi veut que les virtualités contenues
dans un germe se réalisent par un développement organique.
Seulement, si l'évolution est une loi générale, les modes de

l'évolution peuvent varier à l'infini. Ils dépendent soit de la
nature de l'être qui évolue, soit des milieux où l'être est appelé
à évoluer. Prenons un gland; c'est un chêne en puissance.
Le germe du gland contient son évolution. Il ne peut devenir
autre chose qu'un chêne. Aussi toutes les substances premières
qu'il s'assimilera ne serviront qu'à transformer sa virtualité en

une réalité. Mais tout gland qui contient en germe un chêne, se

transforme-t-il nécessairement, fatalement en chêne? Loin de

là Si le gland est victime de circonstances défavorables, il peut
être détruit, anéanti. Suivant la diversité des terrains qu'il
rencontre, il deviendra un arbuste, un chêne tout rabougri, ou bien

un chêne magnifique, véritable roi de nos forêts. La variété des

développements d'une plante dépend donc de deux facteurs :

du germe contenant des virtualités et du milieu ambiant. Avec

l'homme, un troisième facteur de l'évolution apparaît, celui
d'un agent moral, si nous croyons, comme c'est notre cas, que



PÉCHÉ ET ÉVOLUTION 71

l'homme est appelé à prendre lui-même la direction de sa vie,
à jouir d'une certaine autonomie. Dans les limites de ses virtualités

et de son milieu ambiant, l'homme peut et doit imprimer
une empreinte personnelle à son existence. Une évolution se

déroulant par le moyen d'agents moraux libres se comprend
tout aussi bien qu'il e évolution mécanique, déterministe,
fatale, si, comme Fouillée le soutient avec sa théorie des idées-

forces, l'esprit est aussi primitif que la malière.
Um> fois la personnalité morale libre admise comme un

facteur de l'évolution, l'évolution, loin de comprimer la conscience

morale, l'éveille plutôt, sollicite ses énergies, puisque l'évolution

ne peut désormais s'accomplir qu'avec le concours d'êtres

moraux. La conscience est là qui, en chacun de nous, prescrit
le chemin que nous devons suivre, le sens de notre évolution.
Il n'y a que ceux qui se montrent soumis aux prescriptions de

leur conscience qui progressent. Mais l'homme peut se rebeller
contre sa conscience, il peut la fausser. La marche fatale,
anonyme, de l'humanité vers la perfection est un mythe. Il n'y a

que ceux qui sont fidèles à leur conscience qui font progresser
l'humanité religieusement et moralement. Loin donc d'affaiblir
la responsabilité humaine, l'évolution l'accentue, puisque cette
évolution dépend de la fidélité de l'homme à sa conscience.

Si l'évolution fortifie la conscience morale, elle n'affaiblit pas
non plus la conscience religieuse. Il semble, à entendre les

critiques de l'évolutionnisme religieux, que le pélagianisme soit
la conséquence fatale du système. Tout se fait par l'homme, et
rien que par l'homme! L'homme seul est l'artisan de sa
destinée. En est il nécessairement ainsi? Voyons: nous avons vu
que le gland, ce germe en puissance, ne peut se développer
que s'il rencontre un milieu favorable. Abandonné à lui-même,
gland il est, gland il restera. Les virtualités morales et reli
gieuses de l'homme ont besoin également d'un terrain favorable

pour éclore et se développer. L'homme, pour progresser
moralement et religieusement, ne peut se passer de Dieu. Si par
l'évolution l'homme est appelé à coopérer avec Dieu, c'est
Dieu qui est l'au'eur des virtualités humaines, et c'est
Dieu qui par son action sur les âmes, fait l'éducation religieuse



72 A. FORNEROD

de l'homme. Tous ceux qui ont fait avancer l'évolution
religieuse ont été des inspirés; ils ont toujours fait appel à des

révélations. L'évolution de la conscience morale et religieuse
de l'homme, loin de supprimer l'action de Dieu sur les âmes,
la suppose et la réclame.

Dès lors, l'évolution humaine s'accomplissant par des agents
moraux et religieux, doit faire une place, une large place, au

péché, puisque ces agents peuvent faillir à leur tâche. Toutes
les fois, en effet, qu'une personne succombe à la tentation en
refusant de suivre les sollicitations de sa conscience, elle dévie
de son développement normal, elle l'arrête ou elle le fausse. Le
péché est donc une dérogation à l'évolution normale. Aussi, par
les péchés des hommes, la marche de l'humanité, loin d'être
insensible, régulière, s'accomplit le plus souvent par crises,

par révolutions. L'humanité est ballottée par des courants
contraires.

En effet, les péchés des hommes, par leur répétition
transformés en nature, et par la solidarité humaine en puissances

anonymes, poussent sans cesse l'humanité hors de sa voie
normale, la font dévier de sa route, la font errer. Seulement, comme
le péché est un accident et non point un élément constitutif de

notre être, les énergies de la conscience religieuse et morale

qui demeurent, soutenues et vivifiées par une action divine
rédemptrice, tendent sans cesse à ramener l'humanité dans la

voie normale de son évolution. Le conflit de ces deux courants
contraires produit ces périodes de stagnation, de recul, de

progrès, que le spectacle des civilisations de tous les âges nous

présente. Les progrès s'accomplissent en général par de grands
mouvements réformateurs, qui se posent en antithèse avec la

situation de leur époque.
Ces deux courants centrifuge et centripète n'ont fait que se

fortifier et s'accentuer au cours du développement de la
conscience religieuse et morale de l'humanité, de telle sorte que
l'antithèse éclate précisément dans toute sa force au sein
même du christianisme. En présence de la croix de Golgotha,
la puissance de péché qui règne dans le monde est dévoilée, en
même temps que la puissance du pardon et de l'amour divin



PÉCHÉ ET ÉVOLUTION 73

nous est manifestée. Christ, ce fruit d'une sélection morale et

religieuse, prémices de la phase suprême du développement
humain, est vraiment notre Sauveur, notre Rédempteur. En

Lui se consomme l'arrivée de l'humanité à sa destination
dernière. En sa présence se consomme la chute. Celui qui refuse
de se laisser éclairer et sauver met le comble à son péché. La

grâce et la conversion demeurent les points centraux du
christianisme. Tout le tragique de l'Evangile est maintenu.
L'évolutionnisme spiritualiste nous paraît devoir concilier et les

exigences de la conscience chrétienne et les exigences d'une

conception historique de l'humanité. Par contre, le problème
de la souffrance demeure. Cette loi constitutive de notre
planète terre est-elle destinée par Dieu à notre éducation, ou est-
elle la conséquence non de la chute adamique, mais d'une chute

métaphysique, antérieure à toute l'évolution de notre univers?
Nous n'avons pas à aborder ce gros sujet de la théodicée
chrétienne, notre but étant atteint: montrer que évolution et péché
ne sont point des termes antithétiques.


	Péché et évolution

