Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 32 (1899)

Artikel: La morale chrétienne de M. J. Bovon
Autor: Frommel, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379659

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON

PAR

G. FROMMEL

La Morale chrétienne de M. le professeur Bovon est a tous
égards le couronnement d’un grand travail. Son Etude sur
Veeuvre de la rédemption, entreprise il y a sept années, s’est
poursuivie dés lors avec une régularité parfaite, se développant
sous les aspects successifs d’'une Théologie biblique du Nou-
veau Testament, d'une Dogmatique et d’une Ethigue, chaque
année fournissant son volume et chaque volume ajoutant aux
aulres une solidité et une richesse de plus. Ce labeur continu
et, si j’ose dire, ponctuel, pour ceux qui savent ce qu’est de
nos jours la vie d’'un homme occupé, mérite a lui seul un tribut
d’admiration respectueuse. Il le mérite bien davantage par la
difficulté du sujet traité et par son importance. Je ne sais si je
me trompe, mais il me semble qu’il en est peu d’aussi difficiles.
Partout ailleurs, dans le domaine scientifique, il y a des résul-
tats acquis, des prémisses consenties, une méthode générale-
ment employée, c’est-a-dire des points fixes desquels on peut
partir et des jalons certains qui marquent la route 4 suivre. En
théologie, tout cela manque ou peu s’en faut. Tout ou presque
tout ce qui formait, en d’autres époques, le consensus moyen
et le fondement doctrinal de la chrétienté protestante, est con-
testé, critiqué, ébranlé. Tant d’opinions se sont suivies et & si
courte distance, tant de théories se sont contredites, tant d’hy-
pothéses ont été soutenues puis renversées, que, si ce n’est



6 G. FROMMEL

pas I'anarchie dans la foi religieuse de I’Eglise, ce '’est au moins
dans les notions théologiques de l'école. Les méthodes elles-
mémes, sur lesquelles il parait & premiére vue qu'un certain
accord soit établi, sont si peu respectées, quelquefois si hardi-
ment transgressées par ceux qui s’en proclament les fideles
serviteurs, que cet accord apparent ne fait qu’augmenter la
confusion générale. Il fallait un grand courage, une robuste
conviction et presque de l'audace; il fallait surtout une extra-
ordinaire compétence pour appeler & soi, de ce chaos, les élé-
ments d’une construction théorique suivie et les édifier harmo-
niquement autour d’un principe directeur, lui-méme assez vaste
pour les comprendre, assez fort pour les soutenir, assez simple
pour les unifier, assez caractéristique enfin pour les frapper
tous d’'une méme empreinte. C’esl ce qu’a fait M. Bovon. Y a-
t-il pleinement réussi ? Je ne me risquerais point a laffirmer.
La situation théologique oli nous sommes ne lui permettait pas
de s’attendre & rencontrer 'adhésion universelle et les critiques
qu’il a subies ne sont pas toutes des preuves qu’il ait failli. Il a
fait en tout cas ce qu'’il a voulu faire et cela est considérable.
Mais s’il n’y a point aujourd’hui de tdche plus ardue et par
conséquent plus méritoire que d’exposer d’une maniére systé-
matique et complete 'ceuvre de la rédemption chrétienne, il
n’y en a pas non plus de plus importante. Songez que la rédemp-
tion est au centre de ’Evangile comme I'Evangile lui-méme est
au centre du monde ; qu’en elle se résolvent tous les problémes
vitaux qu’agite notre génération ; que la plupart d’entre eux ne
peuvent étre élucidés qu’a sa lumiére et leur solution pratiquée
que selon les principes et par la force qu’elle confere, et vous
aurez la mesure de la reconnaissance que nous devons & celui
qui vient d’en aborder, d’en poursuivre et d’en achever I'étude.
Non sans doute, et sur ce point je crois partager 'opinion de
I'auteur lui-méme, qu’il importe absolument de bien penser sa
foi pour la bien vivre; mais il reste ceci, que la pensée influe
toujours sur la vie ; qu’il est impossible méme aux plus simples
et aux plus ignorants de ne point réfléchir leur foi; que par
suite la théologie est inévitable et qu’elle n’est point indiffé-
rente; qu’il faut donc en faire d’aussi bonne que possible. Par



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 7

ou j’entends : une théologie qui traduise exactement les affir-
mations de la foi et les exprime d’une maniére congruente aux
notions scientifiques de 'époque. Et c’est encore ce qu’a tenté
M. Bovon et ce dont nous lui sommes grandement redevables.

J’ai dit que sa morale constitue le couronnement d'un grand
weuvre. Elle 'est de deux facons: d’abord parce qu’elle 'achéve
et le termine ; ensuite et surtout parce qu’en elle doivent se ré-
soudre certaines questions que I'étude dogmatique laissait, si-
non ouvertes, du moins dépourvues de synthése dialectique sa-
tisfaisante. De ce nombre — et toutes, je crois, se raménent
au fond a celle-ci — était le dualisme qui régne entre la con-
ception morale et la conception religieuse des réalités humaines
et divines. Il aurait donc fallu, pour rendre justice au propos
de I’écrivain, mettre son dernier ouvrage en intime corrélation
avec les précédents et faire saillir cette continuité organique et
cette progression gui font, des conséquences pratiques de la
rédemption, la clef de voute et ’explication de 'ceuvre entiére.
Mais il aurait fallu revenir aussi sur des appréciations déja faites
et faites ici méme; en rectifier quelques-unes, en rejeter
quelques autres, bref reprendre en sous-ceuvre le travail de nos
devanciers, ce qui serait singulierement présomptueux de
notre part et compliquerait en outre la tdche qui nous incombe
au dela de ce qui nous est demandé. Nous la laissons au théo-
logien plus compétent, qui voudrait se faire et nous donner &
nous-méme une vue d’ensemble de I'entreprise totale de M. Bo-
von, et nous nous bornerons a rendre compte aussi briévement
qu’il nous sera possible de sa Morale chrétienne, considérée
comme un tout se suffisant & soi-méme.

I
Plan, définition, méthode.

Ce qui frappe d’emblée et ce qui prédispose en sa faveur,
méme avant d’en avoir parcouru les pages, c’est le plan et la
marche générale que lui imprime l'auteur: I'état ,moral de
I’homme naturel (’'homme sans loi, ’homme sous la loi);
I'état moral de 'homme régénéré ('homme dans la gréice);



8 G. FROMMEL

Iépreuve de la vie chrétienne (la lutte ou le systéme des de-
voirs, les secours ou le systéme des vertus); les fruits de la
vie chrétienne (le chrétien dans la famille, dans la société, dans
I’Eglise). Quoi de plus simple, de plus progressivement lié, de
plus lumineux que cette division ? et j'ajoute, quoi de plus chré-
tien ? Cela parait un truisme: une morale chrétienne, dira-t-on,
ne saurait étre autrement que chrétienne. Hélas, il s’en faut
bien ! De tous les ouvrages de ce genre qui sont & notre con-
naissance, nous n’en savons pas un qui se rapproche davantage
et qui reproduise mieux l'organisme historique et psycholo-
gique de I’Evangile.

Car il est clair que la forme ici joue un role souverain. Fausse,
elle peut tout altérer ; juste, elle peut parer & bien des lacunes
et méme redresser de graves défauts. Elle est 4 la discipline
théologique ce que le style est a 'architecture. Il ne suffit pas
pour batir une cathédrale de rassembler au hasard d’excellents
matériaux ; il faut gu'une pensée les domine, les assemble et les
organise, et I’édifice entier vaudra moins par la substance dont
il est composé que par la pensée et la maniere dont il repro-
duira la pensée qui I'a congu. Or, il y a une pensée spécifique-
ment chrétienne, et cette pensée est constructive elle aussi. Elle
refait le monde sur un plan que le monde ignore ou méconnait.
Elle discerne dans les éléments épars qu’il offre 4 I'observation
des traits et des caracteres dont elle a seule le secret et gui lui
permettent d’en reconstruire le dessein véritable. L’Evangile,
en effet, par une supréme démarche, a fait de l’histoire son
théatre et de la conscience humaine son champ d’action. En
apparaissant a la fois dans 'une et dans 'autre et en les trans-
formant toutes deux, il v a créé des faits. Ces faits entrainent
certaines appréciations, autrement impossibles, qui appar-
tiennent en propre a la religion chrétienne et qu’on ne saurait
lui contester sans contester jusqu’a son esserce. Elle est seule,
par exemple, & parler d’'une révélation préparatoire, historique,
suivie, progressive, & laquelle elle met fin en la consommant ;
elle est seule encore & distinguer I'’homme naturel de ’homme
régénére ; seule enfin a saisir la différence, — gu’elle engendre
seule, — entre ’homme agissant sous la loi et 'homme agis-



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 9

sant dans la grice ; et ces concepts font si bien partie d’elle-
méme, ils sont si fermes et si rigoureux, si constitutifs de
I’Evangile, qu’a les écarter ou a les dénaturer, comme on le
tente aujourd’hui, on le dénature du méme coup. Il v a une
architecture chrétienne du monde; il y a une psychologie
chrétienne ; il y a une philosophie chrétienne élémentaire de
I'histoire. On y entre en entrant dans la foi chrétienne. Et si
cette foi tend & une morale, si elle est en elle-méme une morale,
il est évident que lamorale chrétienne ne saurait abstraire de ces
données. Celle de M. Bovon les accepte de prime abord et s'éta-
blit dans le cadre exact que fournit ’histoire et la psychologie
évangeélique, ce qui constitue en sa faveur de sérieuses garanties
de vérité spirituelle. Et si nous insistons sur ces garanties, c’est
qu’elles sont relativement rares et que les théologiens-moralistes
ne nous y ont guére accoutumeés. Y a-t-il rien de plus indiqué,
par exemple, que de faire dépendre toute la vie morale du
croyant de I'objet méme de sa foi, de Iai tout subordonner et
de décrire ainsi la seule morale qui reléve distinctement de
Jésus-Christ ? Mais aussi pourquoi, hors M. Bovon, personne
ne le fait-il, ou pourquoi ses prédécesseurs et ses émules
troublent-ils un principe si juste et si central par des concep-
tions hétérogénes ? Cette simple constatation marque, & 'avan-
tage de notre auteur, un progrés décisif, dont nous osons espé-
rer qu’on ne déchoira plus & l'avenir.

Entrons maintenant dans le corps méme de l'ouvrage. Il
s'ouvre par une introduction en deux parties: la premiére défi-
nit 'objet méme de I’étude ou la morale chrétienne, la seconde
expose la méthode et la division adoptées. « La moralité, selon
Littré, est le rapport des actions humaines avec les principes
qui en sont la régle. » Dol il suit que toute moralité implique
développement, développement conscient ct développement
responsable. Le sujet actif de ce développement c’est le moi,
dans la triple relation qu’il soutient avec la matiére, avec la na-
ture (laquelle n’est ni la matiére comme telle, ni le moi comme
tel, mais s’interpose entre les deux) et avec les autres moi ou
sujets moraux. En face de la matiére, I’ceuvre morale se carac-
térise comme activité : en face de la nature, elle se caractérise



10 G. FROMMEL

comme spiritualité, pour devenir charité en face des étres hu-
mains personnels. « Au premier degré, l'individu se réveéle
comme énergie ; au second, il prend possession de lui-méme
comme esprit ; au point culminant enfin, maitre de ses desti-
nées, ii se sacrifie. Se posséder pour se donner, telle est la for-
mule de I’évolution morale qui ressort de notre étude et qui
sera souvent reprise dans la suite. »

Voila un premier résultat d’'une indiscutable portée. Peut-étre
meéme paraitra-t-il trop rapidement obtenu pour recueillir tout
de suite l'unanimité des suffrages. Il n’importe. Envisagé
comme acquis, il pose lui-méme une nouvelle et grave ques-
tion : celle de la morale indépendante et de la morale religieuse.
IL’auteur la discute et la tranche en faveur de cette derniéere. Il
appuie surtout sur les notions de devoir, de souverain bien et
de vertu (pouvoir moral). Il montre, mais avec pius d’ingénio-
sité que de force, que ces trois concepts ne se comprennent,
ne s’acceptent et ne se réalisent que sous condition de ['exis-
tence divine. Le phénoméne moral est donc par essence un
phénoméne religieux. Il suppose « d’'un coté le moi, cause
agissante ou sujet de la conduite, puis d’autre part des in-
fluences directrices qui se rameénent, en derniére analyse,
au Dieu duquel procédent les existences diverses que nous
avons groupées sous !’expression de non-moi. Et quant & la
relation des deux facteurs, elle consiste en ceci, c’est qu’en
se donnant a son Dieu, foyer de toute vie véritable dans !'uni-
vers, I'homme se ressaisisse en possession d’une énergie nou-
velle. »

D’accord avec ces conclusions, nous les aurions voulues
pourtant plus catégoriques et plus précises. Elles 'eussent été,
croyons-nous, si Pauteur au lieu d’argumenter du dehors et
d’utiliser la pensée de philosophes qu’il est obligé de combattre
au moment méme ou il s’en sert et qu’en tous cas 1l ne peut
suivre, et argumenté du dedans. La simple mais compléte
analyse de 'absolu moral qui est dans ’obligation de conscience
et dont précisément se targuent les partisans de la morale indé-
pendante en faveur de leur théorie, aurait conduit M. Bovon plus
rapidement et plus sGrement au but et lui aurait épargné ces



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 11

détours qui fatiguent le lecteur en éparpillant son attention sur
trop de sujets a la fois.

La morale ainsi rattachée & la religion, ’auteur fournit en
quelque sorte la contre-épreuve historique de sa thése en exa-
minant a grands traits I'influence de la religion sur la moralité.
1l la suit et la déméle dans le fétichisme, dans les religions de
la nature, dans les religions humaines (celles qui déifient
I'homme), dans le christianisme enfin et dans ses deux
branches maitresses : le catholicisme et le protestantisme. Tout
ce paragraphe est du plus haut intérét et de la plus réelle va-
leur. Mais il souffre du manque de précision initial déja indiqué.
Il ne nous instruit pas clairement sur le rapport qu’il constate
entre la foi religieuse et la foi morale de ’homme. Et le pro-
bleme n’ayant pas été abordé, a plus forte raison résolu, de sa-
voir si I’homme est religieux parce qu’il est moral ou s’il est
moral parce qu’il est religieux, ou bien encore s’il est 'un et
Iautre a la fois et par une méme nécessité, il en résulte une
impression de vague et d’inachevé qui ne satisfait pas entiere-
ment 'esprit.

L’existence d’'une morale chrétienne spécifique (religieuse,
sous la catégorie chrétienne) étant affirmée, une question se
pose : comment convient-il d’exposer cette morale, par quel
bout la prendre, si j’ose m’exprimer de la sorte, et comment la
développer didactiquement ? C’est la question de forme ou de
méthode. Un court exposé historique ou sont discutés les points
de vue méthodologiques de Schleiermacher et de Rothe, abou-
tit, un peu brusquement, a conclure que la vraie méthode en
morale est celle de I'induction ou de ’expérience.

La morale chrétienne, en tant qu’expérimentale, se sépare
de la philosophique ¢n ce que la premiére s’occupe « de la vie
créée par Jésus-Christ, » tandis que la seconde s’occuperait
« de I’étude des mceurs telle que I'observation nous la montre.»
Dans I’ensemble des disciplines théologiques, elle fait partie de
la théologie systématique plutdt que de la théologie pratique et
se distingue naturellement de la dogmatique, comme la vie se
distingue naturellement de la vérité. Elle ne saurait étre ni con-
fessionnelle, ni méme biblique : « La méthode qu’il adopte (le



12 G. FROMMEL

moraliste) est celle qui raméne tout au principe chrétien ; pris
a lui seul un texte de I'Ecriture ne saurait suffire. En d’autres
termes, ce qu’on requiert d’une étude systématique, c’est que
son principe initial soit accessible & ceux dont elle interpréte
I'expérience et qu’elle en déduise les conséquences d'aprés des
régles 4 la portée de tous. » De la méthode ainsi fixée découle
le plan qu’a choisi M. Bovon. Nous n’y revenons pas, puisque
nous en avons déja parlé et que nous 'avons apprécié comme
'un des meilleurs qui aient été fournis jusqu'a présent.

I1

Le principe de la vie chrétienne.

On ne nait pas chrétien, on le devient par une crise qui est
une conversion. Celle-ci serait le point de départ suffisant de
la morale chrétienne, si elle n’avait pas elle-méme ses condi-
tions dans un état moral antérieur. Ce dernier, qu’il importe de
connaitre, puisqu’a travers le changement qu’entraine la con-
version, I'identité du moi subsiste, rentre donc dans 'exposé de
cette discipline. Et non seulement il faut prendre en considéra-
tion I’état moral de I’homme naturel, mais il faut encore obser-
ver les deux positions possibles et comme les deux phases con-
sécutives qu’il traverse avant d’arriver & la régénération par
Jésus-Christ: celle ou il est sans loi, dans un état d’inconsis-
tance et d’inconscience morales qui n’a pas encore été troublé
par la vue claire du redoutable dualisme du mal et du bien; et
celle ou le pécheur, déchiré dans sa conscience par l|'absolue
rigueur de la loi de sainteté, convaincu de lui étre & la fois hos-
tile et infidele, demeure cependant courbé sous cette loi qui le
condamne et qu'il cherche vainement 4 remplir. Ces étapes,
qui sont historiques dans la vie de la race, qui ont encore au-
jourd’hui leur réalilé psychologique en chacun de nous, et qui,
pour n’étre pas toujours chronologiquement séparées, n’en
sont pas moins trés distinctes, nous fournissent donc les trois
divisions suivantes : 'homme sans loi, ’homme sous la loi,
I'homme sous (ou duns) la grice, & chacune desquelles se rap-
portent un certain nomore de questions capitales, qui sont
comme le vestibule de toute éthique scientifique.



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 13

L' homme sans loz.

Et d’abord il y a celle de la conscience. Qu’est-ce que la
conscience morale? Est-elle en nous 'organe d’une morale
absolue (morale du devoir), ou d’une morale contingente (mo-
rale de l'intérét) ? Le probléme est actuel au plus haut point.
M. Bovon l'aborde en marquant 'antagonisme constitutif des
deux conceptions ; puis il donne la parole aux principaux repré-
sentants de l'utilitarisme. Les méandres les plus sinueux des
différents systémes qui partent de ce point de vue n’ont pas
de difficultés pour lui; il les suit et montre leur effort infruc-
tueux pour donner, au profit de leur théorie, une explication
plausible de I'’ensemble des cas concrets de moralité que pré-
sente la vie humaine. Il n’a pas de peine, mais il témoigne d’une
singuliére perspicacité & dévoiler les sophismes dont ils s'en-
tourent et & prouver que, d’un principe a l'autre, I’antagonisme
qu’on croyait vaincu persiste néanmoins. Entre les deux il faut
choisir et le choix dépendra de la maniére dont 'un et 'autre
rendront compte des faits. Or, parmi ces faits, il en est un,
central entre tous, dont il importe de connaitre la signification
derniére, et c’est celui de la conscience morale elle-méme. Est-
il vrai qu’elle soit primitive et simple, portant un appel catégo-
rique au devoir et au devoir absolu, affirmant non seulement la
distinction mais 'opposition radicale du mal et du bien et ma-
nifestant ainsi qu’elle est en nous le témoin d’'un autre et d’'un
plus grand que nous ? Ou bien ne serait-elle qu'une face encore
et un aspect de nous-mémes, ’expression de ce que nous
sommes devenus moralement par I’éducation, ’hérédité, I'évo-
lution sociale et ’association des idées ? La est le point décisif
autour duquel se joue la partie et la partie est I'une des plus
sérieuses ol puisse s’engager ’esprit humain. Nous retrouvons
ici, avec une application A peine différente, les mémes théories
que tout & I’heure, les mémes noms, — ceux de Stuart Mill, de
Darwin, de Herbert Spencer, etc., — les mémes efforts et, pour
finir, le méme insuccés. Car en définitive, malgré leur clarté
apparente et leur double complicité avec les tendances ina-
vouées du cceur et celles plus affichées de !’esprit scientifique



14 G. FROMMEL

moderne ; malgré « les difficultés d’'une démonstration de la
conscience en tant que vue claire et nette du devoir, » les théo-
ries qui expliquent 'origine de I'obligation de conscience de
maniare 4 lui ravir 'absolu moral ou se détruisent elles-mémes
ou se condamnent par leurs conséquences ou se brisent contre
’absolu méme auquel elles prétendent échapper. Que si 'on en
doutait, je conseillerais de lire les pages magistrales ou M. Bovon
critique les systémes de morale qui ne reconnaissent qu'une
obligation contingente. Elles me paraissent trés heureuses et
trés fortes. Et je reléve comme particulierement heureuses
celles ou il combat, par des arguments sans réplique, la con-
ception que M. Eug. Rambert avait émise sur ce sujet et qui,
avec quelques modifications, rejoignait celle des écrivains
cités plus haut. A lire encore le passage ol lauteur signale
la confusion dont se rendent coupables ceux qui, arguant de
I'identité entre la conscience psychologique et la conscience
du devoir, s’en servent pour attribuer & 'une la méme contin-
gence qui appartient a I'autre. En réalité, I'identité n’est qu'une
simultanéité ; un certain développement de la premiére restant
la condition nécessaire de la seconde, laquelle demeure entiere
et distincte en soi. (Tome I, p. 90-94.) La remarque est infini-
ment précieuse et pourrait, je crois, dissiper chez plusieurs de
graves objections.

Dans tout ce qui précede, nous sommes pleinement d’accord
avec M. Bovon dont nous admirons la virtuosité. Sans mettre
plus d’importance qu’il ne convient a la valeur pratique et a
Iefficacité concréte de semblables argumentations, nous esti-
mons qu'elles sont & leur place dans un traité de morale chré-
tienne. Un peu plus de robustesse dans le style et une marche
plus simple, plus rectiligne de la pensée eussent ajouté a leur
force qui est considérable.

Nos réserves portent ailleurs: sur les définitions de l'auteur
et I'idée qu’il semble se faire de certains phénomeénes moraux.
A la rigueur nous souscririons a la définition qu’il donne de la
conscience (Tome I, p. 108). Encore faudrait-il renverser les
termes, metilre au centre ce qui est au centre: la volonté, ou
la moralité commence ; puis le sentiment, ot la moralité se tra-



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 15

duit d’'une maniere fort importante encore quoique moins déci-
sive; puis la raison, ol il est du plus haut intérét qu’elle pé-
netre, mais ou il est rare qu’elle s’achéve. Nous nous permet-
tons, par contre, de demander & M. Bovon s’il est bien str que,
« comme la loi causale, » le devoir soit « une idée innée, seule-
ment d'ordre moral » (p. 103). Nous n’ignorons pas que c’est
14 une opinion commune et méme laxiome fondamental de
tout une école ; mais nous doutons qu’elle soit plus juste pour
cela. Le devoir est-il une idée ? Et s’il peut le devenir par |’éla-
boration intellectuelle d’'une impulsion, I'est-il en so0i? Est-ce
ainsi que nous 'appréhendons ? En son mode primitif, est-ce
sous forme intellectuelle et représentative qu’il se présente ala
conscience ? Et n’est-ce pas plutdt sous forme impulsive, émo-
tive et motrice ? Je parle naturellement, non des devoirs parti-
culiers, détaillés et dés longtemps formulés par les exigences
et les habitudes de la vie sociale, mais du devoir dans son es-
sence et son unité primitive. Or, s’il en est ainsi, si ce n’est
point par l'idée du devoir que nous arrivons a le sentir, mais
par le sentiment de I'obligation que nous arrivons & penser le
devoir, il est clair que, le devoir n’étant pas une idée, ne sau-
rait étre une « idée innée. »

L’affirmation que « la morale du devoir part de 'idée du
bien » (p. 73, comp. p. 74) me laisse égalemenl sceptique. J’ac-
corde de nouveau guec c’est 14 une notion courante ; en est-elle
plus vraie ? Est-ce I'idée du bien qui nous oblige? Une idée
comme telle peut-elle nous obliger ? Est-1ll de ’essence et du
pouvoir d’une idée quelconque, fut-ce celle du bien, d’obliger
la volonté humaine ? Le phénomeéne ne serait-1l pas plutot celui-
ci: que notre volonté, s’éveillant & la conscience d’elle-méme
dans I'obligation au devoir, nous fait conclure, de cette obliga-
tion et de ce devoir, a I'existence du bien ? Qu’on ne croie pas
de notre part 4 des minuties de détail et des chicanes de mots.
D’abord il ne saurait étre indifférent & la science éthique d’ob-
server exactement le phénoméne primordial sur lequel elle se
fonde ; ensuite, au cas particulier, on se place gratuitement de-
vant une grosse difficulté. Si, en effet, c’est le bien qui oblige
au devoir et non le devoir qui oblige au bien, comment se peut-



16 G. FROMMEL

il faire que l'obligation persiste et sous une forme absolue, alors
que I'idée du bien vacille, change, s’évanouit, et prend en réa-
lité tous les aspects d’une quantité relative ? Comment ce rela-
tif produirait-il cet absolu ? Et ne voit-on pas que c’est accor-
der d’avance, aux partisans de la morale contingente, & peu
prés tout ce qu'ils demandent ? Cela est si vrai que M. Bovon,
lorsqu’il aborde ce point, ne se tire d’affaire qu’en se contredi-
sant. I veut (p. 107) que I’on distingue « deux aspects dans la
conscience : I’élément formel ou de 'obligation, montrant que
nous sommes sous l'autorité d’'un maitre; et le coté matériel
ou contenu de la loi (c’est-a-dire précisément le bien), dont
I'intuition vague et vacillante, — en dehors de I’Evangile, —
atteste un tres sérieux désordre au sein du monde moral. » A
la bonne heure ! Mais outre qu’il est peu convenable, en bonne
méthode, d'introduire & cette place le péché dont il n’a pas en-
core été question et d’expliquer ainsi le connu par l'inconnu,
je défie bien M. Bovon de ramener la pensée qu’il exprime ici
et qui me semble juste & la précédente. Car s’il est str qu’il y a
dans la conscience une obligation formelle absolue, il est donc
sur aussi que ce n’est pas le bien, — ou élément matériel rela-
tif, — qui la peut produire. Et ainsi ce n’est pas « de l'idée du
bien que part la morale du devoir, » mais au contraire elle part
du fait d’obligation pour arriver 4 I'idée du bien.

Ces quelques remarques suffiront & montrer que « P’'analyse
de la conscience » que nous propose l'auteur n’est pas défini-
tive. Elle est vague, inconsistante et contradictoire. Et, disons-
le tout de suite, si ces défauts, trées graves dans une morale
inductive, ne portent pas davantage atteinte aux notions mémes
qu'expose et que défend ce chapitre, c’est que probablement il
se trouve étre moins inductif et moins expérimental en fait que
dans son intention.

« Dés qu’il connait I'obligation qui le lie, ’homme se sent a
la fois libre et esclave, » et voild comment, de 'analyse de la
conscience, on passe bon gré mal gré au probléme de la liberté,
qui constitue le postulat nécessaire du devoir. On sait les néga-
tions dont de tout temps elle a été I'objet et dont notre siécle a
presque indéfiniment multiplié les formes. Il y a le détermi-



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 17

nisme antique ou du destin, le déterminisme évolutionniste, le
déterminisme métaphysique, le déterminisme psychologique,
etc., qui ont chacun leur argumentation particuliére et leur
facon de conclure 4 la négative, mais dont quelques-uns gardent
la prétention d’étre compatibles avec la morale. M. Bovon les
en dépouille vivement ; puis, s’attaquant au déterminisme psy-
chologique, de tous le plus plausible, le plus subtil et le plus
dangereux, il indique comment il ne faut pas et comment il faut
le combattre. Il ne faut pas le combattre, comme le font encore
tant de personnes, par des arguments rationnels, car « les dé-
terministes sont inexpugnables sur le terrain rationnel. Leur
artifice est précisément de porter la question dans ce domaine:
mais faire du libre arbitre un point de logique, c’est le détruire ;
c’est poser d’avance, comme seule admissible, la thése qu’on
prétend ensuite démontrer. » Ce qu’il convient, c’est donc de
démasquer la pétition de principe dont se rendent coupables les
déterministes rationnels ; c’est ensuite et sil’on y tient de mon-
trer 'infériorité, méme scientifique, d’un systéme qui prétend
expliquer le monde sans rendre compte d’'un des éléments les
plus importants de la vie humaine, celui du devoir et du bien,
hors duquel I’existence sociale n’est pas possible; c’est enfin
et surtout d’affirmer la liberté au nom de la dignité de ’'homme
et de s’écrier, avec Charles Secrétan : « Oui certes, il est pos-
sible de douter du devoir et de sa valeur absolue, mais ce doute
est criminel ; nous ne voulons pas laccueillir. » Posée de la
sorte, la question n’est pas résolue, sans doute, au sens intel-
lectuel du mot, mais elle est tranchée, pratiquement tranchée
par la volonté. Il n’y a pas de preuves de la liberté, mais il y a
dans la conscience morale un témoignage péremptoire et sacré
rendu a son existence. Et §’il reste loisible de le récuser, c’est
précisément afin que la liberté reste la liberté. Si I'homme
n’était pas libre de croire & la liberté, c’est qu’en effet il n’y
aurait point de liberté.

Mais aprés les philosophes, voici venir les théologiens. Les
plus illustres d’entre eux, les Augustin, les Calvin, les Luther,
bien que pour d’autres motifs, n’ont pas été moins déterministes

que les premiers. Ils ont argué, soit de la déchéance humaine,
THEOL, ET PHIL. 1899 2



18 G. FROMMETI,

soit de la souveraineté divine, pour refuser & I'homme le libre
arbitre. Que faut-il penser de leurs allégations et des allégations
contraires du pélagianisme sous tous ses avatars? Ceci: qu'il
importe de dislinguer entre la liberté formelle et la liberté
réelle, entre le libre arbitre, défini comme liberté de choix, et la
liberté véritable, ou liberté du bien. L’homme reste capable de
la premiere, sans étre capable de 1a seconde, et ceci vaut contre
les prédestinatiens ; mais la capacité de 'une n’eniraine pas la
capacité de l'autre, et ceci vaut contre les pélagiens. En
d’autres termes : il y a « un minimum de choix » possible, hors
duquel « 'homme ne serait plus un étre moral » et qui reste
« le lien entre I’Evangile et 'aime humaine, la condition de tout
amendement véritable, puisqu’une rénovation qui ne viendrait
que de Dieu prendrait un caractere magique et sans relation
perceptible avec la moralité, » et c’est la liberté formelle. Celle-
ci a pour caractére de n’étre que transitoire, « la liberté s’immo _
bilisant toujours par I'habitude et tendant & devenir nécessité.»
La pratique du mal aboutit a l'esclavage du mal, « car qui-
conque fuit le péché est esclave du péché ; » la pratique du
bien aboutirait, au contraire, a la vraie liberté, parce qu’elle
« nous met en possession de nous-mémes en nous ramenant a
Dieu. » Cur I'homme est fils de Dieu; « pour lui, la liberté,
c'est de suivre sa nature, non dans ses éléments mauvais qui
se corrompent, mais dans ce qu’elle a de bon, d’impérissable,
dans ce qui la rapproche du Créateur. » Or, il est clair que
cette liberté-1a ne peut s’obtenir que par la morale religieuse,
puisque « seul principe de notre vie, Dieu est seul en mesure
d’en assurer le triomphe » et « qu’en lui seul se concilient, par
I'acte de foi qu’il réclame, libre arbitre et dépendance, et qu’on
ne se possede soi-méme qu’'en se donnant a lui sans réserve. »
Ainsi se trouvent écartées, avec les conceptions pélagiennes,
celles des moralistes profanes, — M. Bovon cite spécialement
Kant et Fouillée, — qui croient découvrir dans ’homme « une
bonne volonté radicale, » se suffisant & elle-méme, et résolue
la délicate question du libre et du serf-arbitre.

Nous disions tout 4 ’heure que la pratique du bien aboutirait
a la vraie liberté. L’absence de vraie liberté au sein de ’huma-



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 19

nité témoigne donc de 'absence de pratique du bien; laquelle,
a son tour, n’a qu’'une explication possible : le péché. Qu’est-ce
que le péché ? « L’analyse éthique de ce point comporte deux
solutions : ou bien on fait rentrer la souillure hiumaine dans le
plan de l'univers, ou bien on la flétrit comme désordre su-
préme. » « Dans le premier cas, poursuit 'auteur, on déduit le
mal moral, on le dépeint nécessaire, on le rattache & quelqu’une
des conditions physiques ou spirituelles de notre vie, tandis
que d’aprés la seconde théorie on en fait un accident, ce qui ne
devait pas étre. » L’antithése neltement établie entre la concep-
tion naturiste et la conception morale du péché, — car ce
sont 14 leurs vrais noms, — l'auteur procéde 4 'examen de la
premiére. Si ’on ne s’étonne guére d’en rencontrer I'expression
dans le panthéisme et le dualisme antique, il y aurait lieu de
s’étonner de la voir reprise, au nom méme de I’Kvangile, par
des théologiens tels que Schleiermacher, Rothe, Scherer et
quelques autres plus modernes, qu’'un exces de prudence ou
de courtoisie empéche M. Bovon de nommer plus explicite-
ment. Il leur répond d’abord sur le terrain de l'exégéese et si-
gnale ensuite les difficultés morales insolubles que souléve la
conception : quelque précaution qu’on vy mette, elle finit tou-
jours par faire remonter & Dieu 'origine du mal ; elle explique
le spirituel par le physique et n’explique point, par conséquent,
le péché d’ordre et d’origine spirituels ; elle ne rend pas compte
de la responsabilité humaine, le remords ne se comprenant que
« sile péché jaillit de la volonté ; » enfin elle énerve le mes-
sage évangélique, qui est, dans son essence, une déclaration de
mort au péché comme ce qui absolument n’aurait pas da et ne
doit pas étre. « Ou bien ce systéme ne se maintient qu’en voi-
lant P’existence du péché ; ou, s’il en admet la sinistre reéalité,
c’est pour nier la culpabilité du transgresseur. » De toute ma-
niére un élément essentiel de la question reste en souffrance.
La seconde hypothése, & laquelle nous sommes acculés, ne
nous est contestée, au fond, que parce que, déchirant & la fois
I'étre et la pensée, elle rompt 'unité dialectique dans laquelle
un intellectualisme inconscient voudrait enfermer le monde.
Or, 'expérience et 'analyse prouvent en effet que le péché est



20 G. FROMMEL

une déchirure de I’étre, que le mal constitue, non un degré du
bien, mais sa négation, et que « loin d’étre un phénomeéne na-
turel, il nous apparait comme un mouvement de volonté culmi-
nant dans I’égoisme. » — « Ainsi compris, le péché ne réside ni
dans le manque de connaissance, ni dans l'avance fatale de la
chair : c’est une détermination volontaire de méme nature que
I’amour. » Le penchant inné au mal, qu'on observe au sein de
la race, — dont il est réservé & la dogmatique de discuter le
probléeme, — n’exclut pas cette définition, que ratifie toute con-
science sérieusement interrogée. Des lors aussi I'étude des
« manifestations du péché » se confond avec celle des ramifi-
cations de I’égoisme. Celui-ci, en rompant ['unité vitale d’un
étre qui ne saurait se réaliser qu’en Dieu, détermine « tout un
travail de dissolution par lequel, au lieu de rester d’accord, les
éléments de la personnalité morale se font la guerre. » Les
formes principales en sont 'orgueil et la sensualité.

« L’égoisme, ou révolte contre Dieu, se révéle comme or-
gueil dans nos rapports avec les étres spirituels, comme sen-
sualité dans nos rapports avec le monde physique. Autrement
dit, I'inimitié contre Dieu a pour contrepartie 'amour de la
créature, sous l'impulsion duquel le moi s’aime dans la chair
avec ses séductions, de méme qu’il se recherche dans I'dpre
jouissance a s’exalter au détriment de Dieu et des hommes. »
On jugera par cette citation avec quelle justesse et quelle péné-
tration M. Bovon, prenant le contrepied de nos théoriciens mo-
dernes, excelle tout ensemble a faire ressortir le caractére spi-
rituel du mal moral et I'intime connexion de ses diverses mo-
dalités. Nous ne le suivrons pas plus avant dans l'analyse de
ce qu’il appelle « les degrés de cette généalogie d’opprobre et
de mort. » Il aura du reste 'occasion de la reprendre et d’y
revenir plus tard. Notons seulement qu’en se diversifiant de la
sorte le mal progresse également en intensité, chacun des actes
qui le réalisent tendant & devenir un état et I’état produisant
des actes qui renforcent la disposition mauvaise initiale. Tant
et si bien que 'esclavage devient complet et d’autant plus grave
que le pécheur, manquant de point de résistance et de compa-
raison, finit par en perdre jusqu’au sentiment. Des lors le 1éga-



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 21

lisme, ou le régime de la loi, devient absolument nécessaire, la
premiere condition de la délivrance étant « que le pécheur ait
conscience de sa faute » et que « 'antagonisme entre le mal
qu’il pratique et le bien qu’il doit accomplir se dresse devant
lui dans sa tragique réalité. »

L’ homme sous la loi.

Nous arrivons ainsi 4 la description de « 'homme naturel
sous la loi, » ou de la phase historico-psychologique directe-
ment préparatoire du salut. L’auteur la place en Israél et certes
il a raison, Mais n’est-il pas trop exclusif ? L’humanité n’a-t-elle
pas été « sous la loi » dans le paganisme lui-méme? Avant
d’étre inscrite au Sinai. la loi ne I’était-elle pas dans toule con-
science individuelle ? En un mot et a le prendre exactement, y
a-t-il pour ’homme un état général d’« anomie » comme semble
le supposer M. Bovon ? Pour ma part j’ai peine 4 le croire. Ils
sont peu nombreux, ils ont toujours été infiniment rares ceux
qui, cessant de reconnaitre aucune autorité morale, vivent 4 cet
égard en anarchie comupléte. La caractéristique de M. Bovon,
qui est juste & condition d'y introduire quelque tempérament,
gagnerait a étre adoucie, élargie et complétée dans le sens que
nous venons de dire. Le passage entre le régime de la loi inté-
rieure ou loi de conscience, qui ne cesse jamais entiérement de
se faire valoir, et celui de la loi ou 1égalisme historique, en de-
viendrait du méme coup plus compréhensible et plus aisé.

L’auteur considére successivement la loi comme autorité,
c’est-a-dire « en tant que puissance en dehors de nous; »
comme exigence, c’est-a-dire « en tant que pouvoir s’'imposant
a nous ; » comme effet ou résultat, c’est-a-dire « en tant que
force agissant en nous. » — « Ces trois degrés, allant de 'exté-
rieur a l'intérieur, montrent le commandement divin d’abord
dans ce qu’il est, ensuite dans ce qu’il réclame, enfin dans ce
qu’il produwit. »

Dans 'antiquité, toutes les législations ont un aspect religieux
et « prétendent exprimer l'éternelle loi du bien et du juste (et
n’est-ce pas la comme la contre-épreuve de ce que nous disions
plus haut ?), mais elles restaient insuffisantes, tant par leur



22 G. FROMMEL

valeur morale que par celle de 'autorité dont elles étaient revé-
tues! » Il fallait « une loi qui fat comme le reflet de la lumiére
éternelle, I'expression réelle et vivante — quoique transitoire
— du bien supréme, une regle qui fit donnée du seul vrai
Dieu; » ce devait étre celle d’Israél. Les trois caractéres
qu’elle revét, d’étre nationale ou colleclive, extérieure ou con-
traignante, concréte ou préceptuelle, et qui se conditionnent
mutuellement, lui viennent de ce qu’elle prend Israél dans un
état historique donné, auquel il faut bien qu’elle se conforme.
Elle n’edt point eu autrement de prise sur lui. Mais cette im-
perfection est purement pédagogique et transitoire. [kn Jésus-
Christ, la loi divine n’est point abolie, comme on le croit vul-
gairement, dans le sens qu’elle cesserait de faire valoir son au-
torité souveraine ; elle s’achéve et se consomme au contraire et
demeure plus impérieuse que jamais précisément parce qu’elle
est plus parfaite. Cela est si vrai qu’il y a de nos jours encore
un légalisme chrétien, qui consiste 4 se servir de I’Evangile
comme les anciens Juifs se servaient de 'institution mosaique.
Cette erreur s'explique pour deux raisons: 'une « est la con-
fusion si répandue entre le mosaisme et I’'Evangile ; » I'autre est
I'insuffisance de la vie chrétienne. « Lorsqu’on n’a pas Jésus
vivant dans le coeur, quoi de plus naturel que de se rabattre
sur les formes? »

Ai-je rendu justice a la pensée de M. Bovon dans ce chapitre ?
Je ne sais ; ce doute me saisit du reste a tout instant et a tout
propos. Je ne connais pas de pensée plus fluide, plus insaisis-
sable, faite d’autant de transitions que la sienne. Il faut une at-
tention vraiment excessive pour dégager le principal de 'acces-
soire et 'on n’est jamais sir d’avoir réussi. Le lecteur, auteur
lui-méme me pardonneront si j’échoue dans une tiche si diffi-
cile; ils me pardonneront encore une remarque : je regrette
que M. Bovon n’ait pas exactement spécifié de quelle loi il en-
tendait parler en parlant de celle d’Israél. Est-ce de la mosaique
primitive seulement ou de la théocratique telle qu’elle s’est
constituée dans la période post-exilique ? De 'hébraisme initial
ou du judaisme postérieur ? Il y a 12 un point de critique déli-
cat sur lequel il edt été bon peut-étre de se prononcer en



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 23

quelques mots. Et si c’est, comme je le pense, du mosaisme
originel qu’il est question, n’aurait-il pas fallu relever & cette
place l'extraordinaire portée du dernier commandement: « Tu
ne convoiteras pas ? » Quelle incroyable prétention de la part
d’une législation extérieure, nationale et pénale, que celle d’in-
terdire, non les actes qui tombent sous le sens, mais la convoi-
tise, ce qu’il y a de plus impénétrable, de plus secret, de plus
intime dans les dispositions de l'individu! Ce commandement
n’est-il pas, en méme temps que la griffe souveraine du Dieu
vivant et vrai, apposée au bas du Décalogue, — car qui oserait
s’exprimer de la sorte, si ce n’est Celui-la seul qui sonde les
ceeurs et les consciences ? — la marque de la destination éduca-
tive et progressive de toute I’économie hébraique? C’est ce
précepte, en tous cas, qui semble avoir rendu a saint Paul son
légalisme pharisaique intenable (comp. Rom. VII, 7) et I'avoir
précipité aux pieds de Celui qui peut seul tarir dans un cceur
d'’homme la source de la convoitise par laquelle il est con-
damné.

La loi, considérée dans ses exigences et comme unique réve-
lation divine, suscite trois problémes distincts et connexes:
celui des actions indifférentes, celui des ceuvres surérogatoires
et celui des collisions de devoirs. Y a-t-il des actions morale-
ment indifférentes? Cela dépend de quelle facon on entend la
loi divine. Si on linterpréte d’aprés les analogies de la loi
civile, comme fait le catholicisme et en particulier le jésuitisme,
il faut répondre oui, car dés lors « ce que la loi ne défend pas
elle le permet, et ce qu’elle néglige d’ordonner elle le laisse
libre ; » et I'on voit d’ici les abus démoralisants auxquels con-
duit une telle conception. Mais si I'on interpréte la loi divine
religieusement, c’est-a-dire si on la rapporte & Dien réclamant
la souveraine perfection, il faut répondre non, et alors la loi
conduit les ames sérieuses au désespoir par l'impuissance ou
elles sont de la remplir. Cependant méme dans ce cas on peut
se demander « si la notion d’indifférence ne s’applique pas &
certains biens naturels qui, semble-t-il, n’ont aucune valeur
morale. » Telle était déja 'opinion des stoiciens ; telle parait
étre encore celle de quelques chrétiens qui « sans s’en rendre



24 G. FROMMEL

compte appliquent la notion d’indifférence & desactes tels que :
se coucher tot ou tard, manger ou boire. Ils estiment que dans
ce domaine, & moins d’excés positifs, 'homme ne fait en réalité
ni bien ni mal, distinction qui ne reparait, supposent-ils, que
lorsque intervient un texte précis de la loi divine. » A la suite
de Calvin, de Schleiermacher et déja de saint Paul (1 Cor. X,
31), auteur réprouve cette maniére de voir et montre que si
la moralité de tous nos actes ne peut étre cherchée dans « le
fait extérieur, qui n’a pas de portée en soi, » elle doil I'étre
« dans I'intention déterminée du sujet ou plutot dans sa direc-
tion spirituelle. » Ce qui ne signifie pas que, la notion de l'in-
différence étant & rejeter, celle du « permis » le soit également.
Elles ne sont pas identiques. S’il importe d’une part « d’exclure
de la morale ce vague terrain d’'indifférence, refuge commode
de ceux qui cherchent & se justifier par leurs meérites, » 1 1m-
porte de I'auire, au nom du spiritualisme, de maintenir celul du
permis, con¢gu comme celui « des actes dont la valeur dépend
de l'appréciation de chacun. » La distinction est trés fine et
trés juste et le paragraphe tout entier aussi net et concluant
que les précédents I'étaient peu.

Je passe sans m’arréter sur celui que 'auteur consacre aux
ceuvres surérogatoires. Le sujet est trop connu et sa solution
trop évidente pour mériter de nous retenir. Il en est autrement
de la collision des devoirs. Le probléme, qui se résoudrait par
la négative pour le chrétien qui vivrait en état de grice, c’est-
a-dire dans 'obéissance immédiate, constante, filiale et com-
plete a la volonté du Pére, se dresse dés que, déchéant a cet
état, — et cela lui arrive, hélas! constamment aussi, — il re-
tombe sous le joug de la loi. A plus forte raison s’impose-t-il &
qui vit encore dans le légalisme. On ne I'écarte point en allé-
guant « que Dieu, le souverain législaleur, ne saurait se contre-
dire. » L’existence est trop complexe, 'homme vit & la fois
dans trop de sphéres d’inégale étendue et d’inégale importance
pour que ses différents devoirs ne se heurtent jamais. De ces
heurts, M. Bovon cite des exemples typiques. Dés lors la ca-
suistique s’impose, c’est-a-dire « la science des cas de con-
science. »



1Y

"o

LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 53

Qu’on ne s’effarouche pas & ce mot ; il y a casuistique et ca-
suistique. 1l en est une, au moins, de légitime, celle qui, selon
’expression de M. Thamin, « est & la morale ce que I’hygiéne
est & la médecine. Elle nait la ol la clarté cesse. Elle est la
science des devoirs qui se cachent, mais qui veulent étre trou-
vés. La nier est le fait de I'inexpérience ou du fanatisme. » En-
tendue de la sorte, c’est-a-dire comme « 'application des régles
éthiques a la conduite, » elle « ne saurait étre évitée, et ceux-
14 méme qui s’en défendent en font sans le savoir. » Et que
sont autre chose, en effet, « les recommandations de détails
dans lesquels entrent, & réitérées fois, les apotres? » M. Bovon
plaide ici, a juste titre, sa propre cause. En définissant la ca-
suistique légitime, il définit sa morale elle-méme. Mais il est
une casuistique qui, loin d’éclairer la conscience, 'étouffe. On
sait par qui et comment elle est surtout pratiquée. Judaique
bien longtemps avant d’étre jésuitique, elle reste malheureuse-
ment trés humaine ; on la retrouve un peu partout. Poussée &
ses conséquences logiques, elle fait naitre le probabilisme qui
est un scepticisine a peine déguisé et la corruption de toute
morale.

Il résulte de ce qui précéde que « la vie morale sous le ré-
gime de la loi » n'est pas uniformément identique pour toules
les consciences. Elle comporte plusieurs degrés et plusieurs is-
sues. Elle peut se figer dans une sorte d’honnéteté lécale, état
naturel des 4mes paresseuses, moralement obtuses et facilement
satisfaites d’elles-mémes. Elle peut engendrer, chez les con-
sciences plus scrupuleuses, un légalisme timoré, qui « multiplie
les actes d’obéissance sans arriver a la paix. » Elle peut encore
amener au légalisme formaliste, proche voisin de ’hypocrisie
morale. Elle peut enfin aboutir & 'antinomisme avoué, c’est-a-
dire a la rupture ouverte avec le commandement divin. Mais
aucun de ces étals ne saurait étre considéré comme normal. Ils
proviennent tous d’'une mécompréhension et d’'un mésusage ini-
tial de la loi par le sujet humain. L’issue normale du légalisme,
entendu au sens d’une phase pédagogique a traverser, c’est
« un ceeur brisé et contrit, » ¢’est une conscience désesperée.
Dieu a voulu, en donnant la loi, « faire abonder le péché, »



20 G. FROMMEL

c’est-a-dire & la fois le multiplier par « lattrait pervers
qu’exerce sur la créature mauvaise le fruit défendu » et le faire
saillir, le mettre en lumiére, jusqu’a ce que nous sentions l'ur-
gent besoin que nous avons d’un salut qui soit une sainteté. A
ce point de vue, qui est le point de vue divin, « la loi concourt
a la réalisation de la promesse, non en nous rendant meilleurs,
mais en nous accablant du péché comme d’un joug intolérable.»
« Alors se produisent ces tourments dont Paul nous a laissé la
description saisissante, ces terreurs de la conscience sous ['ai-
guillon desquelles le coupable, éperdu, s’écrie: « Misérable que
je suis, qui me délivrera de ce corps de mort! » Dans cette
situation 'homme est mar pour le salut : le légalisme par réac-
tion conduit droit & I’Evangile.

L’homme régénéré (sous la grdce).

Or ’Evangile c’est « la réconcilialion avec Dieu rendant pos-
sible une vie de sainteté, » ou plus exactement, c’est « Jésus-
Christ nous ramenant au Pére pour nous donner la force d’o-
béir. » « En tant que coupables, dit trés bien M. Bovon, nous
avons besoin de pardon; en tant qu’esclaves, il nous faut 'af-
franchissement du péché qui nous domine. » La justice imputée
ou le pardon de Dieu; la justice réalisée ou la régénération par
le Saint-Esprit, « voila sous son double aspect le don précieux
de la grice divine. » 1l y a donc un salut pour nous et un salut
en nous. A propos du premier, qui ne reléve pas de la morale,
mais dont la présupposition est nécessairement impliquee, 'au-
teur rappelle briévement et trés heureusement les prémisses
dogmatiques de I’éthique chrétienne. Elles se concentrent en
celte formule : « Il faut que I’homme meure pour revivre ou
revive en mourant, » ce qui entraine une rupture radicale du
pécheur avec lui-méme, dont la croix de Jésus-Christ demeure
a jamais le type, 'exemple, le mobile et la puissance. L'ceuvre
accomplie en Jésus-Christ sur la croix doit donc se reproduire
en chacun des fideles: c’est le salut en nous, opéré par la con-
version, laquelle comporte & son tour deux moments: la re-
pentance et la foi.

L’auteur définit fort bien la repentance d’aprés le grec pera-



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 27

vorz, qui « signifie littéralement : penser apres, » c’est-a-dire
juger autrement qu’on ne faisait, changer d’orientation, de point
de vue moral. Mais pourquoi emploie-t-il (p. 225 et 230) celui
de pénitence comme son synonyme, avant méme d’avoir
(p. 231) rappelé qu’étymologiquement les deux termes se re-
couvrent, « dérivant tous du méme mot latin poenitet? » Il
embrouille & plaisir le lecteur auquel 'usage courant n’a point
enseigné i rendre & ce terme son sens etymologique et cela
d’autant plus que l'auteur en fait usage au moment méme ou il
discute la pénitence telle que le catholicisme ecclésiastique I'a
comprise, avec toutes ses suites : la confession, ’absolution, la
satisfaction des ceuvres, etc. Il fallait pour éviter une confusion
aussi grave et troublante ou bien s’en tenir exclusivement &
I'expression usitée chez nous de repentance, ou bien faire pré-
céder celle de pénitence par sa définition précise, trés belle et
trés expressive d’ailleurs. Méme dans ce cas je doute que l'in-
novation soit heureuse et puisse étre maintenue. Il y a dans
notre idiome des mots que le catholicisme a si bien accaparés,
st bien déformeés aussi, qu’il serait vain de songer a les lui re-
prendre. Celui-ci me parait étre du nombre.

M. Bovon me semble mieux inspiré quand il insiste sur la
distinction entre repentir et repentance, « 'un se bornant & un
mouvement, & un acte, 4 un sentiment passager, » 'autre « an-
noncant une durée, une habitude, un exercice ou une souf-
france continue ou habituelle du repentir; » et qu’il ajoute,
aprés Vinet, que sl la repentance du chrétien est « une tristesse
selon Dieu » qui conduit a la vie, « les repentirs du mondain ne
sont souventl que des tristesses selon le monde » qui conduisent
a la mort et qui, en tous cas, finissent 4 la longue par user et
par dépraver I’dme. La distinction est aussi juste qu’impor-
tante ; nos prédicateurs ne s’en doutent point peut-étre assez.
Quoi qu’il en soit, la repentance, ce « retour sur nous-méme,
cette peine et cette souffrance qu’inflige & ’homme revenant
sur lui-méme 'aiguillon envenimé du remords, » est I'acte ini-
tial de la conversion chrétienne. Elle se caractérise comme un
reveil de la conscience, elle implique un dpre besoin de justice,
qui suscite & son tour celui du pardon et de I'affranchissement.



28 G. FROMMEL

« Parvenue & ces hauteurs, la repentance est inséparable de la
foi, c’est-a-dire de I'effort personnel et persistant pour saisir et
s’approprier la grice. »

L’auteur définit trés justement, mais nous allons le voir, as-
sez incomplétement, la foi « une fidélité et une confiance. » Il
montre que cette définition s’appuie sur les radicaux grecs et
hébreux et qu’elle suppose que « le travail intellectuel et I'effort
moral s’y unissent. » Il constate dans le phénomene de la foi
trois degrés distincts: au premier, 'homme tient pour vrai,
c’est une opération qui sans étre purement intellectuelle a son
analogue dans le domaine scientifique ; au second, il se méle &
ce tenir pour vrai une aspiration religieuse instinctive, laquelle
a sa source dans la tradition et ’éducation qui ont formé le su-
jet et dans ses dispositions innées; au dernier degré enfin U'in-
dividu comme tel « entre en relation personnelle avec Jésus (?)
qui, par les moyens historiques (?; dont il se sert, pénétre ses
élus pour les renouveler 4 sa vie. » Le point culminant de cetie
derniére phase est le « mrebay cic Xpotov, dont la plénitude de
sens est mise en relief chez saint Paul et dans les écrits jo-
hanniques. » « Alors en effet le croyant sort de lui-méme, de
son état naturel, pour entrer en Jésus-Christ, avec lequel il
s’unit si puissamment que les deux forment un seul organisme
issu de Dieu, » tellement que « les actes de la carriére histo-
rique du Sauveur se répéetent spirituellement chez le fidéle »
(Rom. VI, 3-7; Gal. II, 20; 2 Cor. V, 14-15).

Voila qui est excellent. On ne saurait mieux dire; jeusse
aimeé, pour ma part, que l'auteur s’en tint la et se bornidt & dé-
velopper une conception si éminemment chrétienne, si étran-
gere encore 4 la pensée de nos Eglises et si étroitement liée &
celle de la morale chrétienne. Le filon était assez riche certes
pour valoir d’étre exploité. Est-ce désir d’étre complet, besoin
de tout étreindre et de tout embrasser ? Est-ce autre chose en-
core ? Je ne sais; mais la fin du paragraphe vient, & mon sens.
giter son commencement. Elle touche (p. 242) & la question du
rapport de la foi et de 'expérience, sans la traiter & fond et
sans la résoudre ; elle essaie d’expliquer les relations de la foi
et de la vue sans qu’il en ressorte aucune conclusion décisive ;



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 29

elle s’approprie Hébreux XI, 1 comme la seule définition de la foi
que fournisse I’Ecriture, tout en remarquant qu’elle n’est ni
compléte ni exacte ; elle se livre a ce propos a une exégese ha-
sardée (sur le mot hypostase) et termine par une explication
de ce que je ne puis appeler autrement que la foi métaphysique
(p. 243 bas et 244 haut). Tout cela trouble profondéement I'ex-
posé si net de tout a ’heure, I’annule presque et laisse sur une
impression peu satisfaisante.

Ce ne sont pas du reste les seules critiques que j'adresse a
cet exposé. Je releverai d’abord une synonymie malheureuse,
qui revient trois fois de suite (p. 239, 240 et 249 bas) et qui se
rencontre d’ailleurs dans tout le corps de l'ouvrage: celle qui
substitue Jésus i Christ comme objet de la foi. Je ne crois pas,
pour ma part, que Jésus, Jésus de Nazareth, comme tel, c’est-
a-dire comme individualité humaine historique, soit objet de la
foi du chrétien, ni qu’il puisse le devenir jamais. J'estime qu'’il
y a danger (danger de jésuitisme, ou si I'on préfére de jésuslai-
trie) & le laisser croire, fat-ce par des synonymies accidentelles,
et qu’il faut sur ce point sacrifier hardiment les exigences du
style & la vérité des choses. Christ seul, ou si 'on veut Jésus-
Christ (plus exactement « le Christ Jésus » comme s’exprime
Papotre), c’est-a-dire Jésus en tant que Messie, en tant qu’Oint
de Dien, en tant que Dieu incarné, Dieu manifesté, révélateur
et révélation du Pére, en tant que Dieu sauveur et médiateur,
est et peut étre 'objet adéquat de la foi chrétlienne. La foi en Jé-
sus, ’homme historique (si elle était possible, mais elle ne 'est
pas: on ne croit pas de foi & un fait ou & une personne histo-
rique, on n’y croit que de croyance) serait aussi strement un
obstacle 4 la foi au Dieu de I’Evangile que la foi en Christ (le
Christ éternel de Dieu) en constitue la condition. La scéne de
Césarée de Philippes (Luc IX, 20) et certaines déclarations de
Paul (2 Cor. V, 16) sont trop importantes a cet égard pour qu’il
soit permis 4 un théologien de les oublier jamais.

Je me demande encore si c’est vraiment « par des moyens
historiques » que « Jésus (nous venons de voir qu’il faut lire
Christ) pénétre ses €lus pour les renouveler 4 sa vie? » La
phrase est aussi ritschlienne qu’elle me semble peu évangé-



30 G. FROMMEL

lique. Ce ne sont pas « les moyens historiques » qui trans-
forment et renouvellent la vie du fidéle, mais c’est le Saint-Es-
prit. Les premiers ne servent que de voies d'accés a la con-
naissance de I’Evangile; le second seul en apporte la réalité
vivante. Ici de nouveau la Pentecole parle assez haut pour que
tout théologien soit forcé d’en entendre le langage. Je regrette
que M. Bovon, qui est d’ailleurs si ferme sur la doctrine du
Saint-Esprit, ait vacillé & cette place.

Je le chicaneral encore au sujet d’un terme qui me choque,
je Pavoue, moins par son emploi que par son exclusif emploi,
et c’est celui d’« élan » pour caractériser la fol et son essentiel
mouvement. La foi, qui est un élan sans doute, me parait étre
encore davantage une réceptivité ; elle consiste moins dans une
initiative humaine que dans une réponse humaine a [initiative
divine ; elle est moins un acte du sujet qu'une réaction et pour
tout dire un abandon, une remise de lui-méme a 'action divine
qui le saisit (comp. Phil. III, 12 et la scéne du chemin de Da-
mas). Ceci se rattache intimement & la définition méme de la
foi que fournit M. Bovon. La foi qui est assurément « fidélité et
confiance » est autre chose encore ; les termes fidélité et con-
fiance n’en épuisent pas la notion. Elle est avant tout une
obéissunce ; elle a dans I'obéissance sa racine fondamentale ;
elle nait par et dans 'obéissance ; elle est obéissance : « dmaxon
migrews, » dit saint Paul (Rom. I, 5). Et c’est parce qu’elle est
obéissance, c’est-a-dire qu’elle a pour objet une action et
une autorité divine, qu’elle n’est pas ce phénoméne subjectif,
aléatoire, instable et mobile pour lequel on latient queljuefois.
Son objet la garantit en la suscitant; mais il ne peut le faire
que si, loin d’étre cet élan, cet enthousiasme, cette ccuvre hu-
maine exclusivement qu’on nous décrit, elle est réceptivité,
acceptation, obéissance. Il resterait sans doute & preciser la
nature intime de cette obéissance, son caractére, ses présup-
positions psychologiques et morales. Ce n’en est pas ici le lieu ;
j'indique simplement une omission ou une inexactitude qui est
peut-étre moins dansla pensée que dans les mots, mais qui, parce
qu’elle est commune & la théologie contemporaine, pourrait ne
pas étre sans conséquences indirectes sur la chose elle-méme.



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J, BOVON 31

Pour terminer, je demanderai & M. Bovon si les deux
termes : repentance et foi, couvrent toute la conversion et I'ex-
pliquent sans reste ? S’il n’en faudrait pas un premier pour
expliquer la repentance elle-méme ? Et si-ce terme initial ne
serait pas précisément cette fol morale primitive a la valeur
sacrée, a la sainte autorité de I'obligation de conscience, c’est-
a-dire, en derniére analyse, cette obéissance au devoir et &
I’Auteur en nous du devoir, qui seule rend compte de I'identité
du Dieu de la loi et du Dieu de la grice comme objet d'une fot
identique de la part d’un sujet identique ?

Les insuffisances de ce paragraphe (comme déja de celul
qui traitait de la conscience) me paraissent avoir leur cause
dans un manque de psychologie religieuse sérieusement analy-
tique. M. Bovon a cru pouvoir construire une morale inductive
sans se livrer & cette étude préalable, comme il avait cru pou-
voir construire une dogmatique expérimentale en esquivant la
tiche de fournir une théorie de la connaissance religieuse. C’est
la une erreur. Le résultut prouve qu’on ne s’en passe point
impunément, et qu’en toutes choses il faut commencer par le
commencement.

La conversion basée sur la repentance et la foi, nous fait
passer du « salut ou de 'accomplissement de la promesse, » &
« Pamour, ou a 'accomplissement de la loi. » La foi, en eftet,
« en nous communiquant ainsi le pardon et la sainteté de vie
devient en nous un principe de conduite,... le Sauveur auquel
elle nous lie, apparait comme modele et force du racheté; »
deux aspects de la rédemption chrétienne qui font le sujet des
deux chapitres suivants.

Et d’abord Jésus comme modele des croyants. C’est & un
des rares points qui ne fasse 'objet d’aucun désaccord en théo-
logie. De I'extréme gauche ('auteur cite ici D. Strauss) a I'ex-
tréme droite, tous sont unanimes a cet égard. Seulement I'una-
nimité se brise lorsqu’il s’agit d’interpréter cet axiome. Les uns
I'entendent au sens d’un modele & imiter, & copier servilement,
comme on imiterait et copierait un modele de calligraphie, et
ce sont les légalistes rationnalisants. Les autres I'entendent au
sens spirituel, considérant « Jésus en tant que type de conduite



32 G. FROMMEL

du chrétien, » au sens « d’un idéal de perfection que chacun
tend & réaliser sous sa responsabilité devant Dieu et suivant ses
circonstances personnelles. » L’auteur montre que c’est I'inter-
prétation véritable, la seule conforme & I'Evangile. Il aurait pu
montrer que c’est la seule pratiquement possible. Mais n’aurait-
il pas mieux exprimé sa pensée si, au. lieu de parler de Jésus
comme d’'un « idéal de perfection morale, » il 'avait présenté
comnme le principe d’obligation morale de la vie chrétienne ? Et
ne se sert-il pas plus loin (p. 248) d’une expression contestable
en disant qu’en lui « la loi souveraine s’est faite chair? » Car,
en un certain sens, n’est-ce pas précisément dans le 1égalisme
que la loi s’est faite chair, c’est-4-dire précepte concret et ma-
tériel opposé & des transgressions matérielles et concrétes, et
dans I'Evangile seulement qu’elle est devenue spirituelle ? Le
seul mot qui convint, parce qu’il écarte les malentendus pos-
sibles et qu’il répond a la réalité des choses, est celui que jai
prononcé tout & I’heure. Ce qui distingue la morale chrétienne
de toute autre morale qui soit au monde, c’est qu'une per-
sonnalité humaine, active, historique, réelle, parlante et nor-
male, celle de Jésus-Christ, y est devenue et y demeure & tous
les siécles I'obligation de conscience de chaque fidele.

Le modéle que Jésus-Christ nous donne, poursuit M. Bovon,
« a deux faces, I'une tournée du coté de Dieu, et c’est la piété;
l'autre tournée du coté des hommes, et c’est 'amour. » Je ne
le suivrai pas dans l'excellente étude qu’il fait & ce propos
du caractere de Jésus. Elle offre tout 'intérét qu’'un tel sujet
supérieurement traité ne manque pas d’inspirer, et les inévita-
bles lacunes qu’engendre tout essai de décrire et de systéma-
tiser la perfection méme. Ceci n’est pas dans ma pensée un
grief que je fais a lauteur, — il faut bien, dans un ouvrage
systématique, tenter de systématiser, fat-ce l'ineffable; c’est la
rancon de toute théologie — mais je constate, avec I'assenti-
ment de M. Bovon lui-méme, que le caractére de Jésus défie
toute description, surpasse toute analyse, comme l'infini défie
et surpasse le fini; ce qui est, & sa maniére, une preuve bien
solide de sa perfection morale.

Aprés le modéle pour le croyant, vient la force dans le



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 33

croyant ; la force précisément de réaliser le modele. M. Bovon
la qualifie trés justement comme « I'ceuvre du Saint-Esprit
dans 'homme. » Et cette force est d’autant plus nécessaire que
le modele est en lui-méme plus inaccessible. Ceux qui croi-
raient pouvoir s’en passer et qui se contenteraient de I'influence
— pourtant trés réelle — qu'exerce sur eux la contemplation
de Jésus-Christ, I'auraient encore bien mal et bien pauvrement
contemplée. Relativement 4 ’homme, le réle de I’Esprit se carac-
térise comme celui du feu relativement & la matiere. Comme
lui « il éclaire et il purifie » (i quoi nous demanderions s’il ne
réchauffe pas aussi), ce qui améne l'auteur & considérer l'ac-
tion de ’Esprit pour Uenseignement et pour la vie.

« En tant que principe de connaissance, I’Esprit est appelé
par I'Ecriture Esprit de vérité. » Comme tel, il réinterpréte,
du point de vue chrétien, les élémentsanciens de connaissance ;
il communique des vérités nouvelles, « non pas, il est vrai, des
principes vagues et théoriques, mais des maximes qui se rap-
portent soit & des relations sociales, soil au culte que nous
devons rendre & Dieu » (nous aurions dit 4 peu prés le con-
traire, mais il n’importe); bref, il est pour le croyant le docteur
céleste, lui expliquant la loi nouvelle qu’il doit mettre en pra-
tique, c’est-a-dire la personne méme de Jésus-Christ. MaisI’Es-
prit de vérité est aussi le Saint-Esprit, « il n’est pas avant tout
un agent de connaissance : s’il nous instruit c’est parce qu’il
nous régénere. » Cette régénération est décrite en termes excel-
lents qu’il serait dommage de résumer ici. Nous ne pouvons
mieux faire que d’y renvoyer le lecteur (p. 267-270). Je ne puis
me retenir cependant de présenter une petite remarque : n’ett-
il pas mieux valu, n’eut-il pas été plus conforme a I'inspiration
méme de cet ouvrage, de traiter de I’Esprit comme agent de
régeénération avant d’en traiter comme facteur de connaissance?
L’auteur ne vient-il pas de 'avouer lui-méme : « Si I’Esprit nous
instruit c’est parce qu’il nous régénére? » Ne ’a-t-il pas reconnu
a la page précédente, lorsque, parlant de son action intellec-
tuelle, il la résume dans ce fait « qu’elle crée en nous la convic-
tion joyeuse de l'adoption? » Franchement n’est-ce pas la le

résultat d'une nouvelle expérience qu’il nous fait faire de Dieu,
THEOL. ET pHIL. 1899 3



34 G. FROMMEL

plutot qu’une « communication de vérités nouvelles? » Ne suit-il
pas de cet exemple que la connaissance spirituelle procéde de
I'expérience spirituelle ? et que donc, en bonne méthode de
morale inductive, il fallait renverser I'ordre de cet exposé ? Que
I'auteur nous pardonne. Nous avons l'intellectualisme en si
magnifique horreur, qu’il nous est impossible de n’en pas
dénoncer jusqu’aux moindres vestiges.

Jésus- Christ, source de puissance et source de connaissance
morale par le Saint-Esprit, nous fait comprendre maintenant ce
que Paul appelle « la loi de 'esprit, » et Jacques, plus orvigina-
lement et plus exactement « la loi de liberté. » Cette expression
semble au premier abord paradoxale et méme contradictoire.
« La liberté n'est-elle pas l'adversaire de la loi ? la loi, I'ennemie
de la liberte? » L’auteur montre — il aurait pu le faire avec
plus d'évidence et de netteté — qu’il n’en est rien, ou plutot
qu’il n’en est ainsi que pour des étres deéchus et révoltés. Pour
eux la liberté signifiera toujours licence, et I'cbéissance équi-
vaudra toujours a l'esclavage. Mais pour ceux qui ont été établis
par le Saint-Esprit dans la volonté du Pere manifestée en Jésus-
Christ comme dans leur élément naturel, il en va différemment.
Car, 4 cette hauteur et en soi, les termes de liberté et de loi,
loin de s’exclure, s’engendrent au contraire. Il n’y a pas de loi
sans liberté: il n'y a pas deliberté sans loi. Supprimez la loi ou
la régle, vous aurez la licence, qui n'est plus la liberté, ou la
souveraineté qui ne l'est pas davantage. Dieu n'est pas libre, il
est souverain; I'homme n’est pas souverain, mais il est libre,
et c'est la loi qui le fait libre. A condition toutefois que la lo1
soit devenue sa loi, c'est-a-dire que d'extéricure elle lui soit
devenue intérieure ; qu’elle ne I’écrase plus comme un joug, ne
lui pése plus comme un fardeau, ne le révolte plus comme une
servitude ; mais qu'il la veuille comme un privilége, qu’il 'aime
comme une grace, qu'il I'accomplisse volontairement, joyeuse-
ment, filialement. Or, c’est 14 1'effet méme de I'ceuvre du Saint-
Esprit dans le fidele. Je regrette, pour ma part, que M. Bovon
n'ait pas intitulé toute cette portion de son travail : L homimne
dans fou sous/ la grace. Outre qu’elle se serait rattachée plus
visiblement aux deux premiéres (I'homme sans loi, 'nomme



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 35

sous la loi), cette désignation méme, par simple opposition et
contraste, etit rendu claire la discussion.

Ainsi déterminée, M. Bovon met la loi de liberté en rapport
avec la loi légale ou mosaique, avec la personne de Jésus-
Christ, et avec I'usage que le chrétien doit faire des Ecritures.
Il tire de cette triple relation un enseignement fort utile, mais
qu'il serait trop long de rapporter ici.

Un troisieme et dernier chapitre de cette section nous entre-
tient du « Rovaume de Dieu ou du souverain bien, » ce qui
veut dire: de l'épanouissement de la vie humaine régénérée
« pour la réalisation du bien dans le monde. » Ce probléme a
souvent été, et I'on pourrait dire qu'il reste plus que jamais de
nos jours, I'objet de préoccupations ardentes. Ce n’est pas la
théologie seulement qui s’en est inquiétée, mais la philosophie,
ce qui prouve a quel point I'Evangile, seul capable d’en fournir
la solution, « correspond aux besoins de ’homme en général. »
L’auteur, & ce propos, trace I'’esquisse d’une détermination du
souverain bien tel que Schleiermacher 'avait conc¢ue dans son
Ethique philosophique. 11 aurait pu y ajouter celle de presque
tous les systémes politiques et sociaux modernes qui, au fond,
répondent tous aux mémes aspirations. Revenant ensuite a la
solution chrétienne du probleme, laquelle résout seule la dua-
lité redoutable ol se trouve le moi pécheur (qui doit mourir et
qui veut vivre, qui ne peut se sacrifier qu'en se possédant et se
posséder qu’en se sacrifiant), il 'aborde par son point le plus
délicat, le plus discuté et ordinairement le moins compris:
celui des rapports de 'individu & la collectivité. Notre siécle se
trouve partagé, & cet égard, entre deux lendances hostiles. La
premiere, dite individualiste, affirme « l'autonomie du moi
humain; » la seconde, dite collectiviste, préconise « 'absorp-
tion de l'individu dans le corps social. » C’est de ce coté que
penche aujourd’hui le monde entier. Mais 'auteur ne veut s’oc-
cuper ici que des théologiens. Par des citations topiques, tirées
de Vinet d’une part, de Martensen et de son traducteur fran-
cais, M. Ducros, de ’'autre, il caractérise briévement les deux
conceptions en présence; critique les affirmations extrémes du
collectivisme et montre que les deux tendances ne sont pas



36 G. FROMMEL

exclusives I'une de l'autre, comme on le croit généralement,
mais complémentaires et corrélatives, a tel point que l'indivi-
dualisme poussé a bout débouche naturellement dans le collec-
tivisme, comme inversement les conséquences ultimes du col-
lectivisme rejoignent celles de son rival.

Aussi la solution vraie n’est-elle ni dans un systéme, ni dans
I'autre, mais dans la notion proprement évangélique de I'indi-
vidualité solidaire : solidaire de la société, a laquelle elle est
redevable de tout ce qu’elle a, pour se consacrer & son bien par
I’amour ; mais plus solidaire encore du Dieu qui I'a régénérée
pour maintenir, dans cette dépendance divine, une liberté ré-
fractaire & toute compression humaine. Cette notion, qui & la
bien prendre, était celle de Vinet, est en tout cas celle du
royaume de Dieu proclamé par I'Evangile. « En tant qu'assem-
blée ou se réalise la loi d’amour, il est en effet, un organisme
dont les membres dépendent étroitement les uns des autres....
Car l'amour, force libérairice des individus, est aussi le lien
social par excellence. Et la communauté qu’il produit n’est pas
un agrégat d’étres humains se rapprochant 4 bien plaire: c’est
un organisme fermement constitué et d'une vitalité d’autant
plus grande qu’il ne trouve son but qu’en Dieu. » Aussi « I'idéal
de la perfection chrétienne, » dernier sujet de cette section,
n’est-il autre chose que la consommation méme du royaume de
Dieu, individuellement et cellectivement réalisé dans 'amour,
par une humanité régénérée.

Je suis trop d’accord avec l'auteur pour trouver rien a re-
prendre & cet exposé qui était difficile, délicat, plein de chausses-
trappes et qui est peut-étre un des mieux réussis du volume. Je
confesserai cependant une petite déception. Je m’attendais a le
voir tirer de la maxime méme de sa morale: se posséder pour
se donner, se donner pour se retrouver, et par laquelle il ré-
sout le dualisme des droits de ’'homme et des droits de Dieu,
je m’attendais, dis-je, a le voir tirer de cette maxime un parti
analogue pour résoudre le conflit entre les droits de la société
et ceux de l'individu. La chose, il me semble, était possible,
car il y a parallélisme évident entre les deux problémes ; et si
elle était possible, elle était donc indiquée. L’avantage métho-



P~

LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON a7

dologique qu’en elt retiré 'auteur, la clarté qui en elt rejailli
sur sa tractation et le surcroit d’unité qu’elle y eat puisé sont
assez apparents pour que je me borne a cette simple indication.

111
L'épreuve de la vie chrétienne.

Nous venons de voir ’ensemble des questions soulevées par
ces mots « le principe de la vie » et résolues par ce qualificatif
« chrétienne. » Elles constituent la premiére partie de la mo-
rale. La seconde commence avec « ’épreuve de la vie chré-
tienne. » C'est qu’en effet la vie chrétienne, une fois constituée
dans son principe, n’est point parfaite encore. Elle doit subir
I’épreuve, I’épreuve de la pratique concrete et quotidienne, par
laquelle elle s’effondre ou se confirme. Et cette épreuve con-
siste dans la réalisation des devoirs chrétiens avec le secours
des vertus ou forces chrétiennes correspondantes, comprises
en principe dans la régénération du fidele. L’originalité de
M. Bovon est précisément d’avoir rattaché et subordonné le
systeme des vertus et des devoirs a I'idée de I'épreuve au sens
de probation. Il y a la quelque chose de irés neuf, de trés
évangélique en méme temps que de trés humain, qui n’existe,
4 notre connaissance, dans aucun traité antérieur de morale
chrétienne et qui nous semble désormais acquis & cette disci-
pline. J'eusse désiré, pour ma part, que ce point de vue, nou-
veau en somme et trés fécond, [t mieux accentué et surtout
que ce que l'auteur appelle « le dédoublement de la vie chré-
tienne » en devoirs et vertus, fut traité sous un autre angle.
Les pages qu’il consacre a ce sujet (p. 303-307) ne I’éclair-
cissent pas sensiblement et sont pleines d’expressions ambigués
qui ne ldissent pas que de provoquer chez le lecteur un certain
malaise. Je veux, certes, que « la loi de Dieu ait le double ca-
ractere de préceptes et de vertus, puisque ’amour qui la re-
sume est & la fols un commandement et une force ; » je veux
encore que, « se heurtant aux convoitises qui la bravent, la loi
se déploie exclusivement comme devoir et cesse aussitot d’étre
une force, » « qu’affirmant ses droits vis-a-vis de nos péchés,



38 G. FROMMEL

elle prend la forme d’ordonnances; elle prescrit, mais par ce
fait méme elle perd sa seve, elle n’est pas la vertu qui renou-
velle, » et qu'on explique par 14 le « dédoublement. » Mais ja-
voue ne plus comprendre du tout la phrase suivante: « On le
voit, I'action persistante de la chair chez les chrétiens fait sur-
oir d’un coté la série ramifiée des devoirs, tandis que se déve-
loppe, d’'autre part, un organisme de vertus correspondantes.»
Eh non! je ne vois pas. Je vois bien que I'auteur affirme ce dé-
veloppement ; je vois qu’il en a besoin pour soutenir sa divi-
sion ; mais je ne vois pas qu’il le démontre, qu’il le fonde en
droit, ni que cet « organisme des vertus » surgisse nécessaire-
ment de la désorganisation du devoir en devoirs particuliers.
Cela me parait singuliérement artificiel ; il n’y a rien la d’évi-
dent par soi-méme. Et I’ensemble n’est pas plus clair que le
détail. On reste troublé et I’on se demande ce qu’il est advenu
d’une régénération qui, impliquée en droit, est niée en fait,
puisque le dédoublement apparait & la fois comme inévitable,
condamnable ct destructeur du régénéré.

Combien M. Bovon se serait simplifié la tiche et 'aurait sim-
plifiée a ses lecteurs si, conformément au veeu que nous avons
déja exprimé, il avait montré tout uniment, — ce qui est d’ail-
leurs une vérité redoutable, trop souvent méconnue, — que le
chrétien retombe sous le régime de la loi dés qu’il cesse de se
maintenir dans celui de la grace ! Que cette rechute, pour éire
partielle et temporaire, surtout pour étre anormale et coupable,
n’est pas moins possible et réelle; et qu’elle justifie dés lors,
empiriquement du moins, ’exposition de cette casuistique éle-
vée ou de ce légalisme transitoire qui est proprement le systéme
des devoirs et des vertus. C’est du reste sa pensée fondamen-
tale ; elle transparait en maint passage. On souffre seulement
de ne la voir point formulée avec plus de clarté, d’aisance et de
force.

Etant donc admise, — mais au nom d’une expérience qu’il
aurait fallu déclarer illégitime et périmée en droit, — la sépara-
tion des devoirs et des vertus, examinons la classification qu’a-
dopte 'auteur. Pour y arriver, je passe sous silence les pages
intéressantes ou il discute celle d’autres théologiens et philo-



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 39

sophes, définit les termes devoir et vertu, affirme la solidarité
organique de la morale et du dogme, etc. En voici I'ossature
sommairement résumée : « L’égoisme, péché central et antithése
de 'amour, engendre les deux tendances vicieuses de la sen-
sualité et de Uorgueil. » « De l& les péchés de la sensualité sur
le terrain personnel, de la haine du prochain au point de vue
social, de Uinimitié contre Dien dans la spheére religieuse :
vices auxquels s’opposent les devoirs de contenir la chair, de
s'unir auxr hommes et de se donner ¢ Diew. » Mais si la pre-
miére et la derniére obligation expriment une idée simple en
elle-méme, la seconde se décompose en devoir de jusfice ou de
respect des droits d’autrui (car pour se donner il fautl se possé-
der, et I'on ne se donne qu’a ceux qui s’appartiennent eux-
mémes) et devoir d'amour ou don de nous-meémes a nos fréres.
D’ou découlent les quatre catégories générales suivantes :
« devoir de spiritualité, de justice, d’amour et de piété. » L’au-
teur fait remarquer que cette classification embrasse tout le
champ d’étude de la morale chrétienne et qu’elle affecte une
marche progressive sensiblement paralléle a celle de la vie.
« Elle prend le développement humain & ses débuts, puisque,
au moment ol le moi s’éveille, sa premiére tiche est de s’affir-
mer en face du monde sensible : ensuite, traversant les sphéres
concentriques de I'activité personnelle et sociale, elle nous con-
duit jusqu’au point culminant de notre vie ou la morale s’ab-
sorbe dans la religion. Or, & ces hauteurs-1a, 'obéissance au
Seigneur est en méme temps une force, ce qui nous amene a
passer, par une transition naturelle, des obligations de 'Evan-
gile & 'organisme parallele des vertus. »

Celui-ci se présente avec une interversion dans l'ordre des
termes: « Tant qu’il s’agit, en effet, d’obligations, on commence
par le bas pour s’élever graduellement jusqu’au sommet: c’est
le plan de ia nature. Lorsqu’on traite, au contraire, des vertus,
on part de Dieu qui les communique, afin de suivre en détail le
jeu de cette force divine : c’est 'ordre de la grdce qui prévaut.»
Au devoir supréme de la piété, ou consécration de ’homme &
Dieu, répondra donc la vertu initiale de la foi, « grace du Sei-
gneur qui nous attire a lui par les liens d’une communion gran-



40 G. FEOMMEL

dissante » (trés bien, mais qu'est devenu cet « élan » du sujet
religieux qui caractérisait plus haut 'acte essentiel de la foi ?) ;
en correspondance avec les obligations sociales (justice et
amour), « le pouvoir divin se manifeste comme puissance d a-
mour, cette unique vertu suffisant au double devoir ; » 'amour
en effet « suppose et réclame la justice, » et « ce serait mal ai-
mer les autres que de ne pas respecter leurs droits. » Reste la
loi ou I'obligation de spiritualité, a laquelle deux vertus doivent
se rapporter: « car nos relations avec le monde sensible ont un
double aspect suivant les sentiments opposés qu’elles éveillent.
Tan!6t elles produisent en nous la joie, tantét elles nous
causent de la douleur. » La disposition a la reconnaissance dans
le premier cas, celle a 'espérance dans le second, seront les
graces divines nécessaires pour assurer notre triomphe dans
I'une et autre éventualité.

Tel est le programme ou le cycle dans lequel s’engage l'au-
teur et qu’il va développer et remplir. On conviendra qu’il est
remarquablement bien établi. J'al tenu a le tracer ici aussi fide-
lement que possible afin de donner un échantillon au moins de
la maitrise dialectique que déploie M. Bovon en matiere de sys-
tématisation. Elle ne faiblit pas un instant a travers les quelques
centaines de pages que compte cette partie de son volume et
c’est un plaisir toujours nouveau que de voir, au cours de la
lecture, les sujets se préparer et s'engendrer les uns les autres,
se préter 4 une discussion méthodique, dérouler leurs aspects
et leurs conséquences, jusqu’a ce que de 'un a l'autre le cercle
enfin se ferme d’une analyse morale aussi compléte qu’on pou-
vait la désirer.

Apres cela, on nous permettra de reconnaitre que, de quelle
facon qu’on s’y prenne et si organiquement que soient concues
ces sortes de classifications, — nécessaires, je le répeéte, a toute
ouvre continue du genre de celle-ci, — elles gardent quelque
chose d’incomplet et d’artificiel. Laréalité vivante et vécue éclate
de toutes parts, plus riche, plus nombreuse que les mailles du
réseau logique qui la reiiennent. Peut-étre mérme y aurait-il ici
lieu d’adresser & M. Bovon une critique positive. Je lui ai con-
cédé tout & ’heure, dans un élan d’admiration pour son habi-



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 41

" leté dialectique, que sa classification était remarquablement
bien établie, par ou j’entendais entre autres choses ce dédou-
blement des devoirs et des vertus, cette série paralléle d’objets
de lutte et de moyens de secours, qui vont se répondant et
s’emboitant les uns dans les autres sans entrainer néanmoins
presque aucune répétition. Or, ¢’est 1a précisément le point sur
lequel, en y réfléchissant, je cong¢ois quelques doules. Ce dé-
doublement, est-il juste ? Cerrespond-il & la réalité des choses?
Ne serait-il pas une sorte de trompe-I’eeil destiné a introduire
dans la tractation du sujet un ordre, une variété, une abondance
factices ? Car enfin, si chaque devoir n’est pas nécessairement
une vertu, chaque vertu, c’est-a-dire chaque secours, chaque
grace particuliere, contenue dans la grice totale qui est « Christ,
notre force, » ne devient-elle pas immédiatement et par cela
méme qu’elle est une grace, c’est-a-dire un privilége, une obli-
gation, c’est-a-dire un devoir ? N'est-ce pas de la sorte, si I'on
veul éviter le magisme, qu’il faut comprendre I’Evangile de la
grice ? (’est qu’elle entraine & chaque fois une responsabilité
correspondante et que chaque pouvoir nouveau conféré au
crovant se change aussitot en principe d’obligation nouvelle et
de nouveaux devoirs ? Et ainsi, non seulement il faudrait ren-
verser I'ordre qu’a suivi M. Bovon, présenter les vertus comme
engendrant les devoirs ; mais il faudrait surtout abandonner ce
dédoublement séducteur, ce parallélisme spécieux qu’il a pris
tant de peine, — et probablement de plaisir, — & mettre sur
pied et se résoudre & n’avoir qu'une seule série : celle des ver-
tus, suscitant chacune et & chaque fois leurs devoirs particu-
liers. Ai-je tort, ai-je raison? Je crois bien que j'ai raison. Mais
je n’en suis pas assez certain et me sens trop pauvre clerc en
la matiére pour oser affirmer tout a fait.

Le lecteur de ce compte-rendu, ni sans doute l'auteur de
I'ouvrage lui-méme, n’attendent pas de moi que j'entre dans
tous les détails et toutes les ramifications de cette seconde
partie. Ce serait refaire, sans profit pour personne, I'ceuvre de
M. Bovon. Cette tractation, qui n’engage aucune question de
principe qui ne soit préalablement acquise, et sur laquelle
presque aucun désaccord n’est possible entre chrétiens protes-



42 G. PROMMEL

tants évangéliques, ne se laisse pas résumer. Qu'on y recoure
directement; unc excellente table des matiéres guidera tres
stirement dans le choix des sujets. Je ne louerai pas méme tout
ce qui m'a paru digne de louanges; ce serait m’exposer 2
répéter I'éloge jusqu’a 'usure de ma plume.

Je me souviendrai, plut6t, du role qui m’est échu, et puisque
c’est celui d’'un critique, je hasarderai donc quelques objec-
tions sur deux points qui m’ont paru discutables. Encore
seront-ce davantage des interrogations, peut-étre assez naives,
que je me permettrai de poser & mon savant collegue. Car &
vrai dire, je ne suis sir de rien; je confesserai plutdt un senti-
ment que je n’attaquerai ou ne défendrai un point de vue. Ce
sentiment, non d’opposition franche ou compléte mais d’in-
certitude, m’est venu & deux endroits de [’enseignermnent de
M. Bovon; ceux ol il traite du droit de défense personnelle et
du droit de propriété.

Il les estime tous les deux légitimes; et voici comment il ex-
pose le premier (p. 419) : le cas étant donné, « je suis attaqué
4 main armée; on en veut 4 mes jours : suis-je tenu, de par le
principe évangélique, a laisser faire? » Voici ce qu’il répond :
« Notre devoir est, au point de vue chrétien, de servir Dieu
dans ce monde. C’est lui, notre Créateur, qui nous a donné la
vie; nous ne sommes donc pas libres de la quitter au gré du
premier venu. Notre existence et nos facultés sont un dépot
qu’il faut garder en combattant, si le cas I'exige. L’abandonner,
ceder toujours pour pratiquer la non-résistance, ce serail en-
courager I'injustice et commettre une sorte de suicide sous le
couvert d'un intérét mal entendu de la paix. Ainsi comprise, la
défense personnelle est non seulement un droit, mais une
obligation positive. » Il est vrai que, l'alternative extréme se
présentant, donner la mort ou la subir, M. Bovon se récuse et
laisse & la conscience personnelle le soin de répondre. Ces
lignes, je 'avoue, ne m’ont point absolument satisfait. « Ainsi
comprise, la défense personnelle est une obligation positive! »
Mais précisément est-ce ainsi qu’il la faut comprendre? Et
Pauteur se récusant en face des conséquences extrémes du
principe qu’il soutient, n’est-ce pas un signe que le principe



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 43

en son entier n’est pas trés solide ? Il va sans dire que nous ne
songeons point & la non-résistance au sens que lui a donné
Tolstoi. Il s’agit de savoir si ’homicide par droit de défense
personnelle, — car toute défense personnelle contient I’homi-
cide en germe et y peut aboutir, — est un principe chrétien?
Voild la question dans toute sa franchise. Je serais peut-étre
plus disposé a 'admettre s’il s’agissait, non de la défense propre
du sujet par et pour lui-méme, mais de celle d’autrui, ou de
celle d’une juste cause, ou de celle d’'un grand principe, car il
n’y aurait 1a rien de personnel. C'est 'adjectif « personnel »
qui m’inquiete. Pouvons-nous, lorsqu’il y va de notre existence,
nous impersonnaliser au point que suppose le raisonnement
de M. Bovon, et sera-ce pour les motifs qu’il indique que nous
prendrons les armes? Nos missionnaires, en Afrique et ailleurs,
quand ils ont renoncé d’emblée a tout autre moven de défense
que les spirituels,n’ont-ils pas obéi & une inspiration chrétienne
au premier chef? Auraient-ils réussi comme ils I'ont fait s'ils
eussent suivi les conseils de l'auteur, et 'autorité morale qu’ils
ont acquise de la sorte n’est-elle pas la preuve qu’ils étaient
dans le vrai? Or, y a-t-il deux vérités, I'une peur les mission-
naires et autre pour les chrétiens d’Europe?

Il me semble que la question méme devrait se poser diffé-
remment. Le chrétien est, par définition, un homme consacré
Dieu. Comme tel, il marche dans la volonté de Dieu; cette
volonté souveraine I’enveloppe de toutes parts, et lui-méme
n’en sort jamais, ou s’il en sort, c’est pour déchoir. Porteur des
seuls intéréts de Dieu sur la terre, il s’est déchargé des siens
propres sur Dieu, qui désormais en prend soin. Telle est. & ce
qu’ll nous semble la seule position chrétienne vraie. Dés lors
tout ce qui advient au croyant, tout ce qu’il est appelé & subir
ou a souffrir, toutes les situations ou il plait & son Dieu de le
placer, fat-ce les plus douloureuses et les plus dangereuses, lui
son: envoyées de Dieu avec leur issue. Il n’a point & s’en préoc-
cuper autrement, si ce n’est pour y demeurer dans upe entiere
obéissance. Dés lors aussi, & ce qu'il me parait du moins,
tombe pour lui le principe laborieusement élaboré du droit de
défense personnelle, et j’ajoute, du méme coup les occasions



44 G. FROMMEL

de le mettre en pratique. Car, s’il est vrai que le Pére veille
sur ses enfants, qu’il leur accorde suivant leur foi, tenez pour
certain, ou qu’il leur épargnera les alternatives supposées par
I'auteur, ou qu’il les en délivrera. Cette phrase des Evangiles :
« Mais Jésus échappa d’entre leurs mains, parce que son heure
n’était pas encore venue, » vaudra pour eux, comme elle vaut,
— leur biographie en témoigne, — pour nos missionnaires. Ge
qui ne veut pas dire (u’il faille rejeter tout a fait I’enseigne-
ment de M. Bovon sur ce point; mais j'estime que le droit de
défense personnelle n’est valable que pour les non ou les demi-
chrétiens, et que la solution chrétienne véritable, celle qui
tranche le débat parce qu’elle en supprime les termes, est celle
que je viens d’indiquer.

Voyons maintenant le second de ces droits, celui de la pro-
priété. Aprés avoir trés judicieusement discuté le fondement que
lui donnent quelques économistes, M. Bovon donne pour base
a ce droit : « le besoin de vivre » propre a chacun : « Tout
homme, écrit-il, aspire & développer les forces qui sont eu lui,
et c’est 12 son capital inaliénable. Or, si vous faites de lui le
jouet des vicissitudes de chaque jour, s’il ne sait pas le matin
ol trouver son pain du soir, 'angoisse physique ’étreint, il n’a
pas l'indépendance nécessaire au développement de sa vie. A
ce point de vue, on I'a souvent dit, posséder c’est étre libre; un
homme sans propriété possibie n’a pas la pléniiude de sa
liberté. » Ceci est peut-étre trés juste, mais n’est pourtant pas -
évident par sol-méme. Il y a un certain communisme libertaire,
« sans propriété (individuelle) possible, » qui prétend allier
I'absence de propriété au maximum de liberté, du moins dans
le sens ol elle est prise ici, c’est-a-dire comme garantie du
développement intégral de la personne humaine. Il aurait fallu
entrer plus avant dans la question. Mais ne chicanons pas. La
difficulté sérieuse commence avec la propriété du sol. On a
conclu, - Henry Georges en particulier, et méme semble-t-il,
Ch. Secrétan — de « ce que la nature donne gratuitement a
tous les hommes leur appartient indifféremment a tous, » a la
nationalisation du sol. Lauteur n’a pas de peine a montrer que
les partisans de la thése se chargent de la détruire eux-mémes;



LA MORALE CHRETIENNE DE M, J. BOVON 45

car, de deux choses l'une : ou bien nationalisation veut dire
« qu’'on attribue & chaque peuple une portion de la terre en
propriété, » et dés lors ce peuple se comporte & I'égard des
autres exactement comme un individu a I'égard d’autres
individus; ou bien ce serait attribuer & ’humanité comme telle,
sans distinction, la propriété terrienne et « ce serait ériger en
droit permanent la migration avec les conflits sanglants et
I’anarchie : la barbarie se substituerait & la civilisation. » Et
d’ailleurs la théorie néglige de prendre en considération I'une
des principales données du droit de propriété : 'effort et le
travail. Ce sont eux qui fécondent la terre et la font fructifier;
eux qui transforment le possible en réel, créant la richesse et,
par conséquent, la propriété au moins dans 'une de ses
parties. Aussi M. Bovon a-t-il raison de statuer que « dans de
telles conditions, la terre est propriété comme un autre bien
quelconque. » Mais ’a-t-il encore de conclure : « Théoriquement
le droit de posséder se justifie donc au nom des besoins de
I'homme et de savie morale?» Je confesse ne pas comprendre.
On vient de nous montrer un probléme sans solution, et on le
déclare résolu! Car je maintiens que le probléme est sans
solution. Faites aussi grande que vous voudrez la part de
Peffort et du travail personnel, il reste que la terre, sur la-
quelle s’exerce l'effort et le travail, est une donnée premiére
gratuite, et qu’elle ne saurait appartenir « théoriquement » —
c’est-a-dire, si jentends bien ce mot, par une théorie de justice
qui légitime sa propriété devant la conscience, — 4 un individu
plutét qu’a un autre. Si l'on avait dit, pratiquement, en fait,
jaurais compris; si 'on avait ajouté « le droit de posséder
s'impose, » jaurais acquiescé de bon cceur. Mais qu’il se
Justifie, et qu’il se justifie théoriquement, devant la raison, de-
vant la conscience, je ne puis 'admettre. Allez au fond des
choses, vous trouverez la propriété partout établie, presque
partout garantie, parce qu’elle est partout nécessaire; mais
vous la trouverez aussi partout injuste, c’est-a-dire non justi-
fiée en droit et, dans sa premiére origine, relevant d’une appro-
priation primitive de la terre due au hasard, & la violence du 2 la
ruse. 1l en est d’elle comme des dons naturels : la beauté d’une



46 G. FROMMEL

femme, l'intelligence d’'un homme; propriétés eux aussi, et
plns que la terre, puisqu'ils sont propres a I'individu et qu’ils
lui appartiennent dés sa naissance; mais malgré toui dons,
graces, privileges, faveurs, 4 qui ne saarait s’appliquer aucune
notion de justice ou de droit, et qui sont injustes par essence.
Et je me demande s’il ne conviendrait pas de rappeler ici la
parole de Jésus au sujet des « richesses iniques? » M. Bovon,
dans une note de la page 354, pense qu’il s’agit dans cette ex-
pression de « I'argent en tant qu’objet d’affection pour 'lhomme,
Jésus n’étant pas sans constater action malsaine que la
richesse, quand on s’y attache, produit méme chez les gens les
plus honnétes. Dans de telles conditions, ajoute-t-il, les posses-
sions terrestres sont wnjustes parce qu’elles nous détournent
de I'obéissance que Dieu réclame. » Je doute, pour ma part,
que cette interprétation s’accorde avec les textes (LucXVI, v. 9
et 11), et je doute surtout que ce soit le fond de la pensée du
Maitre. Il était plus perspicace que ne l'imaginent nos modernes
théologiens ; plus hardi et plus radical aussi. 1l avait parfaite-
ment vu, ce qu'on commence a peine d’entrevoir a présent,
que la propriété n’est pas un droit, qu’elle est un fait, un fait &
jamais incapable de se justifier en droit,un fait utile, nécessaire
méme, mais transitoire et précaire, et s’il le qualifie «injuste »
ou « inique, » c’est pour rappeler aux siens que la propriété
ne devra jamais se justifier & leurs yeux comme un bien
légitime, mais toujours s’accepter et s’administrer comme
une grace; et en méme temps pour marquer la déchéance
profonde, irrémédiable d’une humanité dont I’état social
actuel est parfaitement incapable de se fonder et de subsister
en principe, parce que son droit fondamental, celui de la pro-
priété, n’est pas un droit mais un fait, comme tel, arbitraire, et
que ne peut sanctionner la conscience qu'a la condition d’en
user comme d'une gridce, en la mettant constamment au
service de 'amour, c’est-a-dire en cessant de la revendiquer
pour la sacrifier au service du prochain. Jésus prononce ici, &
mon opinion, une de ces paroles profondes et pénétrantes, par
laquelle il perce & jour la condition humaine véritable, et, sans
condamner absolument un état social historique qui est I'inévi-



LA MORALE CHRETIENNE DE M. J. BOVON 47

table suite d’'une décheéance, indique que le salut, le royaume
de Dieu, ne consiste pas a perfectionner tellement cet état his-
torique qu’il ne suscite plus aucune réprobation, puisqu’il est
imperfectible et mauvais dans son essence, mais a I'abolir au
contraire et a4 le remplacer par un autre, ou les questions de
justice et de droit, ne se posant méme plus, celle de la propri-
été tombera du méme coup.

Me suis-je fait entendre? Je ne sais. J’en ai eu, en tous cas, le
tres vif désir, et j'incline & croire que c’est jusque-1a qu’il faut
aller si I'on veut, d'une part, faire justice a la notion évangéli-
que du royaume de Dieu, et de l'autre, au mouvement actuel
des esprits qui, né de I’Evangile, mais gauchi dans sa direction,
s’attaque de plus en plus 4 la notion méme de propriété. Il y a
dans ces attaques quelque chose de vrai; il n’appartient pas
au disciple de Jésus-Christ de le méconnaitre.

(A suivre.)




	La morale chrétienne de M. J. Bovon

