
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Buchbesprechung: Philosophie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


94 BULLETIN

PHILOSOPHIE

L'Année philosophique1.

Les catégories de la raison et lu métaphysique de l'absolu,
tel est le titre du mémoire de M. Renouvier que M. Pillon publie
en tête de la septième Année philosophique. Sous ce titre le
penseur eminent dont on ne sait s'il faut admirer davantage la fidélité

invariable à ses propres principes ou la puissance de

renouvellement, résume de nouveau sa philosophie en l'opposant à des

doctrines déjà réfutées sans doute dans de précédents ouvrages,
mais envisagées cette fois sous un biais différent; il réussit ainsi
à la présenter sous un autre aspect, et à mieux en faire saisir la
portée. Défendre toujours les mêmes thèses contre les même
adversaires tout en évitant les répétitions et la monotonie, n'est-
ce pas faire preuve d'une profonde originalité et d'une singulière
fécondité intellectuelle

En s'appuyant sur les principes de contradiction et de relativit
M. Renouvier combattait l'année dernière les deux idées intimement

unies et également courantes en philosophie du déterminisme

et de l'infinitisme. Il convenait donc d'examiner à

nouveau ces principes et surtout le principe de relativité, puisque
c'est ce dernier qui doit servir de point d'appui au criticiste pour
renverser la vieille métaphysique de l'absolu. Rappeler le fait,
incontestable que le kantisme contenait le germe d'une philosophie

de l'absolu, montrer que Kant a lui-même, le premier, manqué

au principe de relativité pour n'avoir pas mis ce principe à

sa vraie place, qu'il a eu le tort grave de faire de la relation une
catégorie tandis qu'elle est la forme commune de toutes les

catégories, tel est le premier soin de M. Renouvier. Puis, il dresse sa

propre table des catégories (qui n'est pas la reproduction pure et

simple de celle des Essais de critique générale) et il aborde enfin
de son point de vue relativiste, la critique des principaux systèmes

philosophiques.
Tous ces systèmes sont, selon lui, réalistes, absolutistes ou

1 Publié sous la direction de F. Pillon. Paris, Alcan, 1897.



PHILOSOPHIE 95

relativ isles. Le réalisme spécule sur l'existence d'êtres considérés
hors de relation. L'absolutisme prétend connaître l'être absolu en
tant qu'unité universelle ; mais le nommer c'est déjà exprimer
une relation, même si avec certains mystiques on le nomme
l'innommable. La métaphysique de l'absolu s'est présentée sous cinq
formes principales : a) La forme de l'évolution qui ne peut résoudre

la question de l'origine première, b) La forme de l'émanation.
c) La forme de création avec immanence (théologie catholique).
d) La forme de l'immanence statique et du substantialisme
absolu (Giodano Bruno, Spinoza, etc), e) La forme de l'opposition
de l'absolu et du relatif (Schopenhauer). Le relativisme peut revêtir

aussi diverses formes : le phénoménisme empiriste aboutit
aisément au scepticisme ; le phénoménisme criticiste, relativiste
et aprioriste à la fois, fonde et justifie la croyance rationnelle.

Le néo-criticisme est une philosophie de combat. Aussi le
mémoire, dont je voudrais parler moins brièvement, parait-il dirigé
contre certains adeptes de la métaphysique renaissante. Après
avoir cité un passage de Hamilton, l'auteur fait remarquer
l'opportunité de cette citation au moment, où « la méthode relativiste
qui s'y trouve formulée parait quelque peu oubliée des philosophes,

et où plusieurs paraissent disposés à reprendre, avec d'autres

mots et d'autres visées, la poursuite de l'infini et de l'absolu. »

(p. 5). On voit au nom de quel principe la métaphysique ordinaire
est ici condamnée. Les discusions suscitées par le néo-criticisme
ont porté jusqu'ici d'une manière trop exclusive, semble-t-il, sur
l'usage et l'abus du principe de contradiction. Le principe de

relativité ne joue pas un moindre rôle dans la philosophie de M.
Renouvier. Il y aurait donc profit à déterminer le sens et la portée
de ce principe qui, bien compris, nous force en vérité à renoncer
à « l'absolutisme » et au subtantialisme, mais non peut-être à devenir

phénoménistes.

— .Soyons reconnaissants envers M. Dauriac qui expose la
méthode de M. Lachelier, ce philosophe illustre et peu connu. M.
Lachelier n'a publié qu'un volume de deux cents pages à peine, mais il
a exercé par son enseignement une influence profonde sur la pensée

française. Ceux qui n'ont pas eu le bonheur de l'entendre à l'école
normale liront avec plaisir l'exposé d'un écrivain qui pour éclairer

la pensée du maître peut s'aider de ses souvenirs et de ses

notes d'ancien élève. Malgré cet avantage, M. Dauriac éprouve
quelque embarras à résumer un ouvrage qui n'est lui-même



96 BULLETIN

qu'un résumé de la doctrine de l'auteur. Je me garderai bien,

quant à moi, de résumer à mon tour en quelques lignes les

huit pages dans lesquelles M. Dauriac s'efforce de faire tenir les

quarante pages, où M. Lachelier a condensé sa pensée. Je me
borne à une citation particulièrement intéressante pour les

lecteurs de cette Revue. « Quand on fera l'histoire de la langue
française et de ses acquisitions, écrit M. Dauriac, il conviendra,
selon nous, d'attacher une importante capitale au premier volume
de la Philosophie de la liberté de Ch. Secrétan. Les pages où se

trouve exposée la dernière philosophie de Schelling attestent un
véritable tour de force pour plier notre langue à l'expression
d'idées qui naturellement lui répugnent. L'article Psychologie
et Métaphysique (de M. Lachelier) est plus étonnant encore. A
travers le français de l'illustre professeur de Lausanne on devine le

familier des hardis, mais trop souvent impénétrables successeurs

de Kant. Gh. Secrétan garda toujours l'empreinte de sa forte
culture germanique. La langue transparente de M. Lachelier, et,
dans sa force, toujours gracieusement fluide, et toujours fine en

sa profondeur, témoigne d'une inaltérable piété à l'égard des maîtres

de la pensée grecque. »

— Depuis qu'il a entrepris cette œuvre de longue haleine qu'il
intitule l'Evolution de l'idéalisme, M. Pillon a singulièrement
modifié les idées courantes en histoire de la philosophie. Il n'a touché

presque à aucune partie de ce vaste sujet sans la renouveler.
Ainsi, Pierre Bayle passe généralement pour un esprit hardi et un
précurseur delà critique religieuse de notre siècle. Mais quelle
influence exerça-t-il sur la philosophie de son époque? Les critiques
français, qui ont pourtant la réputation d'être les gardiens jaloux
des gloires nationales, ne l'ont guère recherché jusqu'à maintenant,
et l'on croirait à les entendre que le sceptique Bayle fut aussi peu
philosophe que Voltaire. Dans son Histoire de la philosophie
européenne,Weber lui fait une petite place à côté de Huet, évêque
d'Avranches. M. Pillon le place à côté de Malebranche et l'on sait
quel rang eminent l'historien de l'idéalisme assigne à l'auteur de

la Recherche de la Vérité et des Entretiens métaphysiques.
Bayle est en effet idéaliste à peu près au même degré que

Malebranche. Sa critique du dualisme d'Anaxagore, qui est en même

temps une critique anticipée du dualisme de Voltaire, se fonde
sur des conceptions cartésiennes et malebranchistes. Il est
absurde selon lui d'invoquer la maxime ex nihilo nihil en faveur de



philosophie 97

la thèse de l'éternité de la matière et de l'oublier aussitôt pour
rendre compte de l'origine de l'ordre et du mouvement matériels; si
ex nihilo nihil, l'organisation de l'univers est aussi inconcevable,
que sa création ; pour mieux dire, l'organisation est une véritable
création; faire sortir le mouvement du repos et l'ordre du chaos,
c'est faire sortir quelque chose de rien et le Dieu architecte se

confond avec le Dieu créateur. Plus remarquable encore est la
critique de l'atomisme et du matérialisme. Un assemblage d'atomes

purement matériels ne saurait expliquer le sentiment et la pensée.

Il aurait donc fallu conférer à l'atome des propriétés psychiques,
ce qui n'est pas plus malaisé que de lui attribuer, comme on a

coutume de faire, des vertus motrices. Ainsi, Bayle, le premier,propose
d'animer l'atome, préludant aux hypothèses hardies de Mauper-
tuis et de Haeckel. Il se garde seulement de commettre l'erreur
ordinaire des atomistes qui font de la pensée une propriété de la
matière. Imprégné de cartésianisme, assuré de l'absolue incompatibilité

de l'étendue et de la pensée, il anime réellement l'atome,
c'est-à-dire qu'il lui donne une âme et qu'il le spiritualise. Son

seul tort fut de le concevoir comme étendu et spirituel à la fois.
Mais l'atome dépouillé de toute étendue réelle, c'est la monade, et

Bayle n'a pas accompli l'œuvre de Leibnitz.
Bayle a-t-il eu des précurseurs dans l'antiquité Il attribue lui-

même à Démocrite une conception quelque peu analogue à la
sienne. Mais, comme le montre avec beaucoup de précision
M. Pillon, l'atomisme de Démocrite est absolument matérialiste.
Les anciens n'ont évidemment pas songé à spiritualise!- l'atome.
Ce qui me parait étrange, même après lecture du mémoire de

M. Pillon, c'est que Bayle se réclame de Démocrite et juge beaucoup

plus sévèrement Epicure. Il va même jusqu'à accuser ce
dernier d'avoir « gâté le système en écartant la doctrine de Démocrite
touchant l'âme des atomes. » Je sais bien que selon Epicure l'âme
n'est qu'un accident de la matière, mais n'est-ce pas lui qui introduit

dans l'atome le clinamen, et si le clinamen est le hasard
n'est-il pas aussi une première ébauche de libre arbitre Pourquoi,

dès lors, ne pas voir dans le système d'Epicure une première
modification de l'atomisme dans le sens des théories modernes?
Et quand bien même le clinamen n'aurait primitivement rien de

commun avec une propriété psychique, n'était-il pas propre à

suggérer, mieux que les images de Démocrite, la théorie dont Bayle
eût pu en tout cas revendiquer légitimement la priorité

THÉOL. ET PUH.. 1898 7



98 BULLETIN

M. Pillon traitera sans doute l'année prochaine de la critique
du monisme panthéiste et du monisme théiste. Ses lecteurs attendent

avec une vive curiosité la suite de ce beau travail.
E. Murisier.

E. Récéjac. — Essai sur les fondements de la connaissance

mystique. 1 vol. in-8°. Paris, Alcan, 1897. (5 fr.)

Le but que poursuit M. Récéjac dans le présent ouvrage est le

suivant : « Si le mysticisme est une expérience distincte de celle

qu'on entend par le mot « connaissance, » il y a lieu de rechercher
s'il introduit quelque chose de nouveau dans la conscience et par
quelle voie. » D'où la division suivante : l'absolu, les symboles, le

cœur.
I. L'absolu. Etudiant les divers systèmes philosophiques (empirisme

et déterminisme, positivisme, criticisme et rationalisme) au

point de vue de l'absolu, M. Récéjac montre que le concept de

l'acte, dont ces systèmes ne peuvent expliquer l'essence,
implique celui de l'absolu, et ouvre ainsi une porte aux expériences
de la « conscience mystique. » Cette conscience, qu'il faut distinguer

de ce que l'on appelle communément le mysticisme, est un
état psychologique dans lequel l'âme s'unit à Dieu ou plutôt
à l'absolu, sous l'angle moral du bien. Puisqu'il échappe à

l'entendement, c'est la seule communion possible avec l'absolu, qui
dans le bien se montre à la fois identique et excessif au moi. Trop
subjectives pour être analysées, les expériences mystiques, quoique
réelles, échappent aux investigations de la science. En résumé,
« le mysticisme est la tendance à se rapprocher de l'absolu
moralement et par voie de symboles. »

IL Les symboles. Ils se forment grâce à l'activité connue sous le

nom d'inspiration. Cette dernière n'est pas un fait surnaturel et
extérieur à la raison, mais, déterminée par des besoins moraux,
elle « consiste exactement dans l'accroissement proportionnel du

pouvoir imaginatif et de la raison. »L'identité delà raison humaine
et du Verbe divin permet seule, du reste, d'expliquer l'incarnation
du Christ, surtout si l'on fait de la raison le fondement de la
personnalité. Quant au symbole mystique lui-même, il peut être
défini comme un essai de synthèse entre le moi et le non-moi par
« un effort pour concevoir l'absolu dans une représentation
adéquate, non à l'absolu, qui est inconnaissable, mais à notre propre



PHILOSOPHIE 99

conscience » (dans sa plus haute expression). Inutile de dire que
cette prétention est excessive, et que l'intuition mystique, tout en

percevant le fait de liberté et par là l'absolu, aurait tort d'objectiver

et d'imposer à autrui des symboles tout personnels, et qui
ont leur source dans le cœur.

III. Le cœur. Sans être opposé à la raison, le cœur ou « liberté
conçue comme puissance de désintéressement » dépasse en énergie
la dialectique et nous introduit dans l'absolu. Cette thèse donne
lieu à divers développements dialectiques, par lesquels M. Récéjac
cherche à concilier au point de vue mystique les diverses
antinomies de la religion et de la morale (surtout kantienne), du
déterminisme et de la liberté; vient ensuite une analyse des

principaux sentiments moraux (courage, honneur, etc.). Le tout se

termine par une étude dialectique, puis appliquée à la société,
du rôle moral des symboles.

En somme, ce livre est plein d'aperçus ingénieux et même

originaux; mais ils demanderaient à être mieux coordonnés. Ce qui y
manque surtout, nous semble-t-il, c'est une définition exacte des

termes philosophiques, qui sont employés dans une acception
tantôt restreinte, tantôt plus étendue. La raison, par exemple,
souvent synonyme d'entendement, prend dans d'autres passages un
sens tout général, ou celui mal défini de « personne. » Qu'entendre

par l'absolu, objet de la foi mystique, que remplacent indifféremment

les mots de Dieu ou de bien, et qui paraît avoir une réalité
objective, bien qu'il soit défini dans un sens subjectif? Cette
oscillation de la pensée provient sans doute du subjectivisme excessif
auquel aboutit M. Récéjac, position sûre, il est vrai, à l'égard de

la critique, mais insuffisante, lorsque cet auteur cherche à donner
à l'homme une foi, qui pour être viable doit avoir un autre
fondement que le sujet. Ce que l'on ne saurait en tout cas méconnaître,

c'est le souffle moral et généreux qui règne d'un bout à

l'autre de l'ouvrage. Arnold Reymond.

Gabriel Séailles. — Essai sur le Génie dans l'Art '.

Nous avons si rarement dans cette revue l'occasion de parler
d'esthétique et de philosophie ou de psychologie de l'art, que nous
nous faisons un plaisir aujourd'hui de signaler à ses lecteurs le
beau livre que M. Séailles vient de nous donner, et qui est intitulé

: Essai sur le Génie dans l'Art.
1 Paris, Alcan, 1897.



100 BULLETIN

M. Séailles jouit d'une solide réputation de philosophe et de

psychologue. Il nous avait présenté déjà de fortes études sur
Ernest Renan et Léonard de Vinci. S'adonnant toujours davantage

aux problèmes de l'esthétique, qui lui sont chers, il a

développé, dans son récent ouvrage, sa conception du génie, et
essayé de nous faire comprendre le mystère du mécanisme cérébral

de l'artiste.
On se souvient des fameuses théories de l'école anthropologique

italienne, des allégations pessimistes de Cesare Lombroso, ou
encore du gros livre dans lequel le Dr Max Nordau déplore la
dégénérescence mentale de nos artistes et littérateurs contemporains.

Tout cela est fortement battu en brèche aujourd'hui, et il
n'y a pas que les philosophes qui attaquent ces morbides
hypothèses ; les savants mêmes s'en sont mêlés. (Cf. l'introduction au
1er vol. de l'Enquête médico-psychologique entreprise par le
Dr Ed. Toulouse, lequel se propose de rechercher et d'approfondir
les rapports de la capacité intellectuelle avec la névropathie.)
Il faudra revenir des théories du célèbre anthropologiste italien
et se résoudre, — avec quel soulagement — à ne pas voir dans
les hommes de génie des détraqués et des fous, d'une espèce assez

voisine des criminels et des tarés.

Non, le génie n'a rien de monstrueux ou d'anormal. Il n'y a pas
une différence de nature entre l'esprit d'un tapissier et celui d'un
grand peintre, mais seulement une différence dans leur développement

respectif, dans la vivacité de l'imagination, dans la
profondeur de la sensibilité et de la mémoire, et surtout dans la
puissance de création intellectuelle. M. Séailles pose le problème
autrement qu'on ne l'avait posé avant lui, et il ramène à des lois
très naturelles les conditions de la production artistique :

« Une loi fondamentale, qui rattache la pensée à la vie : la
tendance à organiser, à ramener le divers à l'un, et à varier l'unité
en groupant autour d'elle les éléments qu'elle peut ordonner ; la
renaissance de la sensation dans l'image ; le rapport intime de

l'image au mouvement qui la réalise : il ne faut rien de plus pour
expliquer le génie. L'art est la conséquence nécessaire de la vie
des images dans l'esprit1.

Sans doute les sens de l'artiste seront d'une finesse et d'une
délicatesse plus ténue que ceux d'un simple profane ; sa sensibilité

plus grande et son imagination plus vive, quoique encore ces

deux dernières « facultés » ne soient pas la « source du génie, »

1 Voir introduction, p.X.



PHILOSOPHIE 101

mais seulement ses conditions essentielles. On lui supposera en
outre une plus grande facilité à ressusciter les sensations éprouvées,

les images qui se sont formées dans son cerveau, à associer

les idées qui y ont germé et qui, à l'heure de l'inspiration,
viendront d'elles-mêmes se polariser autour de l'idée centrale
et maîtresse. Tout cela est de la psychologie élémentaire, et
M. Séailles n'y insiste pas.

Le génie est un phénomène aussi naturel que l'éclosion des

fleurs ou le chant des sources. C'est de la vie concentrée, ramassée

dans un cerveau plus puissant et mieux organisé. Le cerveau
de l'artiste est un microcosme plus ou moins personnel, où la
nature se retrouve et se transforme, où elle continue à vivre. Le

génie, c'est encore la vie féconde de l'esprit qui s'élance d'un
effort spontané et irrésistible vers la beauté, vers l'harmonie, qui
est le but suprême de l'être, c'est « la vie même, l'accord spontané
de tous les phénomènes intimes, sentiments, images, idées,
mouvements. »

Il ne faut donc pas considérer l'art comme une simple imitation

de la nature ; le beau n'est pas dans le monde qui nous
entoure, il est dans l'esprit lui-même. L'art n'est pas non plus une
simple création, au sens absolu du terme : le peintre ou le poète
ont en réserve dans leur cerveau une masse énorme de sensations,
d'images et de sentiments pris au trésor commun, auquel eux aussi
s'alimentent. L'élaboration de ces matériaux divers se fait
inconsciemment. La pensée elle-même n'est qu'un degré de vie supérieur,

et le passage de la matière à la spiritualité, de l'objet à la
conception esthétique de cet objet, c'est l'image. « La vie
intérieure des images permet la création de ce monde tout spirituel,
où, la matière même étant idéale, l'esprit est tout-puissant. »

Le « germe de l'art » étant là, M. G. Séailles a consacré à

l'étude des images, à leur organisation, à leurs rapports avec le

mouvement, trois gros chapitres profonds et subtils, qui
pourraient faire à eux seuls la matière d'une substantielle monographie

de psychologie générale. Cependant, vu l'extrême importance

de l'imagination dans l'élaboration de l'œuvre d'art, nous
ne pouvons vraiment pas reprocher à l'auteur d'y avoir si
longuement insisté. Il faudrait le louer plutôt de nous avoir donné
de l'art et du génie une conception à la fois si simple et si large, et
de nous avoir fait sentir, dans un style si noble et si chaleureux,
toute la beauté éparse qu'il y au fond de la vie.

Robert Fath.


	Philosophie

