
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: Le miracle et le surnaturel

Autor: Emery, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE MIRACLE ET LE SURNATUREL

L. EMERY

Il y avait bien trois mois que M. Chapuis avait fait paraître
ses études sur le surnaturel, que nous n'avions pas même coupé
les pages de son volume, — hommage pourtant de l'auteur, —

renvoyant, à nos vacances de Pâques, cette lecture dont nous

nous promettions beaucoup d'intérêt. La levée de boucliers qui
suivit cette publication changea notre propos. En voyant accuser
notre collègue, ici, de ne plus croire à l'efficacité de la prière;
là, de mettre en doute la personnalité de Dieu, ailleurs, de nier
les guérisons du Christ et de rejeter soit la rédemption soit la

révélation; en entendant dire qu'il n'y avait plus place pour la

religion de M. Chapuis dans notre Eglise nationale vaudoise,
nous avons été saisi d'inquiétude et de tristesse. Serait-il
possible, serait-il vrai, nous demandions-nous, que le maître dont

nous avons été l'élève attentif et intéressé, avant d'être aujourd'hui

le collègue et l'ami, l'un de ceux auxquels nous devons

non seulement le goût des études théologiques, mais l'intérêt
actif pour les choses concernant le royaume de Dieu, serait-il
vrai qu'il eût renouvelé la banqueroute d'Edmond Scherer? Nous
avions bien quelque peine à le croire, nous qui avions entendu

plus d'une fois notre frère parler, avec une chaleur et une
conviction qui ne trompent pas, du Maître doux et humble de cœur

1 Quelques réflexions présentées à la Société vaudoise de théologie, dans sa

séance du 27 juin 1898, à propos de l'ouvrage de M. Paul Chapuis sur le surnaturel.



534 L. EMERY

qui est venu chercher et sauver ceux qui étaient perdus. Mais

on paraissait si ému autour de nous, d'aucuns avaient l'air si
scandalisé, que c'est avec une attention inquiète que nous avons
lu le volume incriminé, une première fois, tout d'une haleine,
impatient de trouver les pages qui suscitaient tant de décri, une
seconde fois, le crayon à la main, pour souligner soit les pages
qui nous plaisaient particulièrement, soit les thèses sur
lesquelles nous divergions d'avis.

Cette double lecture faite, nous fûmes complètement rassuré;
non pas que nous partageassions de tout point les idées de notre
cher collègue, ni même que nous approuvassions toutes les vivacités

de style échappées à sa plume de journaliste, mais nous
avions pu nous rendre compte du manque de fondement des

critiques rapportées plus haut, et nous convaincre que M. Chapuis

n'avait diminué en rien les affirmations capitales, essentielles

de la foi chrétienne. Sur plus d'un point, il y avait eu

évidemment méprise, malentendu de la part des critiques, mais
malentendu auquel le langage de M. Chapuis avait pu prêter
dans quelques occasions. Pour motiver notre dire, nous aimerions

reprendre succinctement les principales thèses du volume
de M. Chapuis, montrer en quoi elles nous paraissent fondées,
en quoi aussi elles nous paraissent inexactes, ou incomplètes,
ou un peu aventureuses.

En exposant ainsi, à notre tour, notre avis sur cette question
tant débattue du miracle et du surnaturel, nous n'avons point
la prétention d'être complet. Il faudrait pour cela un volume, et

non point une étude de quelques pages, destinée à fournir
l'introduction et la matière d'un débat que nous espérons
fructueux et fraternel. Mais nous avons à cœur de défendre notre
collègue contre les critiques souvent injustes qui ont été faites
à son volume, et dont quelques unes en dénotent une lecture

plus rapide que réfléchie. Puis, en second lieu, nous aimerions
faire voir que, sur ce problème du miracle et du surnaturel, s'il
subsiste et subsistera toujours des divergences de pensée,
plusieurs de celles-ci reposent sur des malentendus que notre
ambition serait de dissiper, dans l'intérêt de la science théologique

et de la paix dans le sein des Eglises.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 535

Nous n'avons pas l'illusion de découvrir une formule qui
mette tout le monde d'accord; mais, restreignant le problème à

étudier à cette question-ci: quelle idée devons-nous nous faire
des miracles attribués par les Evangiles à Jésus-Christ?... nous
estimons possible d'arriver à une solution capable de satisfaire
d'une manière générale les théologiens s'accordant à admettre,
à la base de la discussion, les quatre thèses ci-apiès:

a) La foi au Dieu vivant de l'Evangile, c'est-à-dire la conception

théiste de Dieu et par suite, la possibilité et l'efficacité de

la prière.
b) La foi à la sainteté de Jésus de Nazareth et à sa parfaite

communion avec le Père.
c) L'affirmation de l'état général de péché du genre humain

et de ses fâcheuses conséquences pour l'activité spirituelle de

l'homme.
d) L'estimation que l'état de péché de l'humanité terrestre

n'a pas transformé les conditions astronomiques, mécaniques,
physiques, chimiques et organiques de notre planète.

Sur les trois premières thèses, l'entente entre nous, — je ne
dis pas avec tous les théologiens, — sera facile, et nous nous
bornerons sur ces trois points à montrer, par des citations, que,
quoi qu'on en ait dit, le volume de M. Chapuis admet et
soutient ces thèses. La quatrième, plus discutée, nous arrêtera
davantage, et son examen nous introduira au cœur môme de

notre étude.

I

Les présuppositions dogmatiques de notre étude.

A. La foi au Dieu virant de l'Evangile.

ee Quand je parle de Dieu, répétons-nous après M. Chapuis1,
avec Medicus, je n'entends pas désigner le Dieu du déisme,
conscient mais démissionnaire en quoique sorte, après s'être
enfui une fois pour toutes clans l'infini et abandonnant l'univers
créé par lui à ses destinées; je n'entends pas davantage le dieu

» Page 32.



536 L. EMERY

anonyme du panthéisme hégélien, qui est une pure abstraction,
une sorte de synthèse de la vie universelle. J'entends un Dieu

personnel, celui que nous a montré Jésus-Christ, actif, à la fois

distinct du monde et agissant dans le monde, un Dieu esprit,
infiniment puissant, liberté absolue, un être bon et saint, un
Dieu qui fasse de sa Providence une création continuelle, si

bien que, sans une action permanente de sa volonté, tout ce

qui est cesserait d'être ijiso facto. »

ce Nous aecusera-t-on d'accentuer l'immanence de Dieu, selon
le mot des philosophes, au détriment de la transcendance? écrit
ailleurs1 M. Chapuis. Peut-être, mais si le panthéisme hégélien
identifie en quelque sorte le monde et Dieu, le théisme
évangélique les distingue. Il affirme tout à la fois, et avec quelle
énergie puissante par la bouche du Nazaréen! l'immanence et
la personnalité consciente. »

On ne peut être plus précis, et l'on comprend que l'homme

qui a cette foi à l'action continuelle du Dieu personnel ne puisse
nier l'efficacité de la prière, comme d'aucuns l'en ont accusé,
au mépris des déclarations les plus explicites comme les

suivantes:

ee On entend quelquefois des chrétiens pieux dire à propos
d'une douloureuse épreuve qu'ils ont traversée ou d'une assemblée

de culte: nous avons éprouvé la présence de Dieu; il nous
a soutenus. Qui osera dire que ce soit, quand ce n'est pas un
vain langage, une pure illusion? Ils sont d'un seul élan montés
à Dieu qui remplit leur âme2. »

<e Un père est assis au chevet de son enfant gravement
malade. Les médecins, comme lui, ont perdu tout espoir de le

garder à la vie. L'angoisse, l'affection réveillent chez le père
désespéré ce sentiment de dépendance confiante qui est la

piété. Il fléchit le genou, il prie, il supplie, il lutte. Tout son
être prie, il est comme transporté par la foi dans ce monde des

réalités supérieures où l'on demande ce qu'on désire, où l'on
dit: Père, s'il est possible... Toutefois... L'enfant guérit, l'enfant

vit. Ferait-il preuve de superstition ce père en disant:

1 Page 148. — 2 Page 153.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 537

Dieu m'a exaucé, il m'a conservé le fils de mes entrailles? Mais

d'autre part, sera-t-il interdit au médecin, au plus chrétien des

médecins, d'analyser le cas, de chercher les causes, car il y a

une cause dans la nature, ou des causes, de ce relèvement

inespéré?
» Encore ici vous avez répondu, et avant nous, ce pieux

huguenot, fondateur de la chirurgie moderne, a dit le mot
vrai: ee Je le pansai, Dieu l'a guéri1. »

» Prier, dit-il ailleurs, dans son chapitre sur la prière, ce

n'est point se parler à soi-même, mais parler avec Dieu ...Eile
suppose une communion avec la source même de l'Etre, avec
le principe et l'auteur de tout bien. Quand, d'autre part, cet

être s'appelle, comme chez Jésus de Nazareth, le Père, qu'il
s'identifie avec l'amour et la justice absolue, la prière devient

un effort et tend vers un but unique: que Dieu soit en nous et

que nous soyons en Dieu. Les demandes les plus diverses et
les plus naïves, selon les divers état d'âme, y peuvent prendre
place. Tout ce que vous demanderez en mon nom, selon sa

volonté, mon Père vous l'accordera.
On ne saurait nier, en effet, ajoutons-nous, que toute prière

vraiment chrétienne doit se résumer en ces mots: que ta
volonté soit faite et non pas la mienne Tel est l'enseignement
de l'Evangile, l'écho de l'expérience personnelle de Jésus et de

tous les hommes de prière qui ont été ses disciples.

B. La parfaite sainteté de Jésus de Nazareth et sa parfaite
communion avec le Père céleste.

C'est là également une seconde affirmation de la foi
chrétienne qui nous est commune. Je n'ai pas besoin d'insister sur
le fait que c'est là une thèse admise par M. Chapuis. puisque
plusieurs d'entre ceux qui ont critiqué ses études christologiques

ont précisément relevé le fait qu'à leurs yeux, cette

thèse, parfaitement juste en soi, n'exprimait cependant pas
d'une manière suffisante le caractère spécifique du Christ, sa

divinité.

1 Pages 153 et 154.



538 L. EMERY

C. L'état de pécité de l'humanité.

Ici encore nous laissons la parole à M. Chapuis, puisqu'on
l'a accusé de nier le péché.

« Si l'origine du mal reste hypothétique, le fait est trop
évident pour être nié, ses ravages trop sensibles pour que nous
songions un seul instant à les atténuer. Présentement, nos
consciences nous condamnent; l'histoire est faite en partie de nos
rebellions. Nous avons un sentiment confus, qui s'avive chez
les âmes les plus hautes, que nous ne sommes pas seuls
coupables et que les solidarités de la race nous enveloppent, qu'en
tout cas, en notre vie et à notre place — serait-ce une illusion
absolue et désespérante? — nous avons failli par notre faute,
et qu'aux yeux de la justice absolue, nous sommes responsables

et condamnables. Ceux qui nient cette expérience, ces

crimes, ce sang, ces larmes et cette boue, ne se sont, je le
crains très fort, jamais regardés eux mêmes1. »

ee Le souvenir de nos fautes nous laboure, écrit-il ailleurs'2, à

propos de l'obligation morale, et la conscience épurée montre
aux plus grands des saints qu'à se regarder eux-mêmes, ils
sont les plus grands d'entre les pécheurs. »

Nous ne perdrons pas notre temps à démontrer que le péché
a non seulement diminué notre énergie morale, notre force de

volonté, mais qu'il a émoussé notre faculté religieuse, notre
capacité de voir et de sentir Dieu, aussi bien dans la nature et
dans l'histoire que dans le cours de notre propre vie et dans

notre for intérieur. C'est là une donnée de l'expérience
chrétienne qu'aucun chrétien ne nie. ee Ce sont vos péchés qui vous
cachent la face de Dieu » avait déjà dit le prophète Esaïe3, et

Jésus a donné le pendant positif de cette parole dans l'une de

ses béatitudes : ee Heureux ceux qui ont le cœur pur, car ils
verront Dieu1. »

1 Pages 99-400. - - Pages 166-167. — ¦'> Chap. LIS, v. 2. - « Mat. V, 8.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 539

D. Que l'état dépêché de l'humanité n'a pas modifié
la constitution physique de notre globe.

Si nous plaçons cette thèse discutée au nombre des

présuppositions dogmatiques de notre étude, sans en faire une
défense approfondie, c'est qu elle nous parait être la condition
indispensable de toute étude sérieuse sur la question qui nous
occupe. Si, en effet, nous ne pouvons pas partir, dans notre
étude, de ce qui est, de ce que nous connaissons par
expérience; s'il nous faut prendre pour point de. départ l'affirmation
que les conditions normales d'existence de notre globe terrestre
sont tout autres que celles constatées actuellement par la science,
nous voguons alors en pleine fantaisie. Chacun s'imaginera cette
nature normale à sa façon, et dès lors, il est inutile de discuter,
puisque la base commune, nécessaire à toute discussion
fructueuse et sérieuse, manque totalement. Nous tenons cependant
à montrer que notre thèse ci-dessus nous paraît impliquée par
la manière dont Jésus considère la nature.

Les adversaires de notre thèse estiment donc que, par suite
du péché, le désordre règne non seulement dans l'humanité,—
ce que nous affirmons implicitement clans notre troisième
thèse, — mais aussi dans la nature. La preuve de ce désordre,
c'est, disent-ils, la loi de la souffrance à laquelle sont soumis

tous les êtres sensibles, c'est la lutte pour l'existence qui règne
du haut en bas dì l'échelle humaine et animale. La

conséquence de ce désordre, c'est que, ce que nous appelons l'ordre
naturel n'est pas en réalité l'ordre naturel, l'ordre normal, mais

un ordre sous-naturel, tandis que l'ordre normal, celui qui
aurait été l'ordre de la nature avec une humanité sainte et

parfaite, nous apparaît aujourd'hui avec le caractère de

l'extraordinaire, du surnaturel.
Nous ne voulons pas aborder ici le problème de la souffrance,

cela nous entraînerait trop loin. Pour notre compte, nous
estimons qu'un être sensible, et dont l'éducation est à faire, ne

peut pas se passer de l'école sévère de la souffrance, et que,
si l'homme est appelé à s'élever de l'esclavage de la chair à

la liberté glorieuse des fils de Dieu, Dieu ne pouvait faire autre-



540 L. EMERY

ment que de le placer dans un monde semblable au nôtre.
D'ailleurs, l'immense majorité des souffrances humaines sont
la conséquence plus ou moins immédiate des péchés des

hommes, même abstraction faite du péché du premier couple
humain. Mais là n'est pas la question. Comme la paléontologie
constate de la manière la plus décisive qu'il y a eu des

animaux carnassiers, et par conséquent des souffrances, avant
l'apparition de l'homme ici-bas, comme la géologie constate
également, avant l'apparition de l'homme, qu'il y a eu ici-bas
des catastrophes cosmiques, une chose est certaine, évidente :

c'est que la souffrance el le désordre ont existé ici-bas
antérieurement à l'apparition de l'homme, donc indépendamment
du péché de la race adamitique. Nous n'avons donc à

rigoureusement parler, aucune preuve d'une modification dans la

nature de notre planète par suite du péché du ou des premiers
couples humain, ou plutôt nous avons la preuve du contraire.

Les partisans de cette opinion en ont si bien senti les
difficultés que quelques-uns, à la suite d'Origène, des mystiques
Œtinger et Baader, de Charles Secrétan, ont transporté la chute
en dehors de notre planète et antérieurement à l'organisation
définitive de celle-ci. Le désordre et la souffrance régnant dans

celle-ci, déjà avant l'apparition de l'homme, serait ainsi le

contre-coup de l'introduction du péché dans une autre partie
de l'univers.

Mais c'est là une hypothèse purement gratuite, qui ne saurait

d'ailleurs invoquer en sa faveur ni l'Ancien, ni le Nouveau

Testament, par l'excellente raison que les auteurs de ces écrits
ne connaissaient que deux sphères habitables: la terre, et les

cieux, trône de Dieu et demeure de la perfection. Du reste,
d'un bout à l'autre des livres bibliques, court la pensée que ce
monde-ci est un monde d'ordre et non de confusion, un monde

qui raconte la gloire de Dieu et manifeste l'œuvre de ses

mains1, une création qui révèle à qui sait les voir les perfections

invisibles de Dieu, sa puissance éternelle et sa divinité2,
ee Tes œuvres sont en grand nombre, ô Eternel, s'écrie le psal-

1 Ps. xix, i. - * Horn. ï, 20.



LE MIRACLE ET LK SURNATUREL 541

miste, tu les as toutes faites avec sagesse1. » Rien, dans la

bouche du Christ qui voit l'action de Dieu clans la croissance
des lys des champs et clans la chute d'un passereau, ne vient
infirmer cette donnée générale de l'enseignement biblique. S'il

y a du désordre, s'il y a des souffrances ici-bas, les unes ont

pour auteur Dieu lui-même, qui châtie celui qu'il aime comme
un père l'enfant qu'il chérit-, et nous enseigne l'obéissance par
la souffrance même3; les autres sont causées par l'action de

Satan et de ses démons4, ou bien par les transgressions mêmes

de ceux qui sont frappés"'. Nulle part, clans le Nouveau Testament,

Jésus-Christ n'est représenté comme ayant pour mission

une restauration physique de notre globe, mais comme ayant
une tâche d'ordre religieux et moral, la desiruction du péché
et l'établissement du règne de Dieu: ee Le fils de l'homme est

venu chercher et sauver ce qui était perdu1'. » ee Le fils de Dieu

a paru afin de détruire les œuvres du diable". » C'est ainsi qu'il
est appelé à réaliser le vœu du psalmiste eeque les pécheurs
disparaissent de la terre, et que les méchants ne soient pins8. »

Nous ne constatons, du reste, pas que la constitution physique
de notre globe et les lois qui la régissent aient subi une modification

quelconque à partir de Jésus-Christ. Ce qui est vrai,
c'est que soit les prophètes, soit les apôtres, soit Jésus-Christ

lui-même, lorsqu'il parle de son retour et de son avènement

comme Messie, annoncent une transformation complète de notre
globe, un renouvellement de la face de la terre, de telle sorte

que celle-ci deviendra, — mais non, redeviendra, — un séjour
de délices9.

i Ps. CIV, 24. — 2 Prov. III, 12. — 3 Hébr. V, 8; II, 10.
'• Voir les guérisons de démoniaques, de muets, de lunatiques, de paralytiques,

guéris par l'expulsion des démons que l'on croyait habiter en eux et occasionner

ces maladies, cf. en partie, Luc XIII, 16.

5 Destruction de Sodome et Comorrhe, ruine de Jérusalem et captivité du

peuple, déchéance de Said, plaies d'Egypte etc.
c Luc XIX, 10.

"' I Jean III, 8.

s Ps. CIV, 35.
» Esaïe LX, LXI, LXV, 17-25; Rom. VIII, 18-25; Apoc. XXI à XXII, 5; Mat. XIX,

28; XXIV, 29-30 cf. parali. Marc XIII, 24 à 26 et Luc XXI, 25-27.



542 L. EMERY

Ajoutons qu'il est bien difficile de comprendre comment,
ensuite du péché d'êtres étrangers à notre planète et sans

rapport avec elle, les humains d'ici-bas auraient été condamnés
à souffrir, les animaux à s'entre-dévorer, et, pour reprendre
des exemples empruntés à M. J.-A. Porret, la ciguë à ressembler

au cerfeuil d'une manière étonnante, et la fausse oronge
vénéneuse a revêtir les dehors appétissants de l'oronge comestible1.

On ne perçoit pas, entre la cause indiquée et les effets,
de lien organique ni de rapport logique ou moral.

Enfin, si la thèse du sous-naturel était vraie, si le surnaturel,
le miraculeux était le vrai naturel, il en faudrait conclure que,
si l'homme n'avait pas péché, il n'aurait plus eu besoin de
cultiver la vigne, parce qu'il aurait pu changer l'eau en vin; qu'il
n'aurait pas eu besoin de vaisseaux pour passer les mers et de

ponts pour traverser les fleuves, mais qu'il aurait pu marcher
sur l'eau; qu'il n'aurait pas eu besoin d'étudier la médecine,

parce qu'il aurait guéri les malades par la parole ou par
l'imposition des mains, ou plutôt qu'il n'y aurait plus eu de malades;
qu'il aurait pu se passer de la météorologie et des ports abrités,
parce que d'un mot il aurait apaisé les tempêtes. Et qu'on ne
nous accuse pas de railler, puisque les défenseurs de ce point
de vue admettent que les lois actuelles de la nature ne sont pas
les lois normales, et que les actes miraculeux du Christ ne sont
qu'une manifestation du vrai naturel. Mais s'il en était ainsi, il
en résulterait que l'homme ne serait plus un homme, appelé
comme tel à se développer physiquement, moralement,
religieusement, intellectuellement, esthétiquement, mais que dès

sa naissance il serait dieu, pouvant tout ce qu'il veut.
Telles sont les raisons qui nous empêchent de prendre au

sérieux cette hypothèse par trop hypothétique. Entre ceux qui
l'admettent et nous, il n'y a pas de base commune de discussion,
et, pour eux, tout ce que nous dirons sur la question du surnaturel

sera nécessairement nul et non avenu.
Ces présuppositions dogmatiques établies en accord avec

M. Chapuis, passons à l'étude de notre sujet, miracle et surna-

[ i Voir Evangile et science, p. 59 et 60.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 543

turel, et commençons par bien définir les principaux termes

employés dans cette étude, pour éviter tout malentendu, et

d'abord celui du surnaturel.

II

Définitions.

Surnaturel, dirons-nous avec Little, signifie ce qui est au-
dessus de la nature. Seulement, nous n'avons là qu'une définition

de mot et non de chose, et c'est la chose qui importe.
Pour arriver à celle-ci, il s'agit de s'entendre sur le sens du

mot nature, et c'est ici que la difficulté commence, attendu que
Littré ne donne pas moins de vingt-neuf acceptions de ce terme.
Selon nous, tout ce qui existe dans l'univers se répartit en deux

grands règnes, le règne de l'esprit et celui de la nature, et c'est

pourquoi la science, qui a pour objet la connaissance dece qui
est, comprend deux classes de sciences, les sciences de l'esprit
et les sciences de la nature. Pour nous, qui sommes moniste,
la nature et l'esprit ne sont que deux formes différentes d'existence

d'une seule et même substance, mais la question n'importe

pas ici au point que nos conclusions ne puissent être
admises que par des monistes. Nous tenons seulement à marquer

ici le l'ait que tout ce qui existe est ou bien esprit, ou bien

nature, ou bien encore un amalgame des deux.
Mais qu'est-ce que nous appelons esprit et qu'est-ce que nous

appelons nature? Nous appelons esprit tout ce qui est doué de

sui-conscience et de volonté, tout ce qui est une personne.
Spirituel est donc synonyme de personnel; un être spirituel est un
être personnel. Ajoutons, pour être plus précis, qu'un être doué

de volonté et de la conscience de soi, ou, si vous aimez mieux,
qu'une volonté consciente d'elle-même c'est une force douée
de liberté, ou tout au moins, susceptible de liberté; carlaliberté
est la faculté d'une force consciente d'elle-même de se diriger
elle-même, de puiser en elle-même ses raisons d'agir.

Notre définition de l'esprit implique déjà celle que nous
donnons de la nature. A nos yeux, la nature comprend tous les

êtres, minéraux, végétaux ou animaux, liquides, solides ou



544 L. EMERY

gazeux, qui n'ont point la conscience de soi. Si, comme nous
le pensons, la notion de substance se ramène à celle de force,
le monde de la nature est le monde des forces non conscientes

d'elles-mêmes, des forces impersonnelles, tandis que le monde
de l'esprit est le monde des forces conscientes, des volontés
libres, des êtres personnels. Si nous étions panthéiste, c'est-à-
dire si nous ne croyions pas à un Dieu esprit, donc personnel,
le monde des forces inconscientes serait le jeu et le domaine du

hasard, de l'indétermination. Etant théiste, nous croyons que
la nature est soumise à Dieu, régie par Dieu; la volonté de Dieu

est donc une nécessité pour la nature. La nature est ainsi
l'ensemble des êtres et des choses dépourvues de volonté
consciente de soi et soumis à l'empire de la nécessité, de telle sorte

que les phénomènes de la nature s'enchaînent et se succèdent
suivant des lois qui leur sont imposées par Dieu, le surnaturel

par excellence, lois auxquelles ces êtres et ces choses ne
peuvent déroger.

De ce qui précède résulte que le surnaturel, étant ce qui est
au-dessus de la nature, se confond avec le spirituel. Spirituel et
surnaturel sont pour nous synonymes. J.-F. Astié et Charles
Secrétan avaient dit quelque chose d'approchant, quand ils ont
écrit que le surnaturel c'est la liberté. La liberté en est,
effectivement, un des caractères essentiels.

On a fait des objections à cette définition du surnaturel. Notre

collègue, M. Bovon, nous a fait remarquer qu'en faisant de

spirituel, surnaturel, divin, des termes équivalents, nous aboutissions

à considérer comme divins les hommes qui abusent de

leurs facultés spirituelles pour faire le mal. A ses yeux, le naturel,

c'est tout ce qui est déterminé par le péché, tandis que le

surnaturel, c'est la grâce de Dieu et tout ce qui en dérive.
Cette dernière définition, qui est également celle du catholicisme,

pour lequel chrétien est synonyme de surnaturel, nous

paraît à la fois imprécise et dangereuse. Elle aboutit tout
d'abord, ou bien à exclure la nature du domaine du naturel, ou
bien à considérer la nature, le monde physique, comme déterminé,

régi par le péché. Or, cette dernière idée est absolument
contraire à l'esprit général de l'Evangile, qui considère le



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL D4o

monde physique actuel comme créé et dirigé par Dieu. Quant
à exclure le monde physique du domaine du naturel, c'est une
proposition qui ne s'entend pas, si les mots ont encore un sens.
Cette définition a, secondement, le tort de parquer tout ce qui
existe en deux règnes opposés, celui du péché et celui de la

grâce. De là deux alternatives: ou bien le règne de la grâce se

restreint à la sphère d'influence du christianisme, et alors tout
ce qui s'est fait et se fait en dehors de l'action de la grâce de

Dieu en et par Jésus-Christ doit être considéré comme péché,
ce qui est une prétention insoutenable en présence des faits.
Ou bien, tout ce qui s'est fait et se fait de bon dans l'humanité
est dû à l'action de la grâce, auquel cas les deux notions de

surnaturel et naturel sont équivalentes à celles de bien et de

mal. Mais alors, autant employer uniquement ces deux
dernières, en soi beaucoup plus claires et intelligibles. Seulement,
si surnaturel était synonyme de bien, et naturel de mal, il en

faudrait conclure que la nature, œuvre de Dieu, est mauvaise,
et qu'il doit sans cesse corriger cette première œuvre mauvaise

par l'action bonne de sa grâce.
Nous préférons donc nous en tenir à notre définition du

surnaturel, d'après laquelle surnaturel est ce qui est au-dessus de

la nature, le spirituel, le personnel, ce qui est doué de

conscience de soi et de volonté. A ce point de vue, Dieu et l'homme
sont tous deux des êtres surnaturels, puisque ce sont tous
deux des volontés conscientes d'elles-mêmes. Le fait que
l'homme use souvent mal de sa volonté et de son intelligence,
ne change rien à sa qualité d'être surnaturel, puisqu'il n'en
demeure pas moins un être créé à l'image de Dieu, un être
personnel. Ce n'est que s'il persévère avec obstination dans le

mal, dans tous les domaines du mal, qu'il descend au niveau de

la brute, qu'il devient un animal, une simple partie de la nature.
Seulement, pour plus de clarté, et pour éviter toute confusion,
on peut distinguer le surnaturel divin du surnaturel humain,
comme on distingue l'esprit divin de l'esprit humain.

Si, maintenant, nous examinons les définitions que M. Chapuis
donne du surnaturel et de la nature, nous ne leur reprocherons
pas d'être différentes des nôtres, —c'est leur droit, — mais de

THÉOL. ET PHIL. 1898 36



546 L. EMERY

manquer de précision et de logique, ce qui a été, je crois, la

cause de plusieurs malentendus sur la pensée de notre collègue:
ee Nous appelons nature, dit-il, cet ensemble de lois et de

phénomènes qui président à l'évolution des êtres de l'ordre
universel et qui sont perceptibles à nos sens. Ces phénomènes et
leurs lois nous apparaissent dominés pour une part infiniment
large par la nécessité; ils apparaissent dans une succession

régulière.... Le domaine du surnaturel embrasse un ordre de

phénomènes particuliers, dont le caractère essentiel est d'être
ou compris ou perçus, comme échappant au cours régulier des

choses1.... » ce A proprement parler, la religion est le vrai, le
réel surnaturel, puisque quiconque est religieux pose et
proclame la relation du fini et de l'infini, de l'homme avec la

source de l'être, de l'homme, dans la nature, partie intégrante
de la nature, avec la cause initiale et supérieure à la nature2. »

Dans sa définition de la nature, nous notons trois affirmations
inexactes: 1° que les phénomènes président à l'évolution des

êtres de l'ordre universel, tandis que ce sont précisément les

phénomènes qui constituent la matière de révolution; 2° que
les lois présidant à l'évolution des êtres sont perceptibles à

nos sens, tandis que les lois du monde phénoménal soni, en

fait, des créations de notre esprit, des généralisations de

l'esprit, suggérées il est vrai par les données de l'expérience
sensible. C'est d'ailleurs ce que M. Chapuis admet lui-même3, en

fidèle disciple de Kant et de Charles Secrétan ; 3° que ces lois

nous apparaissent dominées par la nécessité; ceci est sans
cloute exact des phénomènes, mais non des lois de la nature,
qui sont précisément les formes différentes que revêt, suivant
les genres de phénomènes, cette loi générale de la nécessité.

La notion du surnaturel de M. Chapuis prête également le

flanc àia critique, à cause de son caractère flottant. Peut-on

dire que le surnaturel embrasse un ordre de phénomènes
particuliers, quand on s'attache précisément à démontrer que le

1 Page 8.

- Page 10, et cf. page 32 où nous lisons celte phrase: « Celui qui croit en

Dieu croit par cela même au « surnaturel. »

3 Cf. le chapitre I intitulé « le surnaturel et les lois de la nature. »



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 547

surnaturel n'a pas de place dans la nature, c'est-à-dire dans le

monde des phénomènes1? Evidemment cela n'est pas clair, c'est
même contradictoire. Peut-on dire que le caractère essentiel
des phénomènes constituant l'ordre surnaturel est d'être compris,

ou perçus, comme échappant au cours régulier des choses,

ou, comme contradictoire aux lois de l'esprit, quand on considère

Dieu, celui qui, par excellence, est au-dessus de la nature,
comme surnaturel. Je conçois bien ce que M. Chapuis veut
dire, c'est que l'action de Dieu dans la nature ne peut pas être
saisie par notre raison théorique, par l'intelligence seule, mais
cela devrait être dit plus clairement, attendu que ni la notion
de Dieu, ni celle du surnaturel en générai n'est une notion
contradictoire aux lois de notre esprit, à notre mentalité; et la

preuve, c'est que la mentalité de M. Chapuis l'admet. C'est
ainsi que son affirmation que le surnaturel n'a pas de place
intelligible dans l'ordre naturel-, n'a pas été comprise par les

adversaires du point de vue de M. Chapuis dans le sens où il
l'avait entendu, et qu'ainsi elle a soulevé des protestations.

Si, pour notre auteur, le divin c'est le surnaturel, puisque
donc D!eu est esprit, puisque l'homme est un être fait à l'image
de Dieu en sa qualité d'être spirituel, nous pensons qu'il sera
plus avantageux pour la clarté de notre discussion, de partir
de notre définition: le surnaturel, c'est le spirituel, et le propre
de l'être spirituel c'est d'être une volonté consciente de soi,
douée comme telle de liberté. Ajoutons que l'un des caractères
du spirituel, du surnaturel, c'est de n'être pas perceptible par
nos sens physiques, attendu qu'il n'a pas les propriétés
caractéristiques de la matière, l'étendue, la pesanteur, l'impénétrabilité;

il ne tient donc pas au monde phénoménal, et n'a ni

corps ni forme.
La nature, au contraire, telle que nous l'entendons ici, c'est

le monde phénoménal. C'est l'ensemble des êtres et des choses,

dépourvus de la conscience de soi, mais occupant par contre
une place dans l'espace, susceptibles d'être nombres, mesurés,

1 Cf. chapitre I" et spécialement les pages 65 et 66.

- l'âge 05.



548 L. EMERY

pesés, perceptibles d'une manière quelconque par nos sens

physiques.
De cette double définition de la nature et du surnaturel il

résulte que l'être humain appartient à la fois à l'un et à l'autre
règne. C'est un être spirituel dans un corps, donc engagé dans

la nature et, par ce corps, partie intégrante de la nature. Les

progrès de la psychologie et de la physiologie modernes ont
fait renoncer aux théories de Descartes, de Malebranche et de

Leibnitz de l'impossibilité de rapports directs, immédiats entre

l'espi it et le corps. Dans l'être humain il y a sans cesse action

et rapport réciproques de l'esprit et du corps, du surnaturel
et du naturel, du conscient et de l'inconscient, du volontaire el
du déterminé. J'ajoute incidemment que cette relation
constante, ainsi que la gradation insensible qui va des phénomènes
conscients aux inconscients, s'explique le mieux dans l'hypothèse

du monisme; mais, abstraction faite de ce monisme, et

en maintenant l'hypothèse du dualisme de l'esprit et du corps,
nous pouvons partir du fait de leurs rapports réciproques et

constants, comme d'un fait admis aujourd'hui de tous. C'est un

principe commun admis à la discussion.
Un autre terme à élucider est celui de loi, parce qu'ici

régnent de graves malentendus. M. Chapuis insiste sur la fixité,
l'immutabilité, l'invariabilité, la nécessité de la loi. C'est à ses

yeux, — et aux nôtres, — la condition préalable de toute science.
Ses adversaires, MM. J.-Alfred et Charles Porret, Bois de

Montauban, H. Secrétan, s'appuyant sur des déclarations de

MM. Boutroux, Huxley, Henri Dufour, relèvent, au contraire, le
caractère approximatif des lois scientifiques, leur caractère

partiellement contingent. Les uns et les autres ont raison, parce
que, par ce terme de loi, — de loi naturelle, s'entend, — ils ne

désignent pas la même chose.
Ces derniers entendent par ce terme de lois de la nature les

propositions, les formules dans lesquelles les savants ont fixé
l'ordre de succession et de coexistence des phénomènes dans
les divers domaines de la nature. Or, il suffit d'un peu de

réflexion pour se rendre compte que ces lois ne sont pas absolues,

par la raison que, basées sur un nombre plus ou moins



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 549

grand d'observations et d'expériences, elles peuvent toujours
être corrigées, modifiées, amendées, contredites même parfois

par de nouvelles expériences et de nouvelles observations. Les
lois scientifiques ne sont donc pas des lois absolues, puisque, la

science humaine n'est pas parfaite, absolue; au fond, elles ne
sont que des hypothèses dont le degré de plausibilité et de

vraisemblance augmente au fur et à mesure qu'elles sont confirmées

par l'expérience. Deux atomes d'hydrogène et un d'oxygène
forment de l'eau: c'est une loi scientifique qui passe pour
l'expression de la réalité, pour une loi de la nature jusqu'au jour,
— théoriquement possible, — où l'examen plus minutieux de

certains cas, jusqu'alors non observés, prouverait que l'eau n'a

pas exactement cette composition.
D'autre part, soit notre activité pratique, soit notre travail

scientifique ont pour condition préliminaire indispensable la
conviction de la stabilité absolue de l'ordre de la nature. Pour
l'homme religieux, cette conviction n'est pas autre chose que
la confiance dans la fidélité divine. Croire au Dieu de l'Evangile,
à la sagesse parfaite de la Providence, c'est croire que Dieu

régit la nature, l'univers physique, de telle manière que des

causes identiques produisent inévitablement des effets
identiques; c'est avoir la certitude que les lois régissant la nature,
autrement dit les volontés de Dieu par rapport à la nature, sont
toujours constantes et semblables. Dans ce sens, les lois de la
nature sont absolues et non point contingentes. Que cette
affirmation de la fixité, de l'immutabilité des lois de la nature ainsi
entendues corresponde à un besoin à la fois pratique et
théorique de notre esprit, c'est ce que nous ne démontrerons pas
après M. Chapuis1. C'est, du reste, inutile pour quiconque se
donne la peine de réfléchir. On peut dire que tout l'effort de la
science tend à la découverte de ces lois divines, qu'elle cherche

précisément à fixer dans ses formules ou lois scientifiques. Sur
bien des points, elle espère avoir réussi, mais elle est la
première à reconnaître l'étendue de ses lacunes et la grandeur de

son ignorance.

1 Cf. pages 36 et suivantes.



550 L. EMERY

De cette double signification de l'expression mis de la nature,
il résulte qu'il est inexact de dire que deux ou plusieurs faits
se succèdent en vertu des lois découvertes par la science.

Objectivement, la science ne connaît que des faits, des phénomènes

se succédant ou coexistant, dans un certain temps et
dans un certain lieu, suivant un certain ordre. Les lois par
lesquelles le savant essaie de fixer et d'expliquer l'ordre de succession

et de coexistance d'une certaine espèce de phénomènes,
n'existent pas en dehors de son esprit et de l'esprit des autres
savants. Elles sont purement subjectives. C'est par un abus de

langage qu'on les considère comme objectives à l'égal des
phénomènes eux-mêmes, et cet abus de langage provient de la
confusion que l'on fait entre les lois civiles et pénales d'un côté, les

lois naturelles ou physiques de l'autre. Les premières sont objectives,

elles sont inscrites dans les rodes, et les actions des

citoyens doivent s'y conformer. Les secondes, au contraire,
sont des formules qui ne sont pas perçues comme telles, elles
n'ont pas d'existence objective; elles sont le résultat de l'observation

des faits et doivent se plier à l'observation des faits.
Et si l'on parle des lois de la nature dans le sens qu'on peut

appeler divin, de l'expression, c'est-à-dire des modes réels
d'existence et d'activité des êtres phénoménaux, on ne peut
pas davantage dire qu'elles ont une existence objective. Etant
des volontés particulières du Dieu qui soutient et anime toutes
choses par sa volonté toute puissante, elles n'existent qu'en
Dieu. Ainsi donc, les lois de la nature n'existent qu'en Dieu et

dans l'esprit de l'homme. Ceci dit pour éviter cetle sorte de

fétichisme qui fait des lois de la nature des entités que l'on

oppose à Dieu comme limitant son action.
La notion de loi s'applique aussi au règne de l'esprit. Il y a

des lois qui président à l'existence et au développement du

monde spirituel. C'est là un côté de la question que M. Chapuis
n'a pas relevé, et qu'il paraît avoir méconnu en parlant du caractère

inintelligible du surnaturel; mais peut-être que c'est seulement

l'ambiguïté du langage qui a trahi sa vraie pensée. Quoi

qu'il en soit, si le surnaturel c'est le divin, le spirituel, il est

évidemment impropre de le nommer inintelligible, puisque non



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 551

seulement l'intelligence conçoit l'existence de l'esprit et que

nous connaissons l'esprit mieux que la matière puisque nous le

percevons directement, mais qu'on a même pu formuler
certaines lois de 11 vie spirituelle. On a remarqué, par exemple,

que ni la direction ni l'intensité de la volonté ne sont fixes, mais

qu'elles se modifient et se déterminent constamment par l'effet
de ses décisions mêmes; que nos idées ou nos idéals ont une

grande influence sur nos résolution*, qu'il faut donc bien prendre

garde à notre vie intérieure; que la répétition fréquente et

régulière de certaines actions ou attitudes tend à provoquer la

naissance des sentiments mêmes qui, normalement, doivent

inspirer ces actions; que nos facultés spirituelles, tout comme

nos membres, s'étiolent dans l'oisiveté et se fortifient par un
exercice modéré et régulier. Seulement, les êtres spirituels
possédant l'attribut de la liberté, leur activité ne peut pas être fixée
d'avance d'une manière complète. Alors même que l'on
connaîtrait toutes les lois régissant la vie spirituelle, on ne pourrait
cependant établir d'avance tout, absolument tout ce que feront
les êtres spirituels, sauf le jour où les uns et les autres nous

serons arrivés à la perfection morale.
Ce qui à l'heure actuelle est encore le plus ignoré, ce sont

les lois selon lesquelles le spirituel agit sur le physique et

vice-versa. La raison de cette ignorance gît dans le fait que
l'esprit est force pure, inétendue, invisible, insoumis à toute
mesure commune avec la nature qui est matérielle, étendue et

pondérable. Yoilà pourquoi, — comme nous le verrons tout à

l'heure, — nous ignorons comment Dieu agit sur la nature, et

pourquoi l'action de Dieu ne peut jamais être constatée par la
science. Nous connaissons un peu moins mal les relations
réciproques de l'esprit et de la nature clans l'être humain. Mais ici
encore, en dépit des progrès de la physiologie et de la psychologie

modernes et des découvertes de l'hypnotisme, il y a dans

ce domaine beaucoup de mystères, dont plus d'un nous paraît
insoluble pour longtemps encore.

Enfin, pour achever de déblayer le terrain des malentendus
possibles, fixons le sens dans lequel nous employons les mots
objectif et subjectif, appliqués à la forme et au contenu de nos



OOZ L. EMERY

connaissances. Ici encore nous croyons que la terminologie de

M. Chapuis n'a pas été comprise, et que, quand il a écrit « le

surnaturel objectif est une notion qui ne s'entend pas1, » i! n'a

pas été entendu, et plusieurs ont cru que, par là, le surnaturel
était relégué clans le domaine de l'imaginaire et de l'illusoire.

Depuis la Critique de. la raison pure Ce Kant et les travaux
de la physique moderne, il n'est plus permis de croire que notre
esprit perçoit les choses telles qu'elles existent en iéalité. Non

seulement les perceptions sensibles nous donnent déjà une
traduction de la réalité, mais cette traduction est encore
retravaillée par les opérations conscientes et inconscientes de

l'esprit. Pour cette raison, on peut bien dire que toutes nos
connaissances, tous nos jugements sont suojectifs, c'est-à-dire
tiennent en partie à la nature, à la constitution physique et

spirituelle du sujet. Nos jugements ne sont donc pas objectifs
en ce sens qu'ils ne sont pas absolument adéquats à leur
objet.

I importe toutefois de remarquer que nos jugements ne
présentent pas tous le même degré de subjectivité, et que, de ce

fait, ils peuvent être divisés en deux grandes classes: les
jugements théoriques ou ontologiques, et les jugements appréciatifs
ou qualificatifs. Les premiers expriment l'état des êtres ou des

choses tel qu'il apparaît à notre faculté de représentation,
indépendamment de nos besoins et de nos aspirations ; par exemple :

cette table a quatre pieds, le traité de Westphalie a été signé
en 1648, l'eau bout à 100 degrés, cet officier est capitaine, le

soleil est voilé par les nuages. Les jugements qualificatifs, au

contraire, expriment le rapport dans lequel les êtres ou les

choses se comportent à l'égard de nies sentiments, mes désirs,

ma manière de penser ou d'agir; par exemple: cette table est

fort jolie; le traité de Westphalie a été un bienfait pour
l'Allemagne; cette eau est agréable à boire; cet officier ne mérite pas
d'être capitaine'; le soleil est trop chaud pour la saison.

II est facile de voir, par ces quelques exemples, que l'accord,
entre les hommes, est beaucoup plus facile à obtenir sur les

1 Page 63.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 553

jugements de la première classe que sur ceux de la seconde,
ces derniers dépendant beaucoup plus de l'individualité des

personnes. On peut même dire qu'entre gens normalement
constitués, les jugements de la première atégorie sont identiques;
pourquoi? parce qu'il s'agit simplement de se prononcer sur
une question de fait: ceci est-il ainsi ou ainsi? tandis que, clans

les jugements de la seconde catégorie, il s'agit d'apprécier les

faits.
Or les jugements scientifiques sont tons, sans exception, des

jugements théoriques ou ontologiques. La science n'est qu'un
ensemble de jugements théoriques portés sur les divers phénomènes

perceptibles. La science se borne donc à dire: voici ce

qui se passe, ce qui s'est passé; voici ce qui se passera dans

telles et telles conditions; ces phénomènes se suivent dans tel
ordre, ceux-ci dans tel autre; ces phénomènes coexistant en

un tel moment, il en résultera tel phénomène et non pas tel
autre. Là se borne le rôle de la science: connaître les phénomènes

et les lois de leur coexistence et de leur succession.
Voilà pourquoi le champ de la science s'accroît tous les jours
de vérités incontestées.

Les jugements eudémonistes', esthétiques, téléologiques,
moraux et religieux sont par contre des jugements qualificatifs,
comme tels, dépendant étroitement de l'idiosyncrasie de ceux
qui les émettent.

Arrêtons-nous un instant sur la catégorie des jugements
religieux. Un jugement religieux est celui par lequel j'affirme ou

je nie d'un être on d'une chose, d'un ou plusieurs phénomènes,
qu'il y a en lui ou en eux quelque chose de divin, c'est-à-dire
ou bien que Dieu en est la cause ou bien qu'il éveille le sentiment

religieux. Exemples: le fait de l'obligation morale est un
phénomène que me fait connaître l'observation interne de mon
esprit; il peut être et il est effectivement l'objet de jugements
théoriques, il peut être étudié scientifiquement. C'est ainsi que
les moralistes seront d'accord pour affirmer le caractère
catégorique, inconditionnel, de l'impératif de la conscience. Mais si

1 Nous désignons ainsi les jugements par lesquels nous apprécions les objets

d'après l'impression de bien-être on de malaise physique qu'ils nous procurent.



554 L. EMERY

j'affirme que cet impératif moral est l'ordre même de Dieu,
j'énonce un jugement religieux que n'admettront, par conséquent,

que les gens religieux. Le psalmisle, disant que les cieux
racontent la gloire de Dieu, émet un jugement religieux,
qualificatif et non théorique. Je fais de même, quand, à la suite d'une
maladie, je dis: ee Dieu m'a éprouvé, Dieu m'a guéri. »

Or le propre du jugement religieux, comme de tout jugement
qualificatif, est l'impossibilité pour son auteur d'en démontrer
la justesse, le bien fondé, à tout homme, à la seule condition
qu'il soit intelligent. De même qu'on ne peut pas prouver la
beauté d'un tableau ou d'un paysage, on ne peut pas davantage

prouver que Dieu a été agissant dans telle ou telle circonstance
déterminée. La présence de Dieu se sent, s'éprouve par l'homme
doué de sens religieux, comme la beauté de la nature ou d'une
œuvre ci'art se fait sentir à celui qui a le sens esthétique
développé. Personne ne connaît les choses de Dieu, si ce n'est par
l'esprit de Dieu1. C'est ce que M. Chapuis a voulu dire quand
il soutient que le surnaturel objectif n'existe pas; seulement
cette manière de s'exprimer prête au malentendu, parce qu'elle

paraît dire que le surnaturel, c'est-à-dire ici l'action de Dieu,
n'existe pas en soi, objectivement, mais seulement dans

l'impression subjective de l'esprit humain, or telle n'est point ni la

pensée de M. Chapuis, ni la nôtre. Quand, comme chrétiens,
nous affirmons que Dieu nous a envoyé une épreuve ou une
bénédiction, qu'il nous a consolés, guéris ou fortifiés, nous
entendons bel et bien affirmer une action réelle, objective de

Dieu. Seulement cette action n'est pas susceptible de démonstration:

elle sera crue par ceux qui ont foi en nous et qui ont
fait les mêmes expériences que nous : elle sera nice ou mise

en doute par ceux qui n'ont pas cette foi et n'ont pas fait cette

expérience.
Ceci étant adm:s par M. Chapuis, il n'aurait pas dû écrire que

ce le surnaturel n'a pas de place intelligible dans l'ordre naturel2.

» De deux choses l'une: ou bien cela signifie que le surnaturel

n'est pas un des éléments de la nature, et alors c'est une
1 t Cor. II, U et suivants.
2 Page 65.



LE MIRACLE ET LE SURNATURKL OOD

vérité à la Palisse, puisque, par définition, le surnaturel est ce

qui est au-dessus de la nature. Ou bien, elle écarte l'action du
surnaturel divin dans et sur la nature, tandis que le sens
religieux l'affirme. Il aurait élé plus clair de dire: la science ne
connaît pas et n'a pas à connaître le surnaturel divin clans la

nature: pour elle, tout phénomène à sa cause dans binature ou
clans l'homme; pour elle, Dieu n'est jamais une cause, jamais
une explication.

Mais la science, si elle veut rester dans son domaine, n'a pas
le droit non plus de nier le surnaturel divin, la causalité divine.
Elle n'a qu'à l'ignorer, cela ne la regarde pas; c'est l'affaire de
la foi religieuse. De même la science n'a pas à s'inquiéter de

savoir si les choses sont belles ou laides, morales ou immorales,
agréables ou désagréables à l'homme. Mais le fait de l'ignorer
ne signifie point que les choses ne présentent point ces qualités-
là.

III
Les miracles de Jésus-Christ.

A la lumière des principes que nous venons d'exposer,
considérons maintenant ce que nos versions bibliques appellent les

miracles de Jésus-Christ. Je remarque, en passant, que les

termes grecs que les quatre évangélistes mettent clans la bouche
de Jésus pour désigner ses actes extraordinaires sont ceux de

Suvôftstç1, de 0-ïîu.sî«2 et de îîpyx3. Le moi répxrx, prodiges, ne se

trouve qu'une fois dans la bouche de iéous, à savoir Mat. NXIV,
24 et parali.; Marc XIII, 22: ee II s'élèvera, dit-il, de faux Christs
et de faux prophètes; ils feront des c-tu.-dv. y.tù -ipa-ot pour
séduire les élus. »

Deux questions bien distinctes se posent à propos de ces

œuvres extraordinaires du Rédempteur, une question de

critique historique: les faits racontés se sont-ils réellement passés
tels qu'ils sont racontés dans les Evangiles? — une question
philosophique: à supposer que tout ou partie des faits racontés

' Mat. VII, 22; XI, 21-23; Marc IX, 39; LucX, 13.

-' Mat. XII, 39; XVI, 4; Marc XVI, 17; Luc XI, 29; Jean VI, 26.

Mean V, 30; XIV, 12.



556 JL. EMERY

soient des faits réels, comment devons-nous les concevoir?
Occupons-nous tout d'abord de la première de ces questions:

les œuvres extraordinaires que les évangélistes rapportent de

Jésus sont-elles des faits réels?... Il est évident que la question
ne se pose pas pour ceux qui croient à l'inspiration plénière de

la Bible, puisque pour eux tout ce qui est écrit dans le saint
volume est absolument vrai et authentique. Il est inutile de

discuter avec les représentants de ce point de vue, lesquels
d'ailleurs ne se trouvent plus dans les rangs des théologiens. Mais

la question se pose pour tous ceux qui admettent le caractère

plus ou moins humain des écrits bibliques, et sont prêts, en

conséquence, à y reconnaître non seulement la possibilité mais

aussi la présence effective d'erreurs historiques, géographiques,
ou cosmologiques, et même de conceptions religieuses et
morales imparfaites et par trop marquées du sceau de leur
époque, ce Une fois qu'on a admis à priori la possibilité et même
la probabilité du miracle, écrit à ce propos M. Henri Bois, de

Montauban1, rien n'empêche que, examinant les miracles de la

Bible, on en admette la réalité de quelques-uns et on rejette les

autres. » Telle est la pensée, je crois, de tous ceux qui actuellement

défendent d'une manière générale les miracles bibliques,
même de ceux qui, comme M. Charles Porret, ne pensent pas

que les livres bibliques doivent être soumis aux mêmes
procédés d'investigation littéraire et historique que les autres écrits
humains2.

Quant à nous, nous sommes de ceux qui estiment que les

livres bibliques doivent être examinés, quant à la crédibilité des

faits qu'ils rapportent, avec les mêmes méthodes critiques que
n'importe quel autre ouvrage de l'antiquité. Les théologiens qui
veulent soustraire la Bible à une étude faite selon ces méthodes

s'imaginent sans doute faire acte de respect pour le volume
dont la lecture les a tant de fois édifiés. En réalité, ils lui
rendent un bien mauvais service, puisqu'ils admettent implicitement,

par cette attitude, qu'une étude impartiale et scientifique
aboutirait à des résultats inquiétants pour la foi. D'ailleurs, le

1 Revue de Montauban, année 1895, page 149 et 150.
2 Voir la page 3 de sa leçon d'ouverture du 8 octobre 1895.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 557

théologien chrétien qui réclame un traitement spécial pour le
document primitif de sa religion, de quel droit contesterait-il
au théologien musulman ou boudhiste le droit de réclamer le

même privilège pour leurs livres saints? Non, l'homme de

science et de foi que doit être le théologien chrétien doit être
assez convaincu de l'excellence de sa religion pour admettre

l'emploi des règles ordinaires de la critique littéraire et historique

dans l'étude scientifique de la Bible. Celle-ci n'y perdra
rien de sa valeur, bien au contraire.

Cette observation faite, disons d'emblée qu'on peut s'attendre
d'avance à ce que le récit de la vie de Jésus-Christ raconte un
certain nombre de faits extraordinaires. Tous les grands
hommes, tous les fondateurs de religions ont leurs légendes.
Plus l'impression qu'ils ont exercée sur leurs contemporains a

été forte, plus celle-là a donné naissance à des récits de faits

extraordinaires accomplis par ces héros. L'histoire de Jésus-

Christ ne saurait avoir fait exception à cette règle, et cela pour
trois raisons.

La première est que Jésus a réellement fait des œuvres sortant

de l'ordinaire; et comme on prête volontiers aux riches, il
est plus que vraisemblable qu'on lui a prêté d'autres miracles
encore que ceux qu'il a réellement accomplis.

Il est à remarquer, en second lieu, que le peuple juif, surtout
depuis la perte de son indépendance, était un peuple à qui nul
événement, si étrange fût-il, ne paraissait impossible, s'il avait

pour but de manifester la gloire des enfants d'Israël. Non seulement

son histoire nationale est pleine d'événements merveilleux,
autant et plus peut-être que l'histoire d'aucun autre peuple,
mais il n'y a qu'à songer à ses rêveries apocalyptiques et

eschatologiques pour se convaincre que ce trait de son esprit s'était
encore accentué, depuis que la misèie de sa situation matérielle
faisait contraste avec son sentiment d'être le peuple élu de

Dieu. Aussi bien Paul caractérise-t-il les Juifs comme un peuple
demandant des miracles1, et Jésus en avait dit autant de sa

génération2.
1 1 Cor. I, -22.

2 Marc Vili, 11-12 cf. Mat. XII, 39; Jean IV, 48.



558 L. EMERY

Enfin, il est à noter que le temps qui s'est écoulé entre la

mort de Jésus et la composition des Evangiles (que l'on ne
place pas avant 64 et dont le quatrième n'est pas antérieur à

90) laisse un laps de temps suffisant pour permettre l'éclosion
de mythes et de légendes, et surtout lu déformation de faits
historiques ou la matérialisation, h transformation en faits réels
de paraboles ou de paroles symboliques1, ou bien encore
l'augmentation du caractère merveilleux d'événements qui, en soi

déjà, avaient quelque chose d'étonnant2.
Ces réserves faites, je crois qu'il faut être très prudent, — et

peut-être M. Chapuis ne l'a-t-i! pas été suffisamment, — avant
de rejeter un fait clans le domaine du merveilleux et du légendaire

parce qu'il nous paraît invraisemblable. L'invraisemblable
d'aujourd'hui est quelquefois la vérité de demain. On a tenu
Galilée pour un fou avant de reconnaître que la terre était ronde,
et les phénomènes hypnotiques ont été tout d'abord niés par les

savants et les académies. En présence de l'observation de

certains phénomènes de lévitation, par exemple clans le sommeil
hypnotique, il ne faut plus déclarer impossible a priori la marche
de Jésus sur les eaux. Les guérisons par la foi ou par suggestion,

que les docteurs traitaient de billevesées il y a un demi-
siècle, sont aujourd'hui un fait acquis à la science.

En somme, sur le terrain do la critique historique des faits,
les divergences entre théologiens protestants sont aujourd'hui
plutôt quantitatives que qualitatives, si l'on peut s'exprimer
ainsi. En principe, tous admettent qu'il peut y avoir dans la

Bible, et même dans les Evangiles, des mythes, des légendes,
des amplifications miraculeuses de faits qui, en soi, n'avaient
rien d'extraordinaire. Seulement, dans la pratique, c'est-à dire
en présence des textes, les uns sont plus conservateurs et
maintiennent la réalité historique de la plupart des faits tels qu'ils
sont racontés; d'autres seit plus hardis ou plus téméraires, et
sont volontiers disposés à faire disparaître le caractère mira-

1 Par exemple, le miracle de Cana, Jean II, 1-11, le figuier maudit et séché,

Marc XI, 12-14, et 20 à 22.
2 Par exemple, la tempête apaisée, Marc [V, 35-41, ou le miracle du statère,

Mat. XVII, 24-27.



LE MIRACLE ET LE SURNA UREL 5o9

culeux de tout ou partie des faits racontés, en expliquant d'une
manière ou d'une autre la formation de ces récits. M. Chapuis

appartient à cette seconde catégorie d'esprits. S'il est permis de

trouver sa critique trop téméraire sur certains points, il
n'appartient pourtant pas de crier au scandale et au sacrilège à des

hommes qui, eux aussi, font du triage parmi les récits miraculeux

de la Bible, n'admettent plus l'arrêt du suleil sur Gabaon,
et sont prêts, avec feu Astié, à remiser définitivement l'ânesse
de Balaam. Entre eux et M. Chapuis il n'y a. sur ce point,
qu'une différence de plus et de moins, et l'on peut affirmer,
avec M. Chapuis, que, si ces récits miraculeux se trouvaient
dans le Coran, clans le Zend-Avt sta ou dans les histoires d'Hérodote,

leurs défiances et leurs exigences critiques seraient
singulièrement plus sévères. Il y a cent et deux cent ans, c'étaient
les miracles qui couvraient la Bible do leur autorité; aujourd'hui

c'est l'autorité de celle-ci qui fait admettre les miracles.
Passons maintenant à l'interprétation philosophique du

miracle. L'interprétation ordinaire, celle que donne le dictionnaire
Littré, est celle d'un acte contraire aux lois ordinaires de la
nature et produit par une puissance surnaturelle1. Dans cette
définition il y a deux affirmations à distinguer; d'abord une
affirmation religieuse: la production du fait qualifié ee miracle»

par une puissance surnaturelle, c'est-à-dire, pour le clnétien,
par Dieu agissant dans et sur la nature soit directement, soit
indirectement, par l'intermédiaire d'un être humain; par conséquent

le miracle est, au point de vue religieux, un fait qui a le

don d'éveiller le sentiment de la présence ou de l'action divine.
En second heu, une affirmation scientifique, à savoir que le fait
appelé miracle est un acte contraire aux lois de la nature.

Examinons d'un peu près ces deux thèses et d'abord la

première, la thèse religieuse. Pour le chrétien, pour l'homme
religieux en général, Dieu est non seulement le créateur de ce

monde, mais celui qui le gouverne. Les destinées des nations
et des individus sont dans ses mains comme celles du monde

1 Les deux éléments les plus essentiels du miracle sont la dérogation au cours

naturel des choses et l'intervention personnelle et particulière de Dieu, écrit M. H.

Bois, Revue de Montauban, année 1895, page 145.



560 L. EMERY

physique. A ce point de vue qui est, — inutile de le démontrer
à des théologiens chrétiens, — le point de vue de la Bible, de sa

première à sa dernière page, et celui de Jésus-CLrist, toutes
choses ont leur causalité dernière en Dieu, et toutes pourraient
être qualifiées de miracles. Elles ne le sont pourtant pas, pas
plus par les chrétiens d'aujourd'hui que par les écrivains
bibliques. Pourquoi cela? parce que les uns et les autres
distinguent entre, d'une part, le cours habituel, régulier de la
nature et de l'histoire humaine, où l'action de Dieu leur apparaît
comme médiate, indirecte, éloignée, et, d'autre part, certains
faits extraordinaires, irréguliers, très rares, où ils voient le

produit d'une intervention directe, immédiate de Dieu.
Celte distinction se justifie-t-elle aux yeux de la conscience

religieuse? Il ne nous le paraît pas. D'abord, il est à remarquer
que, plus un chrétien est pieux, plus il aperçoit la main de

Dieu dans les événements de sa vie, dans la nature et dans
l'histoire. Les causes secondes s'effacent à ses yeux devant la cause

divine, ou plutôt deviennent les instruments de celle-ci. C'est
ainsi que les événements les plus ordinaires, comme une maladie,

une perte d'argent, une bonne récolte, deviennent, à ses

yeux, des dispensations divines, tandis que l'homme a-religieux
ou insuffisamment religieux n'y voit que le résultat du jeu
ordinaire des forces naturelles ou des activités humaines1. Il suit de

là que, pour un homme parfaitement pieux, tout apparaît sous

l'angle religieux de la causalité divine. Et n'est-ce pas ainsi que
Jésus-Christ a envisagé le monde et la vie? Pour lui, c'est Dieu

qui fait lever le soleil et qui fait pleuvoir2 ; c'est Dieu qui nourrit
les oiseaux et revêt les lis et l'herbe des champs3; si un passereau

tombe à terre, c'est parce que Dieu le veut, et même les

cheveux de notre tête sont tous comptés, de sorte que nous
n'en perdons point sans la permission du Père céleste4.

Objectera-t-on à cette affirmation que Christ lui-même parle

1 Dans la cure d'âmes les pasteurs présentent toujours les joies et les souffrances

de cette vie comme des bienfaits, des épreuves ou des châtiments de Dieu.
2 Mat. V, 45, cf. Actes XIV, 16-17.
3 Mat. VI, 25-34.
4 Mat. X, 29-31 et Jean V, 17: mon Père agit jusqu'à présent.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 561

de ce signes, » de ee puissances, » d'ee œuvres, » termes par
lesquels il ne peut désigner que des faits ne rentrant pas dans

l'activité régulière et ordinaire de Dieu? L'objection est facile à

réfuter. Ces signes, ces actes de puissance, ces œuvres de

compassion et de charité, c'est Christ qui les accomplit en vertu de

facultés que lui a accordées son Père céleste en vue même de

sa mission rédemptrice. C'est pour l'accréditer comme envoyé
de Dieu auprès de ceux que la sagesse de ses paroles et la sainteté

de sa vie ne suffisent à persuader de son caractère messianique.

Ces œuvres sont extraordinaires en tant que faites par
un homme, mais de la part de Dieu elles n'ont rien d'étonnant;
aussi bien ec le Fils ne fait-il que ce qu'il voit faire au Père1 »

dans le gouvernement de ce monde. Comme le Père agit jusqu'à
présent, le Fils aussi agit2. Jésus ne distingue donc pas entre

une action ordinaire et une action extraordinaire, miraculeuse
de Dieu. Mais, grâce à son cœur parfaitement pur, il voit sans

cesse le Père céleste à l'œuvre dans le monde, et cela jusque
dans les plus petits détails de l'existence. Il n'y a qu'une chose

que Jésus-Christ, — et après lui tout chrétien, — n'attribue pas
à Dieu, c'est le mal moral, le péché.

Si donc le miracle est, au point de vue religieux, un fait qui
éveille chez ses témoins le sentiment de la présence et de faction

de Dieu et qu'ils rapportent par conséquent à la causalité

divine, nous pouvons bien affirmer que plus un homme est

religieux, plus il voit de miracles autour de lui. Dans ce sens, le

mot de Medicus est vrai: ee pour une piété parfaite, tout est

miracle, » parce que tout éveille dans le cœur de l'homme
parfaitement pieux le sentiment de l'action constante du Père céleste.

Cela étant, on peut bien dire que la foi au miracle n'est qu'une
forme imparfaite de la foi à la Providence; c'est la foi à la

Providence des gens dont la piété imparfaite ne saisit l'action de

Dieu que dans les phénomènes, dans les circonstances extraordinaires

de la vie.
Cette brève analyse de la thèse religieuse impliquée par la

définition du miracle fait pressentir notre appréciation de la

i Jean V, 19. — '2 Jean V, 17.

THÉOL. ET PHIL. 1898 37



562 L. EMERY

thèse scientifique: le miracle est un acte contraire aux lois de

la nature. Il est vrai qu'aujourd'hui personne ne veut plus de

cette forme de la thèse scientifique. Aujourd'hui, les partisans
du miracle l'expliquent soit par une dérogation aux lois
naturelles, soit par une suspension momentanée d'une ou de

plusieurs de ses lois, soit par le remplacement d'une loi inférieure

par une loi supérieure, soit par la manifestation ou l'intervention

d'une ou de plusieurs lois rares ou inexpliquées dans l'état
actuel de la science. Je n'entreprendrai pas la critique de ces

explications, M. Chapuis a fort bien montré1 qu'en définitive,
elles aboutissent toutes, ou bien à supprimer le miracle, dans
le sens d'une intervention extraordinaire de Dieu dans le cours
des choses, ou bien, à revenir, par un détour, à la thèse de la

définition ordinaire. Je n'ajouterai que deux ou trois observations.

La première est, qu'en présence d'un fait quelconque, nous
n'avons pas le droit de dire qu'il constitue une dérogation aux
lois de la nature, ou une suspension de celles-ci, ou un acte
contraire à celles-ci, par l'excellente raison que nous ne
connaissons complètement ni les lois du monde physique, ni celles
du monde spirituel, ni celles qui président à l'action et à la réaction

réciproques des deux. Il y a là une leçon de prudence et

d'humilité dont tous, partisans et adversaires du miracle, doivent
tenir compte, dans l'appréciation des faits qualifiés miraculeux.

Il est d'ailieurs bien difficile de comprendre, au point de vue
chrétien, la distinction de deux modes d'action de Dieu dans la

nature, d'un mode ordinaire et d'un mode extraordinaire. La
raison que l'on indique pour la justifier, l'existence du péché,

ne porte pas ou porte trop loin. Si c'est le péché qui rend le

miracle nécessaire, parce que, ayant obscurci l'œil intérieur, il
rend l'homme incapable de discerner Dieu dans le cours
ordinaire des choses, on ne comprend pas pourquoi il se fait beaucoup

moins de miracles de nos jours qu'auparavant, qu'au

moyen-âge, par exemple, puisqu'il y a aujourd'hui autant de

1 Voir le chapitre intitulé : « Les lois de la nature et les définitions du surnaturel

physique. »



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 563

pécheurs et d'incrédules qu'alors. On ne comprend pas davantage

pourquoi ce sont toujours les croyants, ceux qui en ont le

moins besoin, qui constatent des miracles autour d'eux, et non

pas les incrédules, auxquels précisément il en faudrait pour les

convertir.
La seconde observation est que, à supposer exactement

rapportés tous les miracles bibliques, cela ne contredit pas la

thèse de M. Chapuis, — et la nôtre, — que, dans l'explication
de ces faits, la science peut et doit faire absolument abstraction
de Dieu et ne considérer que les causes secondes, c'est-à-dire
l'enchaînement des faits. Prenons, par exemple, la multiplication

des pains '. De deux choses l'une : ou bien le fait est faux,
ou bien il est vrai. S'il est vrai, il s'est passé d'une certaine

manière; il y a eu une succession de phénomènes au travers
desquels cinq pains d'orge et deux poissons se sont
transformés en une masse de nourriture suffisante pour nourrir cinq
mille hommes. Eh bien, la tâche de la science serait, dans ce

cas, de reconstituer la succession de ces divers phénomènes,
d'exposer le comment du fait, sans s'inquiéter du pourquoi,
question toute religieuse. Et il en est ainsi de tous les miracles.
Que Dieu ou un être humain inspiré de Dieu en soit
l'auteur, ils se sont toujours passés d'une certaine manière, et
la tâche de la science est de chercher comment ils se sont

passés. En ce faisant, elle ne nie ni n'affirme l'action de Dieu ;

elle l'ignore parce que ce n'est pas là son affaire, attendu que,
dans ses explications, elle laisse de côté la cause première et
la cause finale des faits qu'elle examine. Elle serait du reste

impuissante à le faire, même à propos des faits les plus
ordinaires et les plus fréquents. Par exemple, la botanique sait

très bien dire comment un pépin de poire devient un poirier ;

mais elle est incapable d'expliquer pourquoi ce pépin a seul la

faculté de tirer de la terre, de l'eau et de l'air, certains éléments

chimiques à l'exclusion de certains autres, de les transformer
en branches et feuilles d'une certaine forme et en fruits d'un

goût déterminé. Elle ne pourrait jamais dire que ceci, c'est

• Jean VI, 5-13.



564 L. EMERY

qu'il y a dans le pépin de poire une vertu pirifère, ce qui est

une vérité à la Palisse. L'homme religieux dit simplement :

c'est parce que Dieu l'a voulu ainsi, et personne n'en peut dire
davantage.

Il nous semble si difficile de méconnaître le bien fondé de

ces deux observations, qu'il y a moyen, nous semble-t-il,
d'arriver à s'entendre sur l'interprétation philosophique à

donner du miracle, en se bornant à affirmer ce qui seul

importe à la foi, à savoir que le miracle est un acte produit par
la puissance surnaturelle de Dieu agissant sur la nature, soit
directement, soit par l'intermédiaire de la puissance
surnaturelle de l'homme, et laisser de côté la question de savoir
comment Dieu opère cette action.

** *

Voyons maintenant comment nous concevons les œuvres
extraordinaires de Christ, sans nous occuper ici de distinguer,
dans la mesure du possible, les faits réellement rapportés tels

quels de ceux qui nous sont parvenus altérés ou transformés
d'une manière ou de l'autre.

L'esprit est, avons-nous vu, une force supérieure aux forces

naturelles, puisque celles-ci sont inconscientes et par conséquent

déterminées, tandis que la force spirituelle est consciente
et libre. Aussi bien la civilisation tout entière et l'exemple
journalier de l'homme sont-ils là pour prouver que l'esprit peut agir
sur la nature et lui faire produire des effets que,naturellement.
elle n'eût pas produits. Il n'est donc pas exact de dire que tout
phénomène dans la nature a sa cause dans la nature, puisque
plusieurs ont leur cause dans la volonté humaine, donc dans

un agent surnaturel.
Plus un esprit a d'intelligence et d'instruction, de volonté et

de moralité, et aussi de piété, plus il a de puissance sur la

nature. C'est là ce que nous fait voir la vie de tous les jours. Or,
considérons à ce point de vue la personne de Jésus-Christ, telle

qu'elle nous apparaît dans les Evangiles.
Dieu doue chaque individu en raison de la tâche qu'il lui

adresse. Si donc Jésus a été appelé à être le Messie promis à



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 565

son peuple, le Sauveur de l'humanité, on peut s'attendre à

priori, à ce que, en vue de cette mission, la plus sainte et la

plus difficile, il a été supérieurement, extraordinairement bien
doué. « Dieu l'a rempli du Saint-Esprit, » disent les auteurs

bibliques1. Ces dons naturels, Jésus-Christ les a portés à leur

plus haute puissance par la perfection de son obéissance. Il est

parvenu à laperfection religieuse et morale, la première consistant
dans une confiance filiale absolue dans le Père céleste, la seconde
dans un amour parfait pour ses semblables et dans une liberté
parfaite à l'égard du monde ; par quoi nous entendons la faculté
de se déterminer absolument en tout d'après la seule règle du
devoir. Et bien, c'est dans ces deux perfections qu'il faut chercher

le secret de la puissance extraordinaire de Jésus sur la

nature.
Sa confiance en Dieu était telle que, toutes les fois qu'il a senti

qu'une œuvre quelconque était nécessaire à l'accomplissement
de sa mission divine, il n'a pas hésité un instant à l'entreprendre,
et, porté par sa foi, il l'a accomplie. Si, pour l'accomplissement
de son œuvre rédemptrice, il eût été nécessaire de déplacer une
montagne, il n'eût pas hésité un instant à lui dire : ee Ote-toi de

là et jette-toi dans la mer, -» et il avait la conviction. — et nous
l'avons avec lui, — que le prodige aurait eu lieu, puisque le
monde de la nature est au service du monde spirituel2. Seulement,

cela n'a pas été nécessaire, et il est peu probable que
cela le devienne jamais. Cette puissance de Christ sur la nature,
produit de sa foi en Dieu, nous la posséderons quand nous
serons arrivés au même degré de foi3. Destinée à devenir le

partage de tous les enfants de Dieu, cette puissance rentre
donc dans le plan général du monde, et celui-ci est organisé en

conséquence. Les œuvres merveilleuses de Jésus, en tant que
résultat de la puissance de sa foi, ne sont donc nullement
extraordinaires en soi, et le jour où il y aura plusieurs êtres

i Actes X, 38 ; Luc IV, 1 ; Jean III, 34.
5 On pourrait remarquer que par suite de la perfection de la communion

religieuse, Jésus-Christ n'a jamais voulu faire que ce qu'il savait être, à ce moment-
là, la volonté de Dieu.

3 Mat. XXI, 21-22, et Jean XII, 12-14.



566 L. EMERY

humains arrivés à la stature parfaite de Jésus-Christ, les savants

pourront peut-être, alors, se rendre clairement compte de la

manière dont cette puissance de la foi s'exerce sur la nature.
Déjà actuellement le fait incontesté de guérisons par la foi, dans

certaines maladies, a donné lieu à des observations intéressantes
à ce sujet.

Le secret de la puissance miraculeuse de Jésus-Christ doit
être cherché, en second lieu, dans l'intensité de sa vie morale,
en particulier dans l'intensité de son amour pour autrui,
ee L'amour fait des miracles, » ce proverbe dit plus vrai qu'on
ne pense. Comme Dieu est amour parfait, l'homme est appelé à

devenir amour parfait, et la loi de l'amour doit devenir la règle
suprême des rapports entre humains. Mais l'amour est une
puissance depremier ordre ; l'oubli de soi et l'amour des autres permet
à l'homme des prodiges de tact, d'ingéniosité, de dévouement,
de relèvement, de consolation. Porté au degré de la perfection,
il triomphe d'obstacles insurmontables à l'homme ordinaire.
C'est parce qu'il a aimé comme Dieu nous aime, que Jésus a pu
accomplir ses œuvres de charité et de compassion, ses guérisons

de malades, qu'il a rendu, — si le fait est exactement
rapporté, — un fils à la veuve de Nain et une fille à Jaïrus. Si

nous savions aimer comme lui et autant que lui, nous ferions
aussi les œuvres qu'il a faites, car l'amour est de Dieu, et celui

qui aime, non seulement est en communion avec Dieu, mais

puise dans cette communion une puissance surnaturelle, dont
l'histoire des génies du dévouement offre d'ailleurs plusieurs
exemples. Aussi faut-il remarquer que jamais Jésus ne fait de

miracles pour se faciliter sa tâche, pour rendre sa vie plus
commode et plus aisée1, mais toujours pour faire du bien à

autrui. A deux reprises, nous le voyons se refuser à employer
son pouvoir dans son propre intérêt : dans la scène de la

tentation au désert, puis lors de son arrestation2. Sainte et
utile leçon pour nous tous, qui sommes si souvent tentés de

demander à Dieu de merveilleuses délivrances pour nous-

1 II n'y a qu'une seule exception, le miracle du statère; Mat. XVII. 24-27;

aussi est-il fortement suspecté, même par des critiques conservateurs.
2 Mat. XXVI, 51-54.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 567

mêmes, plutôt que de lui demander la confiance et la patience
nécessaires pour accepter sa volonté. C'est ainsi que non
seulement il faut être parvenu à un haut degré de piété et de

moralité pour faire les œuvres que Jésus a faites, mais que,
seuls, ceux qui sont arrivés à cette hauteur peuvent exercer
ce pouvoir selon la volonté de Dieu, sans orgueil ni amour de

leurs aises, mais uniquement par charité.
Tout en admettant que Jésus-Christ a fait réellement des

œuvres extraordinaires, dont les Evangiles nous rapportent plus
ou moins exactement un certain nombre, nous estimons que
les adversaires de M. Chapuis ont considérablement exagéré

l'importance de la foi aux miracles tels qu'ils les conçoivent.
Avec M. Chapuis, nous affirmons que jamais Jésus n'a attaché
le salut à la foi au miracle, car on peut parfaitement croire au

miracle sans être pieux1, et être pieux sans croire au miracle.

L'argumentation de M. Henri Secrétan2, à cet égard, nous a

profondément étonné. Pour prouver que Jésus a demandé de

croire à ses œuvres, l'honorable pasteur de Lausanne allègue :

Jean X, 37, 38 : ce Si je ne fais pas les œuvres de mon Père,

ne me croyez point. Mais si je les fais, quand même vous ne

me croiriez point, croyez à mes œuvres, afin que vous sachiez

et reconnaissiez que le Père est en moi et que je suis dans le
Père. » Mais quand on rapproche ces paroles de Jean IV, 48 :

ee Si vous ne voyez des miracles et des prodiges vous ne croyez
point, » et de Jean XX, 29 : ce Parce que tu m'as vu, tu as cru ;

heureux ceux qui ont cru sans avoir vu, » on se rend compte
que la pensée de Jésus est celle-ci : l'œuvre que Dieu demande
de vous, c'est que vous croyiez à Celui qu'il a envoyé ; et ce

qui doit vous faire croire en moi, c'est qu'en écoutant mes

paroles, vous reconnaissiez que je ne parle pas de moi-même,
mais que mes paroles sont de Dieu, qu'elles sont donc des

paroles de vie éternelle. Que si vous ne sentez pas toute la
vérité de mes paroles, croyez du moins en moi à cause de mes

œuvres (et par là, il faut entendre, je crois, non pas seulement
ses œuvres extraordinaires, mais encore la sainteté et la cha-

i Jean II, 23-25.

- Voir Semeur vaudois du 25 février 1898.



568 L. EMERY

rite de sa vie). Toutefois, heureux ceux qui, pour croire, n'ont
pas besoin de la vue de ces miracles, mais qui sont poussés à

croire en moi par l'attrait des choses d'en haut.
Nous sommes également fort étonné de la conclusion que

M. Secrétan tire de Jean XV, 24 : ce Si je n'eusse pas fait parmi
eux des œuvres que nul autre n'a faites, ils n'auraient pas
commis de péché. » Y a-t-il là vraiment l'affirmation que c'est

un péché de ne pas croire ces œuvres? Nous ne le pensons
pas, d'autant plus qu'au verset 22, Jésus dit : ee Si je n'étais

pas venu et que je ne leur eusse point parlé, ils n'auraient pas
commis de péché; mais maintenant ils n'ont aucune excuse de

leur péché.» Qu'est-ce que donc que Jésus veut dire? Il affirme
une fois de plus que la responsabilité du pécheur est d'autant
plus grande qu'il a été plus éclairé. Les témoins de la vie de

Jésus-Christ sont donc inexcusables, puis qu'ayant eu le privilège

et d'entendre le Christ et de voir ses œuvres, — par quoi,
nous le répétons, il ne faut pas seulement entendre ses actions

extraordinaires, mais toute la teneur de sa vie, — ils n'ont pas
cru en lui, et ne se sont pas convertis à ses paroles. Le tort
qu'ils ont eu, ce n'est pas de n'avoir pas cru à ces œuvres,
puisque, les voyant, ils ne pouvaient les nier1 et les attribuaient
à Beelzebul, mais de ne pas avoir cru en Jésus-Christ, qu'ils
pouvaient entendre et voir, et dont les paroles et les actes

devaient convaincre tout esprit non prévenu.
La foi de ceux qui croient en Jésus à cause de ses miracles

n'est donc, aux yeux du Christ johannique, qu'une foi de

seconde catégorie, s'il nous est permis de nous exprimer ainsi.
Aussi l'évangéliste, racontant que plusieurs à Jérusalem avaient

cru en Jésus à cause de ses miracles, ajoute: ee Mais Jésus ne

se fiait point à eux parce qu'il les connaissait tous2. •» Du reste,
nous ne voyons pas que les cinq mille hommes rassasiés par
Jésus soient devenus pour cela ses disciples. Sans doute la vue
de certaines œuvres extraordinaires de Jésus a pu décider quelques

hésitants, ouvrir les yeux à d'autres, mais comme nous

voyons Jésus ne pas faire de miracles là où il rencontre de l'in-
1 Jean XII, 9-11 ; Mat. XII, 24
2 Jean II, 23-25.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 569

crédulité1, que. fréquemment, il recommande le silence à ceux
qu'il a guéris2, nous pouvons juger par là qu'il ne comptait pas
beaucoup sui- ses actes de puissance pour gagner des disciples.

D'ailleurs, la situation est tout autre de nos jours qu'au temps
de Jésus-Christ. Etant donné que nous ne sommes pas témoins
des miracles de Jésus, mais que nous sommes obligés de nous
en rapporter au témoignage d'écrivains ayant une toute autre
conception du monde que nous, ce ne sont pas les miracles
racontés dans l'Evangile qui peuvent pousser le pécheur à mettre
sa confiance en Jésus. Mais ce sont ceux qui, pour des raisons
religieuses, morales ou intellectuelles, ont cru en Jésus, qui sont
ensuite disposés à croire à la réalité des miracles évangéliques.
Le mot de Schleiermacher : « Je crois, malgré les miracles, »

est une boutade exprimant l'opinion de maint chrétien. Et puis,
si les miracles sont nécessaires pour éveiller la foi, pourquoi
ne s'en fait-il plus de nos jours? j'entends des miracles autres

que des guérisons pouvant s'expliquer par suggestion. N'y a-t-il

pas autant d'incrédules de nos jours qu'au temps de Jésus-

Christ? Et pour suppléer aux lacunes que présentent la vie et

la parole des prédicateurs de l'Evangile d'aujourd'hui, ne leur
seraient-ils pas encore plus nécessaires qu'ils ne l'étaient à

Jésus-Christ? Si Dieu ne leur a pas donné ce pouvoir, n'est-ce

point aussi parce que la vue d'un miracle, même de la
résurrection d'un mort, ne saurait pas plus convertir les pécheurs
d'aujourd'hui que le mauvais riche de la parabole. La foi
chrétienne est une œuvre morale, ou elle n'est pas la foi.

*

Concluons, ou plutôt, résumons ce que nous avons si

insuffisamment exposé.
Aux yeux du chrétien qui croit à l'action constante et souveraine

de Dieu dans la nature et dans l'histoire, dans les petites
choses comme dans les grandes, il ne saurait être question de

distinguer entre une action ordinaire régulière de Dieu et une

' Marc VI, 4-6.
2 Marc 1,40-45, v. 43.



570 L. EMERY

action extraordinaire et irrégulière de Dieu. Tout au moins,
la distinction est purement subjective, variant d'une personne
à l'autre, mais nullement objective, fondée dans la réalité. Mais
le chrétien distingue d'autant mieux l'action de Dieu dans le
monde qu'il est plus pieux, plus rempli de cet esprit de Dieu

qui seul connaît les choses de Dieu1.
On ne peut pas opérer une distinction objective entre l'action

de Dieu, et celle des forces humaines et des forces de la

nature. Le même phénomène qui, étudié scientifiquement, est

toujours et partout rapporté à une force humaine ou physique,
peut, en même temps, et avec autant de raison, être rapporté
par la conscience religieuse à la causalité divine.

Les œuvres extraordinaires de Jésus s'expliquent par sa

perfection religieuse et morale, par les dons qu'il a reçus de Dieu

en vue de sa vocation.
En présence de ces thèses, qui résument non seulement notre

point de vue, mais aussi, je crois, celui de M. Chapuis, nous
voudrions oser espérer qu'on ne nous accusera plus de déisme

ou de rationalisme. On ne pourra plus prétendre, sans inintelligence

ou mauvaise foi, que nous nions l'action de Dieu dans le

monde, en un mot, le Dieu vivant, et, ce qu'implique la foi au
Dieu vivant, l'efficacité de la prière. Nous craignons toutefois

qu'il n'en soit rien. Il y a tant de gens qui ne comprennent que
leur propre théologie, et qui n'hésitent pas un instant à l'identifier

avec l'Evangile. Ils déclarent qu'un mot ne peut avoir que
le sens qu'ils lui donnent, et ne peuvent concevoir qu'autrui
lui en donne un autre. Soutenir, par exemple, comme on l'a
fait, que M. Fornerod et moi nous nions le surnaturel, c'est
donner la preuve qu'on n'a compris ni l'un ni l'autre, attendu

qu'il est impossible de croire au Dieu de l'Evangile sans croire

par là-même au surnaturel : Dieu, l'être absolu et souverain,
étant le surnaturel par excellence.

Un mot encore en terminant. Nombre de gens s'imaginent

que nos conceptions théologiques sont déterminées par le désir
de rendre le christianisme plus acceptable à nos contemporains.

1 Pour la piété parfaite tout est de Dieu, sauf le mal moral, la transgression de

sa volonté, ce qui va de soi.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 571

Nous émousserions les angles de la foi chrétienne pour gagner
des croyants. Il faut nous croire bien naïfs et bien peu pénétrés
de l'esprit chrétien pour nous attribuer de telles intentions.
Bien naïfs 6erions-nous, en effet, si nous pensions que
l'obstacle qui éloigne tant de gens de la foi chrétienne est avant tout
de nature intellectuelle, dogmatique. Il l'est sans doute pour
quelques-uns, pour quelques Nathanaëls; mais, dans l'immense

majorité des cas, l'incrédulité a une cause morale et

religieuse, l'amour de soi, l'amour du péché, ou tout au moins,
l'indifférence à l'égard du péché, en regard des saintes

exigences de l'Evangile : le renoncement à soi-même, la conversion,

l'amour et le service de Dieu dans la personne de son

prochain. Or, ces saintes exigences, nous avons pleine
conscience de ne les affaiblir en rien du tout.

Bien peu chrétiens serions-nous ensuite, si nous avions la

prétention d'accommoder le christianisme au goût du jour.
Non, ministres de Celui qui a dit ce Je suis la vérité, » nous
avons la conviction bien nette de travailler à son service, en

recherchant loyalement, sincèrement, la vérité, puis en la
professant telle que nous l'avons saisie dans l'Evangile, ec Nous

n'avons de puissance que pour la vérité ; » cette parole de

l'apôtre Paul est la devise de notre travail théologique. En

l'accomplissant dans cet esprit, nous sommes certains de le

faire dans l'esprit de l'Evangile, et cette conviction nous donne

la force de supporter patiemment les critiques, même des gens

qui ne nous ont jamais lu. Les Réformateurs en ont entendu
bien d'autres.


	Le miracle et le surnaturel

