Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 31 (1898)

Artikel: Le miracle et le surnaturel

Autor: Emery, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379658

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE MIRACLE ET LE SURNATUREL'

L. EMERY

Il y avait bien trois mois que M. Chapuis avait fait paraitre
ses études sur le surnaturel, que nous n’avions pas méme coupé
les pages de son volume, — hommage pourtant de 'auteur, —
renvoyant, a nos vacances de Pdques, cette lecture dont nous
nous promettions beaucoup d’intérét. La levée de boucliers qui
suivit cette publication changea notre propos. En voyant accuser
notre collégue, ici, de ne plus croire a 'efficacité de la priéere;
12, de mettre en doute la personnalité de Dieu, ailleurs, de nier
les guérisons du Christ et de rejeter soit la rédemption soit la
révélation; en entendant dire qu’il n’y avait plus place pour la
religion de M. Chapuis dans notre Eglise nationale vaudoise,
nous avons été saisi d'inquiétude et de tristesse. Serait-il pos-
sible, serait-il vrai, nous demandions-nous, que le maitre dont
nous avons été 'éléve attentif et intéressé, avant d’étre aujour-
d’hui le collegue et 'ami, 'un de ceux auxquels nous devons
non seulement le goUt des étuces théologiques, mais l'intérét
actif pour les choses concernant le royaume de Dieu, serait-il
vrai qu'il etit renouvelé la banqueroute d’'Edmond Scherer? Nous
avions bien quelque peine & le croire, nous qui avious entendu
plus d’une fois notre frére parler, avec une chaleur et une con-
viction qui ne trompent pas, du Maitre coux et humble de cceur

! Quelques réflexions présentées a la Société vaudoise de théologie, dans sa
séance du 27 juin 1898, & propos de I'ouvrage de M. Paul Chapuis sur le surna-
turel,



534 L. EMERY

qui est venu chercher et sauver ceux qui étaient perdus. Mais
on paraissait si ému autour de nous, d’aucuns avaient l'air si
scandalisé, que c’est avec une attention inquiéte que nous avons
lu le volume incriminé, une premiére fois, tout d’une haleine,
impatient de trouver les pages qui suscitaient tant de décri, une
seconde fois, le crayon a la main, pour souligner soit les pages
qui nous plaisaient particulierement, soit les théses sur les-
quelles nous divergions d’avis.

Cette double lecture faite, nous flmes complétement rassure;
non pas que nous partageassions de tout point les idées de notre
cher collegue, ni méme que nous approuvassions toutes les viva-
cilés de style échappées & sa plume de journaliste, mais nous
avions pu nous rendre compte du manque de fondement des
critiques rapportées plus haut, et nous convaincre que M. Cha-
puis n’avait diminué en rien les affirmations capitales, essen-
tielles de la foi chrétienne. Sur plus d’'un point, il y avait eu
évidemment méprise, malentendu de la part des critiques, mais
malentendu auquel le langage de M. Chapuis avait pu préter
dans quelques occasions. Pour motiver notre dire, nous aime-
rions reprendre succinctement les principales théses du volume
de M. Chapuis, montrer en quoi elles nous paraissent fondées,
en quoi aussi elles nous paraissent inexactes, ou incomplétes,
ou un peu aventureuses.

En exposant ainsi, & notre tour, notre avis sur cette question
tant débattue du miracle et du surnaturel, nous n’avons point
la prétention d’étre cowplet. 1l faudrait pour celaun volume, et
non point tne étude de guelques pages, destinée a fournir I'in-
troduction et la matiére d’'un débat que nous espérons fruc-
tueux et fraternel, Mais nous avons & cceur de défendre notre
colléegue contre les critiques souvent injustes qui ont été faites
a son volume, et dont quelques unes en dénotent une lecture
plus rapide que réfléchie. Puis, en second lieu, nous aimerions
faire voir que, sur ce probleme du miracle et du surnaturel, s’il
subsiste et subsistera toujours des divergences de pensée, plu-
sieurs de celles-ci reposent sur des malentendus que notre
ambition serait de dissiper, dans l'intérét de la science théolo-
gique et de la paix dans le sein des Eglises.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 535

Nous n’avons pas lillusion de découvrir une formule qui
mette tout le monde d’aczord; mais, restreignant le probleme a
étudier a cette question-ci: quelle idée devons-nous nous faire
des miracles attribués par les Evangiles & Jésus-Christ?... nous
estimons possible d’arviver a4 une solution capable de satisfaire
d’une maniére générale les théologiens s’accordant & admettre,
a la base de la discussion, les quatre théses ci-aprés:

«) La foi au Dieu vivant de I'Evangile, ¢’est-a-dire la concep-
tion théiste de Dieu et par suite, la possibilité et 'efficacité de
la priére.

b) La foi a la sainteté de Jésus de Nazareth et & sa parfaite
communion avec le Pére.

¢) L’affirmation de I’état général de péché du genre humain
et de ses ficheuses conséquences pour l'activité spirituelle de
I’lhomme.

d) L’estimation que 'état de péché de Phumanité terrestre
n’a pas transformé les conditions astronomiques, mécaniques,
physiques, chimiques et organiques de notre planéte.

Sur les trois premiéres theses, 'entente entre nous, — je ne
dis pas avec tous les théologiens, — sera facile, et nous nous
bornerons sur ces trois points 4 montrer, par des citations, que,
quoi (u’on en ait dit, le volume de M. Chapuis admet et sou-
tient ces theses. La quatritme, plus discutée, nous arrétera
davantage, et son examen nous introduira au cceur méme de
notre étude.

I
Les présuppositions dogmatiques de notre étude.
A. La foi aw Dicw vivant de UEvangile.

« Quand je parle de Dieu, répétons-nous aprés M. Chapuis?,
avec Medicus, je n'entends pas désigner le Dieu du déisme,
conscient mais démissionnaire en quclque sorte, aprés s’élre
enful une fois pour toutes dans I'infini et abandonnant l'univers
créé par lui a ses destinées; je n'entends pas davantage le dieu

t Page 32.



536 L. EMERY

anonyme du panthéisme hégclien, qui est une pure abstraction,
une sorte de synthese de la vie universelle. J'entends un Dieu
personnel, celui que nous a montré Jésus-Christ, actif, a la tois
distinct du monde et agissant dans le monde, un Dieu esprit,
infiniment puissant, liberté absolue, un étre bon et saint, un
Dieu qui fasse de sa Providence une création continuelle, si
bien que, sans une action permanente de sa volonté, tout ce
qui est cesserait d’étre ipso facto. »

« Nous accusera-t-on d’'accentuer I'immanence de Dieu, selon
le mot des philosophes, au détriment de la transcendance? écrit
ailleurs! M. Chapuis. Peut-étre, mais si le panthéisme hégélien
identifie en quelque sorte le monde et Dieu, le théisme évan-
gélique les distingue. Il affirme tout & la fois, et avec quelle
énergie puissante par la bouche du Nazaréen! I'immanence et
la personnalité consciente. »

On ne peut étre plus précis, et 'on comprend que 'homme
qui a cette fo1 a 'action continuelle du Dieu personnel ne puisse
nier l'efficacité de la priere, comme d’aucuns I'en ont accusé,
au mépris des déclarations les plus explicites comme les sui-
vantes:

« On entend quelquefois des chrétiens pieux dire a propos
d'une douloureuse épreuve qu’ils ont lraversée ou d’une assem-
blée de culte: nous avons éprouve la présence de Diecu; il nous
a soutenus. Qui osera dire que ce soit, quand ce n’est pas un
vain langage, une pure illusion? Ils sont d’un seul élan montés
4 Dieu qui remplit leur dme?2. »

« Un pére est assis au chevet de son enfant gravement ma-
lade. Les médecins, comme lui, ont perdu tout espoir de le
garder & la vie. L’angoisse, I'affection réveillent chez le pére
désespéré ce sentiment de dépendance confiante qui est la
piété. Il fléchit le genou, il prie, il supplie, il Iutte. Tout son
étre prie, il est comme transporté par la foi dans ce monde des
réalités supérieures ot I’on demande ce qu'on désire, ou I'on
dit: Pére, s’il est possible... Toutefois...! L’enfant guérit, ’en-
fant vit. Ferait-il preuve de superstition ce pére en disant:

1 Page 148, — 2 Page 153.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 637

Dieu m’a exaucé, il m’a conservé le fils de mes entrailles? Mais
d’autre part, sera-t-il interdit au médecin, au plus chrétien des
médecins, d’analyser le cas, de chercher les causes, car il y a
une cause dans la nature, ou des causes, de ce relévement
inespéré?

» Encore ici vous avez répondu, et avant nous, ce pieux
huguenot, fondateur de la chirurgie moderne, a dit le mot
vrai: « Je le pansai, Dieu 'a guéril. »

» Prier, dit-il ailleurs, dans son chapitre sur la pricre, ce
n’est point se parler & soi-méme, mais parler avec Dieu. ... Eile
suppose une communion avec la source méme de I'Etre, avec
le principe et auteur de tout bien. Quand, d’autre part, cet
étre s’appelle, comme chez Jésus de Nazareth, le Pére, qu’il
s’identifie avec 'amour et la justice absolue, la priere devient
un effort et tend vers un but unique: que Dieu soit en nous et
(ue nous soyons en Dieu. Les demandes les plus diverses et
les plus naives, selon les divers état d’ame, y peuvent prendre
place. Tout ce que vous demanderez en mon nom, selon sa
volonté, mon Pére vous 'accordera.

On ne saurait nier, en effet, ajoutons-nous, que toute priére
vraiment chrétienne doit se résumer en ces mots: que ta vo-
lonté soit faite et non pas la mienne! Tel est I'enseignement
de I'Evangile, I’écho de I'expérience personnelle de Jésus et de
tous les hommes de priére qui ont été ses disciples.

B. La parfaile sainteté de Jésus de Nazareth el sa parfaite
cominunion avec le Pere céleste.

(Cest 1a également une seconde affirmation de la fol chré-
tienne qul nous est commune. Je n’al pas besoin d’insister sur
le fait que c’est 14 une thése admise par M. Chapuis. puisque
plusieurs d’entre ceux qui ont critiqué ses études christolo-
giques ont précisément relevé le fait qu’a leurs yeux, cette
theése, parfailement juste en soi, n’exprimait cependant pas

d’une maniére suffisante le caractére spécifique du Christ, sa
divinité.

1 Pages 153 et 151.



538 L. EMERY

C. Létat de péché de U'humaniteé.

Ici encore nous laissons la parole & M. Chapuis, puisqu’on
I’a accusé de nier le péché.

« Si Iorigine du mal reste hypothétique, le fait est trop évi-
dent pour étre nié, ses ravages trop sensibles pour que nous
songions un seul instant a les atténuer. Présentement nos con-
sciences nous condamnent; 'histoire est faite en partie de nos
rebellions. Nous avons un sentiment confus, qui s’avive chez
les imes les plus hautes, que nous ne sommes pas seuls cou-
pables et que les solidarités de la race nous enveloppent, qu’en
tout cas, en notre vie et a notre place — serait-ce une illusion
absolue et désespérante ? — nous avons failli par notre faute,
et qu’aux veux de la justice absolue, nous sommes respon-
sables et condamnables. Ceux qui nient cette expérience, ces
crimes, ce sang, ces larmes et cette boue, ne se sont, je le
crains trés fort, jamais regardés eux mémes?i. »

« Le souvenir de nos fautes nous laboure, écrit-il ailleurs?2, a
propos de Uobligation morale, et la conscience épurée montre
aux plus grands des saints qu’'a se regarder eux-memes, ils
sont les plus grands d’entre les pécheurs. »

Nous ne perdrons pas notre temps & démontrer que le péché
a non seulement diminué notre énergie morale, notre force de
volonté, mais qu’il a émoussé notre faculté religieuse, notre
capacité de voir et de sentir Dieu, aussi bien dans la nature et
dans ’histoire que dans le cours de notre propre vie et dans
notre for intérieur. C’est 14 une donnée de l'expérience chré-
tienne qu’aucun chrétien ne nie. « Ce sont vos péchés quivous
cachent la face de Dieu » avait déja dit le propheéte Esaie?, et
Jésus a donné le pendant positif de cette parole dans ['une de
ses béatitudes : « Heureux ceux qui ont le cceur pur, car ils
verront Dicu . »

1 Pages 99-100. — 2 Pages 166-167. — 2 Chap. LIX, v. 2. — 4 Mat. V, 8.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 539

D. Que Uétat de péché de Uhwmanité n’a pas modifié
la constitution physique de notre globe.

Si nous placons cette thése discutée au nombre des présup-
positions dogmatiques de notre étude, sans en faire une dé-
fense approfondie, c’est qu elle nous parait étre la condition in-
dispensable de toute étude sérieuse sur la question qui nous
occupe. Si, en effet, nous ne pouvons pas partir, ¢ans notre
¢tude, de ce qui est, de ce que nous connaissons par expeé-
rience; s1l nous faut prendre pour point de départ I'affirmation
que les conditions normales d’existence de notre globe terrestre
sont tout autres que celles constatées actuellement par la science,
nous voguons alors en pleine fantaisie. Chacun s’imaginera cette
nature normale & sa facon, et dés lors, il est inutile de discuter,
puisque la base commune, nécessaire a toute discussion fruc-
tueuse et sérieuse, manque totalement. Nous tenons cependant
a montrer que notre these ci-dessus nous parait impliquée par
la maniére dont Jésus considére la nature.

Les adversaires de notre thése estiment donc que, par suite
du péché, le désordre régne non seulement dans I’humanité, —
ce que nous affirmons implicitement dans notre troisiéme
thése, -— mais aussi dans la nature. La preuve de ce désordre,
c’est, disent-ils, la loi de la souffrance i laquelle sont soumis
tous les étres sensibles, c’est la lutte pour 'existence qui regne
du haut en bas d= Uéchelle humnaine et animale. La counsé-
quence de ce désordre, ¢’est que, ce que nous appelons 'ordre
naturel n’est pas en réalité 'ordre naturel, I'ordre normal, mais
un ordre sous-naturel, tandis que ordre normal, celui qui
aurait été 'ordre de la nature avec une humanité sainte et
parfaite, nous apparazit aujourd’hui avec le caractére de l'ex-
traordinaire, du surnaturel.

Nous ne voulons pas aborder ici le probléme de la souflrance,
cela nous entrainerait trop loin. Pour notre compte, nous
estimons qu’un éfre sensible, et dont ’éducation est a fuire, ne
peut pas se passer de I'école sévere de la souffrance, et que,
si 'homme est appelé a s’éiever de l'esclavage de la chair &
la liberté glorieuse des fils de Dieu, Dieu ne pouvait faire autre-



540 L. EMERY

ment que de le placer dans un monde semblable au notre.
D’ailleurs, 'immense majorité des souffrances humaines sont
la conséquence plus ou molins immédiate des péchés des
hommes, méme abstraction faite du péché du premier couple
humain. Mais 14 n’est pas la question. Comme la paléontologie
constate de la maniére la plus décisive qu’il v a eu des ani-
maux carnassiers, et par conséquent des souffrances, avant
I'apparition de I'nomme ici-bas, comme la géologie constate
également, avant 'apparition de 'homme, qu’il v a eu ici-bas
des catastrophes cosmiques, une chose est certaine, évidente :
c’est que la souffrance el le désordre out existé ici-bas anté-
ricurement & 'apparition de ’homme, donc indépendamment
du péché de la race adamitique. Nous n’avons donc a rigou-
reusement parler, aucune preuve d’une modification dans la
nature de notre planéte par suite du péché du ou des premiers
couples humain, ou plutét nous avons la preuve du contraire.

Les partisans de cette opinion en ont si bien senti les diffi-
cultés que quelques-uns, a la suite d’Origene, des mystiques
(Etinger et Baader, de Charles Secrétan, ont transporté la chute
en dehors de notre planéte et antérieurement 4 I'organisation
définitive de celle-ci. Le désordre et la souffrance régnant dans
celle-ci, déja avant lapparition de ’homme, serait ainsi le
contre-coup de 'imtroduction du péché dans une autre partie
de I'univers.

Mais c’est 1a une hypothéese purement gratuite, qui ne sau-
rait d’ailleurs invoquer en sa faveur ni I’Ancien, ni le Nouveau
Testament, par 'excellente raison que les auteurs de ces écrits
ne connaissaient que deux sphéres habitables: la terre, et les
cieux, trone de Dieu et demeure de la perfection. Du reste,
d’un bout a Pautre des livres bibliques, court la pensée que ce
monde-c1 est un monde d’ordre et non de confusion, un monde
qui raconte la gloire de Dieu et wmanifeste 'ccuvre de ses
mains?!, une création qui révele a qui sait les voir les perfec-
tions invisibles de Dieu, sa puissance éternelle et sa divinité 2.
« Tes ceuvres sont en grand nombre, 6 Eternel, s’écrie le psal-

1 ps. XIX, 1. — 2 Rom. I, 20,



LE MIRAGCLE ET LE SURNATUREL ol

miste, tu les as toutes faites avec sagessel.» Rien, dans la
bouche du Chvrist qui voit action de Dien dans la croissance
des lys des champs et dans la chute d’un passereau, ne vient
infirmer cette donnée générale de I'enseiunement biblique. S’il
y a du désordre, sl v a des souffrances ici-bas, les unes ont
pour autcur Dieu lui-méme, (ui chatie celui qu’ll aime comme
un pere U'enfant qu’il chérit?) et nous enseigne 'obéissance par
la souffrance méme?; les autres sont causées par Paction de
Satan et de ses démons#*, ou bien par les transgressions mémes
de ceux qui sont frappés®. Nulle part, dans le Nouveau Testa-
ment, Jésus-Christ n’est représenté comme ayant pour mission
une restauration physique de notre globe, mais comme avant
une tiche d’ordre religieux et moral, la destruction du péché
et ’établissement du régne de Dieu: « Le fils de 'homme est
venu chercher et sauver ce qui était perdu. » « Le fils de Dieu
a paru afin de détruire les ceuvres du diable?. » C’est ainsi qu'’il
est appelé a réaliser le veeu du psalmiste « que les pécheurs
disparaissent de la terre, et que les méchants ne soient pius?®. »
Nous ne constatons, du reste, pas que la constitution physique
de notre globe et les lois qui la régissent aient subi une modifi-
cation quelconque a partir de Jésus-Christ. Ce qui est vrai,
c’est que soit les prophetes, soit les apotres, soit Jésus-Christ
lui-méme, lorsqu’il parle de son retour et de son avénement
comme Messie, annoncent une transformation compléte de notre
globe, un renouvellement de la face de la terre, de telle sorte
que celle-ci deviendra, — mais non, redeviendra, — un séjour
de délices?.

1 ps. CIV, 24, — 2 Prov. III, 12. — 3 Hébr. V, 8; II, 10.

4 Yoir les guérisons de démoniaques, de muets, de lunatiques, de paralytiques,
guéris par 'expulsion des démons que I'on croyait habiter en eux et occasionner
ces maladies, ¢f. en partie, Lue XIII, 16.

> Destruction de Sodome et Gomorrhe, ruine de Jérusalem et captivité du
peuple, déchéance de Saiil, plaies d’Egypte etc.

G Luc XIX, 10.

71 Jean III, 8.

8 Ps. Clv, 35.

9 Esaie LX, LXI, LXV, 17-25; Rom. VIII, 18-25; Apoc. XXI & XXII, 5; Mat, XIX,
28; XXIV, 29-30 cf. parall. Marc XIII, 24 & 26 et Luc XXI, 25-27.



542 L. EMERY

Ajoutons qu’il est bien difficile de comprendre comment,
ensuite du péché d’étres étrangers a notre planéte et sans
rapport avec elle, les humains d’ici-bas auraient ¢té condamnés
a souffrir, les animuux a s’entre-dévorer, et, pour reprendre
des exemples empruntés a M. J.-A. Porret, la cigué i ressem-
bler au cerfeuil d’une maniére étonnante, et la fausse oronge
vénéneuse a revétir les dehors appétissants de 'oronge comes-
tiblel. On ne percoit pas, entre la cause indiquée et les effets,
de lien organique ni de rapport logique ou moral.

Enfin, si la thése du sous-naturel était vraie, si le surnaturel,
le miraculeux était le vrai naturel, il en faudrait conclure que,
si ’homme n’avait pas péché, il n’aurait plus eu besoin de cul-
tiver la vigne, parce qu’il aurait pu changer I’eau en vin; qu'’il
n’aurait pas eu besoin de vaisseaux pour passer les mers et de
ponts pour traverser les fleuves, mais qu’il aurait pu marcher
sur 'eau; qu’il n’aurait pas eu besoin d’étudier la médecine,
parce qu’il aurait guéri les malades par la parole ou par I'im-
position des mains, ou plutét qu’il n’y aurait plus eu de malades;
qu’il aurait pu se passer de la metéorologie et des ports abrités,
parce que d’un mot il aurait apaisé les tempétes. Et qu’on ne
nous accuse pas de railler, puisque les défenseurs de ce point
de vue admettent que les lois actuelles de la nature ne sont pas
les lois normales, et que les actes miraculeux du Christ ne sont
qu’une manifestation du vrai naturel. Mais s’il en était ainsi, il
en résulterait que 'homme ne serait plus un homme, appelé
comme tel & se développer physiquement, moralement, reli-
gieusement, intellectuellement, esthétiquement, mais que dés
sa naissance il serait dieu, pouvant tout ce qu’il veut.

Telles sont les raisons qui nous empéchent de prendre au
sérieux cette hypothése par trop hypothétique. Entre ceux qui
I'admettent et nous, il n’y a pas de base commune de discussion,
et, pour eux, tout ce que nous dirons sur la question du surna-
turel sera nécessairement nul et non avenu.

Ces présuppositions dogmatiques établies en accord avec
M. Chapuis, passons a I’étude de notre sujet, miracle et surna-

¢ 1 Yoir Evangile et science, p. 59 et 60.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 243

turel, et commencons par bien définir les principaux termes
employés dans cette étude, pour éviter tout malentendu, et
d’abord celui du surnaturel.

II
Définitions.

Surnaturel, dirons-nous avec Liltré, signifie ce qui est au-
dessus de la nature. Seulement, nous n’avons la qu’une défini-
tion de mot et non de chose, et c’est la chose qui importe.
Pour arriver & celle-ci, il s’agit de s’entendre sur le sens du
mot nature, et c’est ici que la difficulté commence, attendu que
Littré ne donne pas moins de vingt-neuf acceptions de ce terme.
Selon nous, tout ce qui existe dans ’univers se répartit en deux
grands regnes, le régne de I'esprit et celui de la nature, et c’est
pourquoi la science, qui a pour objet la connaissance de ce qui
est, comprend deux classes de sciences, les sciences de 'esprit
et les sciences de la nature. Pour nous, qui sommes moniste,
la nature et 'esprit ne sont que deux formes différentes d’exis-
tence d’une seule et méme substance, mais la question n’im-
porte pas ici au point que nos conclusions ne puissent étre
admises que par des monistes. Nous tenons seulement & mar-
quer ici le fait que tout ce qui existe est ou bien esprit, ou bien
nature, ou bien encore un amalgame des deux.

Mais qu’est-ce que nous appelons esprit et qu’est-ce que nous
appelons nature? Nous appelons esprit tout ce qui est doué de
sui-conscience et de volonté, tout ce qui est une personne. Spi-
rituel est donc synonyme de personnel; un étre spirituel est un
étre personnel. Ajoutons, pour étre plus précis, qu’'un étre doué
de volonté et de la conscience de soi, ou, si vous aimez mieux,
qu'une volonté consciente d’elle-méme c’est une force douée
de liberté, ou tout au moins, susceptible deliberté; car laliberté
est la faculté d’une force consciente d’elle-méme de se diriger
elle-méme, de puiser en elle-méme ses raisons d’agir.

Notre définition de I'esprit implique déja celle que nous don-
nons de la nature. A nos yveux, la nature comprend tous les
étres, minéraux, végétaux ou animaux, liquides, solides ou



BLY! L. EMERY

gazeux, qui n’ont point la conscience de soi. Si, comme nous
le pensons, la notion de substance se raméne a celle de force,
le monde de la nature eslt le monde des forces non conscientes
d’elies-mémes, des forces impersonnelles, tandis que le monde
de l'esprit est le monde des forces conscientes, des volontés
libres, des étres personnels. Si nous étions panthéiste, c’est-a-
dire si nous ne croyions pas a4 un Dieu esprit, donc personnel,
le monde des forces inconscientes serait le jeu et le domaine du
hasard, de I'indétermination. Etant théiste, nous croyons que
la nature est soumise & Dieu, régie par Dieu; la volonté de Dieu
est donc une nécessité pour la nature. La nature est ainsi I’en-
semble des étres et des choses dépourvues de volonté cons-
ciente de sol et soumis 4 I'empire de la nécessité, de telle sorte
que les phénomenes de la nature s’enchainent et se succedent
suivant des lois qui leur sont imposées par Dieu, le surnaturel
par excellence, lois auxquelles ces étres et ces choses ne peu-
vent déroger.

De ce qui précede résulte que le surnaturel, étant ce qui est
au-dessus de la nature, se confond avec le spirituel. Spirituel et
surnaturel sont pour nous synonymes. J.-F. Astié et Charles
Secrétan avaient dit quelque chose d’approchant, quand 1ls ont
écrit que ke surnaturel c’est la liberté. La liberté en est, effec-
tivement, un des caractéres essentiels.

On a fait des objections a cette définition du surnaturel. Notre
collegue, M. Bovon, nous a fait remarquer (u’en faisant de spi-
rituel, surnaturel, divin, des termes équivalents, nous aboutis-
sions & considérer comme divins les hommes qui abusent de
leurs facultés spirituelles pour faire le mal. A ses yeux, le natu-
rel, c’est tout ce qui est déterminé par le péché, tandis que le
surnaturel, c’est la grice de Dieu et tout ce qui en dérive.

Cette derniére définition, qui est également celle du catholi-
cisme, pour lequel chrétien est synonyme de surnaturel, nous
parait a la fois imprécise et dangereuse. Elle aboutit tout d’a-
bord, ou bien & exclure la nature du domaine du naturel, ou
bien & considérer la nature, le monde physique, comme déter-
miné, régi par le péché. Or, cette derniére 1dée est absolument
contraire & lesprit général de I’Evangile, qui considere le



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL o4H

monde physique actuel comme créé et dirigé par Dieu. Quant
4 exclure le monde physique du domaine du naturel, c’est une
proposition qui ne s’entend pas, si les mots ont encore un sens.
Cette définition a, secondement, le tort de parquer tout ce (ui
existe en deux régnes opposés, celui du péché et celui de la
grice. De la deux alternatives: ou bien le régne de la grice se
restreint & la sphére d'influence du christianisme, et alors tout
ce qui s’est fait et se fait en dehors de Paction de la grace de
Dieu en et par Jésus-Christ doit étre considéré comme péché,
ce qui est une prétention insoutenable en présence des faits.
Ou bien, tout ce qui s’est fait et se fait de bon dans 1’humanité
est di & 'action de la grice, auquel cas les deux notions de
surnaturel et naturel sont équivalentes a4 celles de bien et de
mal. Mais alors, autant employer uniquement ces deux der-
niéres, en soi beaucoup plus claires et intelligibles. Seulement,
si surnaturel étuit svnonyme de bien, et naturel de mal, il en
faudrait conclure que la nature, ceuvre de Dieu, est mauvaise,
et qu’il doit sans cesse corriger cette premiére ceuvre mauvaise
par l'action bonne de sa grice.

Nous préférons donc nous en tenir a notre définition du sur-
naturel, d’apres laquelle surnaturel est ce qui est au-dessus de
la nature, le spirituel, le personnel, ce qui est doué de con-
science de sol et de volonté. A ce point de vue, Dieu et ’homme
sont tous deux des étres surnaturels, puisque ce sont tous
deux des volontés conscientes d’elles-mémes. Le fait que
I’'homme use souvent mal de sa volonté et de son intelligence,
ne change rien & sa qualité d’étre surnaturel, puisqu’il n’en
demeure pas moins un étre créé i 'image de Dieu, un étre
personnel. Ge n’est que s’il persévere avec obstination dans le
mal, dans tous les domaines du mal, qu’il descend au niveau de
la brute, qu’il devient un animal, une simple partie de la nature.
Seulement, pour plus de clarté, et pour éviter toute confusion,
on peut distinguer le surnaturel divin du surnaturel humain,
comme on distingue I’esprit divin de I’esprit humain.

Si, maintenant, nous examinons les définitions que M. Chapuis
donne du surnaturel et de la nature, nous ne leur reprocherons
pas d’étre différentes des notres, — c’est leur droit, — mais de

THEOL. ET PHIL. 1898 36



546 L. EMERY

manquer de précision et de logique, ce qui a été, je crois, la
cause de plusieurs malentendussur la pensée de notre collégue:
« Nous appelons nature, dit-il, cet ensemble de lois et de phé-
nomenes qui président & ’évolution des étres de I'ordre uni-
versel et qui sont perceptibles a nos sens. Ces phénoménes et
leurs lois nous apparaissent dominés pour une part infiniment
large par la nécessité; ils apparaissent dans upe succession ré-
guliere.... Le domaine du surnaturel embrasse un ordre de
phénoménes particuliers, dont le caractere essentiel est d’étre
ou compris ou percus, comme échappant au cours régulier des
choses!.... » « A proprement parler, la religion est le vrai, le
réel surnaturel, puisque quiconque est religieux pose et pro-
clame la relation du fini et de l'infini, de 'homme avec la
source de l'étre, de ’homme, dans la nature, partie intégrante
de la nature, avec la cause initiale el supérieure & la nature?2. »

Dans sa définition de la nature, nous notons trois affirmations
inexactes: 1° que les phénoménes président a I’évolution des
étres de 'ordre universel, tandis que ce sont précisément les
phénomeénes qui constituent la matiére de I'évolution; 2° que
les lois présidant & I'évolution des étres sont perceptibles a
nos sens, tandis que les lois du monde phénoménal sont, en
fait, des créations de notre esprit, des généralisations de l'es-
prit, suggérées il est vrai par les données de I'expérience sen-
sible. Cest d'ailleurs ce que M. Chapuis admet lui-méme?, en
fidele disciple de Kant et de Charles Secrétan; 3° que ces lois
nous apparaissent dominées par la nécessité; ceci est sans
doute exact des phénoménes, mais non des lois de la nature,
qui sont précisément les formes différentes que revét, suivant
les genres de phénomeénes, cette loi générale de la nécessité.

La notion du surnaturel de M. Chapuis préle également le
flanc a la critique, 4 cause de son caractére flottant. Peut-on
dire que le surnaturel embrasse un ordre de phénomenes par-
ticuliers, quand on s’attache précisément & démontrer que le

l Page 8.

2 Page 10, et cf. page 32 ou nous lisons celte phrase: « Celui qui croit en
Dieu eroit par cela méme au « surnaturel. »

3 Cf. le chapitre I intitulé « le surnaturel et les lois de la nature. »



LE MIRACLE ET LE SURNATUKEL A7

surnaturel n’a pas de place dans la nature, c’est-a-dire dans le
monde des phénomeénes!? Evidernment cela n’est pas clair, ¢’est
méme contra-lictoire. Peut-on dire que le caractére essentiel
des phénomeénes constituant 'ordre surnaturel est d'étre com-
pris, ou percus, comme echappant au cours régulier des choses,
ou, comme contradictoire aux lois de 'esprit, quand on consi-
dére Dieu, celui qui, par excellence, est au-dessus de la nature,
comme surnaturel. Je concois bien ce que M. Chapuis veut
dire, c’est que l'action de Dieu dans la nature ne peut pas étre
saisie par notre raison théorique, par l'intelligence seule, mais
cela devrait étre dit plus clairement, attendu que ni la notion
de Dieu, ni celle du surnaturel en général n’est une notion
contradictoire aux lois de notre esprit, & notre mentalité; et la
preuve, c’est que la mentalité de M. Chapuis Vadmet. C’est
ainsi que son affirmation que le surnaturel n’a pas de place
intelligible dans Pordre naturel2, n'a pas été comprise par les
adversaires du point de vue de M. Chapuis dans le sens ot il
Pavait entendu, et qu’ainsi clle a soulevé des protestations.

Si, pour notre auteur, le divin ¢’est le surnaturel, puisque
donc Dleu est esprit, puisque 'homme est un étre fait & Uimage
de Dieu en sa qualité d’étre spirituel, nous pensons qu’il sera
plus avantageux pour la clarté de notre discussion, de partir
de notre définition: le surnaturel, c’est le spirituel, et le propre
de 'étre spirituel c’est d’étre une volonté consciente de sot,
douée comme teile de liberté. Ajoutons que ’'un des curactéres
du spirituel, du surnaturel, c’est de n’étre pus perceptible par
nos sens physiques, attendu qu’il n’a pas les propriétés carac-
téristiques de la matiére, I'étendue, la pesunteur, Uimpénétra-
bilité; il ne tient donc pas au monde phénoménal, el nw’a ni
corps ni forme.

La rature, au contraire, telle que nous I'entendons ici, c’est
le monde phénoménal. C'est I'ensemble des étres et des choses,
dépourvus de la conscience de soil, mails occupant par contre
une place dans 'espace, susceptibles d’étre nombrés, mesurés,

L Cf. chapitre Ior et spéeialement les pages 65 et GG,

J

2 Page (5.



548 L. EMERY

pesés, perceptibles d'une maniére quelconque par nos sens
physiques.

De cette double définition de la nature et du surnaturel il
résulte que I’étre humain appartient & la tois & 'un et a 'autre
regne. CG’est un étre spirituel dans un corps, donc engagé dans
la nature et, par ce corps, partie intégrante de la nature. Les
progres de la psychologie et de la physiologie modernes ont
fait renoncer aux théories de Descartes, de Malebranche et de
Leibnitz de Uirnpossibilité de rapports directs, immédiats entre
I'esprit et le corps. Dans I’étre humain il v a sans cesse action
et rapport réciproques de l'esprit et du corps, du surnaturel
et du naturel, du conscient et de I'inconscient, du volontaire et
du déterminé. Jajoute incidemment que cette relation cons-
tante, ainsi que la gradation insensible qui va des phénomeénes
conscients aux inconscients, s’explique le mieux dans I'hypo-
thése du monisme; mais, abstraction faite de ce monisme, et
en maintenant ’hypothése du dualisme de I’esprit et du corps,
nous pouvons paciir du fail de leurs rapports réciproques et
constants, comme d’un fait admis aujourd’hui de tous. C’est un
principe commun admis a la discussion.

Un auatre terme a élucider est celui de loi, parce qu’ici
régnent de graves malentendus. M. Chapuis insiste sur la fixité,
Pimmutabilité, Pinvar:abilité, la nécessite de la loi. C'est & ses
veux, — et aux notres, — la condition préalable de toute science.
Ses adversaires, MM. J.-Alfred et Charles Porret, Bois de Mon-
tauban, H. Secretan, s’appuyant sur des déclarations de
MM. Boutroux, Huxley, Henri Dufour, relévent, au contraire, le
caractere approximaﬂ!tif des lois scientifiques, leur caractére
partiellement contingent. L.es uns et les autres ont raison, parce
que, par ce terme de loi, — de loi naturelle, s’entend, — ils ne
désignent pas la méme chose.

Ces derniers entendent par ce terme de lois de la nature les
propositions, les formules dans lesquelles les savants ont fixé
I'ordre de succession et de coexistence des phénoménes dans
les divers domaines de la nature. Or, il suffit d’'un peu de
réflexion pour se rendre compte que ces lois ne sont pas abso-
lnes, par la raison que, basées sur un nombre plus ou moins



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 549

grand d’observations et d’expériences, elles peuvent toujours
étre corrigées, modifiées, amendées, contredites méme parfois
par de nouvelles expériences et de nouvelies observations. Les
lois scientifiques ne sont donc pas des lois absolues, puisque la
science humaine n’est pas parfaite, absolue; au fond, elles ne
sont que des hypolhéses dont le degré de plausibilité et de vrai-
semblance augmente au fur et & mesure qu’elles sont confirmées
par 'expérience. Deux atomes d’hydrogéne et un d’oxygéne
forment de I’eau: c’est une loi scientifique qui passe pour 'ex-
pression de la réalité, pour une loi de la nature jusqu’au jour,
— théoriquement possible, — ol 'examen plus minutieux de
certains cas, jusqu’alors non observés, prouverait que 'eau n’a
pas exactement cette composition.

D’autre part, soit notre activité pratique, soit notre travail
scientifique ont pour condition préliminaire indispensable la
conviction de la stabilité absolue de I'ordre de la nature. Pour
I’homme religieux, cette conviction n’est pas autre chose que
la confiance dans la fidélité divine. Croire au Dieu de I’Evangile,
a la sagesse parfaite de la Providence, c’est croire que Dieu
régit la nature, 'univers physique, de telle maaiére que des
causes identiques produisent inévitablement des effets iden-
tiques; c¢’est avoir la certitude que les lois régissant la nature,
autrement dit les volontés de Dieu par rapport a la nature, sont
toujours constantes et semblables. Dans ce sens, les lois de la
nature sont absolues et non point contingentes. Que cette affir-
mation de la fixité, de I'immutabilité des lois de la nature ainsi
entendues corresponde & un besoin a la fois pratique et théo-
rique de notre esprit, c’est ce que nous ne démontrerons pas
aprés M. Chapuis'. C’est, du reste, inutile pour quiconque se
donne la peine de réfléchir. On peut dire que tout 'effort de la
science tend a la découverte de ces lois divines, qu’elle cherche
précisément a fixer dans ses formules ou lois scientifiques. Sur
bien des points, elle espére avoir réussi, mais elle est la pre-
miére a reconnaitre I’étendue de ses lacunes et la grandeur de
son ignorance.

1 Cf. pages 36 et suivantes.



250 L. EMERY

De cette double signification de ’expression lois de la natire,
il résulte qu’il est inexact de dire que deux ou plusieurs faits
se succeédent en vertu des lois découvertes par la science.
Objectivement, Ja science ne connait que des faits, des phéno-
menes se succédant ou coexistant, dans un certain temps et
dans un certain lieu, suivant un certain ordre. Les lois par les-
quelles le savant essaie de fixer et d’expliquer 'ordre de succes-
sion et de coexistance d’une certaine espéce de phénomeénes,
n’existent pas en dehors de son esprit et de 'esprit des autres
savants. Elles sont purement subjectives. Cest par un abus de
langage qu’on les considére comme objectives & ’ézal des phé-
nomeénes eux-mémes, et cet abus de langage provient de la con-
fusion que 'on fait entre les lois civiles et pénales d’un coté, les
lois naturelies ou physiques de I'autre. Les premiéres sont objec-
tives, elles sont inscrites dans les codes, et les actions des
citoyens doivent s’y conformer. Les secondes, au contraire,
sont des formules qui ne sont pas percues comme telles, elles
n'ont pas d’existence objective; elles sont le résultat de I'obser-
vation des faits et doivent se plier & 'observation des faits.

Et si Pon parle des lois de la nature dans le sens qu’on peut
appeler divin, de I’expression, c’est-a-dire des modes réels
d’existence et d’octivité des étres phénoménaux, on ne peut
pas davantage dire qu’elles ont une existence objective. Etant
des volontés particuliéres du Dieu qui soutient et anime toutes
choses par su volonté toute puissante, elles n’existent qu’en
Dieu. Ainsi done, les lois de la nature n’existent qu’en Dieu et
dans Uesprit de 'homme. Ceci dit pour éviter cetle sorte de
fétichisme qui fait des lois de la nature des entités que I'on
oppose & Dieu comme limitant son action.

La notion de lot s’applicqque aussi au régne de l'esprit. Il v a
des lois qui président a existence et au développement du
monde spirituel. Cest 1a un coté de la question que M. Chapuis
n’a pas relevé, et qu’il parait avoir méconnu en parlant du carac-
tere inintelligible du surnaturel; mais peut-étre que c’est seule-
ment 'ambiguité du langage qui a trahi sa vraie pensée. Quoi
qu’il en soit, si le surnaturel c’est le divin, le spirituel, il est
svidemment impropre de le nommer inintelligible, pnisque non



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 551

seulement lintelligence concoit I'existence de l’esprit et que
nous connaissons I’esprit mieux que la matiere puisque nous le
percevons directement, mais qu'on a méme pu formuler cer-
taines lois de 11 vie spirituelle. On a remarqué, par exemple,
que ni la direction ni 'intensité de la volonté ne sont fixes, mais
qu’elles se modifient et se déterminent constamment par 'effet
de ses décisions mémes; que nos idées ou nos idéals ont une
grande influence sur nos résolutions, qu’il faut donc bien pren-
dre garde a notre vie intérieure; que la répétition fréquente et
réguliére de certaines actions ou atlitudes tend & provoquer la
naissance des sentiments mémes qui, normalement, doivent
inspirer ces actions; que nos facultés spirituelles, tout comme
nos membres, s’étiolent dans l'oisiveté et se fortifient par un
exercice modéré et régulier. Seulement, les étres spirituels pos-
sédant atiribut de la liberté, leur activité ne peut pas étre fixée
d’avance d’une maniére compléte. Alors méme que I'on con-
naitrait toutes les lois régissant la vie spirituelle, on ne pourrait
cependant établir d’avance tout, absolument tout ce que feront
les étres spirituels, sauf le jour ou les uns et les autres nous
serons arrivés a la perfection morale.

Ce qui & I’heure actuelle est encore le plus ignoré, ce sont
les lois selon lesquelles le spirituel agit sur le physique et
vice-versa. La raison de cette ignorance git dans le fait que
I'esprit est force pure, inétendue, invisible, insoumis & toute
mesure commune avec la nature qui est matérielle, élendue et
pondérable. Voila pourquoi, — comme nous le verrons tout a
I’heure, — nous ignorons comment Dieu agit sur la nature, et
pourdquoi 'action de Dieu ne peut jamais étre constatée par la
science. Nous connaissons un peua moins mal les relations réci-
proques de I'esprit et de la nature dans I’étre humain. Mais ici
encore, en deépit des progres de la physiologie et de la psycho-
logie modernes et des découvertes de I'hypnotisme, il y a dans
ce domaine beaucoup de mysteres, dont plus d’'un nous parait
insoluble pour longtemps encore.

Enfin, pour achever de déblaver le terrain des malentendus
possibles, fixons le sens dans lequel nous employons les mots
objectif et subjectif, appliqués & la forme et au contenu de nos



802 L. EMERY

connaissances. Ici encore nous crovons que la terminologie de
M. Chapuis n’a pas été comprise, et que, quand il a écrit «le
surnaturel ohjectif est une notion «ui ne s’entend pas?, » il n’a
pas ¢été entendu, et plusieurs ont cru que, par i, le surnaturel
était ralégué dans le domaine de I'imaginaire et de Pillusoirs.

Depuis la Critique de la raison puire ce Kant et les travaux
de la physique moderne, il n’est plus permis de croire que notre
esprit percoit les choses telles qu’elles existent en réalité. Non
seulement les perceptions sensibles nous donnent déja une tra-
duction de la réalité, mais cette traduction est encore retra-
vaillée par les opérations conscientes et inconscientes e 'es-
prit. Pour celte raison, on peut bien dire que toules nos con-
naissances, tous nos jugements sont supjectifs, c’est-3-dire
tiennent en partie & la nature, a la constitution physique et
spirituelle du sujet. Nos jugements ne sont donc pas objectifs
en ce sens qu’ils ne sont pas absolument adéquats a leur
objet.

L importe toutefois de remarcuer que nos jugements ne pre-
sentent pas tous le méme degré de subjectivité, et que, de ce
fait, ils peuvent étre divisés en deux grandes classes: les juge-
ments théoriques ou ontologiques, et les jugements appréciatifs
ou qualificatifs. Les premiers expriment ['état des étres ou des
choses tel (qu’il apparait & notre faculté de représentation, indé-
pendamment de nos besoins et de nos aspirations; pur exemple:
cette table a quatre pieds, le traité de Westphalia a été signé
en 1648, 'eau bout & 100 degrés, cet ofiicier esi capiiaine, le
soleil est voilé par les nuages. Les jugements (ualificatifs, au
contraire, expriment le rapport dans lequel les étres ou les
choses se comportent & I’égard de mes sentiments, mes désirs,
ma maniére de penser ou d’agir; par exemple: cette table est
fort jolie; le traité de Westphalie a été un bienfait pour I'Alle-
magne; cette eau est agréable & boire; cet officier ne mérite pas
d’étre capitaine’;, le soleil est trop chaud pour la saison.

Il est facile de voir, par ces quelques exemples, que ’accord,
entre les hommes, est beaucoup plus facile & obtenir sur les

1 Page 63.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 553

jugements de la premiére classe gue sur ceux de la seconde,
ces derniers dépendant beaucoup plus de lindividualité des
personnes. On peut méme dire qu’entre gens normalement cons-
titués, les jugements de la premiére catégerie sont identiques;
pourquoi? parce qu’il s’agit simplement de se prononcer sur
une question de fait: ceci est-il ainsi ou ainsi? tandis que, dans
les jugements de la seconde catégotie, il s’agit d’apprécier les
faits.

Or les jugements scientifiques sont tous, sans exception, des
jugements théoriques ou ontologiques. La science n’est qu’un
ensemble de jugements théoriques portés sur les divers phéno-
menes perceptibles. La science se borne donc a dire: voici ce
(qui se passe, ce (ui s’est passé; voici ce qui se passera dans
telles et telles conditions; ces phénoménes se suivent dans tel
ordre, ceux-ci dans tel autre; ces phénomenes coexistant en
un tel moment, il en résultera tel phénomeéne et non pas tel
autre. La se borne le role de la science: connaitre les phéno-
meénes et les lois de leur coexistence et de leur succession.
Voila pourquoi le champ de la science s’accroit tous les jours
de vérités incontestées.

Les jugements eudémonistes?, esthétiques, téléologiques,
moraux et religieux sont par contre des jugements qualificatifs,
comme tels, dépendant étroitement de l'idiosyncrasie de ceux
qui les émettent.

Arrétons-nous un instant sur la catégorie des jugementsreli-
gieux. Un jugement religieux cst celui par lequel jaffirme ou
je nie d’un étre ou d’une chose, d’'un ou plusieurs phénomenes,
qu’il y a en lui ou en eux quelque chose de divin, c’est-a-dire
ou bien que Dieu en est la cause ou bien qu’il éveille le senti-
ment religieux. Exemples: le fait de I’obligation morale est un
phénomeéne que me fait connaitre 'observation interne de mon
esprit; il peut étre et il est effectivement 'objet de jugements
théoriques, il peut étre étudié scientifiquement. C’est ainsi que
les moralistes seront d’accord pour affirmer le caractére cate-
gorique, inconditionnel, de 'impératif de la conscience. Mais si

! Nous désignons ainsi les jugements par lesquels nous apprécions les objets
d’aprés l'impression de bien-élre on de malaise physique qu'ils nous procurent.



554 L. EMERY

jaftirme que cet impératif moral est Uordre méme de Dien,
J’énonce un jugement rehgieux que n’admettront, par consé-
quent, que les gens religieux. Le psalmiste, disant que les cieux
racontent la gloire de Dieu, émet un jugement religieux, quali-
ficatif et non théorique. Je fais de méme, quand, a la suite d’une
maladie, je dis: « Dieu m’a éprouvé, Dieu m’a guéri. »

Or le propre du jugement religieux, comme de tout jugement
qualificatif, est 'impossibilité pour son auteur d’en démontrer
la justesse, le bien for:dé, & tout homme, & la seule condition
qu’il soit intelligent. De méme qu’on ne peut pas prouver la
beauté d’un tableau ou d’un paysage, on ne peut pas davantage
prouver que Dieu a été agissant dans telle ou telle circonstance
déterminée. La présence de Dieu se sent, s’éprouve par 'homme
doué de sens religieux, comme la beauté de la nature ou d’une
ceuvre d’art se fait sentir a celul qui a le sens esthétique déve-
loppé. Personne ne connait les choses de Dieu, si ce n'est par
I'esprit de Dieut. C'est ce que M. Chapuis a voulu dire quand
il soutient que le surnaturel objectif n’existe pas; seulement
cette maniere de s’exprimer préte au malentendu, parce qu’elle
parait dire que le surnaturel, c’est-a-dire ici 'action de Dieu,
n’existe pas en soi, objectivement, mais seulement dans 'im-
pression subjective de ’esprit humain, or telle n’est point ni la
pensée de M. Chapuis, ni la ndtre. Quand, comme chrétiens,
nous affirmons que Dieu nous a envoyé une épreuve ou une
bénédiction, qu’ll nous a consolés, guéris ou fortifiés, nous
entendons bel et bien affirmer une action réelle, objective de
Dieu. Seulement cette action n’est pas susceptible de démons-
tration: elle sera crue par ceux qui ont fol en nous et qui ont
fait les mémes expériences que nous : elle sera nice ou mise
en doute par ceux qui n’ont pas cette foi et n’ont pas fuit cette
expeérience.

Ceci étant adm's par M. Chapuis, il n’aurait pas du écrire que
« le surnaturel n’a pas de place intelligible dans 'ordre natu-
rel2. » De deux choses 'une: ou bien cela signifie que le surna-
turel n’est pas un des éléments de la nature, et alors c’est une

11 Cor. I, 11 et suivants.

2 Page 05.



LE MIRACLE ET LE SURNATURFL 565

veérité & la Palisse, puisque, par définition, le surnaturel est ce
qui est au-dessus de la nature. Ou bien, elle écarte I'action du
surnaturel divin dans et sur la nature, tandis que le sens reli-
gieux laffirme. Il aurait été plus clair de dire: la science ne
connait pas et n’a pas a connaitre le surnaturel divin dans la
nature: pour eclle, tout phénomene 4 sa cause dans la nature ou
dans I'homme; pour elle, Dieu n’est jamais une cause, jamails
une explication.

Mais la science, si elle veut rester dans son domaine, n’a pas
le droit non plus de nier le surnaturel divin, la causalité divine.
Elle n’a qu’a lignorer, cela ne la regarde pas; c’est I'affaire de
la foi religiense. De méme la science n’a pas a s’inquiéter de
savoir siles choses sont belles ou laides, morales on immorales,
agréables ou désagréables a 'homme. Mais le fait de lignorer
ne signifie point que les choses ne présentent point ces qualités-
14.

11

Les miracles de Jésus-Christ.

A la lumiére des principes que nous venons d’exposer, consi-
dérons maintenunt ce que nos versions bibliques appellent les
miracles de Jésus-Christ. Je remarque, en passant, que les
termes grecs que les quatre évangélistes mettent dans la bouche
de Jésus pour désigner ses actes extraordinaires sont ceux de
dwzuais 1, de syuein® et de fya®. Le mot wipuzz, prodiges, ne se
trouve qu'une fois dans la bouche de Jésus, a savoir Mat. XXIV,
2% et parall.; Marc XIII, 22: «lls’élévera. dit-il, de faux Christs
et de faux prophetes; ils feront des owysiz zui 7épatz pour seé-
duire les élus. »

Deux questions bien distinctes se posent & propos de ces
ceuvres extraordinaires du Rédempteur, une question de cri-
tique historique: les faits racontés se sont-ils réellement passés
tels qu'ils sont racontés dans les Evangiles? — une question
philosophique: & supposer que tout ou partie des faits racontés

I Mat. ¥II, 22, XI, 21-23; Marc IX, 39; Luc X, 13.

? Mat. XII, 39; XVI, 4; Marc XVI, 17; Luc XI, 29; Jean VI, 20.

Jdean ¥V, 962 XIV, 12,



556 L. EMERY

soient des faits réels, comment devons-nous les concevoir?

Occupons-nous tout d’abord de la premieére de ces questions:
les ceuvres extraordinaires que les évangélistes rapportent de
Jésus sont-elles des faits réels?... Il est évident que la question
ne se pose pas pour ceux qui croient a l'inspiration pléniére de
la Bible, puisque pour eux tout ce qui est écrit dans le saint
volume est absolument vrai et authentique. Il est inutile de dis-
cuter avec les représentants de ce point de vue, lesquels d’ail-
leurs ne se trouvent plus dans les rangs des théologiens. Mais
la question se pose pour tous ceux qui admettent le caractére
plus ou moins humain des écrits bibliques, et sont préts, en
conséquence, & y reconnaitre non seulement la possibilité mais
aussi la présence effective d’erreurs historiques, géographiques,
ou cosmologiques, et méme de conceptions religieuses et
morales imparfaites et par trop marquées du sceau de leur
époque. « Une fois qu’on a admis & priori la possibilité et méme
la probabilité du miracle, écrit & ce propos M. Henri Bois, de
Montaubani, rien n’empéche que, examinant les miracles de la
Bible, on en admette 1a réalité de quelques-uns et on rejette les
autres. » Telle est la pensée, je crois, de tous ceux qui actuelle-
ment défendent d’une maniére générale les miracles bibliques,
méme de ceux -qui, comme M. Charles Porret, ne pensent pas
que les livres bibliques doivent étre soumis aux mémes pro-
cédés d’investigation littéraire et historique que les autres écrits
humains?.

Quant a nous, nous sommes de ceux qui estiment que les
livres bibliques doivent étre examinés, quant & la crédibilité des
faits qu’ils rapportent, avec les mémes méthodes critiques que
n’importe quel autre ouvrage de I'antiquité. Les théologiens qui
veulent soustraire la Bible & une étude faite selon ces méthodes
s'imaginent sans doute faire acte de respect pour le volume
dont la lecture les a tant de fois édifiés. En réalité, ils lui ren-
dent un bien mauvais service, puisqu’ils admettent implicite-
ment, par cette attitude, qu'une étude impartiale et scientifique
aboutirait a des résultats inquiétants pour la foi. D’ailleurs, le

1 Revue de Montauban, année 1895, page 149 et 150.
2 Yoir la page 3 de sa lecon d’ouverture du 8 octobre 1895.



LE MIRAGLE ET LE SURNATUKREL 557

théologien chrétien qui réclame un traitement spécial pour le
document primitif de sa religion, de quel droit contesterait-il
au théologien musulman ou bouidhiste le droit de réclamer le
méme priviidge pour leurs livres saints? Non, 'homme de
science et de foi que doil c¢tre le théologien chrétien doit étre
assez convaincu de 'excellence de sa religion pour admettre
I'emploi des regles ordinaires de la critique littéraire et histo-
ricque dans ’étude scientifique de la Bible. Celle-ci n’y perdra
rien de sa valeur, bien au contraire.

Cette observation faite, disons d’emnblée qu’on peut s’altendre
d’avance a ce que le récit de la vie de Jésus-Christ raconte un
certain nombre de faits extraordinaires. Tous les grands
hommes, tous les fondateurs de religions ont leurs légendes.
Plus I'impression qu’ils ont exercée sur leurs contempoiains a
été forte, plus celle-1a a donné naissance & des récits de fails
extraordinaires accomplis pur ces héros. L’histoire de Jésus-
Christ ne saurait avoir fait exception a cette régle, et cela pour
trois raisons.

La premiére est que Jésus a réellement fait des ceuvres sor-
tant de 'ordinaire; et comme on préte volontiers aux riches, il
est plus que vraisemblable qu'on lui a prété d’autres miracles
encore que ceux (u’il a réellement accomplis.

Il est & remarquer, en seccond lien, que le peuple juif, surtout
depuis la perte de son indépendance, était un peuple & qui nul
évenement, si élrange fat-il, ne paraissait impossible, s’il avait
pour but de manifester la gloire des enfants d’Israél. Non seule-
ment son histoire nationale est pleine d’événements merveilleux,
autant et plus peut-étre que !’histoire d’aucun autre peuple,
mais il n’y a qu’a songer & ses réveries apocalyptiques et escha-
tologiques pour se convaincre que ce trait de son esprit s’était
encore accentue, depuis que la misére de sa situation matérielle
faisuit contraste avec son sentiment d'étre le peuple élu de
Dieu. Aussi bien Paul caractérise-t-il les Juifs comme un peuple
demandant des miracles?!, el Jésus en avait dit autanl de sa
génération?®.

11 Cor. 1, 22,

2 Marc VIIL, 11-12 cf. Mat. XII, 39; Jean 1V, 48.



558 L. EMIRY

Enfin, il est & noter que le temps qui s’est écculé entre la
mort de Jésus et la composition des Evangiles (que l'on ne
place pas avant 64 et dont le quatrieme n’est pas antérieur i
90) laisse un laps de temps suffisant pour permettre ’éclosion
de mvythes et de légendes, et surtout la déformation de faits
historiques ou la matérialisation, 1~ transformation en faits réels
de paraboles ou de paroles symboliques?, ou bien encore 'aug-
mentation du caractére mervellleux d’événements qui, ¢n soi
déja, avaient quelque chose d’étonnant?2.

Ces réserves laites, je crois qu’il faut étre trés prudent, — et
peut-étre M. Chapuis ne 'a-t-il pas été suffisamment, — avan?
de rejeter un fuit dans le domaine du merveilleux et du légen-
duaire parce qu’il nous parait invraisemblable. L’invraisemblable
d’aujourd’hui est quelquefois la vérité de demain. On a tenu
Galilée pour un fou avant de reconnaitre que la terre était ronde,
et les phénomeénes hypnotiques ont été tout d’abord niés par les
savants et les académies. En présence de 'observation de cer-
tains phénomeénes de lévitation, par exemple dans le sommeil
hypnotique, il ne faut plus déclarer impossible a priori la marche
de Jésus sur les caux. Les gudrisons par la foi ou par sugges-
tion, que les docteurs traitaient de billevesées il y a un demi-
siécle, sont aujourd’hui un fuit acquis a la science.

En somme, sur le terrain de la critique historique des faits,
les divergences entre théologicns protestants sont aujourd’hui
plutot quantitatives que qualitatives, si 'on peut s’exprimer
ainsi. ['n principe, tous admettent qu’il peut y avoir dans la
Bible, et méme dans les Evangiles, des mythes, des légendes,
des amplifications miraculeuses de faits qui, en soi, n’avaient
rien d’exiraordinaire. Seulement, dans la pratique, c’est-a dire
en présence des textes, les uns sont plus conservateurs et main-
tiennent la réalité historique de la plupart des faits tels qu’ils
sont racontés; d'autres sout plus hardis ou plus téméraires, et
sout volontiers disposés a faire disparaitre le caractére mira-

! par cxemple, le miracle de Cana, Jean II, 1-11, le figuier maudit et séché,
Marc XI, 12-14, et 20 a 22.

2 Par exemple, la tempéte apaisée, Mare IV, 35-41, ou le miracle du statére,
Mat. XVII, 24-27.



LE MIRACLE ET LE SURNA UREL 509

culeux de tout ou partie des faits racontes, en expliquant d’'une
maniére ou d'une autre la formation de ces récits. M. Chapuis
appartient & ceite seconde catégorie d’esprits. S'il est permis de
trouver sa critique trop téméraire sur certains points, il n'ap-
partient pourtant pas de crier au scandale et au sacrilége a des
hommes qui, eux aussi, font du triage parini les récits miracu-
leux de la Bible, n”admettent plus 'arrét du soleil sur Gabuon,
et sont préts, avec feu Astié¢, a remiser définitivement ['inesse
de Balaam. Entre eux et M. Chapuis il n’y a. sur ce point,
qu'une différence de plus et de moins, et 'on peut affirmer,
avec M. Chapuis, que, si ces récits miraculeux se trouvaient
dans le Coran, dans le Zend-Avesta ou dans les histoires d’Héro-
dote, leurs défiances et leurs exigences critiques seraient sin-
gulierement plus séveres. Il y a cent et deux cent ans, ¢’étaient
les miracles qui couvraient la Bible de leur autorité; aujour-
d’hui c’est Pautorité de celle-ci qui fait admettre les miracles.
Dassons maintenant a l'interprétation philosophique du mi-
racle. L’interprétation ordinaire, celle que donne le dictionnaire
Littré, est celle d'un acte contraire aux lois ordinaires de la
nature et produit par une puissance surnaturelle!. Dans cetle
définition il y a deux affirmations & distinguer; d’abord une
affirmation religieuse: la production du fait qualifié « miracie »
par une puissance surnaturelle, c’est-2-dire, pour le chrétien,
par Dieu agissant dans et sur la nature soit directement, soit
indirectement, par 'intermdédiaire d’un étre humain; par consé-
guent le miracle est, au point de vue religicux, un fait qui a le
don d’éveiller le sentimnent de la présence ou de action divine.
En second lieu, une affirination scientifique, a savoir que le fait
appelé miracle est un acte contraire aux lois de la nature.
Exawminons d'un peu prés ces deux théses et d’abord la pre-
miére, la thése religieuse. Pour le chrétien, pour 'homme reli-
gieux en général, Dieu est non seulement le créateur de ce
monde, mais celui qui le gouverne. Les destinées des nations
et des individus sont dans ses mains comme celles du monde
I Les deux éléments les plus essenticls du miracle sont la dérogation au cours

naturel des choses et U'intervention personnelle et particuliére de Dieu, écrit M. H.
Bois, Revue de Monlauban, année 1895, page 145.



H60 L. EMERY

physique. A ce point de vue qui est, — inutile de le démontrer
a des théologiens chrétiens, — le point de vue de la Bible, de sa
premiére A sa derniére page, et celui de Jésus-Ciirist, toutes
choses ont leur causalité derniere en Dieu, et toutes pourraient
étre qualifiées de miracles. Elles ne le sont pourtant pas, pas
plus par les chrétiens d’aujourd’hui que par les écrivains
bibliques. Pourcquoi cela? parce que les uns et les autres dis-
tinguent entre, d’'une part, le cours habituel, régulier de la na-
ture et de I'histoire humaine, ot I’action de Dieu leur apparait
comme médiate, indirecte, éloignée, et, d’autre part, certains
faits extraordinaires, irréguliers, trés rares, ou ils voient le
produit d’'une intervention directe, immédiate de Dieu.

Celte distinction se justifie-t-elle aux yeux de la conscience
religieuse? Il ne nous le parait pas. D’abord, il est & remarquer
que, plus un chrétien est pieux, plus il apercoit la main de
Dieu dans les événements de sa vie, dans la nature el dans ’his-
toire. Les causes secondes s’effacent & ses yeux devant la cause
divine, ou plutot deviennent les instruments de celle-ci. Cest
ainsi que les événements les plus ordinaires, comme une mala-
die, une perte d’argent, une bonne récolte, deviennent, a ses
yeux, des dispensations divines, tandis que ’homme a-religieux
ou insuffisamment! religieux n’y voit que le résultat du jeu ordi-
naire des forces naturelles ou des activités humaines?!. Il suit de
14 que, pour un homme parfaitement pieux, tout apparait sous
l'angle religieux de la causalité divine. Et n’est-ce pasainsi que
Jésus-Christ a envisagé le monde et la vie? Pour lui, c’est Dieu
qui fait lever le soleil et qui fait pleuvoir?; c’est Dieu qui nourrit
les oiseaux et revét les lis et I’herbe des champs?3; si un passe-
reau tombe a terre, c’est parce que Dieu le veut, et méme les
cheveux de notre téte sont tous comptés, de sorte que nous
n’en perdons point sans la permission du Pére céleste?.

Objectera-t-on a cette affirmation que Christ lui-méme parle

1 Dans la cure d’ames les pasteurs présentent toujours les joies et les souffrances
de cette vie comme des bienfaits, des épreuves ou des chatiments de Dieu.

2 Mat. V, 45, cf. Actes XIV, 16-17.

3 Mat. VI, 25-34.

4 Mat. X, 29-31 et Jean V, 17: mon Pére agit jusqu’a présent.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 561

de « signes, » de « puissances, » d’ « ceuvres, » termes par les-
quels il ne peut désigner que des faits ne rentrant pas dans
Pactivité réguliere et ordinaire de Dieu? L’objection est facile a
réfuter. Ces signes, ces actes de puissance, ces ceuvres de com-
passion et de charité, c’est Christ qui les accomplit en vertu de
facultés que lui a accordées son Pére céleste en vue méme de
sa mission rédemptrice. C’est pour 'accréditer comme envoyeé
de Dieu aupres de ceux que la sagesse de ses pavoles et la sain-
teté de sa vie ne suffisent & persuader de son caractére messia-
nique. Ces ceuvres sont extraordinaires en tant que faites par
un homme, mais de la part de Dieu elles n’ont rien d’étonnant;
aussi bien « le Fils ne fait-il que ce qu’il voit faire au Pére!»
dans le gouvernement de ce monde. Comme le Pére agit jusqu’a
présent, le Fils aussi agit2. Jésus ne distingue donc pas entre
une action ordinaire et une action extraordinaire, miraculeuse
de Dieu. Mais, grice & son cceur parfaitement pur, il voit sans
cesse le Pére céleste 4 'ceuvre dans le monde, et cela jusque
dans les plus petits détails de I'existence. Il n’y a qu'une chose
que Jésus-Christ, — et apres lui tout chrétien, — n’attribue pas
a Dieu, c’est le mal wmoral, le péché.

Si donc le miracle est, au point de vue religieux, un fait qui
éveille chez ses témoins le sentiment de la présence et de I'ac-
tion de Dieu et qu’ils rapportent par conséquent a la causalité
divine, nous pouvons bien affirmer que plus un homme est reli-
gieux, plus il voit de miracles autour de lui. Dans ce sens, le
mot de Medicus est vrai: « pour une piété parfaite, tout est
miracle, » parce que tout éveille dans le cceur de '’homme par-
faitement pieux le sentiment de I’action constante du Pére céleste.
Cela étant, on peut bien dire que la foi au miracle n’est qu’une
forme imparfaite de la foi & la Providence; c’est la foi a la Pro-
vidence des gens dont la piété imparfaite ne saisit 'action de
Dieu que dans les phénomeénes, dans les circonstances extraor-
dinaires de la vie.

Cette bréve analyse de la thése religieuse impliquée par la
définition du miracle fait pressentir notre appreéciation de la

1 Jean V, 19. — 2 Jean V, 17.
THEOL. ET PHIL. 1898 37



562 L. EMERY

thése scientifique: le miracle est un acte contraire aux lois de
la nature. Il est vrai qu’aujourd’hui personne ne veut plus de
cette forme de la these scientifique. Aujourd’hui, les partisans
du miracle I'expliquent soit par une dérogation aux lois natu-
relles, soit par une suspension momentanée d’'une ou de plu-
sieurs de ses lois, soit par le remplacement d’une loi inférieure
par une loi supérieure, soit par la manifestation ou I’interven-
tion d’une ou de plusieurs lois rares ou inexpliquées dans I’état
actuel de la science. Je n’entreprendrai pas la critique de ces
explications, M. Chapuis a fort bien montré! qu’en définitive,
elles aboutissent toutes, ou bien & supprimer le miracle, dans
le sens d’une intervention exctraordinaire de Dieu dansle cours
des choses, ou bien, a revenir, par un détour, i la thése de la
définition ordinaire. Je n’ajouterai que deux ou trois observa-
tions.

La premiére est, qu'en présence d’'un fait quelconque, nous
n’avons pas le droit de dire qu’il constitue une dérogation aux
lois de la nature, ou une suspension de celles-ci, ou un acte
contraire a celles-ci, par 'excellente raison que nous ne con-
naissons complétement ni les lois du monde physique, ni celles
du monde spirituel, ni celles qui président a 'action et & la réac-
tion réciproques des deux. Il y a la une lecon de prudence et
d’humilité dont tous, partisans et adversaires du miracle, doivent
tenir compte, dans l'appréciation des faits qualifiés miracu-
lenx.

Il est d’ailieurs bien difficile de comprendre, au point de vue
chrétien, la distinction de deux modes d’action de Dieu dans la
nature, d’'un mode ordinaire et d’'un mode extraordinaire. La
raison que l'on indique pour la justifier, I'existence du péché,
ne porte pas ou porte trop loin. Si c’est le péché qui rend le
miracle nécessaire, parce que, ayant obscurci 'eell intérieur, il
rend '’homme incapable de discerner Dieu dans le cours ordi-
naire des choses, on ne comprend pas pourquoi il se fait beau-
copp moins de miracles de nos jours qu’auparavant, qu’au
moyen-age, par exemple, puisqu’il y a aujourd’hui autant de

1 Voir le chapitre intitulé: « Les lois de la nature et les définitions du surnaturel

physique. »



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 563

pécheurs et d’incrédules qu’alors. On ne comprend pas davan-
tage pourquol ce sont toujours les croyants, ceux qui en ont le
moins besoin, qui constatent des miracles autour d’eux, et non
pas les incrédules, auxquels précisément il en faudrait pour les
convertir.

La seconde observation est que, 4 supposer exactement rap-
portés tous les miracles bibliques, cela ne contredit pas la
thése de M. Chapuis, — et la nbétre, — que, dans ’explication
de ces faits, la science peut et doit faire absolument abstraction
de Dieu et ne considérer que les causes secondes, c’est-a-dire
I'enchainement des faits. Prenons, par exemple, la multiplica-
tion des pains!. De deux choses I'une : ou bien le fait est faux,
ou bien il est vrai. S’il est vrai, il s’est passé d’une certaine
maniére; il y a eu une succession de phénomeénes au travers
desquels cing pains d’orge et deux poissons se sont trans-
formés en une masse de nourriture suffisante pour nourrir cing
mille hommes. Eh bien, la tdche de la science serait, dans ce
cas, de reconstituer la succession de ces divers phénomeénes,
d’exposer le comment du fait, sans s’inquiéter du pourquoi,
question toute religieuse. Et il en est ainsi de tous les miracles.
Que Dieu ou un étre humain inspiré de Dieu en soit l'au-
teur, ils se sont toujours passés d’une certaine maniére, et
la tiche de la science est de chercher comment ils se sont
passés. En ce faisant, elle ne nie ni n’affirme I’action de Dieu;
elle 'ignore parce que ce n’est pas la son affaire, attendu que,
dans ses explications, elle laisse de cOté la cause premiére et
la cause finale des faits qu’elle examine. Elle serait du reste
impuissante a le faire, méme a propos des faits les plus ordi-
naires et les plus fréquents. Par exemple, la botanique sait
trés bien dire comment un pépin de poire devient un poirier;
mais elle est incapable d’expliquer pourquoi ce pépin a seul la
faculté de tirer de la terre, de I’eau et de 'air, certains éléments
chimiques a I’exclusion de certains autres, de les transformer
en branches et feuilles d’une certaine forme et en fruits d’un
gout déterminé. Elle ne pourrait jamais dire que ceci, c’est

1 Jean VI, 5-13.



564 L. EMERY

qu’il y a dans le pépin de poire une vertu pirifére, ce qui est
une vérité a la Palisse. L’homme religieux dit simplement :
c’est parce que Dieu I'a voulu ainsi, et personne n’en peut dire
davantage.

Il nous semble si difficile de méconnaitre le bien fondé de
ces deux observations, qu’il y a moyen, nous semble-t-il,
d’arriver 4 s’entendre sur linterprétation philosophique 2
donner du miracle, en se bornant a affirmer ce qui seul im-
porte & la foi, & savoir que le miracle est un acte produit par
la puissance surnaturelle de Dieu agissant sur la nature, soit
directement, soit par lintermédiaire de la puissance sur-
naturelle de 'homme, et laisser de co6té la question de savoir
comment Dieu opére cette action.

*
* %

Voyons maintenant comment nous concevons les ceuvres
extraordinaires de Christ, sans nous occuper ici de distinguer,
dans la mesure du possible, les faits réellement rapportés tels
quels de ceux qui nous sont parvenus altérés ou transformés
d’une maniére ou de 'autre.

L’esprit est, avons-nous vu, une force supérieure aux forces
naturelles, puisque celles-ci sont inconscientes et par consé-
quent déterminées, tandis que la force spirituelle est consciente
et libre. Aussi bien la civilisation tout entiére et ’exemple jour-
nalier de ’homme sont-ils 14 pour prouver que l'esprit peut agir
sur la nature et lui faire produire des effets que, naturellement.
elle n’et pas produits. Il n’est donc pas exact de dire que tout
phénomeéne dans la nature a sa cause dans la nature, puisque
plusieurs ont leur cause dans la volonté humaine, donc dans
un agent surnaturcl.

Plus un esprit a d’intelligence et d’instruction, de volonté et
de moralité, et aussi de piété, plus il a de puissance sur la
nature. C’est 14 ce que nous fait voir lavie de tous les jours. Or,
considérons a ce point devue la personne de Jésus-Christ, telle
qu’elle nous apparait dans les Evangiles.

Dieu doue chaque individu en raison de la tiche qu’ll lui
adresse. Si donc Jésus a été appelé a étre le Messie promis a



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 565

son peuple, le Sauuveur de I'humanité, on peut s’attendre a
priori, & ce que, en vue de cette mission, la plus sainte et la
plus difficile, il a été supérieurement, extraordinairement bien
doué. « Dieu 'a rempli du Saint-Esprit, » disent les auteurs
bibliques!. Ces dons naturels, Jésus-Christ les a portés & leur
plus haute puissance par la perfection de son obéissance. Il est
parvenu & laperfection religieuse et morale, lapremiére consistant
dans une confiance filiale absolue dans le Pére céleste, la seconde
dans un amour parfait pour ses semblables et dans une liberté
parfaite & ’égard du monde; par quoi nous entendons la faculté
de se déterminer absolument en tout d’aprés la seule régle du
devoir. Et bien, c’est dans ces deux perfections qu’il faut cher-
cher le secret de la puissance extraordinaire de Jésus sur la
nature.

Sa confiance en Dieu était telle que, toutes les fois qu’il a senti
qu'une ceuvre quelconque était nécessaire a 'accomplissement
de sa mission divine, il n’a pas hésité uninstant & I’entreprendre,
et, porté par safoi, il I'a accomplie. Si, pour 'accomplissement
de son ceuvre rédemptrice, il elit été nécessaire de déplacer une
montagne, il n’elt pas hésité un instant & lui dire : « Ote-toi de
la et jette-toi dans la mer, » et il avait la conviction, — et nous
I'avons avec lui, — que le prodige aurait eu lieu, puisque le
monde de la nature est au service du monde spirituel 2. Seule-
ment, cela n’a pas élé nécessaire, et il est peu probable que
cela le devienne jamais. Cette puissance de Christ sur la nature,
produit de sa foi en Dieu, nous la posséderons (uand nous
serons arrivés au méme degré de foi?. Destinée a devenir le
partage de tous les enfants de Dieu, cette puissance rentre
donc dans le plan général du monde, et celui-ci est organisé en
conséquence. Les ceuvres merveilleuses de Jésus, en tant que
résultat de la puissance de sa foi, ne sont donc nullement ex-
traordinaires en soi, et le jour ol il y aura plusieurs étres

! Actes X, 38; Luc IV, 1; Jean III, 34.

2 On pourrait remarquer que par suite de la perfection de la communion reli-
gieuse, Jésus-Christ n’a jamais voulu faire que ce qu’il savait étre, 4 ce moment-
1a, la volonté de Dieu.

3 Mat. XXI, 21-22, et Jean XII, 12-14.



566 L. EMERY

humains arrivés a la stature parfaite de Jésus-Christ, les savants
pourront peut-étre, alors, se rendre clairement compte de la
maniére dont cette puissance de la foi s’exerce sur la nature.
Déja actuellement le fait incontesté de guérisons par la foi, dans
certaines maladies,a donné lieu &4 des observations intéressantes
a ce sujet.

Le secret de la puissance miraculeuse de Jésus-Christ doit
étre cherché, en second lieu, dans 'intensité de sa vie morale,
en particulier dans l'intensité de son amour pour autrui.
« L’amour fait des miracles, » ce proverbe dit plus vrai qu’on
ne pense. Comme Dieu est amour parfait, 'nomme est appelé a
devenir amour parfait, et la lol de 'amour doit devenir la regle
supréme des rapports entre humains. Mais 'amour est une puis-
sance depremier ordre; 'oubli de soi et 'amour des autres permet
a ’homme des prodiges de tact, d’ingéniosité, de dévouement,
de relevement, de consolation. Porté au degré de la perfecticn,
il triomphe d’obstacles insurmontables & I’homme ordinaire.
C’est parce qu’il a aimé comme Dieu nous aime, que Jésus a pu
accomplir ses ceuvres de charité et de compassion, ses guéri-
sons de malades, qu’il a rendu, —- si le fait est exactement rap-
porté, — un fils & la veuve de Nain et une fille & Jairus. Si
nous savions aimer comme lui et autant que lui, nous ferions
aussi les ceuvres qu’il a faites, car 'amour est de Dieu, et celui
qui aime, non seulement est en communion avec Dieu, mais
puise dans cette communion une puissance surnaturelle, dont
i’histoire des génies du dévouement offre d’ailleurs plusieurs
exemples. Aussi faut-il remarquer que jamais Jésus ne fait de
miracles pour se faciliter sa tidche, pour rendre sa vie plus
commode et plus aisée!, mais toujours pour faire du bien a
autrui. A deux reprises, nous le voyons se refuser a employer
son pouvoir dans son propre intérét: dans la scéne de la
tentation au désert, puis lors de son arrestation 2. Sainte et
utile lecon pour nous tous, qui sommes si souvent tentés de
demander 4 Dieu de merveilleuses délivrances pour nous-

! Il n’y a qu'une seule exception, le miracle du statére; Mat. XVII, 24-27;
aussi est-il fortement suspecté, méme par des critiques conservateurs.
2 Mat. XXVI, 51-54.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 567

mémes, plutét que de lui demander la confiance et la patience
nécessaires pour accepter sa volonté. C’est ainsi que non seu-
lement 1l faut étre parvenu & un haut degré de piété et de
moralité pour faire les ceuvres que Jésus a faites, mais que,
seuls, ceux qui sont arrivés i cette hauteur peuvent exercer
ce pouvoir selon la volonté de Dieu, sans orgueil ni amour de
leurs aises, mais uniquement par charité.

Tout en admettant que Jésus-Christ a fait réellement des
ceuvres extraordinaires, dont les Evangiles nous rapportent plus
ou moins exactement un certain nombre, nous estimons que
les adversaires de M. Chapuis ont considérablement exagéré
I'importance de la foi aux miracles tels qu’ils les congoivent.
Avec M. Chapuis, nous affirmons que jamais Jésus n’a attaché
le salut & la foi au miracle, car on peut parfaitement croire au
miracle sans étre pieux!, et étre pieux sans croire au miracle.
L’argumentation de M. Henri Secretan?, 4 cet égard, nous a
profondément étonné. Pour prouver que Jésus a demandé de
croire a ses ceuvres, I’honorable pasteur de Lausanne allégue :
Jean X, 37, 38 : « Si je ne fais pas les ceuvres de mon Pére,
ne me croyez point. Mais si je les fais, quand méme vous ne
me croiriez point, croyez a mes ceuvres, afin que vous sachiez
et reconnaissiez que le Péere est en moi et que je suis dans le
Pére. » Mais quand on rapproche ces paroles de Jean IV, 48 :
« Si vous ne voyez des miracles et des prodiges vous ne croyez
point, » et de Jean XX, 29 : « Parce que tu m’as vu, tu as cru;
heureux ceux quiont cru sans avoir vu, » on se rend compte
que la pensée de Jésus est celle-ci: 'ceuvre que Dieu demande
de vous, c’est que vous croyiez a Celui qu’il a envoyé;et ce
qui doit vous faire croire en moi, c’est qu'en écoutant mes
paroles, vous reconnaissiez que je ne parle pas de moi-méme,
mais que mes paroles sont de Dieu, qu’elles sont donc des
paroles de vie éternelle. Que si vous ne sentez pas toute la vé-
rité de mes paroles, croyez du moins en moi & cause de mes
ceuvres (et par la, il faut entendre, je crois, non pas seulement
ses ceuvres extraordinaires, mais encore la sainteté et la cha-

1 Jean 11, 23-25.

2 Voir Semeur vaudois du 25 février 1898,



068 L. EMERY

rité de sa vie). Toutefois, heureux ceux qui, pour croire, n’ont
pas besoin de la vue de ces miracles, mais qui sont poussés a
croire en moi par 'attrait des choses d’en haut.

Nous sommes également fort ¢tonné de la conclusion que
M. Secretan tire de Jean XV, 24 : « Si je n’eusse pas fait parmi
eux des ceuvres que nul autre n’a faites, ils n’auraient pas
commis de péché. » Y a-t-il 1a vraiment 'affirmation que c’est
un péché de ne pas croire ces ceuvres? Nous ne le pensons
pas, d’autant plus qu’au verset 22, Jésus dit : « Si je n’étais
pas venu et que je ne leur eusse point parlé, ils n’auraient pas
commis de péché; mais maintenant ils n’ont aucune excuse de
leur péché.» Qu’est-ce que donc que Jésus veut dire? Il affirme
une fois de plus que la responsabilité du pécheur est d’autant
plus grande qu’il a été plus éclairé. Les témoins de la vie de
Jésus-Christ sont donc inexcusables, puis qu’ayant eu le privi-
lege et d’entendre le Christ et de voir ses ceuvres, — par quoi,
nous le répétons, il ne faut pas seulement entendre ses actions
extraordinaires, mais toute la teneur de sa vie, — ils n’ont pas
cru en lui, et ne se sont pas convertis & ses paroles. Le tort
qu’ils ont eu, ce n’est pas de n’avoir pas cru d ces ceuvres,
puisque, les voyant, ils ne pouvaient les nier?! et les attribuaient
a Beelzebul, mais de ne pas avoir cru en Jésus-Christ, qu’ils
pouvaient entendre et voir, et dont les paroles et les actes
devaient convaincre tout esprit non prévenu.

La foil de ceux qui croient en Jésus 4 cause de ses miracles
n’est donc, aux yeux du Christ johannique, qu’une foi de
seconde catégorie, s’il nous est permis de nous exprimer ainsi.
Aussi I’évangéliste, racontant que plusieurs & Jérusalem avaient
cru en Jésus a cause de ses miracles, ajoute: « Mais Jésus ne
se fiait point 4 eux parce qu’il les connaissait tous 2. » Du reste,
nous ne voyons pas que les cing mille hommes rassasiés par
Jésus soienl devenus pour cela ses disciples. Sans doute la vue
de certaines ceuvres extraordinaires de Jésus a pu décider quel-
ques hésitants, ouvrir les yeux a d’autres, mais comme nous
voyons Jésus ne pas faire de miracles la ou il renconirede I'in-

1 Jean XII, 9-11 ; Mat. XII, 24.
2 Jean II, 23-25.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 569

crédulitél, que, fréquemment, il recommande le silence & ceux
qu':l a guéris?, nous pouvons juger par la qu’il ne comptait pas
beanucoup sur ses actes de puissance pour gagner des disciples.

D’ailleurs, la situation esttout autre de nos jours qu’au temps
de Jésus-Christ. Etant donné que nous ne sommes pas témoins
des miracles de Jésus, mais que nous sommes obligés de nous
en rapporter au témoignage d’écrivains ayant une toute autre
conception du monde que nous, ce ne sont pas les miracles ra-
contés dans ’Evangile qui peuvent pousser le pécheur & mettre
sa confiance en Jésus. Mais ce sont ceux qui, pour des raisons
religieuses, morales ou intellectuelles, ont cru en Jésus, qui sont
ensuite disposés a croire a la réalité des miracles évangéliques.
Le mot de Schleiermacher : « Je crois, malgré les miracles, »
est une boutade exprimant 'opinion de maint chrétien. Et puis,
si les miracles sont nécessaires pour éveiller la foi, pourquoi
ne s’en fait-il plus de nos jours ? j’entends des miracles autres
que des guérisons pouvant s’expliquer par suggestion. N’y a-t-il
pas autant d’incrédules de nos jours qu’au temps de Jésus-
Christ? Et pour suppléer aux lacunes que présentent la vie et
la parole des prédicateurs de 1’Evangile d’aujourd’hui, ne leur
seraient-ils pas encore plus nécessaires qu’ils ne I’étaient &
Jésus-Christ? Si Dieu ne leur a pas donné ce pouvoir, n’est-ce
point aussi parce que la vue d’'un miracle, méme de la résur-
rection d’un mort, ne saurait pas plus convertir les pécheurs
d’aujourd’hui que le mauvais riche de la parabole. La fol chré-
tienne est une ceuvre morale, ou elle n’est pas la foi.

% * *

Concluons, ou plutot, résumons ce que nous avons si insuffi-
samment expose.

Aux yeux du chrétien qui croit & I'action constante et souve-
raine de Dieu dans la nature et dans I'histoire, dans les petites
choses comme dans les grandes, il ne saurait étre question de
distinguer entre une action ordinaire réguliére de Dieu et une

t Marc VI, 4-6.
2 Marc I, 40-45, v. 43.



570 L. EMERY

action extraordinaire et irréguliére de Dieu. Tout au moins,
la distinction est purement subjective, variant d’une personne
a l'autre, mais nullement objective, fondée dans la réalité. Mais
le chrétien distingue d’autant mieux ’action de Dieu dans le
monde qu’il est plus pieux, plus rempli de cet esprit de Dieu
qui seul connait les choses de Dieul.

On ne peut pas opérer une distinction objective entre 'ac-
tion de Dieu, et celle des forces humaines et des forces de la
nature. Le méme phénomeéne qui, étudié scientifiquement, est
toujours et partout rapporté a une force humaine ou physique,
peut, en méme temps, et avec autant de raison, étre rapporté
par la conscience religieuse a la causalité divine.

Les ceuvres extraordinaires de Jésus s’expliquent par sa per-
fection religieuse et morale, par les dous qu’il a regus de Dieu
en vue de sa vocation.

En présence de ces théses, qui résumentnon seulement notre
point de vue, mais aussi, je crois, celui de M. Chapuis, nous
voudrions oser espérer qu’'on ne nous accusera plus de déisme
ou de rationalisme. On ne pourra plus prétendre, sans inintelli-
gence ou mauvaise foi, que nous nions 'action de Dieu dans le
monde, en un mot, le Dieu vivant, et, ce qu'implique la foi au
Dieu vivant, I'efficacité de la priére. Nous craignons toutefois
qu’il n’en soit rien. Il y a tant de gens qui ne comprennent que
leur propre théologie, et qui n’hésitent pas un instant a l'iden-
tifier avec I’Evangile. lls déclarent qu’un mot ne peut avoir que
le sens qu’ils lui donnent, et ne peuvent concevoir qu’autrui
lui en donne un autre. Soutenir, par exemple, comme on I'a
fait, que M. Fornerod et moi nous nions le surnaturel, c’est
donner la preuve qu’on n’a compris ni l’'un ni l'autre, attendu
qu’il est impossible de croire au Dieu de I’'Evangile sans croire
par la-méme au surnaturel: Dieu, I’étre absolu et souverain,
étant le surnaturel par excellence.

Un mot encore en terminant. Nombre de gens s’imaginent
que nos conceptions théologiques sont déterminées par le désir
de rendre le christianisme plus acceptable & nos contemporains.

1 Pour la piété parfaite tout est de Dieu, sauf le mal moral, la transgression de
sa volonté, ce qui va de sol.



LE MIRACLE ET LE SURNATUREL 571

Nous émousserions les angles de la foi chrétienne pour gagner
des croyauts. Il faut nous croire bien naifs et bien peu pénétrés
de 'esprit chrétien pour nous attribuer de telles intentions.
Bien naifs serions-nous, en effet, si nous pensions que I'ob-
stacle qui éloigne tant de gens de la foi chrétienne est avant tout
de nature intellectuelle, dogmatique. Il I'est sans doute pour
quelques-uns, pour quelques Nathanaéls; mais, dans 'immense
majorité des cas, l'incrédulité a une cause morale et reli-
gieuse, 'amour de soi, 'amour du péché, ou tout au moins,
Pindifférence a I'égard du péché, en regard des saintes exi-
gences de I’Evangile : le renoncement & soi-méme, la conver-
sion, 'amour et le service de Dieu dans la personne de son
prochain. Or, ces saintes exigences, nous avons pleine con-
science de ne les affaiblir en rien du tout.

Bien peu chrétiens serions-nous ensuite, si nous avions la
prétention d’accommoder le christianisme au gouat du jour.
Non, ministres de Celul qui a dit «Je suis la vérité, » nous
avons la conviction bien nette de travailler & son service, en
recherchant loyalement, sincérement, la vérité, puis en la pro-
fessant telle que nous ’avons saisie dans I’Evangile. « Nous
n’avons de puissance que pour la vérité; » cette parole de
Papoétre Paul est la devise de notre travail théologique. En
Iaccomplissant dans cet esprit, nous sommes certains de le
faire dans ’esprit de ’Evangile, et cette conviction nous donne
la force de supporter patiemment les critiques, méme des gens
qui ne nous ont jamais lu. Les Réformateurs en ont entendu
bien d’autres.




	Le miracle et le surnaturel

