
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: Jésus-Christ est-il ressuscité?

Autor: Porret, J.-Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JESUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ

J.-ALFRED PORRET

Le 7 avril de l'an 30 (selon la chronologie la plus probable),
Jésus de Nazareth fut, par l'ordre de Pontius Pilatus, procurateur

impérial, agissant à l'instigation du Sanhédrin, mis en

croix sur la colline de Colgolha, aux portes de Jérusalem.

Ayant rendu le dernier soupir aux environs de la neuvième
heure du jour, qui correspond pour nous à la troisième heure
de l'après-midi, il fut, pour des raisons de coutume religieuse,
enseveli le soir même. Un de ses disciples secrets, Joseph
d'Arimathée, réclama le cadavre, et le déposa clans un
tombeau qu'il possédait à peu de distance du lieu de l'exécution.
Ces faits sont universellement admis. Dans un domaine où elle

a passé à son creuset les moindres détails, la critique en a

établi l'inébranlable certitude.
La pierre ayant été roulée, tout semblait fini. De Jésus, il ne

devait rester qu'un souvenir à la fois sublime et douloureux.
En réalité, la nuit couvait une aurore. Au matin du troisième

jour, le 9 avril, le bruit se répandit que le Maître était apparu à

certains de ses disciples; peu après, des réunions de plus en

plus nombreuses crurent le voir. Ceci encore, est absolument
certain. Selon Strauss, ee on ne peut le mettre en doute ', » et

Volkmar, un critique très négatif, a été plus explicite encore,
ee Que nous le comprenions de telle ou telle manière, a-t-il

i Vie de Jesus, U, 649, 672, 674.

THLOL. ET PHIL. 1898 32



482 J. ALFRED PORRET

écrit, ou que nous ne le comprenions pas du tout, ou que jamais
nous ne puissions le comprendre, le fait que Jésus le Crucifié
est apparu en gloire à ses disciples, est l'un des plus certains
de l'hisloire du monde1. »

Devant le témoignage qui s'y rapporte, il faut en effet s'incliner.

Nous disons : le témoignage. C'est de lui que procède
l'histoire presque tout entière. Les faits dont nous avons été

personnellement témoins sont très peu de chose. Nous croyons
sur la foi d'autrui, mais non sans examen préalable. Le témoin
a-t-il vu, entendu, touché, ou seulement oui dire? Dans ce dernier

cas, comment, et de qui? Sa loyauté est-elle au-dessus de

tout soupçon? Que faut-il penser de son intelligence? — S'il y
a plusieurs témoins, sont-ils ou non d'accord? Leurs
divergences se laissent-elles réduire? Dans le cas contraire, faut-il
tout perdre, ou doit-on conserver un résidu? — La comparaison

est le grand moyen d'appréciation, et l'on peut dire que,
bien employée, avec prudence et sagacité, elle accomplit des

merveilles.
*

Le plus ancien témoignage que nous possédions sur le point
en litige, fait partie de la première lettre adressée par Paul à

l'Eglise de Corinthe en l'an 57. D'une authenticité au-dessus de

tout soupçon, cet écrit de circonstance, élevé par le génie et

l'illumination divine travaillant de concert, à la hauteur d'une

œuvre immortelle, nous transporte presque jour pour jour,
27 ans après la mort de Jésus. Or, Paul y mentionne quatre
apparitions du Christ à divers apôtres, et une ecà plus de cinq
cents frères en une seule fois, » dont, ajoute-t-il, «la plupart,
vivent encore aujourd'hui-. » Dans ces circonstances, l'écho
du témoignage immédiat se confond presque avec lui.

A l'énumération de Paul, les évangiles ouvrant le Nouveau
Testament ajoutent des récits circonstanciés. Les trois
premiers, connus sous le nom de synoptiques3, forment un groupe.

1 Die Religion Jesu, 76.
5 1 Cor. XV, 5-7.
3 C'est-à-dire : susceptibles d'être mis en regard les uns des autres.



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ 483

Du premier coup d'œil, on discerne que, les morceaux pareils

y abondant, les divergences, même considérables, n'y sont pas
rares. Je n'ai pas à dire en détail ici comment, à mes yeux, se

résout ce problème, l'un des plus compliqués qui se soient

posés à la critique sacrée. Les trois auteurs ont eu à leur
disposition des sources communes; chacun d'eux en a eu

d'indépendantes, et la tradition orale, exactement mémorisée, comme
dans les synagogues dont l'Eglise a beaucoup hérité, étant
encore vivante, ils y ont tous plus ou moins largement puisé.
Matthieu et Marc furent rédigés quelques années avant la ruine
de Jérusalem (A. D. 70). L'évangile de Luc vit le jour peu après
cet événement, et le livre des Actes, qui nous montre l'Eglise
fondée par la foi à la Résurrection, guère plus tard. Ainsi,
trente-cinq ans environ après la mort de Jésus, alors que la

génération qui en avait été témoin ne pouvait avoir disparu
tout entière, nos premiers récits évangéliques existaient déjà,

supposant des écrits antérieurs, qui y ont passé en partie, et

dont l'un, selon un témoignage du commencement du second

siècle1, était un recueil des discours de Jésus, œuvre de

l'apôtre Matthieu, et l'autre, un recueil des actes et des paroles
de Jésus, dû à Marc, qui ne fit que recueillir et fixer les souvenirs

personnels de Pierre. Avec les documents synoptiques,
nous remontons ainsi jusqu'aux témoins oculaires. Loin de

ruiner les sources de la vie de Jésus, l'immense travail critique,
accompli un peu partout, mais spécialement en Allemagne,
pendant les soixante-dix dernières années, a abouti à en établir
le crédit.

Le quatrième évangile occupe une place à part. C'est contre
lui que la critique négative a dirigé ses plus vives attaques.
Après une étude impartiale et sérieuse, j'en affirme et l'authenticité,

et la haute valeur historique. Le chapitre XXI, qui le

complète, fut ajouté après coup par l'auteur, Jean, fils de Zébé-

dée, dont l'ouvrage était achevé avec le chapitre XX2. Or, il se

1 Celui de Papias, évoque d'Hiérapolis, mort probablement vers 165. Eusèbe,

Histoire ecclésiastique, III, 39.
2 L'identité d'auteur niée par plusieurs princes de la critique : Bleek, Lücke,

de Wette, Baur, etc., est aujourd'hui généralement admise.



484 J.-ALFRED PORRET

conclut par deux versets d'une autre main, dont le premier,
émanant de personnes ayant connu l'auteur, le déclare expressément

ee le disciple que Jésus aimait. » Malgré l'usage fâcheux

que les hérétiques (Marcion excepté) en firent de très bonne

heure, en dépit des grandes différences qui le séparent dos

synoptiques, le quatrième évangile fut admis comme l'œuvre
de Jean, par les Pères et les Eglises du second siècle. La

chaîne des témoignages en sa faveur est très serrée. Il faut la

violence pour en disjoindre les anneaux. Lorsque le récit de

Jean diffère de celui des autres évangélistes, un examen approfondi

aboutit presque toujours à lui donner raison '. Il jette en

passant des indications minutieusement piécises, où le
souvenir personnel transparait, et tjui sont d'autant plus dignes
d'attention que le récit a une tendance philosophique, veut
mettre en lumière une thèse, résultant pour l'auteur de la vie
de Jésus, interprétée comme elle doit l'être. Quant aux
discours, ils ont assurément dans Jean un cachet dogmatique, une
couleur mystique aussi, qui les placent à part. L'allégorie y

remplace la parabole-. Au lieu de marcher en avant, ils se
déroulent en spirale. Le ton en est uniforme, qui que ce soit qui
les prononce. Enfin, si les points de contact abondent avec les

synoptiques, il y a des différences assez sensibles de degré
dans la révélation du Christ par lui-même. Mais ces divergences
s'expliquent suffisamment, lorsque tenant compte des circon-
stanjes, on admet que l'apôtre a usé de ses souvenirs avec

quelque liberté; que, sans rien inventer directement, il a, au

soir de sa vie, et conscient qu'il avait e< l'Esprit de vérité » pour
le conduire (Jean XVI, 13), soit reproduit textuellement, soit

condensé, soit développé, ceci avec un accent et dans un style
personnels, les enseignements déjà lointains pour son souvenir,
mais présents néanmoins à son cœur, de Jésus-Christ. L'évan-

1 Ainsi, quant à la vocation des premiers disciples, aux voyages de Jésus à

Jérusalem, et à ses deux procès, religieux et civil. Voir notre étude : Trois Vies

de Jesus, p. 43.

- Pour la différence entre la parabole et l'allégorie, voir notre étude :

L'éloquence de Jésus-Christ, Revue de théologie et des questions religieuses, juillet
1895.



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ 485

gilè de Jean est en tous cas pour les faits une source sûre et

précieuse de l'histoire évangélique1. Avec lui, nous n'avons plus
seulement la mise en œuvre postérieure de témoignages immédiats.

C'est un de ces témoignages mêmes que nous possédons2.

1 Voir notre étude : Trois Vies de Jésus, p. 43-35.
2 Récemment, M. Edm. Stapfer (Jésus-Christ pendant son ministère, p. XXVIt

et suiv.) a repris une hypothèse proposée naguère avec réserve par E. Renan (Vie
de Jésus, introd., p. LXXIX, LXXX), et Ed. Reuss (Théologie johannique, p. 101,

102) ; mais il a eu le tort de la présenter comme une certitude. Le quatrième évangile

serait l'œuvre de deux auteurs, dont l'un, très probablement Jean, fils de

Zébédée, doit avoir fourni les matériaux, tandis que l'autre, un de ses disciples,
aurait tenu la plume et rédigé. Preuve décisive en serait le fait que le chapitre
XXI, appendice ajouté après coup, mais incontestablement de la même main que
le reste du livre (Bleek, Etude critique sur l'évangile de Jean, p. 53, 54, affirme

précisément le contraire), a été écrit après la mort du fils de Zébédée (v. 23).
Nous ne pouvons nous ranger à cette manière de voir, au nom des raisons
suivantes :

1. Le passage invoqué par M. Stapfer (XXI, 23) ne dit point que, lorsqu'il fut

écrit, Jean avait cessé de vivre. Il donne simplement une opinion qui avait cours
à ce moment dans l'Eglise, et déclare qu'elle ne trouve nul fondement dans la

parole adressée par le Seigneur à Simon Pierre (v. 22).
2 La première épître de Jean, de la même plume certainement que le

quatrième évangile, se présente comme œuvre d'un témoin de la vie du Seigneur.

(I, 1 et suiv.) La tradition unanime désigne Jean.
3. « Le disciple que Jésus aimait, » déclaré expressément Fauteur du quatrième

évangile, occupe, dans le cercle apostolique, une place telle qu'on doit le mettre

au nombre des trois intimes de Jésus-Christ : Pierre, Jacques et Jean. (Marc V, 37 ;

Luc IX, 28, etc.) Mais on ne peut penser à Pierre, qui apparaît à côté de lui. Pas

davantage à Jacques, auquel XXI, 23 ne s'applique point, puisqu'il mourut de

bonne heure (en 44). Reste Jean.

4. Un autre fait conduit au même résultat. Seuls entre les principaux apôtres,

Jacques et Jean ne sont jamais nommés dans le quatrième évangile, et la seule

fois où ils sont désignés par leur titre commun de « fils de Zébédée, » ils sont,
avec une modestie significative, placés en dernier lieu (XXI, 2). « Le disciple que
Jésus aimait » ne peut être que l'un d'eux. Car il assistait à la pêche miraculeuse

et au repas offert par Jésus (Jean XXI, 1 et suiv.) ; il était donc au nombre des

sept disciples mentionnés au début (v. 2). Mais il n'est pas possible de voir en lui
Thomas, ni Pierre, ni Nathanaël, nommés dans le cours de l'évangile; pas davantage

l'un des « deux autres disciples, » qui ne semblent pas avoir été apôtres.

Jacques et Jean restent seuls. Jacques étant mort de trop bonne heure pour que
le v. 23 lui soit applicable, Jean reste seul.

5. Enfin, le témoignage unanime des premiers siècles rapporte le quatrième

évangile à l'apôtre Jean. Vers le milieu du second siècle, son autorité était telle



486 J.-ALFRED PORRET

I

Nous supposons connus les récits évangéliques des apparitions

de Jésus. Ils présentent un double caractère de concordance

fondamentale et de divergence dans les détails, évident

pour le lecteur le moins attentif. De là deux groupes de travaux,
moins opposés qu'il ne semble, auxquels se sont livrés les

croyants et les négateurs.
Les premiers ont voulu établir une harmonie, sans laquelle

le témoignage apostolique perdait à leurs yeux son autorité.
Leurs tours de force n'ont abouti qu'à manifester l'erreur de

leur entreprise. Quant aux incrédules, se refusant à toute
tentative de conciliation, ils ont conclu des différences entre les

récits parallèles, et de la difficulté, sinon même de l'impossibilité

d'en tirer une narration bien suivie, à leur absence totale
de valeur historique ; c'est-à-dire qu'ils ont, au nom de la

critique, mais avec un manque singulier de sens critique, posé,
comme leurs adversaires, un étroit tout ou rien. Ennemis,
mais frères. L'histoire ne procède pas ainsi. En examinant, en

pesant les témoignages, elle tient compte des différences de

caractères et de circonstances chez les témoins, elle se souvient

que jamais deux témoins ne relatent un événement de la même

manière; elle fait la part du saisissement ou de l'émotion:
enfin, loin de rejeter aveuglément des récits qui, d'accord

pour attester un fait, se séparent clans les détails dont ils le

revêtent, elle retient le fait, et en passe au crible les accessoires.

que l'hérésie s'efforça de s'en faire un appui. Et surtout, le grand courant de la

pensée chrétienne, d'Ignace à Athénagore, que domine la thèse du Fils de Dieu

devenu homme, suppose à son origine une œuvre capitale, grande à la fois par
elle-même et par son auteur. La logique de l'histoire s'unit à l'armée des témoi-

gnag.'S pour rattacher à Jean l'évangile qui porte son nom.

Quant à l'objection souvent reproduite, qu'une œuvre pareille ne saurait être

attribuée à un ex-pêcheur du lac de Génézarelh, c'est-à-dire à un homme sans

lettres, nous l'estimons des plus fragiles. Jacob Bœhme n'était pas, que nous

sachions, docteur en philosophie : il ne s'en est pas moins élevé aux plus hautes

spéculations. Comme « la vraie éloquence se moque de l'éloquence,» les dons

naturels se riront toujours des diplômes universitaires. Qu'est-ce donc, lorsque

l'Esprit de Dieu s'en empare et s'en sert en les glorifiant?



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 487

« Je tiens pour impossible, a écrit Lessing, que le même témoin

fasse, à des époques différentes, un rapport identique sur le

même fait, qu'il aurait pourtant observé avec la plus grande

attention... Les souvenirs d'un homine varient suivantles temps

et les circonstances1. » A combien pius forte raison est-ce le

cas, lorsque les témoins sont divers'2! De ce principe, on peut
même tirer une conclusion plus positive quant au point en

discussion. Des récits de la résurrection parfaitement concordants

devraient nous être fort suspects, car ils seraient contraires à

toute vraisemblance. Comme l'a remarqué le théologien danois

Martensen, ee l'impression extraordinairement puissante produite
sur les témoins, a dû avoir pour résultat immédiat de les

empêcher d'étudier microscopiquement les détails de l'apparition,
qui, par son évidence môme, les terrasse et les aveugle....
Etant donné le fait, nous ne pouvons attendre d'autres
documents que ceux que nous possédons3. » A les bien prendre, les

divergences de nos récits évangéliques sont si loin d'en
infirmer la valeur qu'elles tendent plutôt à l'attester.

Passons, du reste, et attachons-nous à un fait indiscutable.

Après la mort de Jésus, le découragement des disciples fut
extrême. Affections, espérances, tout avait sombré dans une
tourmente aussi terrible qu'inattendue. ;Luc XXIV, 21.) La

crainte s'y ajouta. Le ee petit troupeau » se réfugia dans une
chambre haute de Jérusalem.(Jean XX,'19.)Ainsi pendantquel-
ques jours, après lesquels tout est changé. Ces hommes,
moralement anéantis, ee croient plus que jamais, triomphent, » selon
les expressions de M. Scherer. « Rien désormais ne pourra les

ébranler. » Le monde entendra ec l'accent de leur persuasion

1 Eine Diiplik, p. 163 (1778). C'est ce qu'un polémiste antichrétien tout récent,
M. V. Sîdermann, a grand besoin d'apprendre. Son livre : L'avocat du diable, est

un modèle de ce qu'il faut éviter en critique historique.
"2 Une maison s'écroule, disait à ses élèves un professeur d'histoire bien connu.

Sur dix témoins de la catastrophe, il ne s'en trouvera pas deux qui la racontent
exactement de la même manière. En est-elle inoins certaine? La tâche de l'historien

est de dégager des témoignages concordants quant aux faits, divergents
quant aux circonstances, une représentation aussi sûre et aussi vraisemblable que
possible.

'' Christliche Dogmatik, p. 298.



488 J.-ALFRED PORRET

indomptable, et il faudra bien qu'il finisse par y céder1. » Or,
cette métamorphose ne peut s'être produite spontanément.
Elle suppose une cause. On ne bondit pas de l'accablement à

l'enthousiasme, du renversement de ses espérances à la certitude

de leur accomplissement, sans que ce soit, passé quelque
chose qui l'ait produit. L'effondrement ayant eu lieu pour les

disciples par le fait de la mort de Jésus, la certitude, le courage,
la joie triomphante, le témoignage apostolique, la fondation de

l'Eglise, supposent la réapparition du Maître auprès des siens,
et partant son retour à la vie2. Proclamée par divers témoins
oculaires des apparitions du Christ, la résurrection semble
réclamée par le rythme de l'histoire, et si bien qu'un savant

croyant a pu dire : e; Je ne pense pas qu'il y ait au monde un
fait mieux attesté3. »

Il est nié pourtant.
Chez beaucoup, c'est affaire de moralité. La volonté a plus

de part dans la formation de nos croyances religieuses qu'on
ne se le figure habituellement. Pascal l'a dit, et Vinet, après lui,
échos tous deux d'un plus grand, dans une affirmation qui
emporte une négation : ce Si quelqu'un veut faire ma volonté, il
connaîtra, » (Jean VII, 17.) Celui qui vit dans la souillure, ou
celui qui, s'y étant une fois traîné, se refuse à l'humiliation, ne

saurait accepter sans lutte un fait qui marque une religion
de sainteté du sceau divin. Chimère que l'impartialité absolue,
en matière de convictions qui engagent! Or, s'il y a, quant à la

résurrection, assez de lumière pour légitimer la loi, il n'y en a

pas assez pour violenter la liberté. Qui veut nier, le peut, qu'il
tienne en le faisant à garder son genre de vie, ou qu'il souhaite
de s'épargner des dédains.

Mais il y a pourtant des cloutes et des négations sincères.

1 Le début du livre eh-s Actes en fait foi.— Scherer, Melanges d'hisloire
religieuse, p. 162.

2 « U est de toute évidence que les Evangiles racontent ce qu'on croyait de leur

temps. D'autre part, une institution comme l'Eglise ne peut avoir pour base une

simple illusion. Nos évangiles, dans leurs premières ébauches, sont trop rapprochés

de l'époque de Jésus, pour qu'il y ait de la marge pour une transformât ion

complète, fabuleuse de son histoire. » (Reuss : Histoire évangélique, p. 110.)
:: F. Bonifas, Elude sur la théodicée de LeibniU, p. 228.



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 489

L'incrédulité se rencontre dans des âmes élevées, religieuses,
où elle élonne, où elle trouble même, parce eue ces âmes
semblaient destinées à croire. Allaire, soit de théorie préconçue, soit
d'influence subie. Le temps n'est plus où le premier dialecticien

que l'Allemagne ait vu après Hegel et Schleiermacher, Richard
Rothe, se déclarait fort embarrassé pour discuter la négation
du miracle, par la raison qu'il n'avait jamais réussi à la bien

comprendre. Pour l'heure, le vent est à cette négation, et il en

sera de môme jusqu'à l'avènement d'une philosophie plus élevée

que celles qui inscrivent à leur frontispice le mot fataliste
d'évolution. Or, déclarer a priori le miracle impossible ou

absurde, c'est se placer dans la situation la plus défavorable

pour étudier certains faits avec indépendance. Le système
dicte les résultats. Lorsque M. Réville posait naguère en

axiome, que parler du miracle c'est énoncer une proposition
aussi absurde philosophiquement, que le serait en géométrie
un triangle rond, ou en arithmétique que 2 et 2 font 5, on peut,
sans être prophète, annoncer que les témoins de la résurrection
du Christ seront mis vivement à la porte, ou évincés avec

politesse. Ce qui a lieu1. Mais il est permis aussi d'estimer que

1 Conférence sur la Résurrection de Jésus Christ, 1809. Cf. Jésus de Nazareth,

li, Ì5I : « La résurrection serait un miracle tout à fail prodigieux, et lu
raison moderne se sent incapatile d'en admettre la réalité. j C'est nous qui

soulignons

Combien M. Renouvier a été plus sage, lorsqu'il a écrit :

o Xous n'admettons nullement qu'on supprime le miracle purement et simplement.

Nous ignorons les bornes du pouvoir de l'homme sur la nature, ou les

limites de ce que permettent de leur côté les lois naturelles ; et surtout l'idée

que nous avons de ces lois, ne peut légitimement s'étendre, jusqu'à nous faire

affirmer que jamais un? volonté suprahumaiiie n'y introduit tel phénomène que

leur développement spontané n'aurait pas produit La raison, ou ce que nous

connaissons de ces lois, ne nous obligent pas à lier la possibilité des miracles, x

Année philosophique, 1893, p. 18.)

Témoignage d'autant plus digne de considération que M. Renouvier croit devoir

nier le miracle dans l'histoire 1

M. Réville, du moins, a la conséquence qui fait défaut à d'autres penseurs, à

M. Paul Chapuis, par exemple, qui écrit d'une part :

Théoriquement, il est aisé de soutenir la possibilité abstraite du miracle.
On niera difficilement tout ce qu'il g u de cèrile dans les motifs qui établis-



490 J.-ALFRED PORRET

le critique a manqué d'indépendance; qu'il a fait du dogme sous
couvert d'histoire, et que, comme Spinoza s'est offert dans son

Ethique le spectacle du déploiement d'un système contenu
tout entier dans ses définitions initiales et sespremiersaxiomes1.
il a déployé, non sans naïveté, comme une trouvaille, le rouleau
dont, à l'avance, il avait statué les dessins. Sans une certaine
indépendance de jugement, il n'y a pas d'histoire. Nombre des

négateurs de la résurrection du Christ, ont à apprendre en

pratique, le respect de cette règle qu'ils acclament en théorie2.

Il

Nos principes étant posés, aDordons la discussion des moyens
par lesquels on s'est flatté de reléguer la résurrection dans les

légendes, touchantes, profondes sans doute, parce qu'elles
enveloppent d'une poésie brillante de hautes vérités, mais qu'il ne

faut guère prendre plus au sérieux que les travaux d'Hercule,
ou les exploits de Ramâ.

sent l'abstraite possibilité du surnaturel phenomenal. (Du surnaturel, p. 117, SU.

Et qui, à 21 pages de distali' e, écrit d'autre part:
// est aussi absurde d'affirmer qu'en un moment donné, en vue d'une finali è

donnée, une hache en fer a flotté sur l'eau.... que de dire qu'à un moment

donné,.... S -j- 2 ont été égal à 7 ou à S', au lieu de 4 (Ibidem, p. 63), — cela.

sans paraître voir la contradiction. Elle saute pourtant aux yeux les moins perspicaces;

car « la possibilité abstraite du miracle » suppose le principe logique de

contradiction, sans lequel il n'y a pas moyen de raisonner, tandis que le miracle

est d'autre part déclaré aussi absurde que s'il le violait... t Toute maison divisée

contre elle-même tombe en ruine! »

1 Saisset, Origines du panthéisme de Spinoza, p. 205.
2 Définir, comme on l'a fait trop longtemps, le miracle « un événement contraire

aux lois du monde, n c'est se mettre à la fois en dehors des enseignements du

Christ et de ses apôtres (n'en déplaise à M. Ménégoz) et en opposition avec le;
théories scientifiques et philosophiques les mieux établies. Nous le définissons,

nous : L'n fait, sortant du cours habituel des choses, mais rétablissant sur un

point, à un moment donné, l'ordre troublé par le péché; un fait, produit par la

libre volonté de Dieu, se servant de lois différentes de celles que nous abstrayons

de nos expériences ordinaires.

Le miracle est donc pour nous un acte de la liberté divine, faisant partie de

l'histoire de la Rédemption, et accompli en accord avec les lois du Cosmos, ou,

pour mieux dire, en s'en servant. Acte divin d'amour. Retour à la vraie nature.

(Voir notre étude : Evangile et science, p. 23-36.)



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 491

Sous sa forme moderne, le premier se rattache à Samuel

Reimarus, professeur de langues orientales dans la première
moitié du siècle passé (-j- 1768). Grand travailleur et savant

distingué, mais rationaliste terre à terre et caractère faible,
Reimarus. qui tenait à conserver son repos, n'avait communiqué

qu'à un cercle restreint d'admirateurs un volumineux
manuscrit, contenant une critique des plus négatives de la Eible
entière. Peut-êlre cet ouvrage dormirait-il encore ignoré dans
la bibliothèque de Hambourg, si Lessing, qui était lié avec la

fille de Reimarus. en ayant eu connaissance, n'en avait publié
de 1774 à 1778 quelques extraits, appelés par lui-même
Fragments d'un inconnu, et promptement désignés du nom
de la ville où il était alors bibliothécaire, du titre de Fragments
de Wolfenbiittel, qu'ils ont conservé1. L'un d'eux.le cinqirème,
paru en 1778, nie catégoriquement la résurrection du Christ. A
la suite de Cel-e, Reimarus reprend l'accusation mise en circulation

parmi les Juifs aux premiers jours del'Egli-e2. Selon lui,
ce sont les disciples, qui, ayant annoncé la résurrection du

Maître, enlevèrent subrepticement son corps, et propagèrent, à

Jérusalem d'abord, puis ailleurs, en récits incohérents, la fable
d'une résurrection, à laquelle, les circonstances ayant aidé,
une prodigieuse fortune était réservée.

Cette supposition, — car ce n'est rien de plus,— est aujourd'hui

abandonnée par les hommes dont le jugement a quelque
valeur. On peut la rencontrer encore dans le salon, à l'estaminet

surtout, non clans le cabinet d'étude. Elle se heurte en

effet à de formidables objections, qui se résument, pour la

plupart, en une question de sens moral. Les témoins de la
résurrection des faussaires! Nos lecteurs les connaissent. Si jamais
il y a eu des hommes qui, haïssant le mensonge, recommandent
coûte que coûte la véracité, ce sont eux. Devant leurs
caractères, tels qu'ils se dégagent de leurs écrits et de leurs
actes, nous nous découvrons instinctivement avec respect. Ils
ont mérité le titre de ee Saints », qu'un de leurs compagnons

1 Des morceaux sur l'Ancien Testament, publiés en 1850 dans la Revue historique

de Niedner, ont rencontré la plus parfaite indifférence.
ä Mat. XXVIII, 13-15.



492 .1. ALFRED PORRET

d'oeuvre aimait à donner à ses frères spirituels, en les plaçant
du fait dans le droit, du présent infirme encore dans la

perfection promise1. Et leur vie n'aurait été qu'un mensonge! Et
ce mensonge, ils l'auraient soutenu avec une telle exactitude
et une ténacité telle, que rien ne l'a jamais trahi!... L'hypothèse

de Reimarus n'est pas seulement psychologiquement
insensée; elle est une mauvaise action. Pour un sens droit, cela

suffit.
Contre elle, i! y a cependant autre chose encore. A moins

d'être insensé, celui qui trompe le fait nécessairement pour
l'un ou l'autre de ces deux motifs : acquérir un profit, ou

éviter un dommage. Or, clans la supposition de Reimarus, les

apôtres et les premiers disciples auraient agi précisément en

sens contraire. Car, s'il est un fait indubitable, c'est qu'en
proclamant la résurrection de leur Maître, ils attirèrent sur eux
des persécutions qui devinrent peu à peu sanglantes, et inaugurèrent

l'effroyable série de douleurs dont l'histoire a gardé le

souvenir épouvanté. Leur silence les eût arrêtées. Ils en furent
conscients. Ils n'en persévérèrent pas moins dans un témoignage

qu'ils déclaraient leur devoir le plus sacré2. O souffrances,

gages de loyauté! ci Je crois des témoins qui se font égorger! »

Le mot de Pascal, si souvent cité, a ici toute sa valeur.
Suspecter la droiture des premiers témoins de la résurrection, et

de ceux qui leur succédèrent, c'est s'attacher à une cause

aujourd'hui perdue.

III

Où Reimarus disait : tromperie, d'autres, avec un sens

moral dont il faut leur savoir gré, ont dit simplement : erreur.
Fustigation comprisele supplice de Jésus n'avait guère duré

que six heures11. Ils en concluent qu'au moment où Jésus fut

i 2 Cor. I, 1 ; Eph. V, 3; Phil. 1, 1 ; Col. Ill, 32, eie.

- Act. IV, 19 ; V, 40, -il, etc. — Hase, Leben Jesu, S lid : >< La foi absolue à la

résurrection est la cause de la fondation de l'Eglise. » Cf. Strauss, 17c de Jésus,

1, p. 671.
3 II n'est pas possible d'en déterminer avec certitude la durée exacte. La division

du temps se faisait en gros, par fractions de trois heures. Voir Mat. XXVII,



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 493

déposé dans le tombeau de Joseph d'Arimathée, il n'était pas

mort, mais seulement plongé dans un évanouissement profond.
Voici en substance leur argumentation :

Instrument d'une infernale barbarie, la croix tuait lentement.
Le condamné ne perdait que peu de sang : il n'en perdait
même point dans le cas, fort improbable du reste en ce qui
concerne Jésus-Christ, où il était attaché, et non pas cloué.

Tout se résumait dans des troubles de circulation de plus en

plus graves, et dans une tension musculaire qui aboutissait

au tétanos. La mort venait par excès de souffrance : on
connaît même des cas où, pour la produire, il fallut la soif et
la faim. Le brisement des membres dut intervenir pour que
les compagnons de supplice de Jésus mourussent avant six
heures du soir. Or Jésus, déposé dans une grotte fraîche,
au milieu d'aromates au parfum pénétrant, trouva dans ces

circonstances de précieux secours. La force vitale, un
instant épuisée, se ranima. Par suite d'une circonstance demeurée
inconnue, il put se glisser hors de la grotte qui devait être
son tombeau, et se montra avec mystère à ses disciples, qui,
le voyant réapparaître alors qu'ils étaient abimés dans leur
deuil, en reçurent un choc que l'on ne se figure guère, et qui
ne saurait se décrire; une impulsion, dont l'Eglise chrétienne, et
le mouvement prodigieux qui en est issu, ont été les fruits.
Peu en faveur aujourd'hui parmi les savants ', cette explication
est encore servie au grand public. M. Paul de Régla, et un
écrivain qui s'abrite derrière le pseudonyme de Skepto, ont
tenté il y a peu d'années de la populariser en France2. Il vaut
la peine de la discuter.

Est-il si sûr qu'on le prétend, que les circonstances de l'in-

45, Luc XXIII, 44, et surtout Marc X.', 25, comp, avec Jean XIX, 14 D'après

ce dernier texte, le crucifiement aurai', eu lieu vers midi ; d'après les autres évangiles,

plus tôt (d'après Marc à 9 heures) : donc entre neuf heures et midi.
' Aujourd'hui... Schleiermacher, en effet, inclinait à admettre que Jésus avait

retrouvé progressivement des forces un moment détruites. Hase, de même.— Le

nom de Paulus est resté attaché à l'explication, telle que nous l'avons résumée.

{Leben Jesu. 1828.)
- Paul de Régla, Jésus de Nazareth, p. 325 sq.; Skepto, La fin du merveilleux-,

p. 64 sq.



494 J.-ALFRED PORRET

humation de Jésus aient été de nature à le réveiller d'une
léthargie? Dans un lieu étroit et clos, les aromates prodigués

pour rendre au Maître un dernier hommage, devaient, ce semble,
stupéfier, sinon même asphyxier, plutôt que ranimer

Tout ce que nous savons du supplice de la croix tend à nous
le faire considérer comme exerçant, même pendant une courte
durée, les plus terribles ravages1. Lors du siège de Jérusalem,
en 70, les crucifiements furent à l'ordre du jour. Le pharisien
Fl. Josephe, dont les ouvrages sur l'histoire du peuple juif,
notamment au siècle de Jésus-Christ, ont, pour nous, en l'absence

presque complète d'autres renseignements, un prix bien

supérieur à leur mérite littéraire, était tombé, au siège de la

forteresse galiléenne de Jotapata, entre les mains de Vespasien,
et gracié, servait à Titus, devenu général en chef de l'armée
romaine, d'intermédiaire vis-à-vis des Juifs. Au retour d'une

inspection de terrain (c'était à Thekoa, à quatre lieues environ
au sud de la cité bloquée), il vit en croix plusieurs malheureux,

dont trois lui étaient personnellement connus. Le
supplice n'avait duré que quelques heures ; une grâce immédiate

ayant été obtenue, des soins empressés furent administrés.
Néanmoins, des trois crucifiés, un seul survécut2. Fait à noter,
le crucifiement était ordinairement précédé d'une bastonnade,
ou plutôt d'une flagellation, qui, chez les Romains, constituait
une véritable torture, et causait à elle seule parfois la mort.
Auparavant, Jésus avait soutenu la lutte terrible de Gethsémané.
Sueur sanglante, — outrages et mauvais traitements de la cour
de Caiphe, — supplice du prétoire, — cinq à six heures de

croix sur Golgotha... Voilà les faits dans leur ordre! A supposer
que Jésus vive encore, il doit être moribond. Et c'est ce moribond

qui produit sur les disciples l'impression du vainqueur de

la mort! C'est cet agonisant qui fait, avec deux des siens qu'il
instruit, exhorte, tance successivement, une partie du chemin
de Jérusalem à Emmaùs, pour les précéder dans la capitale
distonte de plus de deux lieues, où les apôtres sont assemblés,

1 « Crudelissimum teterrimumque supplicium. » Cicéron, C. Verrem. De Sup-

pliciis, LXIV.
2 Josephe, Vita, p. 75. Voir le passage dans Strauss, Vie de Jésus, II, p. 669.



JÉSUS CUEIST EST-IL RESSUSCITÉ? 49o

tressaillant d'une espérance déjà triomphante! C'est ce

supplicié qui parait et disparaît avec une prestesse telle que les

témoins en reçoivent l'impression du surnaturel! Ne parlons

pas du coup de lance du soldat romain, et des circonstances
décisives qui l'ont accompagné : un seul document en a

conservé le souvenir! Même sans lui, ne sommes-nous pas, avec

l'hypothèse de la mort apparente de Jésus-Christ, acculés

presque à l'impossible? Et Strauss n'a-t-il pas prononcé le mot
juste lorsqu'il a dit : ee L'opinion qui veut que Jésus soit revenu
à la vie est delà plus profonde invraisemblance... Pour la

soutenir, il faut remanier l'histoire sans frein ni règle1? »

11 reste néanmoins l'argument décisif à nos yeux. Devant
Je caractère moral de Jésus-Christ, les consciences les plus
diverses se rencontrent clans une commune admiration.
Phénomène unique dans l'histoire! Voici une âme qui n'a connu
ni le regret, ni le remords; une vie clans laquelle la distance

entre l'action et le devoir, entre le réel et l'idéal fut constamment

franchie; une vie où les vertus qui semblent s'exclure

apparaissent fondues comme les sept couleurs dans l'arc-en-
ciel en une merveilleuse harmonie... Jésus-Christ est pour la

conscience une lumière, plus éclatante à mesure que la

conscience la contemple mieux. Pour le nier, il faut avoir perdu
le sens du bien et du mal, c'est-à-djre s'être assez dégradé

pour n'avoir plus voix au conseil. Or, c'est à cela que l'on
aboutit forcément, lorsque l'on prétend expliquer les apparitions

du Christ après Golgotha, par le réveil d'une syncope
passagère. Jésus a, sinon trompé, au moins battu monnaie avec

l'erreur; il a manqué de droiture. Ses disciples s'égarant sous

ses yeux, le respect de lui-même, son amour pour eux, tout,
en un mot, lui commandait de les détromper, et il ne l'a pas
fait! La proclamation de leur chimère devenant le but de leur
existence, et leur chimère elle-même le moteur de leur activité,

il fallait, n'importe à quel prix, les arrêter; il fallait
sauver le monde des orages qui se sont déchaînés autour
du berceau de l'Eglise, et si souvent au cours de son his-

1 Vie de Jésus, II, p. 670, 67 I.



496 J.-ALFRED PORRET

toire! Et Jésus les a laissés consumer leurs forces, sacrifier
leur vie, pour ce qu'il savait un fantôme!,.. Que reste-t-il
du caractère moral dont, avec les croyants, tant d'incrédules
ont célébré la noblesse unique? L'humanité s'est trompée.
Celui qui a vu clair, c'est le sceptique qui résuma naguère les

origines du christianisme dans les deux mots de chimère et de

charlatanisme. Trêve aux protestations indignées Jésus-Christ

a dupé le monde! Ses apôtres et ses disciples dans tous les

temps sont à plaindre. Il faut le maudire, lui!....
Je ne tenterais pas de convaincre celui de mes lecteurs qui

l'accepterait. Pour moi, je répudie une thèse qui se heurte à

des difficultés matérielles considérables, à une contradiction
morale inadmissible. Tromperie des disciples, mort apparente
de Jésus-Christ : laissons les trépassés dans leurs linceuls1!

IV

Rien vivante encore est la troisième explication qui doit
mettre à néant le témoignage apostolique et la foi de l'Eglise.
Divers symptômes semb'ent pourtant en annoncer le discrédit

1 Nous nous bornons à mentionner la théorie mythique, impossible à soutenir

aujourd'hui, en face des résultats de la critique. Le témoignage de Paul (1 Cor.

XV, 1-5) suffirait à la briser. Sûr écho des principaux apôtres de Jésus, et de

nombreux disciples, témoins de ses apparitions, ce témoignage, en effet, se

confond presque avec le leur. Mais surtout, la théorie mythique se heurte à deux

faits, incontestables et décisifs :

1° La formation des mythes, comme celle des légeudes, suppose du temps. Elle

ne se conçoit pas (au moins quant aux faits eux-mêmes), dans la génération où

un événement s'est produit. 11 lui faut les horizons indécis d'un passé déjà lointain.

Or, nos évangiles dits synoptiques (Matlhieu, Marc et Luc) ont été composés,

les deux premiers vers l'an 65, et le troisième peu après l'an 70. (Voir plus haut,

page 9, la note.)
2° Avec la théorie mythique, on se trouve en présence d'une énigme sans mot.

La logique de l'histoire, la suite des faits est rompue. Consternés, accablés par la

mort de leur Maître, les apôtres devaient forcément se disperser, et ensevelir

dans l'obscurité de leur profession primitive, leur foi trompée et leur espérance

déçue. D'où vient qu'ils ont au contraire, pleins d'enthousiasme et de courage,
sacrifié leur vie pour la proclamation de l'Evangile Quel événement les a poussés,

vrais lions pour le courage, sur les places publiques de Jérusalem et d'ailleurs?...

Mystère. L'existence de l'Eglise devient un effet sans cause, et, pour nier le

miracle, on doit accepter le non-sens.



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 497

prochain. En germe dans le premier livre de Strauss, et dans

une remarque pénétrante de Baur1, elle a été développée sous

diverses formes depuis cinquante ans, notamment par Strauss

lui-même dans sa seconde Vie de Jésus-.La voici en substance.
Deux points sont admis comme hors de doute : la mort de

Jésus, et la loyauté des disciples, lorsqu'ils proclamèrent avoir
vu leur Maître ressuscité. Mais s'il n'y eut pas tromperie, il put
y avoir illusion, et c'est le cas. Les disciples eurent des

hallucinations, des visions, ou, comme certains auteurs préfèrent
s'exprimer, dans l'intention louable d'éviter des termes
malsonnants en un sujet grave et délicat, des extases. Présentée
ainsi sommairement, l'explication ne séduit guère. C'est des

développements qui lui sont donnés, qu'elle tire, sa plausibilité.
Marie de Magdala, la première, déclara avoir vu le Maître. Or,

c'était une nature nerveuse, maladivement impressionnable; sa
ee forte imagination3 » la rendait accessible à des phénomènes
morbides, dont la science a étudié des exemples nombreux et
variés. N'avait-elle pas été en proie à un désordre nerveux ou
mental, qualifié par la superstition courante de possession
diabolique? Guérie par Jésus, elle n'en avait pas moins gardé
certaines faiblesses constitutionnelles, et avec elles le germe de

nouveaux accidents. Le branle une fois donné, les visions, qui
trouvaient dans les premiers disciples un terrain favorable, se

propagèrent avec la rapidité de l'éclair. Le sépulcre vicie avait
été ec un trait de lumière » pour les disciples. Ils crurent voir
leur Maître partout: dans la chambre haute, et sur le chemin;
à Jérusalem, où ils l'avaient vu mourir, et près du lac. où, si

souvent, dans les jours heureux de la prédication du Royaume,
ils l'avaient entendu et lui avaient fait cortège.... Leurs hallucinations

même les poussent sur une colline, où s'échangent aux
confins de la réalité et du rêve, entre ciel et terre, les derniers
adieux. Plus d'extases dorénavant, mais une conviction, aussi
indestructible que chimérique, le fait le plus considérable de

1 Strauss, Vie de Jésus, II, p. 679, 680. Baur, Das Christenthum der drei ersten

Jahrhunderte, p. 39 sq.

- Strauss, Nouvelle vie de Jesus, p. 298 sq.
-; Renan, Vie de Jésus, p. 449.

THÉO!.. KT rim.. 1898 33



498 J.-ALFRED PORRET

l'histoire du monde, la fondation de l'Eglise, naissant ainsi de
ee la passion d'une hallucinée1, » ce d'organismes nerveux
ébranlés,2» et de l'enthousiasme de quelques dévots, vite
fanatisés. Il faut entendre le défenseur le plus habile de cette
hypothèse en pays français :

ee De pieuses femmes d'abord, les autres disciples intimes
ensuite, eurent des visions consolantes, dans lesquelles le

précieux sentiment de la présence du Maître prit un corps, une
forme idéalement belle; ils revirent leur vénéré Maître, tel

qu'il était aux jours de sa chair, les bénissant encore, leur
disant: ee La paix soit sur vous! » et ces images eurent pour
eux toute la réalité de sa présence corporelle. Un moment, ces
visions atteignirent leur apogée d'intensité communicative,
jusqu'à être partagées par un nombre considérable de

chrétiens; mais elles paraissent avoir diminué peu à peu, et avoir
cessé vers la Pentecôte. L'Ascension n'est que la dernière de

ces apparitions.
» Quelle est donc la circonstance qui poussa les esprits clans

cette direction? Ce fut la plus obscure de toutes, celle que
les femmes, en allant le matin au sépulcre, le trouvèrent
vide 3. »

On m'eût accusé d'injustice, si j'avais demandé à M. Renan
les pièces du procès. Solide, grave, mesuré, décent, M. Albert
Réville ne prête le Hanc à aucune réclamation : il est bien le

porte-parole d'une opinion, ou, si l'on veut, d'un parti4.

Pour recommander l'hypothèse des visions, on rappelle
d'abord que les faits qu'elle prétend s'être passés, insolites, à

coup sûr, ne sont nullement isolés.

Catherine de Gênes, Jeanne Leade, la célèbre mystique, n'ap-
parurent-elles pas à quelques-uns de leurs sectateurs? Pierre

1 Renan, op. cit., p. 448-450.
'2 Nouv. Vie dé Jésus, p. 318.
' La Résurrection de Jesus-Christ, 1869, p. 27, 28.

4 II l'est resté depuis trente ans : « Nous pensons que les scènes diverses de la

Résurrection doivent être ramenées à des extases. » (Jésus de Nazareth, II, p. 476.)



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 499

Fournie, clerc tonsuré, l'auteur du livre curieux et rarissime:
Ce que nous avons été, ee que nous sommes, et ee que nous
deviendrons, n'entendit-il pas, et ne vit-il pas ee de ses yeux»
ec don Martinets de Pasquallys, son directeur, qui était corpo-
rellement mort depuis plus de deux ans,» et eeavec lui son

père et sa mère, qui étaient aussi tous les deux corporellement
morts?» Ne déclare-t-il pas avoir vu une de ses sœurs, ee

corporellement morte depuis vingt ans, et avec elle un autre être
qui n'est pas du genre des hommes? » N'assure-t-il pas avoir
vécu en leur compagnie « pendant des années entières et
constamment? » Enfin, car Pierre Fournie fut un extatique parfait,
n'atteste-t-il pas avoir vu passer devant lui son ee divin Maître
Jésus-Christ clans l'état où il était lorsqu'il sortit vivant du

tombeau, » l'avoir vu de ses ee yeux corporels1 »

Catherine de Sienne ne fut-elle pas aussi hallucinée2? Et
François d'Assise3?... Dans sa réclusion àia Wartbourg, Luther
ne vit-il pas le Prince des ténèbres dans sa cellule, si distinctement

même, qu'il lui jeta son encrier?...
Sans doute. Aussi bien, la possibilité des hallucinations n'est-

elle pas en question. Selon le mot de Charron, ee l'imagination
est une puissante chose;... ses effets sont merveilleux et

estranges;... elle fait perdre le sens, la cognoissance, le jugement

K » Walter Scott en a rassemblé quelques exemples
intéressants5. Seulement, la distance est grande d'un individu,
quelque génial qu'il puisse être, lorsque surtout, comme François

d'Assise, il est ee exténué par le jeûne et les macérations''', »

et rêve dans la solitude des forêts des journées entières7, aux

1 Ce que nous avons été, elc. In-8°, 1801. Voir les dix dernières pages.
Fournie altère le nom de son directeur. Le mystérieux théurgistc s'appelait Don

Marlines de Piisquallg. Voir le livre de Papus : M. de Pasquallg, 18.15.

'2 Marg -Albana Mignaty : Catherine de Sienne, p. 74 sq.
:l Paul Sabatier, Vie de Fr. d'Assise, p 338 sq.

i De la Sagesse. I, p. 18. Certains mystiques en ont eu conscience. « J'ai connu,
a écrit sainte Thérèse, des personnes d'esprit si faible qu'elles s'imaginent voir
tout ce qu'elles pensent; or, cet état est bien dangereux.» (Château de l'âme.)

5 De la demonologie. (Trad. Defauconpret, p. 222-230.)
6 Maury, La magie et l'astrologie, p. 356.
7 Sabatier, Vie de François d'Assise, p. 339.



500 J.-ALFRED PORRET

cinq cents témoins d'une des apparitions du Christ mentionnée

par saint Paul1. Elle ne l'est pas moins, en ce qui concerne
Luther, de la vision fugitive d'un captif solitaire, alors gravement

frappé dans sa santé2, aux hallucinations persistantes
qu'on attribue aux disciples, et dans lesquelles ils parlent à

leur Maître, perçoivent ses réponses, le voient manger, et

mangent eux-mêmes des aliments chimériques, que ce Maître,
absolument idéal, leur a préparés3. Les différences valent au

moins les analogies, et nous sommes en droit de dire que les

exemples invoqués ne sont guère probants.
Mais on insiste. Les temples réformés ayant été renversés

après la Révocation de l'Edit de Nantes, on crut ouir en divers
lieux, au-dessus des ruines des sanctuaires, des psaumes chantés

en chœur par des voix pleines de force et de suavité.
Parfois, l'auditeur percevait seulement la mélodie ; d'autres fois,
les paroles s'y ajoutaient4. L'Eglise « sous la croix » y voyant
une manifestation du monde supérieur au service de son
Chef toujours vivant et fidèle, en fut puissamment consolée.

Fait capital à noter! Des catholiques eurent la perception,
aussi bien que des Réformés, et il semble que ce fut l'un d'eux,
ec persécuteur malin entre tous,» Lichigaray Rrunier, avocat,
qui, Marie de Magdala à coup sûr inattendue, donna l'impulsion

5. Entendant une nuit l'harmonie d'un chœur lointain, et

espérant, en surprenant une assemblée illégale, envoyer des

hérétiques aux galères ou dans les prisons, il se leva, et de

concert avec son curé, il entreprit une recherche, dont le résultat

fut de mettre le fait hors de doute, sans l'expliquer. Les

pouvoirs mêmes s'en mêlèrent. Le Parlement de Pau, et'l'intendant

du Béarn rendirent ce un arrêt interdisant d'aller écouter
le chant des psaumes, et de dire qu'on les ait entendus, sous

peine de 500 livres d'amende, » une ordonnance postérieure

Cor. xv, 6.

2 Y. Kuhn, article Luther, dans l'Encyclop. et; Lichtenberger, t. VIII, p. 464.

:i Voir plus bas, page 506, note 1.

1 Théâtre sacré des Cévennes, p. 167.

5 Jurieu, Lettres pastorales, II, p. J45 sq. Ce fait brise l'explication de M. A.

Réville, qui n'en tient nul compte. (Cf. Jésus de Nazareth, II, p. 476.)



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ OUI

ayant élevé la pénalité à 2000 livres1. Traitera-t-on sans façon
tout cela d'hallucination pure? Au risque de revêtir une
apparence de superstition dans un temps où cela est mal porté, je
ne saurais le faire. Ma conscience d'historien s'y refuse; et, en
ce qui concerne ma philosophie, je m'efforce de me souvenir
qu'elle doit éviter à tout prix d'être un lit de Procuste pour les
faits établis, sur lesquels ses théories doivent au contraire se

mouler. Usons de réserve, et concluons simplement que les

faits par lesquels l'hypothèse des visions doit être recommandée,

conduisent plutôt celui qui les étudie avec liberté d'esprit,
à un sentiment différent -.

La question est maintenant précisée. Abordons la discussion.

L'hypothèse des visions rend-elle compte des témoignages
relatifs aux apparitions du Christ après sa mort?

Accablés d'abord au delà de toute expression par la mort
tragique et ignominieuse de leur Maître ; galvanisés ensuite en
trouvant vide le tombeau où il avait été déposé, les disciples
auraient pris les chimères de leurs extases, leurs représentations

intérieures, pour des réalités objectives....
Cette thèse se heurte à un premier fait, qui se dégage avec

évidence de nos renseignements. Après avoir trouvé le
tombeau vide, les disciples, qui songeaient si peu à une résurrection

de leur Maître qu'ils se proposaient de l'embaumer, res-
1 Jurieu, op. cit., p. 161.

2 Dans une réunion où cette monographie a élé lue, on nous a fait un grief
d'avoir passé sous silence certains faits modernes, ceux notamment dont Lourdes et

la Salette ont été le théâtre.
La lacune est intentionnelle. Ne pouvant tout mentionner, nous avons fait un

choix, citant les exemples qui nous ont paru les plus remarquables et les plus

dignes de foi. On en trouvera beaucoup d'autres, mais de valeur inégale, dans le

premier volume du livre fort curieux du pasteur Kreyher : Die mystischen Erscheinungen

des Seelenlebens (in-80).
A Lourdes notamment, les hallucinations n'ont rien offert de saillant, et elles

ont été de fort bonne heure mises à profit par l'Eglise romaine, avec l'habileté
dont elle est coutumière. Il est dès lors très difficile, — et cela eût dépassé notre

cadre, — de faire le départ de ce qui fut sincère, et de ce qui fut provoqué ou

même fabriqué. « Le jeu, » comme on dit, « n'eût pas valu la chandelle. »



502 J.-ALFRED PORRET

tèrent plongés dans l'accablement des heures précédentes.
Jésus leur apparaissant, ils ne croient qu'en tremblant et comme
malgré eux. Marie de Magdala pleure lorsqu'il l'interpelle. Sur
le chemin d'Xmmaiis, Cléopas et son compagnon, dans lequel
on a soupçonné Luc, sont informés de la disparition du corps
de Jésus, et n'en sont pas moins si tristes, que l'étranger les
aborde en leur demandant la cause de leur affliction. (Luc
XXIV, 17 sq.) L'hypothèse des visions, ayant besoin de la

thèse opposée, l'a affirmée; mais ce n'est pas même sans

preuves; c'est au mépris de faits positifs. A la consternation
des disciples succèda un enthousiasme calme et triomphant ; le

troupeau tremblant et dispersé se changea en une pacifique,
mais invincible armée.... Tel est le fait incontestable dont il
s'agit de rendre compte. Or, il est non moins certain que ce ne
fut pas la découverte du tombeau vide qui le produisit. Qu'est-
ce donc, puisque l'effet ne saurait être sans cause?

Il y a plus. Si les disciples ont eu des visions, c'est, nous
dit-on, parce que leur âme était en proie à une véritable obsession,

composée de regrets intenses, d'amour passionné, et d'un
désir de revoir qui, pour être vague, n'en était pas moins
ardent. Disparu, Jésus était pour eux aussi présent qu'aux
jours de sa chair1. Le fruit devant répondre à la semence, le

tombeau vide ne donna qu'un signal. Les visions ont jailli des

énergies spirituelles les plus profondes, surexcitées par les

événements à un degré que nous ne pouvons nous figurer,
ee Notre Maître! » Elles furent la réponse à cet appel de douleur

suprême et de suprême amour2. A première vue, cela

1 Eu fait, il n'en fut point ainsi. Plusieurs disciples « doutèrent 9 avant de

croire : Marc XVI, 11; Mat. XXVIII. 17; Luc XXIV, 11; Jean XX, 24 sq. Cela

conslilue même une petite énigme à résoudre, étant donnés les avertissements

prophétiques de Jésus-Christ : Mat. XVI, 21: XVII, 9; MarcX, 14, etc.
2 La chronique des couvents abonde en phénomènes de ce genre. Durant la

messe, Ch. de Sazia reçut les stigmates d'une flèche de feu qu'il vit s'échapper

de l'hostie. Jeanne de Jesu Maria de Burgos eut pendant vingt ans des extases où

la Passion se déroulait devant elle. Méditant un vendredi saint sur les souffrances

du Sauveur, Jeanne de Corniola simula la Passion qu'elle crut ressentir. De même

Agnès de Jésus Quelques exemples entre des centaines d'autres. Cf. Maury,



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 503

semble plausible. Mais dès qu'on étudie les faits de plus près,
les difficultés apparaissent.

Et d'abord, comment se fait-il clans cette hypothèse (ce n'est

en effet rien de plus), que les disciples, soupirant après leur
Maitre au point d'en créer la présence, ne !e reconnaissent pas
de prime abord, mais le prennent pour un autre, ou ne voient

en lui qu'un étranger? Car c'est là presque constamment le

fait. Marie de Magdala prend (avant l'aurore, il est vrai, dans

l'obscurité, et les yeux pleins de larmes, c'est-à-dire à demi-

voilés, Jean XX, U, 14), Jésus pour le jardinier aux ordres
de Joseph1. Les disciples d'Emmaüs ne le reconnaissent que,
lorsque à table avec eux, il accomplit, en rompant le pain,
l'office de père de famille. Jésus apparaissant lorsqu'ils ont
rejoint les onze à Jérusalem, toute l'assemblée est saisie d'effroi.

A la dernière pêche miraculeuse, Pierre a besoin que
Jean, le seul apôtre du cercle inlime qui n'ait été favorisé
d'aucune apparition spéciale, lui donne l'éveil (Jean XXI, 7).

Certaines paroles du Maître sont même juste le contraire de

ce qu'elles devraient être pour cadrer avec l'hypothèse des

visions, et l'on ne conçoit pas comment elles seraient venues
à l'esprit des disciples, ee Ne me touche pas » dit Jésus à

Marie tombant à ses pieds (Jean XX, 17). — Le fait mystérieux
de la non-reconnaissance peut s'expliquer en quelque mesure

par le changement qui s'opéra graduellement en Jésus. (Jean

XX, 17.) Il procède surtout du rapport entre la vie, au sens

spirituel et profond du mot, et la perception de certaines
réalités. Les évangiles en donnent plusieurs exemples2. Mais il

op. cil p. 368, 370, 375. Les hallucinations de Pierre Fournie rentrent dans la

même catégorie. Voir ci-dessus, p. 499, et l'ouvrage de M. Matter : Saint-Martin,

p. 41-49.
1 Schleiermacher, qui inclinait à l'hypothèse d'une mort apparente, rapportait

ce trait étrange à un emprunt que Jésus aurait fait des vêlements du jardinier!
- Jean XII, 28-30 ; Act. XXII, 9 etc. — Rien de plus borné que nos sens. Au-

dessus d'un chiffre d'ondes sonores par secorde, nous ne percevons plus; au-
dessous d'un autre, le son nous échappe. Aussi les observateurs les plus sérieux,
reconnaissent-ils que les témoignages taxe-s par le vulgaire de chimériques, peuvent

se rattacher à d. s perceptions exceptionnelles, « de personnes capables de

sentir, grâce aune acuité particulière de la vue ou de l'ouïe, des vibrations éthé-



504 J.-ALFRED PORRET

est en tout cas inconciliable avec l'hypothèse des hallucinations.
L'esprit plein de Jésus au point d'en évoquer l'apparition,
devait inévitablement l'acclamer. Or, c'est le contraire qui a

lieu. Suivez la conversation sur le chemin d'Emmaüs.. Pleine
d'émotion et de solennité, elle dure depuis longtemps déjà,

que l'interlocuteur est toujours un étranger pour les deux

disciples.
Il n'est pas aisé de déterminer comment les premiers chrétiens,

voyant en leur Maître le Messie annoncé par les

prophètes, se représentaient son œuvre. Les idées courantes étaient

une vraie Dabei. On peut affirmer toutefois, que, pour
l'ensemble du peuple, qui subissait l'influence des Pharisiens, car
ee la nation était à la pharisienne ', » cette œuvre était à la fois

religieuse, morale, politique, sociale et même cosmique2. Le
Messie devait vivifier la piété, affranchir Israel, et présider, en

accomplissant des miracles de miséricorde, à une transfiguration

de l'existence. Quant aux conceptions populaires, elles
étaient incohérentes ; mais le côté charnel y prédominait. Nul
doute que les disciples ne les aient plus ou moins adoptées
avant de suivre Jésus. Jusqu'à quel degré les enseignements
du Maître les modifièrent-ils?... En tous cas, ils ne les détruisirent

pas; au milieu d'aspirations meilleures, les espérances
de gloire mondaine subsistèrent, et dès lors, associées à

d'autres, avec lesquelles elles ne concordaient guère, les

grandes lignes du Messie traditionnel. (Mat. XX, 21 ; Luc XVIII,
34, etc.) Le Messie devait, pour établir son règne, apparaître,
puissant et glorieux, ee sur les nuées du ciel. »

Cela admis, supposons des visions. Conséquence du choc

violent entre une espérance et une catastrophe où l'espérance a

sombré, elles sont la revanche de l'espérance, et, par conséquent,

elles en tirent leur contenu. C'est entre ciel et terre que

rées et aériennes, dépassant les limites de la perception ordinaire. » (E. Yung,

Hypnotisme et spiritisme, p. 159.) La seule chose que nous ajoutions, c'est que,
dans certains cas, les « perceptions exceptionnelles» sont en relation avec la vie

religieuse, en dépendent.
1 Reuss, Histoire de la théologie chrétienne, I, p. 77.
2 Reuss, op. cit., p. 125 sq.



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 505

le Maître doit apparaître, mais venant du ciel, qui s'est ouvert

pour lui livrer passage, sa parole de la chambre haute s'accomplissant

: ee Après avoir préparé la maison du Père, je reviendrai

» Roi couronné de gloire, entre ciel et terre, venant du

ciel : tel doit se manifester Jésus!... Au lieu de cela, il porte
sur ses mains et sur ses pieds les stigmates du supplice; nulle
splendeur ne l'environne, et, lorsqu'il veut rendre le stade

qu'il accomplit, il emploie cette expression étrange et révélatrice:

ee Je monte vers mon Père! » La contradiction n'est-elle

pas palpable? Tout à l'heure, les visions s'offraient à nous
comme un effet sans cause... Maintenant, que nous les comparons

à ce qui a dû les produire, voici qu'à la cause ne répond

pas son effet
** *

On ne transgresse pas la logique impunément. Mais pour
suivre la discussion qui précède, il faut une certaine habitude
de la pensée, et un assez sérieux effort. En revanche, chacun
sent par intuition ce qui est plausible ou non. Pour que des

hallucinations relatives à une personnalité donnée subsistent
un certain temps, une condition s'impose absolument. La figure
qu'elles dessinent doit être silencieuse, ou n'apparaître qu'à un
seul visionnaire à la fois. Au milieu d'un groupe, on peut se

représenter un monologue, ou mieux encore une sentence,
lancée par le Maître chimérique au moment de disparaître, et

pour tout conclure, mais rien de plus. Du moment où une
conversation s'établit, le charme est rompu1. Tel visionnaire, fort
exalté, croit entendre quelque chose, et répond, tandis que son
voisin de droite, halluciné aussi, mais plus calme, n'a rien perçu ;

celui de gauche, nature fort mystique, entendant d'autres
paroles, et s'étonnant de discours chez son voisin qui ne

répondent pas à ceux que son cœur dicte à ses lèvres. Suppo-

1 Maury, op. cit., p. 446: « Dans le somnambulisme, a remarqué Magendie,
l'action de plusieurs sens, celle de l'ouïe en particulier, est conservée; le jugement

du dormeur peut s'exercer non seulement sur les souvenirs, mais sur les

impressions qui lui sont transmises du dehors. Le son d'une cloche, le bruit du

tambour, survenant au milieu de l'histoire qu'il rêve, la modifierait subitement.

» (C'est nous qui soulignons.)



506 J.-ALKRED PORRET

sons que cela dure un temps : se représente-t-on, à moins d'un
miracle de concordance que personne, assurément, ne songera
à invoquer, la confusion qui se produit inévitablement? Quel

mélange Ou plutôt, quel chaos A l'étonnement succède, la

stupéfaction ; la vision fuit comme une phalène à l'aurore, son
retour étant difficile, jusqu'à ce que des expériences nouvelles
et concordantes l'aient rendue impossible. Le silence des hallucinés

est une condition indispensable de la persistance d'une
vision collective. Un dialogue en opère la destruction à brève
échéance.

Or, voici les deux disciples, avec l'inconnu, sur le chemin
d'Emmaüs.. L'inconnu ouvre l'entretien. Double question;
double réponse. Puis, il t.nce; il instruit, déroulant le plan de

Dieu pour le salut du monde, et chacun de ses interlocuteurs
entend un discours pareil. (Luc XXIV, 3:2.) — De même sur
les bords du lac de Génésareth. (Jean XXI.) — De même encore
aux deux dernières entrevues, lorsque le Maître, dans des

paroles supérieures à la sagesse humaine, et qui dépassent en

tous cas infiniment l'horizon des disciples, particulariste, étroit,
charnel encore (Actes 1,8); dans des paroles dont quelques-
unes répondent aux déclarations les plus hardies de l'Evangile
johannique, remet aux siens la continuation de son œuvre, en

leur donnant pour champ le monde, et en les assurant de son

secours à jamais. Tout cela réclamerait une concordance tenace
dans la chimère qui nous semble inadmissible.... L'hypothèse
des visions n'explique pas les faits.

Les faits, c'est-à-dire plus exactement les entretiens des d:s-

ciples avec leur Maître. D'autres y sont également réfractait es.

C'est le cas du repas offert par Jésus aux siens (Jean XXL, et
de celui qu'il prend lui-même, en voulant, selon Luc, confondre
ainsi leurs doutes. (XXIV, 41-43.) — Plus grossier que la vue,
le toucher s'égare moins facilement '. Or, il se dégage du récit
de Jean que Thomas mit la main sur les plaies de son Maître.

(XX, 27.) Et si on le conteste comme M. Réville2, il reste tou-

1 Fait constaté par le Dr Brierre de lioismont dans son Traité des hallucinations

Cf. Eliphas Lévi : Clef des grands mystères,]). 146.

- Résurrection de Jésus-Christ, p. 16.



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 507

jours la déclaration de Matthieu au sujet des femmes : ee Elles

s'approchèrent, embrassèrent ses pieds et l'adorèrent1.» Ce

sont là des circonstances précises que l'hallucination ne
comporte pas : il faut, ou les rejeter pro bono causse, ce qui est la

négation même de l'histoire, ou reconnaître que nous sommes
avec elles en présence d'un fait réel.

Chacun connaît l'apologue de La Eontaine, clans lequel un
père, se sentant mourir, invite ses fils groupés autour de son lit,
à rompre des flèches liées en faisceau. L'union faisant la force,
ils s'épuisent sans réussir. Si les besoins de l'exposition nous
obligent à égrener nos arguments, on doit se rappeler que,
formant un ensemble, ils se soutiennent les uns les autres.

Au dire de Paul, clans sa première lettre aux Corinthiens,
écrite vingt-sept ans seulement après la fondation de l'Eglise,
plus de cinq cents chrétiens, dont la plupart vivaient encore au

moment où l'Apôtre écrivait, et dont il avait recueilli le témoignage,

furent témoins d'une des appai il ions de Jésus-Christ.
(1 Cor. XV, 6.) Dans l'hypothèse que nous discutons, ce furent
autant d'hallucinés. Trouvant un milieu préparé, la chimère de

Marie, beau symbole de la persistance de l'action du Christ
dans l'histoire, et de notre immortalité, s'était propagée avec
la rapidité du l'eu dans les herbes desséchées d'une savane.

Il y a des exemples d'épidémies extatiques. Selon M. Alfred
Maury, qui en a rassemblé plusieurs, ee quand des esprits
prévenus, illuminés, se réunissent pour se livrer tout entiers à

leurs inspirations, à Purs exercices mystiques, les hallucinations

se multiplient, se compliquent, et l'assemblée ne larde pas
à se trouver dans un état particulier, qui, non seulement la
rend incapable d'observations critiques et réfléchies, mais la

transporte dans un état spécial, sorte de rêve en commun où

tout devient fantasmagorie.... C'est ce qui est arrivé au

commencement du siècle dernier chez les prophètes des Cévennes.

Cet état qui devient réellement épidémique lors des réveils, ou

i XXVIII, 9.



508 J.-ALFRED PORRET

revivals, marque toutes les apparitions religieuses1. ï Voilà la

théorie! En ce qui concerne les apparitions de Jésus, soutient-
elle l'épreuve des faits

Je le nie formellement. Si les exemples donnés par M. Maury
peuvent jeter de la poudre aux yeux du vulgaire, le savant

impartial et compétent ne leur accordera que peu de valeur.
Laissant les réveils, qui prêteraient à de sévères répliques,

je dirai un mot du prophétisme camisard. Je crois, et je n'ai
point honte d'une conviction calme et mûrie, que la Providence
s'en est servie pour sauver la Réforme et la liberté de

conscience en France, sinon même ailleurs2. Or, l'inspiration cévenole

a présenté, avec des faits égrenés de seconde vue, des

visions très clairsemées, mais toujours restreintes ti un individu,
dont les récits frappaient d'étonnement ceux qui les

entendaient3. Jamais il ne s'est rien produit, dans le Vivarais ou les

Cévennes, qui ressemble à l'hallucination d'une foule voyant et

entendant simultanément des chimères L Le seul phénomène
général a été le don, fort remarquable d'ailleurs, d'exhortation,
transmis d'un prophète à ses frères, et parfois saisissant,

maîtrisant, l'individu le plus réfractaire3. De quel droit
conclut-on d'un fait à un autre, tout différent, et incomparablement

plus difficile à concevoir? Elle est étrange, vraiment, la

logique de ceux qui veulent faire des premiers témoins du

1 Maury, Magie et astrologie, p. 449.

- G. Frosterus, Les insurgés protestants, p. 65 : « La mission des Camisards

fut providentielle.... Sans cette réaction énergique, c'en aurait été fait du

calvinisme. » Or, jamais les Camisards n'eussent tenu bon sans le prophétisme,
indissolublement uni à leur histoire.

3 Théâtre sacré des Cévennes. Edit, de 1707, p. 55 sq. - Jurieu, Lettres
pastorales, I, 4.

4 « On a vu, écrit M. Aloys Berthoud (Apologie du christianisme, p. 579), des

cas d'hallucinations collectives, ou même des foules saisies par la contagion, entre
autres chez les Camisards. » C'est une erreur. Les documents originaux sont

péremptoires. /Z n'y a pas eu <c d'hallucinations collectives » che% les insurgés
des Cévennes.

5 Théâtre sacré, p. 88 sq. (édit. de 1707), p. 156 (édit. de Bost). Voir notre

ouvrage : L'Insurrection des Cévennes, p. 110. L'inspiration saisit même des

nourrissons: Théâtre sacré (édit. de 1707), p. 140, 152; Brueys, Histoire du

fanatisme, I, p. i, 13, etc.



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 509

Ressuscité des visionnaires! J'ai toujours cru que le plus
emportait le moins, non le contraire; eux, c'est du moins qu'ils
entendent faire jaillir le plus Cinq cenls personnes se

repaissant ensemble d'une commune chimère, cette chimère
étant les relations directes, personnelles, avec un être personnel

et vivant, relatées clans les Evangiles!... J'ai beau faire
effort ; je n'arrive pas à le concevoir. Les difficultés croissent
avec le nombre, comme, clans la légende orientale, le chiffre
des grains de blé multipliés progressivement sur les cases de

l'échiquier, et l'on aboutit à l'impossible. Ce qui est facile pour
un, difficile pour quelques-uns, est positivement absurde pour
un grand nombre1. On fouillerait les annales de la folie, sans

rien trouver qui permette d'admettre une telle contagion2. Le

1 « Je ne m'entendrai jamais, a écrit M. E. Yung, avec ceux qui donnent la

valeur d'arguments scientifiques, aux témoignages isolés émanant de personnes

quelconques ayant eu des visions, alors qu'elles étaient seules et sans témoins. »

— D'accord. Mais si les témoins sont cinq cenls?...
'2 Comme exemple d'hallucination persistante d'un groupe, même mélangé, on

a cité le curieux récit de Tertullien. Adv. Marcion. III, p. 21 :

« Denique proxime et punctum est Orientali expedilione. Constat enim elhnicis

quoque testilius, in Judaea per dies qiiadraginta matiiliiiis momentis, Ciritatein
de coelo pependisse, omni moeniorum habita, evanescente de profectu diei. »

(Il est certain, même d'après des témoins païens, qu'en Judée, et cela pendant

quarante jours aux heures matinales (c'était au temps de l'expédition Orientale),
la Cité (la Jérusalem d'Apoc. XXI) a été suspendue au ciel avec tous ses remparts.
Elle s'évanouissait avec le jour.)

Tout concourt à refuser a ce récit portée historique et valeur probante, et nous

avons peine à comprendre comment un critique aussi avisé que Keim (Der
geschichtliche Christus, p. 134) a pu le prendre, si peu que ce soit, au sérieux.

t. Qu'on remarque d'abord le vague des indications, propre aux on-dit sans

valeur! L'hallucination doit avoir lieu en Judée, à l'époque de l'expédition Orientale

(c'est-à-dire sans doute de la campagne de Septime Sévère contre les

Partîtes, en Mésopotamie, qui dura de 198-202). Jérusalem n'est pas près de

Carthage. A beau broder qui vient de loin Le nombre des hallucinés est d'ailleurs

passé sous silence.
2 Le fait que le phénomène étrange, extraordinaire, n'est mentionné, à notre

connaissance du moins, nulle part ailleurs, le rend suspect. (Cf. Tertulliani Opera.
Edit, de Pamelius. Page 145 des notes.)

3. Enfin, et surtout, Tertullien est un témoin dont il faut grandement se méfier,
lorsque ses passions sont en jeu. Orateur puissant, polémiste acéré, il n'a rien de

l'impartialité nécessaire à l'historien. Tout ce qui peut servir sa cause, ou des-



510 J -ALFRED PORRET

fait dont Paul nous a conservé le souvenir frappe à mort
l'hypothèse des extases.

Cette hypothèse ne rend compte ni de la naissance, ni du

contenu, ni de l'intensité des apparitions du Christ. Cadre-t-elle
du moins avec des faits de second ordre? A coup sur, Jean

semblait destiné tout particulièrement aux visions Nature à la
fois concentrée et passionnée, génie intuitif, il avait soutenu
avec Jésus des relations pleines de tendresse el d'intimité.
L'explosif était là, préparé; une étincelle devait l'enflammer.... Or,
Jean vient au tombeau le matin du troisième jour, et, le trouvant

vide, « il croit, »selon l'expression du quatrième évangile.
Le premier aussi il reconnaît Jésus sur les bords du lac de

Génézareth. (Jean XXI, 7.) Mais, tandis que Pierre et Jacques
sont favorisés d'apparitions spéciales (1 Cor. XV, 5, 7; Luc
XXIV, 34), il n'en est aucune qui lui appartienne en propre. Ce

fait s'explique admirablement pour celui qui, croyant à la

résurrection du Christ, se souvient du rôle effacé que Jean,

pasteur plutôt que missionnaire, homme d'organisation plutôt
que d'initiative, joua clans les débuts de l'Eglise; pour celui
aussi qui croit que l'une des lois du gouvernement divin est de

mesurer les grâces aux besoins particuliers de chacun. Mais il
se concilie mal avec l'hypothèse des visions.

On doit en dire autant du fait que les principaux apôtres,
après quelques jours donnés à leur joie, paraissent, d'après
l'ensemble des témoignages, être retournés paisiblement au

travail tout matériel qu'ils accomplissaient avant d'avoir suivi

servir son adversaire, il l'accueille. « Faire flèche de tout bois, » semble être sa

devise. Ce fanatisme naturel redoubla lorsque Tertullien fut devenu Montaniste,
et sa discussion s'en ressentit. Il se montra si passionné contre les gnostiques,

que le sage Neander a pu intituler la monographie qu'il lui a consacrée : Anti-
gnosticus. Or, c'est à cette période de sa vie que se rattache le traité contre Marcion.

Chiliaste convaincu, Tertullien devait accepter sans contrôle, les yeux fermés,

un racontar, qui, répondant admirablement à ses vues propres, semblait les marquer

du sceau divin, et foudroyer de haut son antagoniste.
Au nom de ces considérations, et tout en admettant qu'à l'origine du récit de

Tertullien, il a pu y avoir un fait réel d'hallucination, nous ne lui accordons, tel

qu'il est, pas de créance, et nous ne l'acceptons pas comme objection valable

aux conclusions que nous avons formulées.



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 511

Jésus-Christ. (Jean XXL 1 et suiv., Mat. XXVIII, 10; MarcXVI,
17.) Les extases supposent un état d'exaltation1, el ceci à son
tour implique les œuvres que l'exaltation produit en s'en
nourrissant ; mais les extases ne s'accordent guère avec les opérations

toujours terre à terre du pêcheur. Pour autant que nos
documents lèvent le voile, l'état d'âme des disciples vers la fin
des quarante jours, comme au début, n'a pas été tel que
l'exigeraient les visions dont on les gratifie2.

Ces visions jouent de malheur. Leur naissance reste inexpliquée;

dans leur contenu, les effets ne correspondent pas aux

causes; elles heurtent à la fois la logique et la psychologie, le
bons sens et l'expérience. Permettent-elles du moins do

comprendre comment les apparitions du Christ ont pris fin?
Théodore Keim, l'un des historiens qui a le mieux étudié la
vie de Jésus, a résolu la question négativement:i. Filles de

l'enthousiasme, les extases participent à ses fluctuations; elles

croissent en nombre et en éclat, ou se raréfient et pâlissent
avec lui. L'exaltation étant le feu volcanique, les visions sont
les geysers. Plus l'embrasement est violent, plus les éruptions
doivent être intenses et multipliées. Ainsi le veut la loi inéluctable

de la proportion entre la cause et l'effet. Or, jamais le
cercle des disciples ne fut transporté d'allégresse et d'amour,
comme après cette apparition suprême, qui a reçu le nom

1 Et même d'épuisement, s'il faut en croire M. Maury : « Dans un organisme

fatigué et épuisé, le système nerveux devient passif, et le contre-coup s'en fait
sentir dans toute l'économie Ce que Baird a appelé la suggestion n'a pas d'autre

origine. » (Op. cit., p. 3-16.)
~2 II està propos de relever ici le fait que les premiers chrétiens ont nettement

distingué leurs visions, fait intérieur, subjectif, servant ordinairement de véhicule

ou d'enveloppe à une révélation, des apparitions du Seigneur après sa mort. La

langue même du .Nouveau Testament en fait foi. Pour désigner les apparitions, le

mot employé est u-raaia (optasia, de intronai. Aor. I passif âéffT/v, d'où òó8a?.fwi:),

tandis que, dans tous les cas où l'auteur parle d'une vision intérieure, ou simplement

n'entend pas préciser, il emploie de préférence ûçapa (horama) et quelquefois

ôpaaiç (horasis). Cf. Act. XXVI, 19; Luc XXIV, 23; Act. IX, 10; X, 3; XII.9;
XVI, 9 et Act. II, 7; Apoc. IX, 17.

'¦< Op. cit., p. 136.



512 J.-ALPRED PORRET

d'Ascension. N'est-ce pas alors que les disciples sont ce tous
les jours dans le temple, louant et bénissant Dieu » (Luc
XXIV, 53)? N'est-ce pas alors que les apôtres, qui fournissent
le thème du concert, ont laissé les occupations calmantes,
sinon même déprimantes, auxquelles ils étaient retournés, pour
se préparer par la prière en commun à la grande oeuvre qu'ils
voient s'ouvrir devant eux? Que le fruit réponde à la semence I

A ce moment, les extases doivent surabonder, le Maître
apparaissant couronné de gloire, ee à la droite de Dieu, » dans le ciel

ouvert. Aux cinq cents, des milliers doivent s'ajouter. Eh
bien! c'est justement le contraire qui a lieu. La manifestation
dont Paul a conservé le souvenir, est restée unique en son

genre. A partir de l'Ascension, les apparitions sont coupées

net, jusqu'au moment où Saul de Tarse eut, sur le chemin de

Damas, celle dont dépendit la direction de sa vie, et le sort du
monde occidental. Pesez ce fait. L'hypothèse des visions,
impuissante à en rendre compte, en reçoit un coup décisif. Plus
d'une fois déjà, nous l'avons surprise en flagrant délit de poser,
soit des effets sans causes, soit des effets qui ne correspondent
pas aux causes qu'on leur attribue. Ici, nous trouvons le vice

opposé. Comme si elle tenait à violer dans tous les sens les lois
de la pensée, c'est la cause créatrice qui,on ne sait ni comment
ni pourquoi, ne produit pas ses effets.

Reste un point souvent relevé. L'hypothèse des visions ne

peut rendre compte de la disparition du corps de Jésus.

Le sépulcre de Joseph d'Arimathée fut trouvé vide : cela est
incontestable. La résurrection étant niée, il faut qu'il ait été

violé. Seulement, par qui? Par Pilate?... Dans quel intérêt? Et
comment cela fût-il resté secret? — Par les disciples?... C'est
les taxer d'imposture, et les objections déjà développées se

reproduisent dans toute leur force. — Par les principaux des

Juifs, Sadducéens et Pharisiens, unis en vue d'empêcher les

disciples d'élever un mausolée à leur Maître, et d'en faire un
lieu de pèlerinage?... Mais pourquoi ne le déclarèrent-ils pas,
lorsqu'ils virent naître et se propager une chimère, infiniment



JÉSUS-CHRIST EST IL RESSUSCITÉ? 513

plus dangereuse à leurs yeux, que des rassemblements autour
d'un mausolée? Cela aurait été si facile Voici Pierre, proclamant

à Jérusalem que Dieu a ressuscité Jésus des morts.

(Actes II, 12; 111,15.) Qu'ils l'interrompent; qu'ils le raillent;
qu'ils produisent la pièce de conviction, éteignant la flamme
dans son regard, arrêtant sur ses lèvres le mot commencé, et
le renvoyant, consterné, mais radicalement guéri, ainsi que ses

compagnons de chimère, à la barque, au filet, au péage, qu'ils
auraient mieux fait de ne pas quitter! Et s'ils l'ont détruite, ou
mutilée, qu'ils le déclarent! Moins décisif que l'autre, cet acte

ne brisera pas du coup l'exaltation; mais, semant le doute, il
l'affaiblira immanquablement. Les extrêmes se touchent : il
en est des entraînements religieux comme des entreprises

de finances; le soupçon les frappe au cceur.... Rien,
absolument rien de pareil 1 Comme les mandataires de Louis
XIV ne purent que condamner à l'amende les malavisés, papistes
ou huguenots, qui entendaient les chants aériens, les principaux
des Juifs menacèrent, emprisonnèrent, fustigèrent... et ce fut
tout! Voulaient-ils, demanderons-nous avec Saurin, ee contribuer

ainsi à la gloire de Jésus en servant le bruit de sa
résurrection? » Non, décidément, l'hypothèse des visions n'explique
pas les faits. Violant de diverses manières la loi de causalité,
elle pose tour à tour des effets sans causes, et des effets qui ne

correspondent pas aux causes, ou qui les dépassent. Elle est
condamnée par le code de la pensée. La valeur et le nombre
des témoins l'infirment également. Ce n'est pas seulement la foi

qui la repousse. Il faut la déclarer inadmissible au nom de

l'histoire.

V

Entre l'hypothèse des visions et la résurrection dans le sens
où l'Eglise l'a généralement entendue, s'affirme depuis quelques
années une manière de voir déjà indiquée par le professeur de

philosophie H. Weisse, dans un ouvrage sans valeur sérieuse

(Evangelische Geschichte, II, 426 et suiv. 1838,) et par Keim,
notamment dans ses remarquables études : Der geschichtliche
Christus (p. 138, 139. 1866).M.Edmond Stapfer,qui doit l'avoir

THÉOL. ET PHIL. 1898 34



514 J.-ALFRED PORRET

reçue de M. Sabatier, l'a fait connaître récemment en France.
Acclamée par M. Ménégoz, elle paraît être le credo d'une
partie de la Faculté de théologie protestante de Paris, et
elle est en faveur dans certains groupes théologiques soi-disant
indépendants. Pour la discuter, nous nous attacherons au livre
où M. Stapfer l'a résumée et s'est efforcé de la démontrer : La
Mort et la Bésurrection de Jésus-Christ (pages 251 et suiv.).

D'après lui, il y aurait, dans la tradition chrétienne, deux
courants distincts : l'un, représenté par certains récits des

synoptiques, qui attribuent à Jésus ressuscité un corps matériel;
l'autre, dont Paul est l'organe, qui voit dans le Ressuscité une
apparition objective, d'essence spirituelle. Entre les deux, il faut
choisir; mais l'hésitation n'est pas possible. Paul, en effet, est
à la fois le seul témoin direct et le narrateur le plus ancien.
(1 Cor. XV, 1 etsq.)Il mérite toute confiance. Les impossibilités
dans lesquelles on s'est trop longtemps débattu, proviennent de

ce que l'on a voulu opérer une synthèse entre des traditions
hétérogènes, et qui s'excluent. Ce qu'il est permis d'affirmer
se réduit à peu de chose. Jésus est apparu, aux siens exclusivement,

en un corps glorifié ou spirituel. Nul ne sait en quoi
cet organisme consiste, ni comment il s'est dégagé de la dépouille
mortelle déposée dans le sépulcre de Joseph,puis disparue, sans
laisser de traces. Si le fait des apparitions est historiquement bien

attesté, rien n'est plus douteux que leur nombre, ou les

circonstances de leur production. Peu importe même qu'elles aient
été objectives ou subjectives L'apparition à Paul sur la route
de Damas, de même nature à ses yeux que celles dont les

apôtres furent favorisés, est présentée par lui comme tout
intérieure, ee lia plu à Dieu, dit-il, de révéler son Fils en moi. »

Réduit à l'essentiel, tel est le point de vue de MM. Stapfer,
Sabatier et Ménégoz. Feu J.-F. Astié, qui déclarait naguère le

corps de Jésus ressuscité « soustrait aux lois de l'espace et du

temps1, » a dû s'en rapprocher beaucoup.
Il nous serait facile de taquiner sur des détails. Par exemple,

M. Stapfer, qui répète avec prédilection le mot de Jésus :

1 Evangile et Liberté, 18 décembre 1891.



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ 515

ec Heureux ceux qui n'ont point vu et qui ont cru » nous semble

inconséquent en traitant d'altération matérialiste de la tradition,
l'invitation de Jésus à toucher ses plaies, présupposée par le

mot en question. Comme cela est souvent le cas dans les récits

évangéliques, la parole originale et saisissante établit l'incident
qui lui a donné naissance. Mais passons, et bornons-nous à un
petit nombre de remarques essentielles.

1. Paul donnant la tradition chrétienne authentique, les

Evangiles, même celui de Luc, son disciple, dont l'ouvrage
accuse une parenté étroite avec ee son évangile » à lui (Rom. II,
16), la présenteraient telle qu'elle s'est altérée, matérialisée
postérieurement. — En fait, il y a à peine dix ans entre l'apparition

de la première lettre aux Corinthiens (A. D. 57) et celle
des deux premiers synoptiques. En 65, date probable de
Matthieu et de Marc, la première génération chrétienne n'était pas
disparue, et pouvait encore contrôler la tradition. Nulle part,
les thèses jugées contradictoires ne se heurtent aussi violemment

que dans le quatrième évangile1. Or, si l'on fait, comme
M. Stapfer, des souvenirs de Jean la substance de cet écrit; si
l'on admet dualité d'auteurs, travail en collaboration, avec
surveillance inévitable du rédacteur (inconnu) par le témoin
(saint Jean), l'intrusion de légendes postérieures ne se conçoit
pas. Le quatrième évangile n'a-t-il pas d'ailleurs une tendance
idéaliste accusée, dont on s'est fréquemment servi contre lui?
Ne l'a-t-on pas (à tort, selon nous), accusé de philonisme, c'est-

à-dire en dernière analyse de platonisme, le penseur juif, ainsi

que son aîné, ayant estimé la matière mauvaise en soi? N'est-il

pas la mise en lumière d'une thèse issue des faits, par le moyen
de faits choisis dans l'ensemble comme propres à y servir?
N'est-il pas une philosophie de l'histoire plutôt qu'un simple
récit? Comment donc, si des souvenirs précis ne s'étaient

imposés à lui, eût-il donné, en contradiction avec sa tendance,
dans ce que l'on appelle du matérialisme, en faisant offrir par
Jésus glorifié un repas à ses disciples, en faisant toucher par
Thomas les mains percées et le côté ouvert du Crucifié

1 Strauss, Vie de Jésus, II, p. 665.



516 J.-ALFRED PORRET

2. Selon M. Stapfer, qui lut accorde une importance capitale,
le passage Galates I, 14, 15 : ce II a plu à Dieu de révéler son

Fils en moi! » doit s'entendre exclusivement de la rencontre du

chemin de Damas. Cela nous paraît insoutenable. Paul, dans ce

cas, se fût exprimé de la façon la plus impropre. Près de Damas,

il vit une grande lumière et entendit une voix qu'il estima celle

de Jésus-Christ. Rien de plus. Cela peut-il être défini : ee Dieu

révélant son Fils en lui? » Selon nous, le passage des Galates

doit être compris de tout ce qui a constitué la conversion de

Paul, de l'appel mystérieux sans doute, mais aussi des trois

jours d'angoisse et de repentance, mais surtout du sentiment du

pardon, et de la régénération intérieure qui l'accompagna. 11 ne

peut même être compris autrement.Dans sa conférence, d'ailleurs
insuffisante aujourd'hui, sur la Résurrection, M. E Güder
l'a déjà remarqué (Trad. Ruffet. 1866, p. 42, 43). Pas n'est
besoin pour se l'approprier, de se croire favorisé d'une apparition

objective de Jésus-Christ, ce qui pourrait avoir lieu d'autre

part sans qu'on fût en droit de l'employer. Témoin, Edmond
Scherer '.

3. Dans i Corinthiens XV, Paul solidarise étroitement la
résurrection de Jésus-Christ et celle des fidèles. Or, celle-ci n'est
évidemment pas la revivification du corps matériel, mais le
dégagement d'un corps spirituel, de l'organisme décomposé dans
le tombeau. Donc, Paul ne pouvait comprendre autrement la

première, la résurrection du Christ.
Ainsi raisonne M. Stapfer. L'argument porterait, si Paul avait

en effet établi une identité entre la manière dont la résurrection

de Jésus-Christ s'est opérée, et celle dont la résurrection
des rachetés s'accomplira. Mais ce n'est pas. L'apôtre a affirmé
deux choses : Christ est ressuscité, et c'est le gage que nous
ressusciterons à notre tour. Par cette résurrection, nous lui
<e serons faits semblables, » portant ee l'image de l'Adam
céleste. » (v. 49.) Mais la transformation s'opèrera-t-elle
identiquement de la même manière L'apôtre a laissé ce point dans

1 Cf. J.-F. Astié, E. Scherer et la théologie indépendante. (Revue de théologie
et de philosophie, 1891, p. 531, 532.)



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 517

l'ombre, et c'est forcer sa pensée que de le faire se prononcer
affirmativement.

Etant donnés ses principes, il nous semble que c'est aussi la
fausser. Selon Paul, un lien étroit rattache la mort au péché.
(Horn. V, 14; VI, 21, etc.) Parfaitement saint, Jésus-Christ ne
devait pas mourir, et rien, sa mort expiatoire étant intervenue,
(Jean X, 18), rien ne réclamait la destruction de son corps, qui
jamais ne servit qu'à accomplir la volonté de Dieu à laquelle
sa volonté était sans réserve soumise. (Jean IV, 24.) Pour nous,
croyants, il en est autrement. Le corps matériel a été souillé;
il doit donc périr comme tel, de même que la portion de l'univers

déshonorée par le péché. (2 Pierre III, 10; Apoc. XX, 10 L)
Mais Dieu en dégage un germe, dont il tire le corps nouveau,
à l'image de l'Adam céleste. (I Cor. XV, 36-38.) Aux différences

d'état, répondent dans l'identité finale des destinées glorieuses
possédées par le Christ au nom de la justice (Actes II, 24),
accordées par pure grâce aux rachetés, les différences dans les

routes suivies. Ressuscites par Christ (2 Cor. IV, 14), et ainsi

que Christ, les chrétiens ne le seront pas absolument comme
Christ. De ce que leur résurrection s'opère d'une certaine
manière, il ne suit pas que celle du Christ ait eu lieu identiquement.

Fruit pareil, autre culture. L'oublier, quelque correctement

que l'on raisonne, c'est argumenter à faux. (Qu'on
pèse en particulier à cet égard les versets 21 et 22 de

1 Cor. XV)
4. Le point de vue général de M. Stapfer, et certains de ses

arguments, nous semblent manquer grandement de philosophie.
Lorsque, pour prouver que le corps de Jésus, rappelé à la vie,
n'a pu être transmué en un corps glorifié, il déclare que ce de la

matière est de la matière et reste de la matière, » nous avons

peine à retenir un sourire. Sans être disciple de M. Renouvier,
et sans nous rattacher à l'idéalisme moderne dont M. Bois est
le prophète en théologie, nous ne tranchons pas avec une

pareille aisance sur ce qui est matière et ce qui ne l'est pas.
Nous nous souvenons de la découverte de la matière radiante.

1 Voir notre étude : La Vision du ciel, p. 12,14,15.



518 J.-ALFRED PORRET

Nous avons médité les paroles de Crookes, rendant compte de

sa merveilleuse trouvaille : ee Par quelques-unes de ses propriétés,

la matière radiante est aussi matérielle que la table placée
devant moi, tandis que par d'autres elle présente presque le

caractère d'une force. » Nous croyons que la théorie qui voit
dans la matière du mouvement, ou mieux, de l'énergie, n'est
pas sans quelque sérieux, et rien ne nous paraît plus superficiel
à l'heure présente, et dans l'état actuel des sciences de la nature,
qui tendent de plus en plus à abandonner le matérialisme pour le

dynamisme, que la division cartésienne entre ce la substance étendue

» et ee la substance pensante, » qui semble, pour M. Stapfer,
le dernier mot de la sagesse1. De fait, avec ses principes, les

apparitions du Christ se réduisent à des visions des premiers
disciples. La matière est matière; l'esprit est esprit. Donc, le

corps spirituel ne peut s'affirmer aux sens qui, précisément,
sont touchés par des objets matériels exclusivement. Donc...
La conclusion s'impose, et M. Stapfer, qui déclare d'autre part
qu'il n'importe guère que les apparitions aient été intérieures
ou extérieures, n'échappe que par une inconséquence à la

1 La matière est essentiellement de la force. Les découvertes de l'astronomie

conduisent entre autres à cette affirmation.
Chacun le sait : la terre est issue du soleil, et celui-ci d'une nébuleuse condensée,

née à son tour d'une nébuleuse diffuse. Tout confirme cette théorie grandiose, à

laquelle le nom de Laplace reste attaché. Brillant d'une lumière pâle, les

nébuleuses diffuses se révèlent comme des amas de gaz, embrasés par l'électricité.
Plus on remonte, moins ce mot d'un théosophe sonne comme un paradoxe :

« La lumière, c'est la matière première de tous les corps » (Bodisco : Traits de

lumière, p. Ill); plus même ce que nous appelons « la matière » se résout en

forces cosmiques, « l'atome des chimistes, comme l'a dit Berthelot, s'évanouissant,

pour faire place à des conceptions plus hautes, qui tendent à tout expliquer par
les phénomènes du mouvement. » (Les origines de ta chimie, p. 320.)

Mais rien n'est dans la terre qui ne se soit trouvé d'abord dans le soleil, et rien

dans le soleil qui ne fût auparavant dans la nébuleuse. D'où il faut conclure que

ce que nous appelons « matière solide, » n'est au fond des choses que de l'énergie

se manifestant par du mouvement. Nonobstant les merveilleuses intuitions de

Descartes, on a eu tort en faisant de lui le prophète par excellence de la science

moderne. (Emile Duboux, La Physique de Descartes, p. 7, 85.) Ce prophète,

c'est bien plutôt Leibnitz, pour lequel tout se résume en force. (Voir ci-après,

page 519, note 2.)



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 519

théorie des hallucinations. Il est moins loin qu'il ne le croit de

M. Réville, et du rationalisme vulgaire1.
Pour nous, certain que le corps du Christ ressuscité n'était

pas ee poussière » comme le nôtre (Genèse II, 7; 1 Cor. XV, 47),

nous ne le sommes pas moins qu'il n'était pas pur esprit, comme
le professeur de Paris semble le croire, (page 280. La lumière

(Actes IX, 3) est encore de la matière, de la ce vraie matière, »

l'électricité aussi; la force ou la matière radiante de même;
elles se déploient dans l'espace et dans le temps; elles ont leurs

lois; mais en tant que manifestations immédiates ou rapprochées

de la force élémentaire, à l'affirmation de laquelle toutes
les synthèses de notre science vont aboutir, elles sont ce que
le monde matériel nous présente de plus glorieux et de plus
subtil2. D'autre part, qui dit corps, dit organisme matériel. En

appelant le corps glorifié ee corps spirituel, » Paul a violenté
intentionnellement la langue, pour exprimer un fait échappant à

1 A. Réville, Jésus de Nazareth, II, p. 473, la note.
9 Objecterait-on, avec certain critique, dans une réunion où nous avons lu les

parties essentielles de cette étude, que la matière, ainsi comprise, ne se distingue

guère de l'esprit?
Ce serait nous faire la partie vraiment trop belle. Si subtile qu'on suppose la

matière, elle est encore de la matière, non de l'esprit. Sur cette thèse, que nous

comprenons du reste d'une façon moins naïve que M. Stapfer, nous sommes d'accord

avec lui. « Deux ordres différents en genre, » selon un mot célèbre de

Pascal.

Leibnitz, ce précurseur de la philosophie et de la science de notre temps, l'a
admirablement marqué. Il répondra pour nous. Toute substance, à ses veux, est

une force (Kraft, virtus), se générant elle-même, force qu'il désigne par le titre
de monade. Essentiellement identiques, les monades différent en perfection, et
dès lors leurs activités varient; elles constituent une hiérarchie, allant de la
monade nue, sans conscience, à l'âme, dotée de conscience et de mémoire, et de

l'àme à l'esprit, qui possède en plus la raison. La matière, dans laquelle le

vulgaire, esclave des sens et des apparences, voit la réalité par excellence, n'est que
la limitation par elle-même des forces (ou des monades), limitation qui les

empêche de se confondre (Epist. ad R. P. des Brosses. Edit. Erdmann, p. 456,457).
« Je consens, dit Leibnitz, que le nom général de monade, ou d'entéléchie,

suffise aux substances simples, qui n'auront que cela, et qu'on appelle âmes,
seulement celles dont la perception est plus distincte, et accompagnée de mémoire. »

(Monadologie, § 19

« Les forces naturelles du corps sont toutes soumises aux lois mécaniques, et



520 J.-ALFRED PORRET

l'expérience, pour annoncer un corps métamorphosé, et faisant
contraste avec celui, infirme et grossier, que nous avons
maintenant.

On insiste. Les récits évangéliques présentent deux ordres
de phénomènes, entre lesquels il faut choisir. D'une part, Jésus

traverse les portes fermées ; de l'autre, il mange et présente des

aliments aux siens. Cela est inconciliable1. Nous rétorquons
nettement : Qu'en savez-vous? Prétendez-vous par hasard que
tous les secrets de la vie, que tous les états de la matière organisée

et toutes ses manifestations vous soient connus? L'autre
jour encore, il était de foi que la lumière ne peut traverser des
substances réputées opaques. Les rayons X ont ouvert des

horizons nouveaux. Pour nous, qui ne sommes point théosophe,
mais qui ne répudions pas aveuglément ce qui ne cadre

pas avec nos idées, du moment où des recherches faites

avec sérieux l'appuient, nous tenons toujours ouvert le

compte de nos négations, comme celui de nos affirmations.
Selon nous, la matière, essentiellement une, est, dans ses états,
infiniment variée. Mais l'esprit, ou, si l'on veut, la volonté,
règne en droit sur elle dans ses diverses manifestations,
et régnerait en fait, si tout n'était pas dans le désordre, par
suite de notre séparation d'avec Dieu. Tel est le sens profond
des phénomènes, prodiges et signes (répara x«i trripüa. Jean II,
11 ; XII, 37; IV, 48, etc.), que nous appelons des miracles-. Ils
remplissent la vie du Christ, parce qu'il fut ee un avec le Père. »

les forces naturelles des esprits sont toutes soumises aux lois morales. Les

premières suivent l'ordre des causes efficientes, et les secondes l'ordre des causes

finales. Les premières opèrent sans liberté ; les secondes avec liberté. » (Quatrième
réplique à Clarke, § 124.)

« Ce sont deux ordres différents en genre.» Conscience, raison, sentiment

religieux : la matière, même la plus subtile, n'offre rien de pareil, et l'on s'étonne

de la distraction qui, l'ayant fait oublier, a inspiré l'objection.
1 Certains théologiens sont vraiment gens fort plaisants. Ils tranchent, en

matière de sciences naturelles, avec une aisance souveraine. Les savants sont moins

péremptoires. C'est le cas de M. Crookes, qui déclare avoir constaté divers faits
ee ne semblant pouvoir s'expliquer qu'en admettant que la matière peut réellement

passer au travers d'une substance solide. » (Nus, Choses de l'autre monde, p. 296.)
2 Evangile et science, p. 63-66.



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 521

Leurs seules limites sont celles de la volonté sanctifiée d'une

part, et d'autre part, celles de la matière, de sa forme la plus
grossière à la plus subtile. Le voulant, Jésus a pu se trouver au

milieu des siens ee les portes étant fermées, » et ee manger en leur
présence d'un rayon de miel. » (Jean XX, 19; Luc XXIV, 36,42,
43.) Il n'y a là de contradiction que pour une conception aussi

grossière qu'enfantine de la matière1, combinée avec un
dualisme entre la matière et l'esprit, aujourd'hui décidément et

heureusement dépassé2.
5. La théorie de M. Stapfer enfin, se heurte, et selon nous se

brise, contre la disparition du corps de Jésus. Il est vrai que
tous les points de vue lui semblent dans le même cas. Jésus

ressuscité, eût dû, comme Lazare, revivre de la vie commune,
mourir de nouveau, et être inhumé une seconde fois. —

Parfaitement, si la résurrection du Christ n'est rien de plus que celle
du frère de Marthe et de Marie, et si la matière ne peut être

organisée en corps autrement que nous ne le constatons par
l'expérience journalière. Seulement, c'est ce dont nous avons
de fortes raisons de douter. En opposant ce le tombeau vide » à

la théorie du Christ non pas ressuscité, mais revêtu d'un corps
glorifié, nos arguments sont plus sérieux. Ils ne sont pas
théoriques, ils sont historiques. Renvoyant le lecteur pour les détails

aux pages 512 et suiv., nous disons ici avec M. Godet : ee L'Eglise
est fondée sur un tombeau vide, qui reste inexplicable sans la

résurrection corporelle de Jésus.... Le cadavre déposé dans

le sépulcre a disparu. Qu'esl-il devenu? Aucune explication
autre que le fait de la Résurrection n'a jamais pu rendre

compte de ce mystère3. »

1 Voir Ad. d'Assier, Essai sur l'humanité posthume, p. 63, 64 : « Certains faits

étranges paraissent se rattacher au problème si obscur de la raréfaction de la

matière. » L'auteur cite comme analogie dans la nature, l'ascension giratoire de

l'eau dans les parois fluides de la trombe.
- Contradiction singulière M. Stapfer, qui défend la séparation rigide entre la

matière et l'esprit, déclare d'autre part (op. cit., p. 317), qu'il ne sert de rien
de se demander si les visions du Christ ressuscité ont été intérieures (purement
spirituelles), ou extérieures (c'est-à-dire perçues par les sens, donc se rattachant
à quelque chose de matériel). De rien.... Et c'est justement le litige

3 Commentaire sur la première épi'.re aux Corinthiens, II, p. 332.



522 J.-ALFRED PORRET

En résumé, nous reprochons à M. Stapfer :

Une critique des documents qui ne cadre pas avec des faits
certains.

Une interprétation inadmissible de Galates I, 13.

Des vues étroites sur la matière, ainsi que sur les rapports
entre la matière et l'esprit.

Enfin, de méconnaître la portée du ee tombeau vide. »

Cela suffit, nous paraît-il, pour infirmer ses théories '.

• La résurrection et l'occultisme. Jusqu'à ces derniers temps, l'explication
théosophique (ou occultiste) des apparitions du Christ, en accord essentiel avec

celle que le spiritisme propose, n'avait guère été lancée ouvertement dans le

grand public. Elle vient de l'otre par un spirite enthousiaste, M. Léon Denis

(Christianisme et spiritisme, p. 60), et il est plus que probable que la tentative

ne restera pas isolée. Aussi voulons-nous prendre position, en fixant brièvement

quelques points.
Cette explication se rattache à certaines doctrines, que les deux groupes, d'ailleurs

fort souvent en guerre, possèdent en commun. L'homme, d'après elle, est

composé de trois parties : le corps matériel, le corps astral (périsprit des spirites),
et l'esprit (àme des spirites). Le corps astral, « moule ou canevas lluidique » du

corps matériel, est «l'enveloppe permanente de l'esprit... Il constitue, dans son

union avec l'esprit, l'élément permanent de notre individualité.» (Denis, op.

cit., p. 226.) Dans certaines conditions, il peut apparaître aux vivants. Jésus

s'est, après son trépas sur la croix, manifesté aux siens de cette manière ; mais

son cas est si loin d'être miraculeux, ou seulement extraordinaire, qu'on en compte
des milliers de pareils. Sans vouloir contester les données dont on tire cette

conclusion, en les acceptant même telles quelles par supposition, la conclusion

nous semble se heurter aux faits suivants qui la brisent :

1. Les apparitions de Jésus aux siens n'ont pas toutes eu lieu dans l'obscurité
Sur le chemin d'Emmaüs, la conversation dura longtemps (Luc XXIV, 17-27) ; le

jour, qui disparaît en Orient presque aussitôt après le coucher du soleil,
commençait seulement à baisser, lorsque les interlocuteurs arrivèrent près du village
(v. 29). La rencontre, et la plus grande partie de l'entrevue, se firent donc en

pleine lumière. Cela est historiquement certain. De même lors de l'apparition
matinale sur les bords du lac de Génézareth. (Jean XXI.)

Or, selon Papu-, « la lumière astrale ne peut se dégager qu'à l'abri des rayons

jaunes, et surtout des rayons rouges du spectre solaire, qui agissent sur elle

comme l'eau agit sur le sucre,... l'ombre étant nécessaire au spiritisme comme à

certaines opérations de la photographie. » (Traité méthodique de science occulte,

p. 856.) Adolphe d'Assier, un disciple d'Auguste Comte, qui croit aux fantômes,

déclare « qu'un des caractères du posthume est son aversion pour la lumière, et
la promptitude avec laquelle il la fuit.... Le fantôme n'apparaît qu'à la faveur de

l'obscurité. Il semble même que la faible lumière d'une bougie annihile ses forces.»



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 523

VI

Si Christ n'est pas ressuscité, la Providence disparaît de

l'histoire.
C'est avec satisfaction, que j'ai vu M. Auguste Sabatier sortir

(Essai sur l'humanité posthume, p. 100.) Eliphas Lévi constate aussi que les

apparitions ont lieu dans l'obscurité. (Clef des grands mgsléres, p. 146.)

Sur ce point, les spirites sont d'accord avec les occultistes. Reconnaissant

l'absence d'apparitions en plein jour, Allan Kardec l'explique en disant que « comme
le soleil efface les étoiles, la grande clarté efface une apparition légère. » Mais

en même temps il déclare que « c'est en réalité l'àme (ou l'esprit) qui voit »

(Livre des médiums, p. 124, 125); d'où il faut conclure que la lumière physique

(ou extérieure) empêche la vue spirituelle (ou intérieure) Comprenne qui

pourra
Plus précis, M. L. Denis est d'accord avec Papus jusque dans les expressions :

« L'obscurité est indispensable aux apparitions. La lumière exerce une action
dissolvante sur les fluides, et nombre de manifestations ne peuvent réussir qu'en
son absence. Il y a cependant des cas où certaines apparitions ont pu apparaître
à la lumière phosphorée. En pleine lumière, elles se démalérialisent. Sous les

radiations de trois becs de gaz, on a vu Katie King fondre peu à peu, se

dissoudre et disparaître. » (Christianisme et spiritisme, p. 230, 231.)
De fait, « la sortie d'un vivant en corps astral, » relatée par le Dr Gibier (Analyse

des choses, p. 144 et suiv.), l'apparition d'un trépassé, dont le baron de

Goldenstubbê dit avoir été témoin (La réalité des Esprits, p. 298 et suiv.), et

celles (pie D. Home doit avoir eues dans sa jeunesse (Le médium D. D. Home,

par L. Gardy, p. 12-15), comme aussi la scène d'évocation à laquelle L. Jacolliot

prétend avoir assisté, à Bénarès, grâce à la bonne volonté d'un fakir (Voyage

au pays des fakirs charmeurs, p. 79-82), ont toutes eu lieu de nuit et dans

une obscurité plus ou moins complète, en confirmant ainsi la règle posée par
Papus. Supposés réels, ces faits et leurs similaires n'expliquent donc pas les

apparitions de Jésus ressuscité.

2. Les objections élevées contre l'hypothèse des visions au sujet de la disparition

du corps de Jésus, se reproduisent, sans rien perdre de leur valeur, contre

l'explication occultiste et spirile. Pourquoi, fortes dans un cas, seraient-elles

caduques dans l'autre?
3. Enfin, et surtout, cette explication atteint, quoi qu'on fasse, atteint même

gravement, le caractère moral de Jésus-Christ. Les apôtres ne crurent pas seulement

à « une apparition en corps subtil, éthéré, qui se retrouve en chacun de

nous » (Denis, op. cit., p. 60), et n'offre rien d'extraordinaire. Ils crurent à un
fait unique et décisif, à une résurrection du corps de Jésus frappé par la mort.
(Act. II, 31, 32.) C'est là ce qui, relevant leur énergie en fondant leur foi, en a

fait des lions pour le courage, l'Eglise chrétienne et l'évangélisation du monde eu



524 J.-ALFRED PORRET

du demi-jour où sa pensée se tient volontiers, et le déclarer
expressément L Comme l'arbre se fait connaître par ses fruits,
certaines thèses se font juger par leurs conséquences.
L'influence du christianisme a été pénétrante, et je ne crois pas
qu'aucun esprit impartial tente d'en nier le caractère heureux.
Que l'on compare les peuples païens et les nations chrétiennes,
et, parmi celles-ci, les nations catholiques comme l'Espagne,
l'Italie, les Républiques de l'Amérique du sud, aux nations
réformées : l'Angleterre, l'Ecosse, l'Allemagne, la Suède, les
Etats-Unis Ce qui reste volontiers douteux dans le détail éclate
dans les ensembles : la religion crée les civilisations ; c'est elle

qui les fait vivre; leur valeur se mesure à ce qu'elle y est.
Cela est frappant dans les arts. Sans l'Evangile, des chefs-

d'œuvre supérieurs à tout ce qu'a su produire l'antiquité, si

merveilleusement douée pourtant, n'eussent pas vu le jour.
Nous n'aurions ni la Passion de Sébastien Bach, ni le Messie
de Haendel. C'en serait fait du meilleur de Raphaël Fra Angelico,

grand avant tout par la foi, n'eût rien donné de comparable

à ses tableaux, extases et prières tour à tour. Les chefs-
d'œuvre du Vinci n'existeraient pas. Pas davantage le Paradis
perdu, cette âpre splendeur, éclairée parfois d'une lumière si

douce, si transparente et si pure. Klopstock ne se fût pas sur¬

ayant été la conséquence, avec tout ce que ces faits immenses ont entraîné de

sacrifices et de douleurs. Selon les occultistes et les spirites, c'était une erreur
Eh bien nous disons, nous, que tout commandait à Jésus de dissiper cette erreur,
de chasser la fantasmagorie par la lumière, de faire ce que les esprits complaisants

accomplissent chaque soir au dire des dévots d'AHan Kardec S'il y a manqué,
s'il a escompté des chimères; si, pareil à un général d'armée faisant « chair à

canon » de ses soldats pour remporter la victoire, il a profité de ce qu'il savait une

illusion pour gagner des missionnaires et des martyrs (Luc XXIV, 36-40, 47), il
a bâti sur la tromperie, et l'on doit cesser de voir en lui l'idéal moral, « le Fils
de l'homme, » pour déplorer à son sujet que ceux qui s'élèvent le plus haut soient

aussi ceux qui tombent le plus bas. Jamais 1 ame qui, ayant contemplé le Saint

et le Juste, en a éprouvé-la puissance, ne l'acceptera

L'explication occultiste et spirite est ainsi frappée à peu près du même coup qui
brise l'hypothèse de la mort apparente. Nous réservant de reprendre la discussion

si les événements nous y obligent, nous nous bornons pour l'heure à ces

indications sommaires.
1 Encyclopédie des sciences religieuses, VII, p. 400.



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ 525

passé dans le pardon d'Abbadona. Horace, Cinna, Andro-
maque nous resteraient ; mais nous n'aurions pas la Phèdre de

Racine, supérieure à celle d'Euripide ; rien de comparable à

Polyeucte et à Athalie ne serait la gloire de la tragédie française

L Notre poésie serait celle de l'indéfini ; le rayon d'infini,
qui illumine les vrais chefs-d'œuvre de l'art moderne, et fait
leur beauté incomparable, en aurait disparu.

Dans un autre domaine, ces paroles d'un penseur contemporain

valent d'être méditées : ec Si vous étudiez l'histoire peu
connue des origines de la science moderne, vous rencontrerez,

lorsque vous croirez en être le plus éloigné, une
application de cette parole: ee Je suis la lumière du monde!... »

L'industrie, la grande industrie, est le monopole des nations
chrétiennes.... Le charpentier de Nazareth a plus fait pour elle

que tous les sages de l'Inde, de la Grèce et de Rome.... Vous

comprendrez, j'espère, si l'on vous dit en présence des

merveilles de la civilisation moderne : ce Rendez grâces à Jésus-

» Christ2 » — A qui n'est pas un fanatique d'incrédulité ou un

ignorant, cet appel se fait surtout entendre dans les domaines
social et moral. On rattache souvent à la philosophie du dix-
huitième siècle les notions, fort prônées aujourd'hui, de liberté,
de fraternité, de charité3. Erreur, propagée à la faveur de

l'ignorance! Le premier apôtre de la liberté de conscience sans
restriction a été un pasteur presbytérien, Roger Williams, qui
fonda Providence plus d'un siècle avant Voltaire, et cent
cinquante ans avant que la guillotine eût été appelée à propager
la dévotion pour ce les Droits de l'homme 4. » L'idée de la fra-

1 Vinet, Poètes du siècle de Louis XIV. — Al&ire même, n'eût pas vu le jour;
ce qui a fait dire à Chateaubriand, que Voltaire a été bien ingrat de persécuter

une religion à laquelle il devait tant
2 E. TNaville : Le Christ, p. 53-57.
3 En présentant la liberté comme un droit exclusivement, tandis qu'elle est

avant tout un bien à conquérir, un devoir à réaliser, la philosophie du dix-
huitième siècle, et sa fille, la Révolution française, se sont radicalement trompées.
En général, en parlant exclusivement et à tout propos des Droits de l'homme,
elles ont faussé l'àme moderne, et préparé pour une large part les catastrophes
à la rencontre desquelles le monde civilisé paraît marcher.

4 J.-F. Astié, Histoire de la République des Etats-Unis, I, p. 335-368.



526 J.-ALFRED PORRET

ternité humaine date du second Esaie ', de Confucius, et du

Bouddha2, sinon même du Deutéronome ; et sa mise en pleine
lumière de la parabole du bon Samaritain. Les chaînes des

esclaves seraient encore bien rivées, s'il n'y avait eu pour les

briser que le marteau de ce qu'on appelle prétentieusement et
faussement : ec la libre pensée. » Quant au droit moderne, en

progrès éclatant sur le droit antique, il dérive des notions jetées

par l'Eglise aux quatre vents ; notions qui, peu à peu, ont
élevé les sentiments, inspiré les lois, et, en améliorant les

mœurs, ont rendu l'application des lois possible. Comme l'a
dit un jurisconsulte qui fait autorité en cette matière, nous
vivons, dans notre société moderne, de la sagesse chrétienne,
ee bien plus que des idées échappées au monde grec et
romain 3. »

Enfin, c'est à Jésus-Christ, consolateur des épreuves, Prince
de la vie, illuminant le sépulcre d'un rayon d'espoir, que
remonte ce qui permet à des millions d'affligés de porter la vie

sans la maudire....
Qu'on enlève par la pensée à l'humanité tout ce qui lui est

venu du Crucifié du Calvaire Devant cette trouée béante, le

plus incrédule, s'il n'est pas incurablement frivole, sera saisi d'un
frisson*. Or, c'est l'Eglise, ou mieux, la partie fidèle de l'Eglise,
toujours conservée, même aux heures les plus ténébreuses, qui
en a été la dépositaire ; mais, sans la foi au Christ sorti
miraculeusement du tombeau, sans la foi au divin Ressuscité, l'Eglise
ne fût jamais née. Donc, c'est cette foi qui nous a valu nos meilleurs

trésors. La supprimer par la pensée, c'est logiquement les

anéantir pour la plupart. Peu de science, guère d'industrie,
encore moins de moralité : voilà l'avenir des nations, et, dans

1 Esaïe LV, 4-8.
2 Burnouf, Dilroduclion à l'histoire du bouddhisme indien, p. 198, 252 sq.;

Lun-yu de Confucius, livre I, chap. IV, 15.

3 M. Troplong, cité par M. Naville, Le Christ, p. 123.

4 Musset, Prologue de Rolla. — Victor Hugo, Chants du crépuscule, I :

Une chose, ô Jésus en secret m'épouvante,
C'est l'écho de ton nom qui va s'affaiblissant

Jean Aicard : Le siècle va finir dans une angoisse immense.
Nous avons peur et froid dans la nuit qui commence.



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 527

les familles, le despotisme remplace l'amour, tandis qu'au-dessus

du tombeau, l'individu conscient de lui-même, et voulant
vivre, perçoit à peine la vague lueur, évoquée par Socrate dans

son dernier entretien avec ses disciples
Qui ne voit où nous allons, poussés par la logique et les faits

La résurrection du Christ est partie intégrante, partie essentielle

du centre de l'histoire. Si elle n'est qu'une chimère,
comme que ce soit d'ailleurs qu'on tente de l'expliquer, c'est
du mensonge qu'ont jailli dix-huit siècles de progrès intellectuels

et moraux, qui, pour avoir de grandes ombres, n'en sont

pas moins bien certains. La plus brillante lumière dont l'histoire
religieuse ait conservé le souvenir, une lumière qui a tout fait
fleurir, a pris naissance dans le crépuscule interlope d'une

demi-folie, à laquelle se rattachent aussi par un lien étroit, des

persécutions dont le souvenir fait frémir d'horreur.... Progrès
magnifiques, vous avez procédé d'une duperie Héroïsmes
sublimes, c'est à un vain fantôme que vous avez été consacrés!...
Ah qu'est-il donc, l'Etre souverain que l'Univers ne semble

dévoiler à demi, que pour que l'histoire en fasse une plus
effrayante énigme? Au nom de ma raison et de ma conscience,

je l'appelais: « Vérité! » C'est un autre titre que l'expérience
lui assigne. Le plus malsain de nos sceptiques a eu raison de

soupçonner ee quelque part un grand égoïste qui nous trompe '. »

L'enfer a envahi le ciel; Méphistophélès tient le gouvernail de

nos destinées ; acceptant la vérité lorsqu'elle peut servir ses

vues, il sait surtout tirer du mensonge des effets aussi
grandioses qu'inattendus! Lecteurs, pouvez-vous l'accepter? Que

si vous reculez, au nom des raisons qui surgissent dans votre
esprit; au nom de votre cœur qui se soulève, et de votre
conscience qui s'indigne, rendez-vous compte de la situation
Etant donnée l'influence de la résurrection, sa place dans les

destinées humaines, la noblesse de ses origines, c'est aller, de

conséquence en conséquence, jusqu'à la conclusion que nous

avons tirée. Affirmer la Providence du Dieu de vérité dans

l'histoire, c'est admettre comme vraie la nouvelle qui, après

1 Renan, Dialogues philosophiques, p. 29.



528 J.-ALFRED PORRET

avoir joué un rôle capital dans l'éclosion de l'Eglise, a éclairé

son berceau, l'a soutenue dans les heures sombres, et fait

triompher dans les tempêtes. Prendre au sérieux devant le

tombeau vide la Providence et la véracité de Dieu, c'est

logiquement croire aux miracles

Philosophie et histoire se rencontrent ici. C'est parce que
Dieu est pour moi le Bien moral, que, repoussant les
hypothèses par lesquelles on s'est efforcé de l'effacer de l'histoire,
je proclame la Résurrection du Seigneur. Mais j'estime aussi

qu'une critique impartiale et pénétrante conduit à reconnaître,
avec la validité du témoignage apostolique, la réalité du fait
mystérieux et sublime, qui seul rend compte du cours des

événements.... ee Le Seigneur est vraiment ressuscité » (Luc
XXIV, 31.)

Pourtant, si je l'affirme, c'est avant tout au nom de milliers,
disséminés dans tous les siècles, sous des cieux divers, dans

différentes situations, et qui déclarent avoir fait des
expériences d'apaisement pour leurs consciences, d'affranchissement

pour leurs volontés, de purification dans leurs cœurs,
d'exaucements accordés à leurs prières, inexplicables, si le

Christ n'est pas vivant comme l'Eglise en rend témoignage1.
C'est bien là la preuve décisive. Dans une question comme la

Résurrection, l'évidence ne saurait être absolue ; nul critique
avisé, pas plus F. Godet2 que Kenn3, n'a prétendu en fournir
une démonstration à laquelle il ne soit pas possible d'échapper

: les arguments les plus solides, les raisonnements les plus
fortement liés, laissent toujours quelque place au doute ou à

l'objection. En revanche, l'expérience contraint: mais, en

1 Les partisans des apparitions d'un Christ glorifié, mais non ressuscité, admettent,

comme nous, une action salutaire de sa part. Seulement, ils négligent rie

nous expliquer comment ce Sauveur vivant, miséricordieux, puissant, fidèle, a

laissé l'Eglise vivante et fidèle s'égarer pendant plus de dix-huit siècles dans des

erreurs matérialistes, au point de les estimer des vérités essentielles à sa vie et au

salut des âmes.
2 Conférences apologétiques, p. 38.
3 Der geschichtliche Christus, p. 134.



JÉ^US-CHRIST EST-IL RtSSUSCITÉ? 529

même temps qu'elle n'a toute sa puissance que pour celui qui
la fait, elle n'est, par suite d'une haute convenance morale,
accordée qu'à l'âme qui la désire assez pour la rechercher avec
zèle, ee Dieu, a dit Vinet, el ces paroles trouvent ici leur
application parfaite, Dieu n'a point exclu la démonstration
extérieure Mais il a mis en première ligne la démonstration

intérieure, par laquelle il faudrait commencer, par laquelle, du

moins, il faut absolument finir. »

Sentir sa misère, faite de trouble et d'asservissement, et
être à la fois affranchi et mis en paix ; avoir redouté la mort,
soit comme une catastrophe où tout s'abîme, soit comme le

pas suprême à la rencontre d'un Juge irrité, et l'attendre sans

angoisse, avec espérance même, parce qu'elle est devenue

l'entrée dans la vie véritable, au travers de la sentence

d'acquittement et de la parole de bienvenue du Père céleste ; s'être
senti vide et triste, qui sait en dépit d'une position brillante
aux yeux des hommes, sous la clarté des lustres, au milieu
des hommages et des enivrements des fêtes, et avoir trouvé
un amour assez grand pour remplir cet infini qui s'appelle
l'âme humaine; avoir goûté ee la joie ineffable et glorieuse, »

arrhes d'une perfection qui doit tout couronner : voilà la

route, à la fois sûre et directe, à la portée de tous, des ignorants

comme des savants, de ceux que le, torrent des affaires
matérielles emporte, comme de ceux qui ont des loisirs ; la

route royale, préparée de Dieu, sur laquelle l'âme arrive,
quant aux grands faits du christianisme, à une conviction que
rien ne peut détruire. On rencontre Jésus aujourd'hui, ailleurs
et autrement, mais non pas moins distinctement, que sur le
chemin d'Emmaüs. Celui qui l'a fait, fût-il le plus simple des

hommes, sait pourquoi il croit, établi sur un rocher que
l'écume des objections n'ébranle ni n'entame, au Christ qui
scandalise et qui sauve ; au Christ mort, mais ressuscité, et
ee vivant au siècle des siècles. »

THÉOL. ET PHIL 1898. 35



530 J.-ALFRED PURRET

VII

Ce que le croyant possède en lui, c'est la preuve historique
que Dieu n'agit pas seulement dans l'univers par les lois que
l'observation ordinaire nous fait connaître. Si tout est réglé par
des lois, ce qui se perçoit habituellement n'est pas tout ce qui
est1. Dans les vides énormes de nos connaissances, il y a des

forces capables de modifier profondément le jeu de ce qu'on
nomme, en prenant une partie pour la totalité, (e les lois de la

nature2. » C'est d'une ou de plusieurs de ces forces, émues,
dirigées par la Volonté suprême, que la Résurrection de Jésus-

Christ a procédé.
Loin d'être, comme on le dit communément, un fait ce

surnaturel, » elle est, bien comprise, la manifestation d'une
nature supérieure dans une nature inférieure; ou, pour parler
plus exactement, dans une nature pervertie, dégradée, par le

mal qui ne doit pas être, elle est une révélation de l'Ordre
éternel3. Elle est surtout la preuve que Dieu ne nous a pas
abandonnés au jeu fatal d'un ensemble de lois mutilé, et dès

lors partiellement faussé. Elle proclame hautement que la

Liberté souveraine s'est réservé les moyens d'agir, par des

lois supérieures, en vue de l'accomplissement de ses desseins

de sagesse et d'amour. Ouvrant le soupirail de la prison, elle y
fait pénétrer une bouffée d'air céleste, un rayon de céleste
lumière. Elie brise la Fatalité. Le fruit et la fleur se supposent
mutuellement: dans la Résurrection sont impliqués les
miracles de la vie du Christ. Mais cela ne fût-il pas, il n'importerait

guère, car il s'agit de dégager un principe, non de compter
des faits, et la question se pose en dilemme. Suivant qu'on
affirme ou qu'on nie la Résurrection, tout diffère dans la vie,

1 Yung, Hypnotisme et spiritisme : « En physique, tout est possible; nous

ne connaissons qu'une partie du monde extérieur ; nous n'en savons expérimentalement

que ce que nous apprennent nos organes, qui sont limités. Aucun
physicien ne conteste l'existence possible de concerts qu'aucune oreille humaine n'a

jamais perçus. » (Cf. ci-dessus, p. 503.)

- Evangile et science, p. 28, 29.
3 Evangile et science, p. 29-35; 56-62.



JÉSUS-CHRIST EST-IL RESSUSCITÉ? 531

tout change dans l'idée de Dieu, tout se transforme dans la foi
et dans l'espérance chrétiennes. Y croit-on L'histoire peut
se dérouler comme un fleuve aux vagues souillées de sang et
de boue.... Une lumière que rien n'éteint brille sur elle. Les
faits ordinaires et leurs lois n'épuisent point les possibilités
divino-humaines. Dieu a agi. Il veille. Au travers d'un
organisme, non seulement borné, mais gâté, passent, comme des

rayons dans une nuit d'orage, les effets de lois supérieures,
derrière lesquels le Dieu vivant et vrai se devine. Déisme,
panthéisme, évolution fatale : autant de syntheses incomplètes,
c'est-à-dire autant d'erreurs Dieu, supérieur à l'histoire,
travaille et vit en elle. 11 s'est réservé les moyens, naturels à son

point de vue, miraculeux au nôtre, de la conduire en dépit de

toutes les oppositions, de toutes les déviations, de toutes les

catastrophes même, au terme qu'il a marqué.... Béni soit le

Libérateur

Dans la résurrection du Christ, le croyant voit ensuite le

sceau de Dieu sur la personne et l'œuvre rédemptrices. La
sainteté parfaite du Médiateur, ce miracle de l'histoire des

âmes, ce miracle moral, présuppose un miracie d'un autre
ordre qui l'a rendu possible au travers des combats et des

victoires de la liberté. De même, dans la Résurrection, est impliqué,

abstraction faite de l'étude d'une vie sur laquelle nos
renseignements sont après tout peu abondants et bien fragmentaires,

le fait que Jésus a vécu pleinement la volonté de Dieu,

a, dans le sens parfait de ces mots, réalisé le Bien moral.
Il y a là des correspondances divines, ou, si l'on veut, de

divines harmonies. Pécher, c'est mourir; la vie est le fruit delà
sainteté. Ou lajustice divine n'est qu'un leurre, ou le Saint ne

peut avoir de tombeau. Jésus est mort. Il l'a fallu, pour des

raisons que je n'ai pas à indiquer maintenant. Mais le sépulcre
ne le garde pas. En même temps qu'une main invisible l'ouvre,
Jésus y tressaille;... il en sort! O Saint de Dieu! sachant ta

résurrection, je t'appellerais de ce nom, quand bien même

j'ignorerais tout de ta vie. J'annoncerais, connaissant celle-ci,



532 J,-AI FRED PORRET

ta résurrection, alors même que nul écho ne m'en aurait été

conservé1. Mais l'humanité est corrompue. Tune peux donc

en avoir été le fruit. Poussé par les résultats obtenus, je dois

chercher plus haut tes origines. Monde des anges?... Lumière
où Dieu se voile?... Sans essayer de sonder le mystère, sans
chercher des formules impuissantes, je statue que le Saint

dépasse l'humanité dont il a fait partie, parce que, dans son

amour, il a voulu s'unir à elle. Et, dans le Ressuscité, ma pensée

contemple, avec le Fils de l'homme qu'on doit glorifier et

bénir, le Fils de Dieu qu'il faut adorer.
Affirmer tout cela, c'est voir dans la Résurrection le sceau

divin sur l'œuvre du Christ. Jésus est le Saint de Dieu, parce
qu'il a parfaitement obéi à la volonté de son Père. D'autre part,
le contenu de cette volonté, c'est la rédemption du monde

par le sacrifice, allant jusqu'au sentiment d'abandon, mystérieux

et révélateur, et à la mort sur la croix qui l'a suivi. En

ressuscitant Jésus, Dieu a donc accepté son œuvre; il l'a
signée, en la déclarant parachevée. A la dernière des sept
paroles, le gouffre creusé par le péché entre le Créateur et sa

créature était déjà fermé; mais ce n'est qu'auprès du sépulcre
vide que cela a été déclaré à la terre, pour y retentir jusqu'à la

fin des âges.

La résurrection de Jésus illumine ainsi la vie et la mort.
Sur la mer sombre et périlleuse où notre nacelle fuit ballottée,
resplendit un phare qui ne s'éteindra jamais. A nous, croyants,
qu'unit la même destinée tragique et glorieuse, de nous laisser
éclairer et guider par lui 0 vere beata nox, in qua Christus

ab inferis resurrexit^!

1 U importe en effet de s'en souvenir: la résurrection de Jésus n'est point un

fait isolé, sorte de bloc erratique ne tenant à rien. Elle est solidaire d'un ensemble :

la vie même du Christ, miracle de l'histoire, — qui la réclame comme son

couronnement. Mais la résurrection admise, le récit évangélique se déroule régres-
sivement, avec une sorte de nécessité interne. Pour reprendre une image déjà

employée, dans la fleur le fruit est virtuellement contenu, mais le fruit suppose
nécessairement la fleur.

2 Missale romanum. Edit, de 1717, p. 197.


	Jésus-Christ est-il ressuscité?

