Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: Quel est, pour notre génération, le chemin qui méne a Dieu? [suite]
Autor: Bridel, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379656

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUEL EST, POCR NOTRE GENERATION,

LE CHEMIN QUI MENE A DIEU?

PAR

PH. BRIDEL

CHAPITRE 1II

De quelques-unes des difficultés théoriques
qui s’opposent & notre foi en Dieu.

Les difficultés dont nous allons parler ne sont actuelles que
dans un sens trés relatif. De fait, elles ont toujours existé; elles
n’ont cessé de fournir la substance d’objections qui, sous des
formes diverses, reparurent & toutes les époques. Nous abor-
derons celles qui nous semblent les plus menacantes aujour-
d’hui.

§ 1. Le mécanisme.

Une des plus graves questions qu’agite la philosophie est
celle de savoir si l'existence de l'univers peut ou non s’ex-
pliquer sans faire intervenir la notion de finalité. — C’est une
intelligence, dit Anaxagore, qui a tout ordonné (mévra dwexos=
unge viog). — Non! répond Epicure, tout ce qui existe n’a
d’autre cause cue les diverses rencontres accidentelles des
atomes au cours de leur chute éternelle dans le vide infini.

Il faut reconnaitre que la premiére de ces théses n’implique
pas nécessairement le triomphe de la foi religieuse; mais 1l est
certain d’autre part que la seconde en entraine la ruine. Or, par

! Yoir Revue de théoloyie et de philosophie, livraison de juillet 1898.



454 PH. BRIDEL

une illusion assez naturelle il est arrivé souvent, il arrive no-
tamment aujourd’hui, qu’on prenne la thése antifinaliste pour
le dernier mot de la science, et que celle-ci paraisse de la sorte
donner le coup de mort a la religion.

En effet ce que, depuis Galilée et Descartes, les sciences de
la nature ont appris a considérer comme leur véritable mission,
ce qu’elles ont pratiqué durant ces trois derniers siécles comme
la seule méthode féconde en résultats positifs, c’est larecherche
des relations mathématiques que soutiennent entre eux les phé-
nomenes, c’est, pour le dire en termes un peu différents, I'ex-
plication mécanique des choses. Que, chacune dans son domaine,
la chimie, la physiologie, la psychologie elle-méme, une certaine
branche, au moins, de la psychologie, réduisent & ces termes-
la le probléme dont elles veulent s’occuper, nul ne saurait le
trouver mauvais; et les immenses progrés qui ont été réalisés
grice a cette méthode limitative en proclament hautement le
bon droit. Mais voici ol commence 'erreur: c’est lorsque, du
fait que chaque science est justifiée & poursuivre ainsi son tra-
vail en faisant abstraction de I'idée du but, on en arrive & se
figurer démontré par la science qu’il n’existe effectivement pas
de but. Le paralogisme ainsi perpétré est tout simplement for-
midable. Il revient & conclure que, puisqu’on peut observer
comment les choses se produisent, il est certain qu’elles n’ont
pas de pourquot. Qui ne voit cependant que, dans le cas méme
ou elles auraient un but, les choses devraient bien avoir aussi un
mode de production, et que, par conséquent, d’avoir constaté
qu’elles en ont un, d’avoir méme découvert quel il est, ne
prouve rien contre 'existence de la finalité.

Le paralogisme que nous venons de signaler est un des éle-
ments essentiels de I’évolutionnisme de Spencer, comme du mo-
nisme de Heeckel. Dans 'un et 'autre systéme, on cherche a
en prouver le bien-fondé de la facon suivante. — Les préten-
tions des finalistes, nous disent ces auteurs, pouvaient a la
rigueur se soutenir aussi longtemps qu’il existait des hiatus
entre les divers ordres des connaissances humaines; on pou-
vait se faire écouter alors en affirmant que le mécanisme n’est
qu’une face des choses, & laquelle il est loisible aux savants de



QUEL EST LE CHEMIN QUI MENE A DIEU ? 45D

restreindre leur attention, mais qui ne saurait satisfaire le phi-
losophe, en quéte d’une explication définitive et totale. Mais
aujourd’hui, continue-t-on, il ne s’agit plus de sciences iso-
lées, ni d’'une méthode aux applications limitées; la science
totale est constituée, tous les hiatus sont comblés, 'unité est
faite dans la connaissance, tout s’explique sans lacune par les
seules nécessités de la mécanique. Et, si vous en doutez, lisez,
— vous crie M. Spencer, — lisez mes vingts volumes, bourrés
de faits 4 'appui. — Eh! bien, oui, messieurs, lisons ces vingt
volumes, sinous en avons le temps, mais ouvrons I'eeil aux bons
endroits; car 'auteur est un prestidigitateur assez malin pour
occuper notre attention par mille hors-d’ceuvre, pendant qu’il
glisse prestement la muscade dans sa manche 1.

Tout ce qui se passe actuellement dans 'univers, nous dit le
philosophe anglais, est le fait d’'une évolution, dés longtemps
commencée, qui, d’'un point de départ homogéne, marche vers
une hétérogénéité de plus en plus accentuée. — Mais d’abord,
demanderai-je, pourquol ’homogéne tend-il & I’hétérogénéité ?
— Si I'on me répondait: « C’est le mystere des origines, » je
n’insisterais pas davantage, tout en constatant qu’il y a la, au
berceau de 'univers, une place ou la finalité trouverait peut-
étre a se glisser. Mais on me fait une autre réponse. «L’insta-
bilité de 'homogénéité, écrit Spencer, est la conséquence du
fait que les différentes parties d’une aggrégation homogéne
quelconque sont nécessairement exposées a4 des forces diffé-
rentes2. » A cette réponse-la j’objecte, parce que je la trouve
déloyale. Pour nous convaincre que tout peut s’expliquer mé-
caniquement, y compris les origines primordiales, on se fait
fort de nous démontrer la nécessité en vertu de laquelle I’ho-
mogene se différencie; et ou trouve-t-on cette nécessité ? Dans
le fait qu’il existe « des forces diverses» s’exercant sur les di-

1 Jai donné ailleurs un bref exposé de la philosophie spencérienne, accom-
pagn¢ de quelques remarques critiques ; vov. Ph. Bridel : Les bases de la morale
évolutionniste, d’aprés M. Herbert Spencer. (Petite bibliothéque du chercheur.
Lausanne, Imer, 1880.)

2 Premiers principes, traduction francaise, p. 149 et suivantes; vovez les exem-
ples allegués,



456 PH. BRIDEL

verses parties de I’agrégat homogeéne! C’est-a-dire qu’on est tout
au plus capable d’expliquer I’évolution d’un groupe restreint,
d’un paquet limité de matiére homogéne, soumis 4 un faisceau
de forces déja différenciées; mais, d’expliquer 1'évolution de
I'univers en partant d’un tout vraiment homogéne, on ne sau-
rait le faire. Pourquoi ne pas I'avouer honnétement alors? pour-
quoi se vanter de ce qu’'on est dans l'impossibilité de réa-
liser ?

Voyons un second point. Pour cela, tournons du pouce bien
des pages, pleines de renseignements intéressants et dont nous
n’avons garde de contester 'exactitude; mais n’allons pas sau-
ter a pieds joints le § 6 des Principes de biologie, car nous ne
trouverions guere autre chose concernant les origines de la vie,
Nous y apprenons que, selon le docteur Graham, les substances
solides peuvent exister tantot sous la forme cristalloide, état
statique, qui ne se préte pas & la formation des organisimes,
tantot sous la forme colloide, qui est I’état dynamique de la ma-
tiere, permettant a celle-ci ce changement actif qu’on appelle
la vie. — Et c’est tout? — Qui, c’est tout! toute I'explication
meécanique de la vie, tout ce qu’on a pour combler le hiatus
et pour supprimer l'un des fameux ignoramus de DuBois-
Reymond. Mais peut-étre trouverons-nous mieux chez Heeckel.
Lisons: « Quand le globe incandescent de la terre se fut re-
froidi jusqu’a un certain degré, des gouttes d’eau tombeérent
sur sa crolte solidifiée, premiere condition de la vie; et les
atomes de carbone commenceérent leur action organogénel. » —
Et voila tout? — Oui, voila tout! e carbone a une vertu « or-
ganogéne,... » comme, du temps de Moliere, 'opium avait une
« vertu dormitive. »

Voyons un troisieme point. Les especes animales sortent les
unes des autres en progressant, et ce progrés s'explique tout
seul, nous dit-on, par le fait, mécaniquement nécessaire, de la
survivance des plus aptes.« Pour vous en convaincre, ecrit
Spencer, essayez d’affirmer le contraire, et de prétendre que la
nature a pour loi la survie des moins adaptés, que les étres les

1 Le monisme, lien entre la religion et la science, traduit par G. Vacher de
Lapouge. (Paris, Reinwald, 1897), p. 21.



QUEL EST LE CHEMIN QUI MENE A DIEU? 457

plus propres a vivre sont morts, et que seuls ont survécu ceux
qui n’étaient pas propres ala viel!» — Ici nous nous récrions de
nouveau. Le dilemme ol I'on veut nous enfermer est arbitraire;
nous ne sommes point forcés d’opter entre la thése évolution-
niste, qui veut que le progres de I'échelle animale ne soit que
’effet mécanique de la concurrence vitale, et la thése insensée
qui soutiendrait la victoire des moins aptes. Nous ne contes-
tons pas que la faculté de s’adapter soit la condition sine qua
non de la survivance des espéces. Nous disons seulement que
cette condition pourrait bien n’étre pas la cause efficiente et
premiéere de I'évolution des espéces; que, de fait, on n’a pas
encore prouvé qu’il en fut ainsi ; et qu’il y a toujours de trés
bonnes raisons pour penser que, si elle s’est opérée par des
movens, au nombre desquels figure, sans doute, la lutte pour
la vie, cette évolution a son ressort primordial dans une finalité
qui domine la nature organique et qui I'oblige & poursuivre sa
carriere en fournissant des types de plus en plus riches, dont la
concurrence peut bien opérer le triage, mais ne saurait, a elle
seule, engendrer la succession.

Un quatriéme point enfin. Voyons sur quel pont on nous fera
franchir 'abime qui sépare le monde matériel de celui de la
conscience. Ecoutons Spencer: « Mouvement, chaleur, lumiére,
affinité chimique, etc., se transforment en émotion, sensation,
pensée.... Ce n’est pas un mystere plus profond que celui de
la transformation des diverses forces physiques les unes dans
les autres2. » Et c’est tout. Ici encore comparons Heeckel. Il
écrit: « Si [!] nous avions saisi 'essence de la matiere et de la
force, nous comprendrions comment la substance qui est notre
substratum, peut, dans des conditions données, sentir, désirer
et penser 3. »

C’est-a-dire qu’en somme tous les problémes qui ont, dés les
temps anciens, barré la route & I'explication purement méca-
nique de I'univers et fourni 'occasion au finalisme de faire valoir

t Le principe de lévolution, réponse & Lord Salisbury par H. Spencer, trad.
frang. (Paris, Guillaumin, 1895; extrait du Journal des economistes, p. 16.)

> Premiers principes, p. 71.

5 Op. cit., p. 21.



458 PH. BRIDEL

ses droits, demeurent parfaitement irrésolus. La constitution
de la « science synthétique, » comme 'appelle Spencer, |’éta-
blissement du « monisme, » comme s’exprime Heckel, consti-
tue une pure chimére. Mais c’est une chimére dangereuse, qui
obséde l'esprit de plusieurs de nos contemporains, et dont il
est urgent de travailler & détruire le prestige.

Bien naifs serions-nous, en effet, si nous prenions pour bon
argent les offres de paix que nous font de tels systemes. — Ne
craignez rien pour la religion, dit Spencer, je la laisse fort bien
subsister. Il est vrai que j’explique tout ce qui existe comme
étant le résultat mécanique du rythme éternel suivant lequel se
balance la force infinie; je peux vous dire tout ce que fait cette
force, et selon quelles lois fatales elle 'accomplit ; mais ce qu’elle
est en elle-méme, je I'ignore, et on l'ignorera toujours. Quelle
meilleure religion pourriez-vous réclamer que cette ignorance
méme ? L’inconnaissable!... quoi de plus grand, mes fréres!
— Haeckel aussi a rédigé sa profession de foi; c’est un discours
qu’il prononga le 9 octobre 1892 devant les naturalistes réunis
a Altenbourg, et qui a été traduit 'année derniére en francais
sous ce titre : Le monisme, lien entre la religion et la sciencel.
Nous y lisons ceci: « La théorie de I'’éther peut fournir une
forme rationnelle de religion; car on peut opposer a l’éther
universel et mobile, divinité créatrice, la masse inerte et lourde,
matiére de la création2. » D’aprés cette terminologie, I’ensemble
des atomes d’éther assoupis sous la forme de matiére pon-
dérable constitue le monde, et 'ensemble des atomes d’éther
encore actifs et impondérables constitue Dieu. Cela vaut mieux,
dit Haeckel, qu’une théologie anthropomorphique, qui fait de
Dieu « un vertébré gazeux 3. » [!]

La seule chose intéressante qui ressorte de tout cela, c’est le
témoignage ainsi rendu a l'existence du besoin religieux. On
sent qu’on se heurterait 4 un instinct profond de la nature hu-
maine en demandant franchement a notre race de renoncer &
toute adoration, & toute divinité. Mais croit-on la satisfaire par

Voir une note précédente.
Op. cit., p. 18; comp. p. 34.
Op. cit., p. 34.

ro

w



QUEL EST LE CHEMIN QUI MENE A DIEU? 459

de semblables succédanés? Mettra-t-elle son attente en I’Ether ?
se confiera-t-elle en I'Inconnaissable?

Comprenons bien, Messieurs, que les avances qui nous sont
faites ainsi ne sont que des piéges. Il y a incompatibilité radi-
cale entre le sentiment religieux de la foi en Dieu et une méta-
physique antifinaliste. Il ne faut donc point considérer & la
légére et paresseusement les efforts de propagande qui sont
faits par cette ennemie ; il faut lui disputer résolument le terrain;
et ce n’est, en aucune maniére, une entreprise désespérée.

§ 2. Le probléme du mal.

Si le rejet de toute métaphysique antifinaliste est indispen-
sable au maintien de la foi en Dieu, il ne faudrait pas se figurer
que la cause de cette derniére soit gagnée dés l'instant qu’on
aura pu établir 'existence de la finalité dans le monde. Quand
il serait démontré que l'univers est constitué en vue d’un but,
nous Ne serions pas encore assurés que ce but soit en harmonie
avec les besoins de notre ceoeur et les exigences de notre con-
science morale. Quand il serait établi que le monde n’a pu étre
organisé tel quel sans intelligence, nous ne serions point cer-
tains qu’il est dirigé avec bonté.

Il y a 12 une distinction facile a faire, et qui n’a point échappé
aux philosophes. Laissons, si vous voulez, les fantaisies de
Renan, disposé a penser que la nature est trés loin d’étre sotte,
mais qu’elle est fort éloignée aussi de nous étre bienveillante,
qu'elle ne cesse de machiner contre nous toutes sortes de
piéges savants, et qu’en un mot « nous sommes exploités!l. »
Sous une forme plus sérieuse et qui n’a pas manqué de remuer
pendant un temps un certain nombre d’esprits, M. Ed. de Hart-
mann a développé un systétme du méme genre. Vous n’ignorez
pas que peu d’auteurs contemporains ont aussi énergiquement
combattu le mécanisme exclusif, et accumulé sur les pas des
négateurs de la finalité de plus redoutables objections ; les co-
leres qui ont éclaté contre lui & ce propos n’ont fait qu’en sou-

1 E. Renan: Dialogues philosophiques, passim.



460 PH. BRIDEL

ligner I'importance. Mais vous savez aussi que, d’aprés l'auteur
de la Philosophie de Uinconscient, tout ce déploiement de fina-
lit¢ n’a pour but que d’engendrer notre malheureuse race,
afin que celle-ci, prenant de plus en plus clairement con-
science de I'immensité de sa misére, cherche et trouve, tout
a la fois pour elle-méme et pour l'univers entier, le moyen
d’anéantir l'existence. Je sais bien que M. de Hartmann,
loin de se déclarer hostile au sentiment religieux, prétend
poser lui-méme les bases de la « religion de l'avenir; » inais
ce qu’il nous offre sous ce nom ne répond nullement & ce que
nous considérons comme apparienant a4 [’essence de la foi
religieuse; car les sentiments que peut provoquer en nos
ceeurs ’Absolu, tel que le dépeint le philosophe berlinois, est
tout le contraire de la confiance, tout le contraire aussi du
respecti.

Peut étre ai-je tort de m’arréter & de semblables spéculations.
« Ce sont 1a jeux de princes, » me direz-vous, ce sont fantai-
sies d’écrivains en quéte de nouveautés. Je n’en suis pas tout
a fait persuadé. Si paradoxale que puisse paraitre une philoso-
phie, — et au fond quelle est la philosophie qui ne soit para-
doxale aux yeux du commun bon sens? — pour que cette
philosophie arrive a se produire, il faut bien qu’elle réponde &
quelque face de la réalité, il faut qu’elle trouve dans 'esprit
humain quelque point d’attache. Ce que de tels systémes font
voir, avec un grossissement qui est parfois une déformation,
mais qui est aussi une précieuse révélation et souvent un utile
garde & vous, c’est telle difficulté de pensée, tel malaise de
sentiment, ui existe & I’état plus ou moins latent chez les
mortels les plus ordinaires et qui constitue, peut-étre a leur insu,
quelqu'un des obstacles s’opposant & la victorieuse éclosion de
leur foi religieuse.

De fait, on ne saurait nier, qu’aujourd’hui comme toujours,
le douloureux probleme du mal ne pése sur ’ime humaine
comme une lourde masse, comme un rocher sous lequel vé-
gete péniblement un germe qui voudrait pouvoir sortir, qui fait

' Voir Revue de (héologie et de philosophie, 18496, p. 174-177.



QUEL EST LE CHEMIN QUI MENE A DIEU? 461

effort vers la lumiére, mais qui, trop souvent, vaincu dans
cette lutte inégale, succombe écrasé!,

Si j'avais la plume de 'auteur de Job ! si je pouvais vous faire
entendre la plainte de tant de corps torturés par des souffrances
qui ne laissent pas I'ombre d’un espoir de soulagement, pas
méme la probabilité d’'une mort prochaine; si je pouvais ouvrir
un instant a vos regards les cellules ol rugissent et se débattent
les fous, en proie & de telles détresses que I’humanité se
demande si c’est vraiment son devoir que de laisser persister
de telles vies ; si je pouvais vous faire suivre pas a pas la car-
riére de mainte pauvre créature, qui s’est vainement débattue
dans un inextricable réseau de miséres décourageantes, d’a-
gressions violentes, de perfidies calculées, et qui a da épuiser
tous les désespoirs, toutes les révoltes physiques et morales
avant de finir abrutie; si je pouvais placer devant vous le
tableau de tant d’autres souffrances rongeant de nobles d4mes,
4 commencer par celles de ces meéres qui ont usé leurs genoux
aprier pour des fils qu’elles voient mourir dans 'impénitence,
apres avoir été une honte pour leur famille et des instruments
de corruption pour beaucoup de leurs semblables.... Ah! tout
cela, n’est-ce pas un scandale.pour la foi, je ne dis pas seule-
ment pour la foi de ceux qui sont si terriblement tentés dans
leur propre personne, mais pour la foi de quiconque songe a
Iexistence de pareils cas, nullement imaginaires ; pour notre
foi & nous-mémes, qui, peut-étre assis en sécurité sur le
rivage, ne saurions répéter 1’égoiste suave mari magno.... du
poete a4 la vue de ces effroyables tempétes ou luttent et
périssent nos semblables, mais nous écrions plutdét avec
angoisse : « Jusques 4 quand ? Seigneur; jusques a quand ? »

Eh! bien, comment préserver notre foi de broncher a ce
scandale? et comment répondre & ceux qui déclarent que de
tels faits les empéchent de croire en Dieu ?

! « Le plus grand effort qui soit imposé a notre raison, est celui de conserver
notre foi au Dieu bon, juste et tout-puissant, en présence de la souffrance et du
mal dans le monde. » Ainsi s’exprimait Charles Pradez dans un livre (Doute et
foi, 1877, p. 11) qui malheureusement ne résout pas le probléme aussi bien
qu’il le pose.



462 PH. BRIDEL

Ma conviction est que la seule solution satisfaisante se trouve
dans la doctrine de la chute, prise dans toute son ampleur. Les
palliatifs généralement employés depuis les jours de Leibnitz,
et antérieurement deéja, pour endormir le probleme du mal, ne
tiennent pas devant les faits, ou aboutissent en derniére analyse
a des principes ruineux pour la religion. La théologie évangé-
lique, mal orientée sur ce point-la par Schleiermacher, me
parait avoir, dans un trop grand nombre de ses représentants,
manqué de vigueur a cet égard. Plusieurs ont présenté le mal,
tant physique que moral, comme rentrant au fond dans le plan
divin, & titre plus ou moins provisoire, il est vrai. D’autres, tout
en faisant une place au jeu de la liberté humaine, qui a pu intro-
duire dans le développement de notre race des accidents con-
traires aux désirs de Dieu, limitenlt a4 des proportions trop res-
treintes 'effet de ces déviations. Quelques-uns enfin soutiennent
avec insistance, — nous avons vu accentuer récemment cette
these dans la polémique contre le miracle, — que les lois de la
nature ne sont autre chose que la forme méme et 'expression
directe de 'activité de Dieu, dans les limites de ce monde!.

Jestime que ces théories font fausse route; qu’elles sont
finalement, et d’'une facon assez tangible, néfastes pour notre
foi religieuse, pour notre confiance en Dieu. Celle-ci ne me
parait pouvoir se défendre que sous les conditions suivantes :
Admettre d’abord dans toute sa profondeur I'idée d’une créa-
tion, par laquelle Dieu a appelé a 'existence des forces désormais
distinctes de sa force, et possédant vis-a-vis de lui une indé-
pendance, non pas illimitée, sans doute, mais réelle. Admettre
ensuite que, si 'univers créé embrasse un vaste ensemble
d’étres distincts les uns des autres et relativement indépen-
dants les uns & I’égard des autres, d’autre part, produit d’une
pensée unique et d’'une volonté conséquente avec elle-méme,
I'univers forme un tout organique, dont les divers éléments ne
sauraient manquer de réagir les uns sur les autres (ces réac-
tions ne se bornant point, bien entendu, & cette transmission de
mouvement mécanique qui constitue le seul objet des sciences

! Yoyez, par exemple, A. Fornerod: La vie chrétienne et le surnaturel. (Revue
de théologie et de philosophie, juillet 1898, p. 325.)



QUEL EST LE CHEMIN QUI MENE A DIEU? 463

empiriques). Admettre enfin que, par un abus de la liberté
créée, par un péché ou des péchés, auxquels nos fautes hu-
maines et individuelles sont analogues, mais qui ont dépassé
ces derniéres par l'importance et ’étendue de leur résultat,
I’évolution universelle a dévié de son cours normal, en sorte
que, tel qu’il s’offre & nous, le monde n’est point 'expression
immeédiate et adéquate dela volonté divine. Dieu y agit, I’action
de sa sagesse et de son amour s’y peut reconnaitre, mais elle
s’y trouve mélée & 'action d’autres puissances, et, au nombre
de ces puissances, les faits m’obligent & compter autre chose
que de simples fatalités physiques ou que la seule influence
d’actes humains individuels. Il me parait impossible d’étudier
sérieusement certains coins 1énébreux du domaine de la souf-
france et surtout certains mysteres d’iniquité, certaines mer-
veilles infernales de la tentation, sans reconnaitre qu’il y a la
une finalité 4 rebours, tout aussi manifeste que peut I’étre ail-
leurs la finalité divine. Et javoue que j’en suis venu & m’ap-
proprier, avec une conviction toujours plus compléte, cette
déclaration de I’épitre aux Ephésiens VI, 11, 12: « Il nous faut
nous revétir des armes de Dieu, afin de pouvoir tenir contre
les ruses du diable: car ce n’est pas [seulement] contre la
chair et le sang que nous avons & combattre, mais contre les
dominations, contre les autorités, contre les princes de ce
monde de ténébres, contre les esprits méchants dans les lieux
célestes. »

Je ne prétends certes pas réclamer pour la doctrine du
diable une place dans le credo. Schleiermacher remarque
qu’aucun Symbole évangélique n’en a fait un article de foi; et,
en effet, le diable ne saurait étre un objet de foi; on ne peut,
on ne doit pas dire: « je crois au diable; » on ne croit,
on ne doit croire qu’en Dieu. Mais j’en suis arrivé & douter,
quant & moi, qu'il soit possible de maintenir victorieusement la
foi en Dieu sans reconnaitre que le diable existe. Est-ce une
infirmité croissante de ma foi, est-ce une déchéance de mon
sentiment religieux, qui m’a ramené vers cette doctrine passa-
blement décriée ? Ce qui m’empéche de le penser, c’est que je
constate, & n’en pas douter, que Celui qui a atteint le plus haut



464 PH. BRIDEL

sommet de la vie religieuse, Celui en qui le sentiment de la
filialité divine a existé dans toute sa force et sa pureté, Celui
dont la confiance en Dieu demeure la norme et la source de la
notre, Jésus-Christ a trés positivement admis 'existence des
puissances infernales. Comprenez-moi bien, je ne fais pas appel
ici & la méthode de 'autorité extérieure, dont j estime l'applica-
tion impossible, méme en ce qui concerne les paroles du Sei-
gneurl. Je suis prét a admettre, a condition de la bien com-
prendre, la thése de M. Stapfer2, selon laquelle nous sommes
appelés, non pas nécessairement & croire tout ce que Jésus a
cru, & nous approprier toutes ses opinions, mais a croire en
lui. Tout ce que je soutiens, le voici: Croire « en Jésus, » c’est,
@ toul le motns, le tenir pour I’homme en qui la présence du
vrai Dieu a atteint son maximum d’intensité. Or, je constate
que ce maximum de communion avec Dieu s’est trouvé insé-
parablement uni, dans cette idme immmaculée, & la conviction que
la puissance et 'amour de Dieu ont affaire ici-bas & des résis-
tances d’ordre supraphysique et suprahumain.

Pour nous mieux gagner a leur thése optimiste, le libéra-
lisme d'hier nous peignait, et le christianisme évolutionniste
d’aujourd’hui nous dépeint un Jésus optimiste. On nous le
montre, sans cesse et d’'une manieére exclusive, admirant les Ivs
des champs, évoquant la félicité des olseaux, prononc¢ant sur
tout ce qui existe cette bénédiction qui, de fait, avait dans sa
bouche un objet tres spécial: « Il en est ainsi, 0 Pére, puisque
telle a ¢té ta bonne volonté. 3 » Mais on oublie que les mémes
évanciles, dans des rapports que nous n’avons aucune raison de
croire moins authentiques, nous font voir Jésus convaincu
d’avoir eu personnellement a lutter avec la séduction de la
puissance infernale au désert, convaincu que c’est cette puis-
sance qui accumule contre lui les obstacles et I’empéche d’arri-
ver & son but sans subir la croix, convaincu que c’est i elle

t Rappelons sur cc sujet les remarques dignes de considération de M. Léop,
Monod dans : Le probléeme de lautorite, 2me édition, p. 76 et suivantes.

2 Edm. Stapfer : Jésus-Christ pendant son ministére, p. 327. — La mort ef la
résurrection de Jésus-Christ, p. 329 et suiv.

3 Voir Sabatier : Esquisse d'une philosophie de la religion, par exemple p.
xur et 83. Comparez P, Chapuis: Le surnaturel, p. 104-109.



QUEL EST LE CHEMIN QUI MENE A DIEU? 465

aussi que ses disciples ont affaire, elle qui les menace dans
leur foi, elle encore qui est & la source des miséres et des mala-
dies qui affligent notre pauvre race ; et ce n’est pas seulement
4 propos des aliénés que le Sauveur s’exprime de la sorte,
mais, par exemple, au sujet d’'une pauvre femme impotente :
« Ne fallait-il pas, dit-il, délier de cette chaine cette fille
d’Abraham que Satan tenait captive depuis dix-huit anst? »
L’histoire s’inscrit en faux contre la prétention & nous faire
accepter comme « la religion de Jésus » cette théologie opti-
miste selon laquelle toutes choses doivent étre considérées
comme ceuvres de la sagesse et de 'amour divins, en sorte que
notre seule priére doive étre un cantique résumé par ce re-
frain: « Tout est bien, oui tout est bien. »

En pensant affermir notre confiance en Dieu, cette théologie
ne fait que I’ébranler. Elle nous améne 4 'impression que les
pensées de Dieu n’ont aucune analogie avec les notres, que nos
sentiments les plus essentiels et nos plus légitimes aspirations,
nos plus saintes indignations n’ont pas d’écho dans son étre.
Il devient pour nous le grand Inconnu, dont nous ne savons
au fond gu’une chose, c’est qu’il est infini tandis que nous
sommes finis, et qu’entre ses intéréts et les notres il existe une
irréductible opposition. Ce qui nous fait souffrir, ce qui révolte
notre conscience, tient aux conditions fondamentales de toute
existence temporelle ; sous des formes diverses et & des degrés
divers, il faudra donc toujours que cela subsiste; impossible du
moins que cela disparaisse tant qu’il y aura un monde et que
nous existerons & 1’élat d’individualités distinctes. On nous
parle, il est vrai, de progrés. Mais ce mot a-t-1l encore un sens
quand il ne se peut agir que d’'une évolution condamnée par
nature a ne jamais trouver de terme? Au fond, le seul moyen
qui s’offre & notre esprit pour appliquer vraiment la notion
du progrés au monde dont nous faisons partie, n’est-ce pas de
considérer ce dernier comme un convalescent qui releve de
maladie2? La seule facon de conserver actuellement notre

! Luc XIII, 16.
2 « Auvrai, — a écrit Ch. Secrétan, dans La raison et le christianisme, p. 206,
— la révélation de la chute est si loin de contredire le fait du progrés, qu'on peut

THEOL. ET PHIL. 1898 N



466 PH. BRIDEL

confiance en Dieu, n’est-ce pas de voir en lui le « réparateur
des bréches? » La seule fagon de reconnaitre I’action de son
amour dans nos vies et dans I'histoire, n’est-ce pas de nous
dire qu’il s’agit d’'un amour occupé a délivrer notre race du
joug d’une puissance adverse, & restaurer un monde déchu, a
panser une ancienne et grave blessure ? Tout cela me parait
méconnu par une théologie qui supprime en réalité la chute et
n’entend par le mot de «rédemption » que la phase supérieure
d’'une évolution qui n’a cessé de se poursuivre en ligne droite.

Il semble & plusieurs que, pour sauver le christianisme, il
faut le ramener & ce seul terme: la foi dans I'amour de Dieu.
Je pense plutdt que la foi en 'amour de Dieu ne se soutiendra
qu’a la condition de revétir intégralement le caractére évangé-
lique. Dans les circonstances ol nous somies, notre cceur nie
peut aimer que le Dieu rédempteur; nous ne pouvons mettre
notre attente qu’en celul qui travaille & « sauver ce qui est
perdu; » nous ne pouvons trouver définitivement le Pére qu’en
Jésus mort pour nos péchés. Il serait donc possible de répondre
d’un seul mot & la question posée par notre comité lorsqu’il
énoncait ainsi le sujet signalé & notre attention: Der Weg zu
Gott fur unser Geschlecht. — Der Weg zu Gott? le chemin
menant & Dieu ? Aujourd’hui comme il y a dix-neuf siécles, au-
jourd’hui comme toujours, c’est Jésus: « Je suis le chemin, a-t-il
proclamé;nul n’arrive au Pére que par moi. »

Mais il a dit aussi: « Nul ne vient & moi si le Pére ne lat-
tire. » Et, du rapprochement de ces deux paroles, — ce sera
14 ma conclusion, — on pourrait tirer, je pense, la solution
d'un probleme qui a été maintes fois débattu durant ces der-
nieres années a 'occasion de la théologie ritschlienne. Ritschl
lui-méme et plusieurs de ses disciples, notamment Hermann,
ont déclaré la guerre a la «religion naturelle » et a l'intrusion,
parmi les dogmes chrétiens, de certaines théses métaphysiques
provenant de sources étrangéres a la foi révélée. Sur bon
nombre de points nous estimons que les critiques de cette

I'appeler la seule maniére de concilier le progres avec I'idée de Dieu, ou plus
simplement la seule maniére de conserver 'idée du progres. » (Comparez Philo-

sophie de la liberté, 2me édition, tome II, 118.)



QUEL EST LE CHEMIN QUI MENE A DIEU? 467

école sont fondées, mais bien moins originales qu’elle ne le
donne & entendre. Avec elle, par exemple, mais avec Schleier-
macher déja, nous pensons que pour saisir la vraie nature du
Christ, selon ses propres déclarations et celles de ses témoins
autorisés, en méme temps que d’une facon conforme aux be-
soins de notre piété, il faut donner & la christologie une tout
autre base que celle des spéculations trinitaires inaugurées par
les conciles orientaux. Quant au mépris de I’école ritschlienne
pour la «religion naturelle, » il nous parait excessif et gros de
conséquences ficheuses. S’il ne fallait entendre, par le mot
dont il s’agit, que ce groupe d’opinions inconséquentes et dé-
nuées de valeur, qui reste au fond de maint esprit comme le
dernier résidu d’un catéchisme chrétien dont on a rejeté les
parlies essentielles, nous ne défendrions point la religion natu-
relle. Mais sous le méme nom et dans la méme condamnation
on englobe autre chose, ce qui seul est vraiment digne du titre
de « religion naturelle, » ce témoignage, naturel en effet, que
I'existence et les perfections de Dieu regoivent dans le fond de
toute 4&me d’homme. Dans le dessein de prévenir les conflits
entre la religion et la science, on statue entre la connaissance
humaine et la révélation positive un dualisme qui nous parait
faux et dangereux.

Nous lui préférons de beaucoup l'attitude adoptée par Vinet
dans son apologétique. Lui aussi proclame que Dieu ne peut
étre véritablement saisi qu’en Christ, que la foi religieuse ne
triomphe qu’a la condition de devenir foi évangélique, en sorte
qu’en un sens on peut, avec l'apotre, dire de tout homme qui
n’est pas chrétien, qu’il est « sans espérance et sans Dieu dans
le monde. » Mais, d’autre part, Vinet se garde bien de contes-
ter toute valeur a la religion naturelle. Celle-ci est incompléte,
elle présente bien des lacunes et des contradictions, elle est
sujette a mille obscurités, & mille doutes, & mille défaillances.
Elle attend un complément, une clé de voute, qui seule pourra
lui donner, avec I'unité, I'inébranlable assurance. Ceite clé de
voute c’est le Christ: nul n’arrive définitivement au Pére que
par lui. Mais on ne saurait non plus reconnaitre le Christ, l'ac-
cueillir comme répondant A tout, conciliant tout, triomphant



468 PH. BRIDEL

de toutes les dualités, si 'on ne commencait par avoir, de nais-
sance, au fond de son étre, ces aspirations religieuses, cette
foi instinctive en Dieu, que le spectacle du monde actuel trouble
et scandalise, sans jamais l'’étouffer tout a fait, et qui est pré-
cisément la religion « naturelle: » nul n’irait au Fils si le Pere
ne l’attirait. Nous ne saurions nous assurer définitivement
dans le Dieu créateur, tant que nous n’avons pas saisi le ré-
dempteur; mais nous ne pouvons chercher et trouver le
rédempteur que parce que, en dépit de tout, un indestructible
et primordial instinct nous pousse & croire au Créateur.




	Quel est, pour notre génération, le chemin qui mène à Dieu? [suite]

