
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: Quel est, pour notre génération, le chemin qui mène à Dieu? [suite]

Autor: Bridel, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUEL EST, POUR NOTRE GÉNÉRATION,

LE CHEMIN QUI MÈNE A DIEU

PAR

PH. BRIDEL1

CHAPITRE III
De quelques-unes des difficultés théoriques

qui s'opposent à notre foi en Dieu.

Les difficultés dont nous allons parler ne sont actuelles que
clans un sens très relatif. De fait, elles ont toujours existé; elles

n'ont cessé de fournir la substance d'objections qui, sous des

formes diverses, reparurent à toutes les époques. Nous
aborderons celles qui nous semblent les plus menaçantes aujourd'hui.

§ 1. Le mécanisme.

Une des plus graves questions qu'agite la philosophie est
celle de savoir si l'existence de l'univers peut ou non
s'expliquer sans faire intervenir la notion de finalité. — C'est une

intelligence, dit Anaxagore, qui a tout ordonné (móna Stexdtr-

p?o-e vôoç). — Non répond Epicure, tout ce qui existe n'a
d'autre cause que les diverses rencontres accidentelles des

atomes au cours de leur chute éternelle dans le vide infini.
Il faut reconnaître que la première de ces thèses n'implique

pas nécessairement le triomphe de la foi religieuse; mais il est

certain d'autre part que la seconde en entraine la ruine. Or, par
1 Voir Revue de théologie et de philosophie, livraison de juillet 1898.



454 PH. BRIDEL

une illusion assez naturelle il est arrivé souvent, il arrive
notamment aujourd'hui, qu'on prenne la thèse antifinaliste pour
le dernier mot de la science, et que celle-ci paraisse de la sorte
donner le coup de mort à la religion.

En effet ce que, depuis Galilée et Descartes, les sciences de

la nature ont appris à considérer comme leur véritable mission,
ce qu'elles ont pratiqué durant ces trois derniers siècles comme
la seule méthode féconde en résultats positifs, c'est la recherche
des relations mathématiques que soutiennent entre eux les

phénomènes, c'est, pour le dire en termes un peu différents,
l'explication mécanique des choses. Que, chacune dans son domaine,
la chimie, la physiologie, la psychologie elle-même, une certaine
branche, au moins, de la psychologie, réduisent à ces termes-
là le problème dont elles veulent s'occuper, nul ne saurait le

trouver mauvais; et les immenses progrès qui ont été réalisés

grâce à cette méthode limitative en proclament hautement le
bon droit. Mais voici où commence l'erreur : c'est lorsque, du

fait que chaque science est justifiée à poursuivre ainsi son travail

en faisant abstraction de l'idée du but, on en arrive à se

figurer démontré par la science qu'il n'existe effectivement pas
de but. Le paralogisme ainsi perpétré est tout simplement
formidable. Il revient à conclure que, puisqu'on peut observer
comment les choses se produisent, il est certain qu'elles n'ont
pas de pourquoi. Qui ne voit cependant que, dans le cas même
où elles auraient un but, les choses devraient bien avoir aussi un
mode de production, et que, par conséquent, d'avoir constaté

qu'elles en ont un, d'avoir même découvert quel il est, ne

prouve rien contre l'existence de la finalité.
Le paralogisme que nous venons de signaler est un des

éléments essentiels de l'évolutionnisme de Spencer, comme du
monisme de Haeckel. Dans l'un et l'autre système, on cherche à

en prouver le bien-fondé de la façon suivante. — Les prétentions

des finalistes, nous disent ces auteurs, pouvaient à la

rigueur se soutenir aussi longtemps qu'il existait des hiatus
entre les divers ordres des connaissances humaines; on pouvait

se faire écouter alors en affirmant que le mécanisme n'est
qu'une face des choses, à laquelle il est loisible aux savants de



QUEL EST LE CHEMIN QUI MÈNE A DIEU 455

restreindre leur attention, mais qui ne saurait satisfaire le

philosophe, en quête d'une explication définitive et totale. Mais

aujourd'hui, continue-t-on, il ne s'agit plus de sciences

isolées, ni d'une méthode aux applications limitées; la science

totale est constituée, tous les hiatus sont comblés, l'unité est

faite dans la connaissance, tout s'explique sans lacune par les

seules nécessités de la mécanique. Et, si vous en doutez, lisez,

— vous crie M. Spencer, — lisez mes vingts volumes, bourrés
de faits à l'appui. — Eh! bien, oui, messieurs, lisons ces vingt
volumes, si nous en avons le temps, mais ouvrons l'œil aux bons

endroits ; car l'auteur est un prestidigitateur assez malin pour
occuper notre attention par mille hors-d'œuvre, pendant qu'il
glisse prestement la muscade dans sa manche '.

Tout ce qui se passe actuellement dans l'univers, nous dit le

philosophe anglais, est le fait d'une évolution, dès longtemps
commencée, qui, d'un point de départ homogène, marche vers
une hétérogénéité de plus en plus accentuée. — Mais d'abord,
demanderai-je, pourquoi l'homogène tend-il à l'hétérogénéité?
— Si l'on me répondait: ee C'est le mystère des origines, » je
n'insisterais pas davantage, tout en constatant qu'il y a là, au

berceau de l'univers, une place où la finalité trouverait peut-
être à se glisser. Mais on me fait une autre réponse, ec L'instabilité

de l'homogénéité, écrit Spencer, est la conséquence du

fait que les différentes parties d'une aggregation homogène
quelconque sont nécessairement exposées à des forces
différentes"2. » A cette réponse-là j'objecte, parce que je la trouve
déloyale. Pour nous convaincre que tout peut s'expliquer
mécaniquement, y compris les origines primordiales, on se fait
fort de nous démontrer la nécessité en vertu de laquelle
l'homogène se différencie; et où trouve-t-on cette nécessité? Dans
le fait qu'il existe ce des forces diverses » s'exerçant sur les di-

1 J'ai donné ailleurs un bref exposé de la philosophie spencérienne, accompagné

do quelques remarques critiques ; voy. Ph. Bridel : Les bases de la morale
évolutionniste, d'après M. Herbert Spencer. (Petite bibliothèque du chercheur.
Lausanne, Imer, 1880.)

- Premiers principes, traduction française, p. 149 et suivantes; voyez les exemples

allégués.



4o6 PH. BRIDEL

verses parties de l'agrégat homogène! C'est-à-dire qu'on est tout
au plus capable d'expliquer l'évolution d'un groupe restreint,
d'un paquet limité de matière homogène, soumis à un faisceau
de forces déjà différenciées; mais, d'expliquer l'évolution de

l'univers en partant d'un tout vraiment homogène, on ne saurait

le faire. Pourquoi ne pas l'avouer honnêtement alors? pourquoi

se vanter de ce qu'on est dans l'impossibilité de
réaliser

Voyons un second point. Pour cela, tournons du pouce bien
des pages, pleines de renseignements intéressants et dont nous
n'avons garde de contester l'exactitude; mais n'allons pas sauter

à pieds joints le § 6 des Principes de biologie, car nous ne
trouverions guère autre chose concernant les origines de la vie.
Nous y apprenons que, selon le docteur Graham, les substances
solides peuvent exister tantôt sous la forme cristalloide, état
statique, qui ne se prête pas à la formation des organismes,
tantôt sous la forme colloïde, qui est l'état dynamique de la

matière, permettant à celle-ci ce changement actif qu'on appelle
la vie. —Et c'est tout? — Oui, c'est tout! toute l'explication
mécanique de la vie, tout ce qu'on a pour combler le hiatus
et pour supprimer l'un des fameux ignoramus de DuBois-

Reymond. Mais peut-être trouverons-nous mieux chez Hrcckel.
Lisons: ce Quand le globe incandescent de la terre se fut
refroidi jusqu'à un certain degré, des gouttes d'eau tombèrent
sur sa croûte solidifiée, première condition de la vie; et les

atomes de carbone commencèrent leur action organogène1. » —

Et voilà tout?— Oui, voilà tout! e carbone a une vertu «

organogène,... »comme, du temps de Molière, l'opium avait une
« vertu dormitive. »

Voyons un troisième point. Les espèces animales sortent les

unes des autres en progressant, et ce progrès s'explique tout
seul, nous dit-on, par le fait, mécaniquement nécessaire, de la

survivance des plus aptes, ee Pour vous en convaincre, écrit
Spencer, essayez d'affirmer le contraire, et de prétendre que la

nature a pour loi la survie des moins adaptés, que les êtres les

1 Le monisme, lien entre la religion et la science, traduit par G. Vacher de

Lapouge. (Paris, Reinwald, 1897), p. 31.



QUEL EST LE CHEMIN QUI MÈNE A DIEU? 457

plus propres à vivre sont morts, et que seuls ont survécu ceux

qui n'étaient pas propres à la vie1!» —Ici nous nous récrions de

nouveau. Le dilemme où l'on veut nous enfermer est arbitraire;
nous ne sommes point forcés d'opter entre la thèse évolutionniste,

qui veut que le progrès de l'échelle animale ne soit que
l'effet mécanique de la concurrence vitale, et la thèse insensée

qui soutiendrait la victoire des moins aptes. Nous ne contestons

pas que la faculté de s'adapter soit la condition sine qua
non de la survivance des espèces. Nous disons seulement que
cette condition pourrait bien n'être pas la cause efficiente et

première de l'évolution des espèces; que, de fait, on n'a pas

encore prouvé qu'il en fût ainsi ; et qu'il y a toujours de très
bonnes raisons pour penser que, si elle s'est opérée par des

moyens, au nombre desquels figure, sans doute, la lutte pour
la vie, cette évolution a son ressort primordial dans une finalité
qui domine la nature organique et qui l'oblige à poursuivre sa

carrière en fournissant des types de plus en plus riches, dont la

concurrence peut bien opérer le triage, mais ne saurait, à elle

seule, engendrer la succession.
Un quatrième point enfin. Voyons sur quel pont on nous fera

franchir l'abîme qui sépare le monde matériel de celui de la

conscience. Ecoutons Spencer: ee Mouvement, chaleur, lumière,
affinité chimique, etc., se transforment en émotion, sensation,
pensée.... Ce n'est pas un mystère plus profond que celui de

la transformation des diverses forces physiques les unes dans
les autres2. » Et c'est tout. Ici encore comparons Haeckel. Il
écrit: ee Si [!] nous avions saisi l'essence de la matière et de la

force, nous comprendrions comment la substance qui est notre
substratum, peut, dans des conditions données, sentir, désirer
et penser 3. »

C'est-à-dire qu'en somme tous les problèmes qui ont, dès les

temps anciens, barré la route à l'explication purement mécanique

de l'univers et fourni l'occasion au finalisme de faire valoir

1 Le principe de l'évolution, réponse à Lord Salisbury par H. Spencer, trad,

franc. (Paris, Guillaumin, 1895; extrait du Journal des économistes, p. 16.)

- Premiers principes, p. 71.
3 Op. cit., p. 21.



458 PH. BRIDEL

ses droits, demeurent parfaitement irrésolus. La constitution
de la ee science synthétique, » comme l'appelle Spencer,
l'établissement du ee monisme, » comme s'exprime Haeckel, constitue

une pure chimère. Mais c'est une chimère dangereuse, qui
obsède l'esprit de plusieurs de nos contemporains, et dont il
est urgent de travailler à détruire le prestige.

Bien naïfs serions-nous, en effet, si nous prenions pour bon

argent les offres de paix que nous font de tels systèmes. — Ne

craignez rien pour la religion, dit Spencer, je la laisse fort bien
subsister. Il est vrai que j'explique tout ce qui existe comme
étant le résultat mécanique du rythme éternel suivant lequel se

balance la force infinie ; je peux vous dire tout ce que fait cette
force, et selon quelles lois fatales elle l'accomplit ; mais ce qu'elle
est en elle-même, je l'ignore, et on l'ignorera toujours. Quelle
meilleure religion pourriez-vous réclamer que cette ignorance
même? L'inconnaissable!... quoi de plus grand, mes frères!
— Haeckel aussi a rédigé sa profession de foi; c'est un discours

qu'il prononça le 9 octobre 1892 devant les naturalistes réunis
à Altenbourg, et qui a été traduit l'année dernière en français
sous ce titre : Le monisme, lien entre la religion et la science*.

Nous y lisons ceci : ce La théorie de l'éther peut fournir une
forme rationnelle de religion; car on peut opposer à l'éther
universel et mobile, divinité créatrice, la masse inerte et lourde,
matière de la création2. » D'après cette terminologie, l'ensemble
des atomes d'éther assoupis sous la forme de matière
pondérable constitue le monde, et l'ensemble des atomes d'éther
encore actifs et impondérables constitue Dieu. Cela vaut mieux,
dit Haeckel, qu'une théologie anthropomorphique, qui fait de

Dieu ee un vertébré gazeux3. » [!]
La seule chose intéressante qui ressorte de tout cela, c'est le

témoignage ainsi rendu à l'existence du besoin religieux. On

sent qu'on se heurterait à un instinct profond de la nature
humaine en demandant franchement à notre race de renoncer à

toute adoration, à toute divinité. Mais croit-on la satisfaire par
1 Voir une note précédente.
2 Op. cit., p. 18; comp. p. 34.
3 Op. cit., p. 34.



QUEL EST LE CHEMIN QUI MÉNE A DIEU? 459

de semblables succédanés? Mettra-t-elle son attente en l'Ether?
se confiera-t-elle en l'Inconnaissable?

Comprenons bien, Messieurs, que les avances qui nous sont
faites ainsi ne sont que des pièges. Il y a incompatibilité radicale

entre le sentiment religieux de la foi en Dieu et une
métaphysique antifinaliste. 11 ne faut donc point considérer à la

légère et paresseusement les efforts de propagande qui sont
faits par cette ennemie; il faut lui disputer résolument le. terrain;
et ce n'est, en aucune manière, une entreprise désespérée.

§ 2. Le problème du mal.

Si le rejet de toute métaphysique antifinaliste est indispensable

au maintien de la foi en Dieu, il ne faudrait pas se figurer
que la cause de cette dernière soit gagnée dès l'instant qu'on
aura pu établir l'existence de la finalité dans le monde. Quand
il serait démontré que l'univers est constitué en vue d'un but,
nous ne serions pas encore assurés que ce but soit en harmonie
avec les besoins de notre cœur et les exigences de notre
conscience morale. Quand il serait établi que le monde n'a pu être

organisé tel quel sans intelligence, nous ne serions point
certains qu'il est dirigé avec bonté.

Il y a là une distinction facile à faire, et qui n'a point échappé
aux philosophes. Laissons, si vous voulez, les fantaisies de

Renan, disposé à penser que la nature est très loin d'être sotte,
mais qu'elle est fort éloignée aussi de nous être bienveillante,
qu'elle ne cesse de machiner contre nous toutes sortes de

pièges savants, et qu'en un mot « nous sommes exploités1. »

Sous une forme plus sérieuse et qui n'a pas manqué de remuer
pendant un temps un certain nombre d'esprits, M. Ed. de

Hartmann a développé un système du même genre. Vous n'ignorez

pas que peu d'auteurs contemporains ont aussi énergiquement
combattu le mécanisme exclusif, et accumulé sur les pas des

négateurs de la finalité de plus redoutables objections ; les
colères qui ont éclaté contre lui à ce propos n'ont fait qu'en sou-

1 E. Renan: Dialogues philosophiques, passim.



460 PH. BRIDEL

ligner l'importance. Mais vous savez aussi que, d'après l'auteur
de la Pliilosophie de l'inconscient, tout ce déploiement de finalité

n'a pour but que d'engendrer notre malheureuse race,
afin que celle-ci, prenant de plus en plus clairement
conscience de l'immensité de sa misère, cherche et trouve, tout
à la fois pour elle-même et pour l'univers entier, le moyen
d'anéantir l'existence. Je sais bien que M. de Hartmann,
loin de se déclarer hostile au sentiment religieux, prétend
poser lui-même les bases de la ee religion de l'avenir; » mais

ce qu'il nous offre sous ce nom ne répond nullement à ce que
nous considérons comme appartenant à l'essence de la foi
religieuse ; car les sentiments que peut provoquer en nos
cœurs l'Absolu, tel que le dépeint le philosophe berlinois, est

tout le contraire de la confiance, tout le contraire aussi du

respect1.
Peut être ai-je tort de m'arrêter à de semblables spéculations.

« Ce sont là jeux de princes, » me direz-vous, ce sont fantaisies

d'écrivains en quête de nouveautés. Je n'en suis pas tout
à fait persuadé. Si paradoxale que puisse paraître une philosophie,

— et au fond quelle est la philosophie qui ne soit
paradoxale aux yeux du commun bon sens? — pour que cette

philosophie arrive à se produire, il faut bien qu'elle réponde à

quelque face de la réalité, il faut qu'elle trouve dans l'esprit
humain quelque point d'attache. Ce que de tels systèmes font
voir, avec un grossissement qui est parfois une déformation,
mais qui est aussi une précieuse révélation et souvent un utile
garde à vous, c'est telle difficulté de pensée, tel malaise de

sentiment, qui existe à l'état plus ou moins latent chez les

mortels les plus ordinaires et qui constitue, peut-être à leur insu,
quelqu'un des obstacles s'opposant à la victorieuse éclosion de

leur foi religieuse.
De fait, on ne saurait nier, qu'aujourd'hui comme toujours,

le douloureux problème du mal ne pèse sur l'âme humaine

comme une lourde masse, comme un rocher sous lequel
végète péniblement un germe qui voudrait pouvoir sortir, qui fait

1 Voir Revue de théologie et de philosophie, 1890, p. 174-177.



QUEL EST LE CHEMIN QUI MÈNE A DIEU? 461

effort vers la lumière, mais qui, trop souvent, vaincu dans

cette lutte inégale, succombe écrasé1.
Si j'avais la plume de l'auteur de Job si je pouvais vous faire

entendre la plainte de tant de corps torturés par des souffrances

qui ne laissent pas l'ombre d'un espoir de soulagement, pas
même la probabilité d'une mort prochaine ; si je pouvais ouvrir
un instant à vos regards les cellules où rugissent et se débattent
les fous, en proie à de telles détresses que l'humanité se

demande si c'est vraiment son devoir que de laisser persister
de telles vies ; si je pouvais vous faire suivre pas à pas la
carrière de mainte pauvre créature, qui s'est vainement débattue
dans un inextricable réseau de misères décourageantes,
d'agressions violentes, de perfidies calculées, et qui a dû épuiser
tous les désespoirs, toutes les révoltes physiques et morales
avant de finir abrutie; si je pouvais placer devant vous le
tableau de tant d'autres souffrances rongeant de nobles âmes,
à commencer par celles de ces mères qui ont usé leurs genoux
à prier pour des fils qu'elles voient mourir dans l'impénitence,
après avoir été une honte pour leur famille et des instruments
de corruption pour beaucoup de leurs semblables.... Ah! tout
cela, n'est-ce pas un scandale-pour la foi, je ne dis pas seulement

pour la foi de ceux qui sont si terriblement tentés dans

leur propre personne, mais pour la foi de quiconque songe à

l'existence de pareils cas, nullement imaginaires ; pour notre
foi à nous-mêmes, qui, peut-être assis en sécurité sur le

rivage, ne saurions répéter l'égoïste sitane mari magno.... du

poète à la vue de ces effroyables tempêtes où luttent et

périssent nos semblables, mais nous écrions plutôt avec
angoisse : ee Jusques à quand Seigneur ; jusques à quand »

Eh bien, comment préserver notre foi de broncher à ce

scandale? et comment répondre à ceux qui déclarent que de

tels faits les empêchent de croire en Dieu

1 « Le plus grand effort qui soit imposé à notre raison, est celui de conserver
notre foi au Dieu bon, juste et tout-puissant, en présence de la souffrance et du
mal dans le monde. » Ainsi s'exprimait Charles Pradez dans un livre {Doute et

foi, 1877, p. 11) qui malheureusement ne résout pas le problème aussi bien

qu'il le pose.



462 PH. BRIDEL

Ma conviction est que la seule solution satisfaisante se trouve
dans la doctrine de la chute, prise dans toute son ampleur. Les
palliatifs généralement employés depuis les jours de Leibnitz,
et antérieurement déjà, pour endormir le problème du mal, ne
tiennent pas devant les faits, ou aboutissent en dernière analyse
à des principes ruineux pour la religion. La théologie évangélique,

mal orientée sur ce point-là par Schleiermacher, me
paraît avoir, dans un trop grand nombre de ses représentants,
manqué de vigueur à cet égard. Plusieurs ont présenté le mal,
tant physique que moral, comme rentrant au fond dans le plan
divin, à titre plus ou moins provisoire, il est vrai. D'autres, tout
en faisant une place au jeu de la liberté humaine, qui a pu introduire

dans le développement de notre race des accidents
contraires aux désirs de Dieu, limitent à des proportions trop
restreintes l'effet de ces déviations. Quelques-uns enfin soutiennent
avec insistance, — nous avons vu accentuer récemment cette
thèse dans la polémique contre le miracle, — que les lois de la

nature ne sont autre chose que la forme même et l'expression
directe de l'activité de Dieu, dans les limites de ce monde1.

J'estime que ces théories font fausse route; qu'elles sont
finalement, et d'une façon assez tangible, néfastes pour notre
foi religieuse, pour notre confiance en Dieu. Celle-ci ne me

paraît pouvoir se défendre que sous les conditions suivantes :

Admettre d'abord dans toute sa profondeur l'idée d'une création,

par laquelle Dieu a appelé à l'existence des forces désormais
distinctes de sa force, et possédant vis-à-vis de lui une
indépendance, non pas illimitée, sans doute, mais réelle. Admettre
ensuite que, si l'univers créé embrasse un vaste ensemble
d'êtres distincts les uns des autres et relativement indépendants

les uns à l'égard des autres, d'autre part, produit d'une

pensée unique et d'une volonté conséquente avec elle-même,
l'univers forme un tout organique, dont les divers éléments ne
sauraient manquer de réagir les uns sur les autres (ces réactions

ne se bornant point, bien entendu, à cette transmission de

mouvement mécanique qui constitue le seul objet des sciences

1 Voyez, par exemple, A. Fornerod : La vie chrétienne et le surnaturel. (Revue
de théologie et de philosophie, juillet 1898, p. 325.)



QUEL EST LE CHEMIN QUI MÈNE A DIEU? 463

empiriques). Admettre enfin que, par un abus de la liberté
créée, par un péché ou des péchés, auxquels nos fautes
humaines et individuelles sont analogues, mais qui ont dépassé
ces dernières par l'importance et l'étendue de leur résultat,
l'évolution universelle a dévié de son cours normal, en sorte
que, tel qu'il s'offre à nous, le monde n'est point l'expression
immédiate et adéquate delà volonté divine. Dieu y agit,l'action
de sa sagesse et de son amour s'y peut reconnaître, mais elle

s'y trouve mêlée à l'action d'autres puissances, et, au nombre
de ces puissances, les faits m'obligent à compter autre chose

que de simples fatalités physiques ou que la seule influence
d'actes humains individuels. Il me paraît impossible d'étudier
sérieusement certains coins ténébreux du domaine de la
souffrance et surtout certains mystères d'iniquité, certaines
merveilles infernales de la tentation, sans reconnaître qu'il y a là
une finalité à rebours, tout aussi manifeste que peut l'être
ailleurs la finalité divine. Et j'avoue que j'en suis venu à m'ap-
proprier, avec une conviction toujours plus complète, cette
déclaration de l'épître aux Ephésiens VI, 11, 12 : ee II nous faut
nous revêtir des armes de Dieu, afin de pouvoir tenir contre
les ruses du diable : car ce n'est pas [seulement] contre la
chair et le sang que nous avons à combattre, mais contre les

dominations, contre les autorités, contre les princes de ce
monde de ténèbres, contre les esprits méchants dans les lieux
célestes. »

Je ne prétends certes pas réclamer pour la doctrine du
diable une place dans le credo. Schleiermacher remarque
qu'aucun Symbole évangélique n'en a fait un article de foi ; et,
en effet, le diable ne saurait être un objet de foi ; on ne peut,
on ne doit pas dire: ee je crois au diable; » on ne croit,
on ne doit croire qu'en Dieu. Mais j'en suis arrivé à douter,
quant à moi, qu'il soit possible de maintenir victorieusement la

foi en Dieu sans reconnaître que le diable existe. Est-ce une
infirmité croissante de ma foi, est-ce une déchéance de mon
sentiment religieux, qui m'a ramené vers cette doctrine
passablement décriée Ce qui m'empêche de le penser, c'est que je
constate, à n'en pas douter, que Celui qui a atteint le plus haut



464 PH. BRIDEL

sommet de la vie religieuse, Celui en qui le sentiment de la

filialité divine a existé dans toute sa force et sa pureté, Celui

dont la confiance en Dieu demeure la norme et la source de la

nôtre, Jésus-Christ a très positivement admis l'existence des

puissances infernales. Comprenez-moi bien, je ne fais pas appel
ici à la méthode de l'autorité extérieure, dont j'estime l'application

impossible, même en ce qui concerne les paroles du

Seigneur1. Je suis prêt à admettre, à condition de la bien

comprendre, la thèse de M. Stapfer2, selon laquelle nous sommes

appelés, non pas nécessairement à croire tout ce que Jésus a

cru, à nous approprier toutes ses opinions, mais à croire en

lui. Tout ce que je soutiens, le voici : Croire ee en Jésus, » c'est,
à tout le moins, le tenir pour l'homme en qui la présence du

vrai Dieu a atteint son maximum d'intensité. Or, je constate

que ce maximum de communion avec Dieu s'est trouvé
inséparablement uni, dans cette âme immaculée, à la conviction que
la puissance et l'amour de Dieu ont affaire ici-bas à des

résistances d'ordre supraphysique et suprahumain.
Pour nous mieux gagner à leur thèse optimiste, le libéralisme

d'hier nous peignait, et le christianisme évolutionniste

d'aujourd'hui nous dépeint un Jésus optimiste. On nous le

montre, sans cesse et d'une manière exclusive, admirant les lys
des champs, évoquant la félicité des oiseaux, prononçant sur
tout ce qui existe cette bénédiction qui, de fait, avait dans sa

bouche un objet très spécial: ee II en est ainsi, ô Père, puisque
telle a été ta bonne volonté.3 » Mais on oublie que les mêmes

évangiles, dans des rapports que nous n'avons aucune raison de

croire moins authentiques, nous font voir Jésus convaincu
d'avoir eu personnellement à lutter avec la séduction de la

puissance infernale au désert, convaincu que c'est cette
puissance qui accumule contre lui les obstacles et l'empêche d'arriver

à son but sans subir la croix, convaincu que c'est à elle

1 Rappelons sur ce sujet les remarques dignes de considération de M. Léop.
Monod dans : Le problème de l'autorité, 2me édition, p. 76 et suivantes.

3 Edm. Stapfer : Jésus-Christ pendant son ministère, p. 327. — La mort et la

résurrection de Jésus-Christ, p. 329 et suiv.
3 Voir Sabatier : Esquisse d'une philosophie de la religion, par exemple p.

xui et 83. Comparez P. Chapuis : Le surnaturel, p. 104-109.



QUEL EST LE CHEMIN QUI MÈNE A DIEU? 465

aussi que ses disciples ont affaire, elle qui les menace dans

leur foi, elle encore qui est à la source des misères et des maladies

qui affligent notre pauvre race ; et ce n'est pas seulement
à propos des aliénés que le Sauveur s'exprime de la sorte,
mais, par exemple, au sujet d'une pauvre femme impotente :

« Ne fallait-il pas, dit-il, délier de cette chaîne cette fille
d'Abraham que Satan tenait captive depuis dix-huit ans1? »

L'histoire s'inscrit en faux contre la prétention à nous faire
accepter comme ee la religion de Jésus » cette théologie
optimiste selon laquelle toutes choses doivent être considérées

comme œuvres de la sagesse et de l'amour divins, en sorte que
notre seule prière doive être un cantique résumé par ce
refrain : ee Tout est bien, oui tout est bien. »

En pensant affermir notre confiance en Dieu, cette théologie
ne fait que l'ébranler. Elle nous amène à l'impression que les

pensées de Dieu n'ont aucune analogie avec les nôtres, que nos
sentiments les plus essentiels et nos plus légitimes aspirations,
nos plus saintes indignations n'ont pas d'écho dans son être.
Il devient pour nous le grand Inconnu, dont nous ne savons
au fond qu'une chose, c'est qu'il est infini tandis que nous
sommes finis, et qu'entre ses intérêts et les nôtres il existe une
irréductible opposition. Ce qui nous fait souffrir, ce qui révolte
notre conscience, tient aux conditions fondamentales de toute
existence temporelle ; sous des formes diverses et à des degrés
divers, il faudra donc toujours que cela subsiste; impossible du

moins que cela disparaisse tant qu'il y aura un monde et que
nous existerons à l'état d'individualités distinctes. On nous
parie, il est vrai, de progrès. Mais ce mot a-t-il encore un sens

quand il ne se peut agir que d'une évolution condamnée par
nature à ne jamais trouver de terme Au fond, le seul moyen
qui s'offre à notre esprit pour appliquer vraiment la notion
du progrès au monde dont nous faisons partie, n'est-ce pas de

considérer ce dernier comme un convalescent qui relève de

maladie2? La seule façon de conserver actuellement notre

' Luc XIII, 16.

2 « Au vrai, — a écrit Ch. Secrétan, dans La raison et le christianisme, p. 206,

¦— la révélation de la chute est si loin de contredire le fait du progrès, qu'on peut

THÉOL. ET PHIL. 1898 31



466 PH. BRIDEL

confiance en Dieu, n'est-ce pas de voir en lui le ce réparateur
des brèches » La seule façon de reconnaître l'action de son
amour dans nos vies et dans l'histoire, n'est-ce pas de nous
dire qu'il s'agit d'un amour occupé à délivrer notre race du

joug d'une puissance adverse, à restaurer un monde déchu, à

panser une ancienne et grave blessure Tout cela me paraît
méconnu par une théologie qui supprime en réalité la chute et
n'entend par le mot de « rédemption » que la phase supérieure
d'une évolution qui n'a cessé de se poursuivre en ligne droite.

Il semble à plusieurs que, pour sauver le christianisme, il
faut le ramener à ce seul terme: la foi dans l'amour de Dieu.
Je pense plutôt que la foi en l'amour de Dieu ne se soutiendra
qu'à la condition de revêtir intégralement le caractère évangélique.

Dans les circonstances où nous sommes, notre cœur ne

peut aimer que le Dieu rédempteur ; nous ne pouvons mettre
notre attente qu'en celui qui travaille à ee sauver ce qui est
perdu ; » nous ne pouvons trouver définitivement le Père qu'en
Jésus mort pour nos péchés. Il serait donc possible de répondre
d'un seul mot à la question posée par notre comité lorsqu'il
énonçait ainsi le sujet signalé à notre attention : Der Weg zu
Gott für unser Geschlecht. —Der Weg zu Gott? le chemin
menant à Dieu? Aujourd'hui comme il y a dix-neuf siècles,
aujourd'hui comme toujours, c'est Jésus: ee Je suis le chemin, a-t-il

proclamé;nul n'arrive au Père que par moi. »

Mais il a dit aussi : ec Nul ne vient à moi si le Père ne
l'attire. » Et, du rapprochement de ces deux paroles, — ce sera
là ma conclusion, — on pourrait tirer, je pense, la solution
d'un problème qui a été maintes fois débattu durant ces
dernières années à l'occasion de la théologie ritschlienne. Ritschl
lui-même et plusieurs de ses disciples, notamment Hermann,
ont déclaré la guerre à la ee religion naturelle » et à l'intrusion,
parmi les dogmes chrétiens, de certaines thèses métaphysiques
provenant de sources étrangères à la foi révélée. Sur bon

nombre de points nous estimons que les critiques de cette

l'appeler la seule manière de concilier le progrès avec l'idée de Dieu, ou plus

simplement la seule manière de conserver l'idée du progrès. >> (Comparez Philosophie

de la liberté, 2me édition, tome II, 118.)



QUEL EST LE CHEMIN QUI MÈNE A DIEU? 467

école sont fondées, mais bien moins originales qu'elle ne le

donne à entendre. Avec elle, par exemple, mais avec Schleiermacher

déjà, nous pensons que pour saisir la vraie nature du

Christ, selon ses propres déclarations et celles de ses témoins
autorisés, en même temps que d'une façon conforme aux
besoins de notre piété, il faut donner à la christologie une tout
autre base que celle des spéculations trinitaires inaugurées par
les conciles orientaux. Quant au mépris de l'école ritschlienne
pour la ee religion naturelle, » il nous parait excessif et gros de

conséquences fâcheuses. S'il ne fallait entendre, par le mot
dont il s'agit, que ce groupe d'opinions inconséquentes et
dénuées de valeur, qui reste au fond de maint esprit comme le

dernier résidu d'un catéchisme chrétien dont on a rejeté les

parties essentielles, nous ne défendrions point la religion naturelle.

Mais sous le même nom et dans la même condamnation
on englobe autre chose, ce qui seul est vraiment digne du titre
de « religion naturelle, » ce témoignage, naturel en effet, que
l'existence et les perfections de Dieu reçoivent dans le fond de

toute âme d'homme. Dans le dessein de prévenir les conflits
entre la religion et la science, on statue entre la connaissance
humaine et la révélation positive un dualisme qui nous paraît
faux et dangereux.

Nous lui préférons de beaucoup l'attitude adoptée par Vinet
dans son apologétique. Lui aussi proclame que Dieu ne peut
être véritablement saisi qu'en Christ, que la foi religieuse ne

triomphe qu'à la condition de devenir foi évangélique, en sorte
qu'en un sens on peut, avec l'apôtre, dire de tout homme qui
n'est pas chrétien, qu'il est ee sans espérance et sans Dieu dans

le monde. » Mais, d'autre part, Vinet se garde bien de contester

toute valeur à la religion naturelle. Celle-ci est incomplète,
elle présente bien des lacunes et des contradictions, elle est

sujette à mille obscurités, à mille doutes, à mille défaillances.
Elle attend un complément, une clé de voûte, qui seule pourra
lui donner, avec l'unité, l'inébranlable assurance. Cette clé de

voûte c'est le Christ: nul n'arrive définitivement au Père que
par lui. Mais on ne saurait non plus reconnaître le Christ,
l'accueillir comme répondant à tout, conciliant tout, triomphant



468 PH. BRIDEL

de toutes les dualités, si l'on ne commençait par avoir, de

naissance, au fond de son être, ces aspirations religieuses, cette
foi instinctive en Dieu, que le spectacle du monde actuel trouble
et scandalise, sans jamais l'étouffer tout à fait, et qui est
précisément la religion ee naturelle : » nul n'irait au Fils si le Père

ne l'attirait. Nous ne saurions nous assurer définitivement
dans le Dieu créateur, tant que nous n'avons pas saisi le

rédempteur; mais nous ne pouvons chercher et trouver le

rédempteur que parce que, en dépit de tout, un indestructible
et primordial instinct nous pousse à croire au Créateur.


	Quel est, pour notre génération, le chemin qui mène à Dieu? [suite]

