Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: La sainteté de Jésus ou I'hnomme normal. Partie 3, Réponse a deux
objections

Autor: Gilard, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379654

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL

PAR

L. GILARD

pasteur.

TROISIEME PARTIE

Réponse a deux objections.

CHAPITRE PREMIER

Les deux objections.

A notre essai de solution du probléme christologique dans
I'un de ses éléments principaux, deux objections surtout sont
A prevoir.

Notre solution paraitra aux uns insuffisante, nos affirmations
seront jugées par les autres excessives.

On nous dira d’un co6té: « Vous réduisez Jésus & n’étre qu’un
homme, vainqueur il est vrai du mal, mais seulement quand le
mal entre en lutte avec lui dans des tentations intermittentes.

» Or cela ne saurait nous suffire.

» En vain vous flatteriez-vous de désarmer 'opposition que
feront toujours a votre point de vue les chrétiens positifs en
leur accordant que 'imperfection de Jésus n’est qu’objective,
qu’elle ne lui est pas imputable comme péché, et qu’elle diminue
toujours. Cette imperfection n’en subsiste pas moins.

1 Voir la premiére et seconde partie, livraisons de mai et juillet, p. 201 et 349.



406 L. GILARD

» Et cette imperfection rend Jésus tel que vous le concevez
incapable d’étre ce qu’il nous faut tout d’abord et absolument:
c’est-a-dire tout a la fois un vrai homme et plus qu'un homme ;
le second Adam, non pas « créé seulement en dme vivante, »
comme le premier, mais « venu en esprit vivifiant ; » I'étre sur-
naturel qui dit avec assurance & ses interlocuteurs: « Vous
» étes d’en bas et Je suils d’en haut; » I’étre surhumain en
qui resplendit toute la vérité et toute la sainteté; le modele. ou
pluidt le foyer sur la terre de toute la vie divine sans imper-
fection ni lacune d’aucune sorte.

» Quant au Jésus dont vous nous avez tracé l'image, un
simple homme soumis & I'imperfection, il ne saurait étre le
Sauveur des dmes. »

D’un autre cOté, il est & craindre qu'on ne reproche a notre
notion du Christ de se mouvoir dans une région imaginaire, en
dehors de la réalité vraiment humaine.

« Qu’est-ce, dira-t-on peut-étre, dans une existence qu’on
prétend humaine, qu’est-ce que cette série ininterrompue de
victoires sur la tentation, cette sainteté constamment progres-
sive, ce progrés qui ne connait pas les reculs, cette volonté
étrangére a toute défaillance ?

» Cela n’est pas humain. Cela est en dehors de toutes les
réalités qui sont du domaine de I’expérience, notre souveraine
maitresse en toutes choses. Tranchons le mot : Cela est surna-
turel. Et c’est tout dire: car la notion du surnaturel est défini-
tivement condamnée. L’histoire et la psychologie l'ignorent
également. Ceux qui s’efforcent de la maintenir y perdent leur
temps et leur peine. Ils s’acharnent en vain a4 ramer contre un
courant invincible et qu’on ne remonte pas. »

CHAPITRE II

Si I'humanité est capable de 'hnomme normal.

Répondons d’apord 4 la seconde de ces objections. Ce sera
en méme temps et par contre-coup répondre déja, en partie, &
la premiere.

Car toutes les deux péchent, me semble-t-il, en un méme



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL A07

point. Elles procedent I'une et l'autre d’'une fausse notion de
I’humanité. C’est parce qu'on n’estime pas 'humanité a sa
valeur, c’est faute d’oser voir, — je ne dis pas ce qu’elle est
toujours, ou méme souvent, — mais ce qu’elle est capable d’étre
ou de devenir, qu’on nous dit d’une part : Votre Jésus est un
simple homme et ne saurait par suite étre le Sauveur ; et d’autre
part : Votre image de Jésus est celle d’un étre surhumain et sur-
naturel, et ne saurait par conséquent étre vraie.

MM., sila vie de Jésus est surnaturelle ou non, je ne m’attar-
derai pas ici a le rechercher. C’est & vrai dire une question de
mots, de définition. Cela dépend du sens qu’on attache a ce
terme, a la fois s1 complexe et si vague, de nature, et par suite
de surnaturel. En réalité il n’y a pas une nature, mais plusieurs;
ou, si vous préférez, i1l y a plusieurs étages, plusieurs ordres,
éminemment distincts, qu’embrasse cette expression si compreé-
hensive de nature. Ce qui est naturel dans 'un de ces étages
est surnaturel pour lordre inférieur. L’étre vivant est surna-
turel en regard du monde inorganique tout entier. Ce qui se
meut est surnaturel au prix de ce qui est ml passivement. La
vie de 'esprit et de la liberté est surnaturelle en regard de ce
qui n’a qu’une apparence d’autonomie, si cette autonomie preé-
tendue est déterminée & 'avance, pour tout ce qui touche a la
direction comme & lintensité de ses mouvements, par des
forces préexistantes, ces forces fussent-elles internes au sujet
soumis aux lois de 'évolution. Enfin au-dessus de la vie de
I'esprit et de la liberté il n’y a rien, parce que la vie de I’esprit
embrasse a la fois Dieu, le Pére des esprits, et ’homme, qui
est de race divine.

Laissons donc cette question de mots.

Ce qui nous intéresse davantage, ce (que nous pouvons savoir
et tenons & affirmer sans réserve, c’est que la vie de Jésus est
humaine, méme et surtout dans son caractére normal. Car s’il
est humain, — je ne dis pas de réaliser la perfection objective,
toujours en grande partie inconnue, — mais §’il est humain de
choisir quelquefois le devoir connu, d’obéir quelquefois & la
volx de 'esprit qui impose 'obligation au prix d’un sacrifice, il
est non moins humain, davantage méme de le faire toujours.



408 L. GILARD

L’obéissance continue est au méme titre que I'obéissance irré-
guliére et sporadique un phénoméne de liberté. L’une n’est pas
moins naturelle, ou plus surnaturelle, que 'autre. La seconde
n’échappe pas moins que la premiére & ’explication scientifique,
qui n’atteint jamais que les phénomeénes de l'ordre purement
évolutif.

Cela est élémentaire, & moins que la notion de liberté ne soit
qu'un mot vide de sens. Mais alors « mangeons et buvons, car
demain nous mourrens. »

Si I'idée d’'une vie purement humaine, et normale en méme
temps, produit sur plusieurs un effet répugnant d’étrangeté et
d’illusion, cela provient uniquement de ce que l'idée de la
nature humaine qui est & I’état de théorie courante dans le
langage religieux de la chrétienté est & redresser.

Cette idée dont nous sommes tous imbus plus ou moins a été
longtemps et gravement faussée dans un intérét dogmatique.

Elle I’a été doublement.

D’abord sous l'impression d’ardent enthousiasme créé dans
I'dme de ses disciples par le Révélateur de la vie éternelle,
dans l'intérét, pensait-on, de la piété chrétienne et de ’autorité
du Maitre, on a travaillé & élever un mur ou a creuser un abime
entre le fils de 'homme et ceux qu’il appelait ses fréres. Tout
lecteur attentif et clairvoyant des évangiles et de l'histoire du
premier siécle a rencontré des traces de cette ceuvre, qui avait
pour but instinctivement poursuivi d’établir une solution de
continuité entre la nature humaine et le Christ. Ces traces sont
indéniables, ne flt-ce que dans la création graduelle, aujourd’hui
si généralement reconnue, des légendes de la naissance et de
I’enfance miraculeuse du Galiléen, ou encore dans les transfor-
mations qu’ont subies les récits de son baptéme et de sa ten-
tation au désert, en attendant que la tradition recueillie dans le
quatrieme évangile, plus avancée et plus ¢laborée dans le
méme sens, les écartdt comme incompatibles avec le caractére,
devenu décidément extra-humain, du Fils de Dieu.

Il est certain que, consciemment ou non, ceux (ui au pre-
mier siecle pensaient et parlaient pour I’Eglise, ont peu & peu



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 409

affaibli, voilé, effacé, autant qu’il était en eux, ’humanité de
Jésus, au risque certain de dénaturer sa personne, sa pensée
et son ceuvre, de leur substituer ’'image, devenue incompré-
hensible, d’un étre inaccessible & nos expériences comme a
notre imitation, et d’enlever toute réalité a ce qui fait de lui
« le chef et le consommateur de la foi. »

Et ce travail d’exaltation surnaturelle du Messie a eu sa
contre-partie complémentaire en ce que les théologiens, pour
mieux préserver Jésus d’un contact, jugé déshonorant, avec la
nature humaine, ont & outrance noirci '’humanité.

Dans la société humaine si infiniment diverse, dans 'image si
complexe de I’homme, ils n’ont voulu voir que le cdté sombre.
Ils se sont plu A n’y relever que miséres morales de toute sorte,
ignorances, corruptions, crimes et horreurs. Ils ont délibé-
rément fermé les yeux a ce que la vie humaine offre de lumi-
neux et de grand. Ils I'ont représentée comme partout et tou-
jours vendue au mal, privée de toute clarté, absolument
corrompue et déchue.

Et apres avoir tracé d’elle un tableau hideux et terrible ol
n’apparaissent que les traits d’une existence purement animale
ou diabolique, ils se sont écriés: Voila 'homme! Et ils ont eu
beau jeu pour demander ensuite avec un accent de triomphe:
« Comment le Saint et le Juste pourrait-il étre un homme, un
simple homme 7 »

Mais de méme que 'humanité du Christ transparait toujours
clairement et malgré tout dans nos évangiles, de méme les
réalités de la vie humaine protestent contre ces représentations
falsifiées de ’homme.

§ 2.

« Un stmple homme! » dit-on, et, par cette formule, dont on
fait sonner comme un sacrilége le rapprochement avec le nom
de Jésus, on entend évidemment donner de ’homme, par une
sorte d’implication, une définition dégradante; et 'on sous-
entend évidemment, comme chose qui va de sol, que ’homme
est de nature simple, peu complexe, bien facile & classer et a



410 L. GILARD

deéfinmir. Or, en est-il vraiment ainsi? N’y a-t-il pas dans cette
exclamation dédaigneuse comme un comble d’irréflexion?
L’homme, dans sa généralité, dans sa complexité, avec tout ce
que ce nom rappelle de miséres et de grandeurs, est-il en effet
tellement simple ? Son image est-elle vraiment si facile & dé-
terminer, & moins d’en tracer les contours en excluant de
parti pris une bonne moitié, la meilleure ou la pire, des traits
qui la constituent?

Considérons un instant ce qui nous frappe au plus haut
point lorsque nous essayons de comprendre et de classer les
élres innombrables qui rernplissent la création de Dieu.

Parmi les existences de méme espéce ou de méme race que
nous désignons d’'un méme nom, la simplicité, l'uniformite,
I’absolue ressemblance existent en bas, et n’existent qu’en bas,
dans le monde des créatures tout a fait inférieures. A mesure,
au contraire, que nous nous élevons de plus en plus haut dans
leur série, les différences individuelles apparaissent, et elles
croissent de plus en plus jusqu’a atteindre des proportions
immenses.

Une molécule de métal ou de cristal, de fer, de plomb ou de
soufre, ne differe d’une autre de méme nom que par la place
qu’elle occupe. Pour la couleur, la forme et les propriétés
diverses, il y a non seulement ressemblance mais identité
compléte. Rien n’est plus pareil &4 une goutte d’eau pure
qu'une autre goutte d’eau pure, et aucun grain de sel ne sale
plus gu’un autre de méme nature, de méme grosseur et de
meéme poids.

Pour que la diversité individuelle apparaisse il faut quitter
ces existences inférieures, ces modes élémentaires de I'étre,
et arriver au monde plus élevé de la vie végétale et animale.
Ici interviennent pour modifier et diversifier les traits communs
dus a l'unité d’espéce ou de race, d’abord la vie, cette chose
mystérieuse, avec ses rudiments d’autonomie ; puis 'lierédité,
non moins mystérieuse, qui en transmet les principes, les ré-
sultats et les modifications; enfin les circonstances plus ou
moins favorables au milieu desquelles s’écoule ’existence des



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 411

étres vivants, et qui agissent diversement sur eux comme
causes de prospérité, de croissance, de dépérissement, de
vigueur ou de décadence. C’est un lieu commun qu’il n’y a pas
dans toute une forét deux feuilles absolument identiques pour
la forme, la découpure, la composition, le poids et la couleur.
A plus forte raison n’y a-t-il pas deux arbres absolument pareils;
encore moins deux animaux qui, pour I’aspect, I’agilité, la force,
les dispositions, le tempérament, se ressemblent de tout
point.

Mais, je me hite de le dire, c’est au sommet de la création,
c’est au bout le plus éleve de la série des étres 4 nous connus,
c’est dans ’humanité que la diversité se donne libre carriére.

Voici par exemple une famille compléte ou il y a de nom-
breux enfants. S’il est un fait avéré, incontestable, c’est qu’il
n'y a pas deux de ces enfants qui se ressemblent & fond, pas
un d’eux qui soit, au physique et au moral, le portrait exact et
achevé d’un frére ou d’une sceur,

En admettant, ce qui n’est pas d’ailleurs, que deux de ces
enfants apportent en venant au monde et conservent pour un
temps, grace & une compléte égalité de soins, de vétements,
de nourriture, de lecons, d’influence exercée sur eux, tout en
admettant, dis-je, qu’ils aient re¢u el gardé pour un temps
méme tempérament, méme force, méme physionomie, mémes
facultés, mémes tendances natives, |ils différeront encore, plus
tard, parvenus a ’dge de raison, 4 I’dge d’homme ou de femme.
Ils differeront alors. Car chacun possedera, alors, indépendam-
ment de ce qu’il doit & sa race, & sa famille, aux soins dont il
fut I’objet, quelque chose qui lui vient de lui-méme, et de lui-
méme uniquement.

C’est que nous sommes ici, & cette hauteur, dans un monde
nouveau, le monde de la conscience et de la liberté. Tandis
que dans la création inférieure la formation ou le développe-
ment et l'activité des étres sont gouvernés, tout au fond, par
les principes fatals de la géométrie, de la physique et de la mé-
canique, et plus haut par les lois, non moins fatales, de I'ins-
tinct et du calcul, I'’étre humain posséde le pouvoir de se
déterminer soi-méme qui fait de lul un étre spirituel, une per-



412 L. GILARD

sonne morale, digne d’approbation ou de blime, capable de
bien ou de mal. Appelé a étre le fils de ses ceuvres et I'artisan
responsable de sa destinée, il peut se choisir un idéal, s’y atta-
cher plus ou moins ou s’en détourner, écouter plus ou moins
la voix du devoir et les appels de 'Esprit. Il peut 4 son choix
et constamment s’élever ou descendre, se purifier ou se souil-
ler, s’ennoblir ou s’avilir.

Donc c’est & soi-méme! que chacun pour une part notable
doit ce qu’il devient, son caractere, cette physionomie de son
dme qui se refléte jusque sur les traits de son visage. C’est
ainsl que tous les enfants d’une méme famille ont beau étre
enveloppés dans les liens d’'une commune origine et d'une com-
mune éducation : ces liens, quelque forts qu’ils soient, seront
dénoués, au moins en partie, par la poussée de I’étre personnel
qui est en chacun d’eux. Entre eux la diversité pourra devenir
si grande qu’il ne restera presque plus de traces de leur
communauté d’éducation et d’origine. (’est encore un lieu
commun que de deux enfants, héritiers d’un méme sang et
objets d’'un méme amour et des mémes soins, I'un pourra bien
tourner, comme on dit, étre pour sa famille un sujet de joie et
d’honorable fierté; I'autre, au contraire, en devenir le tourment
et méme la honte.

Et maintenant, gardant dans I'esprit cette idée de la diver-
sité des étres humains, — idée incontestablement juste, car elle
tient entre autres & ce principe de la liberté qui porte tout le
poids du monde moral, — si nous suivons du regard cette
diversité, non plus dans une famille seulement, mais a travers
la race entiere des hommes dans tous les temps et dans tous
les lieux, elle devient véritablement infinie. Les deux lignes de
I'angle visuel capable d’embrasser un objet pareil prennent un

1 Nous espérons qu’on voudra bien ne pas confondre ce que nous disons ci-
dessus avec I'orgueilleuse prétention du stoicisme a far da se ou avec la niaiserie
pharisienne du salut par les cuvres. Nous n’oublions pas que dans une vraie lutte
morale la volonté n’est efficace que par la foi et la priere. Nous avons déja rap-
pelé, et nous devrons y revenir, que Jésus lui-méme n’est vainqueur des tentations
que par la communion avec le Pére dans la foi et dans la priére. Mais la foi et

la priére sont aussi un mode, le plus réel comme le plus bienfaisant, de I'activité
morale exigée de chacun.



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 413

immense écartement. Nous voyons I’humanité, plongée d’une
part jusqu'aux plus ignobles bas-fonds de la vie animale,
s’élever de I'autre jusqu’aux hauteurs les plus sublimes de la
vie de I'Esprit.

Et alors que devient, je vous le demande, messieurs, cet étre
de raison concu par le pessimisme théologique, ce prétendu
« simple homme » avec lequel le Saint et le Juste ne saurait
sans ignominie étre en communauté de nature ?

Avouez-le ; quand vous dites: un simple homme, votre
attention est douloureusement absorbée par ce qu’il y a dans
I’humanité de bas et de vil, depuis la férocité du sauvage jus-
qu’a la corruption raffinée du civilisé. Vous pensez a tel mal-
heureux, esclave de ses appétits, qui se vautre dans ses exces
de brute; a tel misérable qui immole & ses vices élégants la
pureté des femmes et I'honneur des familles; a tel financier
véreux qui remplit son coffrefort en accumulant autour de lui
les ruines; a tel faux grand homme qui fait de la pourpre pour
son manteau et son panache en broyant de la chair & canon au
mortier des batailles; 4 tel maitre fourbe de la politique, qui
tantot déclare avec une grosse gaieté cynique que «la force
prime le droit,» tantdt falsifie une dépéche pour mettre
aux prises deux nations, en réservant toujours, d’ailleurs, au
Dieu des armées une part de complicité dans tous ses crimes;
ou encore, hélas! a la corruption collective de tel peuple en
décadence ou abondent les adorateurs de « la déesse Lubricité »
et les courtisans de la mort, ol manque peut-étre la propor-
tion de Justes qui aurait sauvé Sodome, ol la littérature et les
meeurs exhalent ces puanteurs de cadavres qui, dit le Maitre,
présagent et appellent « le rassemblement des vautours . »

Mais est-ce ’humanité, cela? Ce n’en est qu’une partie, et la
pire; le fond ténébreux et malpropre, souillé de la fange origi-
nelle d’ou s’est levé le genre humain. Regardez donc plus haut
que ces basses régions ou la vie animale agite son écume dans
les hommes de joie et les hommes de proie. 1l y a au monde,
Dieu merci, quoiqu’en disent les théologiens d’autrefois et les

1 « Ou est le cadavre, la se rassembleront les aigles. » Mat. XXIV, 28.



414% L. GILARD

romanciers d’aujourd’hui, autre chose dans I’humanité que
sensualité, rapacité, soif de jouissance et de sang de la béte
humaine, autre chose aussi que l'indifférence morale de ces
neutres, que, dit le poete de la Divine comédie, repoussent
également le ciel et ’enfer.

Levez les yeux vers les sommets que cherchent les dmes
éprises du vrai et du bien, ol souffle un air plus pur que la
brise parfumée aux fleurs des cimes terrestres. Vous y verrez
ceux (jui gravissent, rayonnants, les degrés de 1'échelle partout
dressée qui monte de la terre au ciel. Vous y verrez fleurir la
vie de I'Esprit dans la bonté, le renoncement, l'oubli de soi-
méme, la faim et la soif de la justice, le dévouement sans
limite, 'intégrité obstinée a tout subir plutdét que de faillir, les
plus nobles vertus des saints, des héros et des martyrs.

Car, Dieu merci, cela aussi est humain.

Dans sa diversité infinie, fruit individuel et collectif de son
origine, de ses tentations ei de sa liberté, 'homme, il est vrai,
peut s’appeler Cain, Judas, Pilate ou Néron.

Mais 'homme, aussi, ¢’est Enoch qui « marche avec Dieu; »
c’est Moise, « qui préfére 'opprobre de Christ & tous les trésors
de 'Egypte; » c’est Abraham, qui sacrifie son bien le plus cher
4 ce qu’il croit son devoir; c’est Socrate, qui refuse, méme
pour sauver sa vie, de se taire en « retenant la vérité captive
dans linjustice; » c’est le Cakia-Mouni, fils de roi, qui jette
loin de lui ses biens, ses litres, ses priviléges, et se réduit a
I’état de mendiant pour aller parmi tous les peuples de I'Inde
précher la délivrance par le renoncement et la résignation.

L’homme encore, pour ne citer que des noms éclatants enre-
gistrés par l'histoire, en laissant & leur obscurité la foule des
dévouements inconnus, parfois d’autant « plus magnifiques, »
qui ne sont enregistrés qu’au livre de Dieu, I’homme, c’est
Coligny, c’est Washington, c’est Pascal, c’est Marc-Auréle,
c’est Jeanne d’Arc, c’est Channing, c’est Wilberforce, c’est
Luther, c’est Esaie, c¢’est saint Paul.

C’est enfin, plus grand que tous, mais frére de tous, rece-
vant 4 la mesure de ses besoins, de ses efforts, de ses priéres
ardentes, les biens de I’Esprit qui viennent du Pére de tous,



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 415

c’est Celui en qui nous apparalt la stature parfaite de I'homme
accompli, 'homme Jésus, le fils de ’homme fils de Dieu.

Car pour I'homme aucun degré de la vie n’est trop haut,
comme aucun, hélas! n'est trop bas1.

Ainsi le lien qui rattache Jésus a4 la nature humaine est
indestructible. On a pu le voiler et 'obscurcir, on ne I'a pas
brisé, on ne le brisera pas. La notion pessimiste qui s’exprime
dans ce mot dédaigneux « un simple homme!... » ne tient pas
debout.

§ 3.

Sans doute, la notion opposée, celle de 'optimisme vulgaire
au sujet de la nature humaine, n’est pas davantage de mise en
face de I'Evangile. L'ceuvre principale, en un sens, de Jésus,
c’est d’avoir condamné le péché dans la chair. Li est une
bonne moitié de ce que voyait avec tant d’émotion I'apotre
lorsqu’il disait aux Corinthiens : « Je n’ai voulu savoir parmi
vous que Jésus-Christ, et Jésus-Christ crucifié. »

Dans la croix de Jésus apparait comme nulle part ailleurs la
vraie nature du péché. Non seulement la croix a révélé dans sa
hideur le péché imputable, conscient, subjectif, mais encore
elle a revétu d’une tragique gravité, en le rattachant a tout un
ordre d’affreuses conséquences, méme le mal inconscient de
« ceux qui ne savent ce qu’ils font.» En elle le péché est
devenu « excessivement péchant, » et tout péché est devenu
un objet nécessaire de haine.

Par la elle a donné son mordant au sentiment de cette voca-
tion qui a la perfection pour terme et pour but. Par 1 elle a
établi & demeure dans I'dme des disciples de Jésus, comme
une aspiration croissante, trés noble et trés douloureuse, la
faim et la soif de la justice sans limite. Par 14 elle a donn€¢ aux
Ames chrétiennes lattitude d’humble débilité qui leur convient

! Ce qui m’émerveille toujours, méme quand les choses sont au pis, c'est la
hauteur ou peut atteindre la nature humaine. La pensant haute, je la trouve tou-
jours plus haute que je ne croyais; ceux qui la jugent basse la trouvent et la
trouveront toujours plus basse qu’ils ne croyaient : le fait étant qu’elle est infinie,
capable d’un infinie élévation et d'un infini abaissement. (Ruskin. The crown of
wild olive, § 106.)



416 L. GILARD

toujours, car I'humilité est essentiellement la vue vivante de
notre idéale vocation et de la distance qui nous en sépare.

Et cependant cette humble attitude, si légitime et si justifiée,
ne doit pas aller jusqu’a I’exagération et au mensonge. Il n’en
faut pas tirer des conséquences qu’elle n’entraine pas. En
particulier il n’en faut pas argumenter pour séparer Jésus du
genre humain.

D’une part, il ne faut pas oublier que, malgré sa possession
4 un degré incomparable de la « paix de Dieu qui passe toute
intelligence, » Jésus lui-méme était humble. Non seulement il
ne s’arrogeait pas d’étre complétement, parfaitement bon. Mais
encore, il se sentait par lui-méme débile et impuissant sans le
secours du Pére.

En vain la chrétienté se l'est-elle généralement représenté
comme renfermant toujours en lui & l'avance une provision
infinie de force morale, de maniére & triompher du mal en
toutes circonstances, comme naturellement et sans luttes. En
réalité lorsque la tentation, une tentation @ sa taille, se
dressait entre lui et le devoir, entre lui et le sacrifice,
entre lul et l'acceptation douloureuse de l'ordre souverain,
il était par lui-méme aussi vraiment faible que l'un de nous.
Que pourraient signifier autrement ses priéres, ses supplica-
tions ardentes, prolongées pendant des nuits entieres, seul
a4 seul avec Dieu ? Etaient-ce donc 14 de vaines formes? ou une
représentation pour la galerie? un moyen de donner A ses
disciples I’exemple de la priére dont il n’aurait eu, lui, nul
besoin? Non, — et qui le croirait ? — Jésus n’a pas voulu, de
complicité avec Dieu, édifier les 4mes par je ne sais quelle
pieuse supercherie. Ses priéres sont ce qu’il y a de plus réelle-
ment vrai dans la vie de Celui qui est venu au monde pour
«rendre témoignage a la vérité. » Il priait parce qu’il en avait
besoin, parce qu’il lui fallait aussi le secours d’En-haut. C’est
avec ce secours qu’il triompha de ses tentations, comme nous
pouvons avec lul triompher des ndtres, saisir a4 mesure tout le
bien moral qui nous apparait, « combattre le bon combat et
remporter la vie éternelle. » De 14 son humilité.

Et d’autre part il faut reconnaitre que dans ’humanité, sur-



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 417

tout dans l'histoire de I'Eglise, éclate souvent, sinon au méme
degré, pourtant de la méme nature qu’en Jésus, ce sentiment,
si visible en lui, d’avoir Dieu avec sol et en soi; cette cons-
cience d’humanité divine, d’obéissance filiale, d’expulsion de
tout « interdit, » de consécration sans réserve & Dieu tel gu'on
le connait, au devoir (el qwon le comprend, & la perfection
telle quon est parvenu ¢ la voir. Ce don de soi-méme, qui
constitue I'un des éléments essentiels de toute vraie conver-
sion, consciente ou non, ce don illimité enfantant la conviction
inspiratrice qu'on a Dieu tout entier de son coté parce qu’on
se met tout entier du coté de Dieu, n’en saisissons-nous pas
quelque chose en Jeanne d’Arc par exemple? N’est-ce pas la
source de l'originalité morale de I’humble pastoure? ce qui
donne & la sublime jeune fille, —en plein moyen-ige, songez-v,
— son indomptable assurance devant le tribunal ecclésiastique
auquel elle déclare : « Je suis envoyée de Dieu; prenez garde &
ce que vous allez décider de moi; si j’étais dans le péché mes
voixc ne me viendraient point ? »

Et Pascal? Qu’est-ce qui donne en plein grand siécle mo-
derne de 'autorité, si pénétré d’esprit classique en religion, en
politique, en art, en morale, qu’est-ce qui impose & ce catho-
lique si passionné, si « soumis & son directeur, » si persévé-
rant dans ses déclarations qu’il n’y a de vérité et de salut « que
dans 'accord avec le pape, » la hardiesse de résister a cette
autorité qui fait partie essentielle de son systéme? de crier sa
protestation contre I'arrét dont ses lettres ont été frappées en
cour de Rome: « Ad tuum, Domine Jesu, tribunal appello? »
d’écrire que « si ses lettres sont condamnées & Rome, ce qu'’il
y condamne est condamné dans le ciel ? » Est-ce que nous ne
sentons pas sourdre le flot divin ol s’abreuve son courage dans
la déclaration suivante? « J'aime la pauvreté parce que Jésus-
Christ I’a aimée. J'aime les biens parce qu’ils permettent d’en
assister les misérables. Je garde fidélité a tout le monde, je ne
rends pas le mal & ceux qui m’en font; mais je leur souhaite
une condition pareille 4 la mienne, ou I’on ne recoit pas de mal
ni de bien de la part des hommes, j’ai en toutes mes actions la
vue de Diew qui doit les juger, et a qui je les ai toutes consa-

THEOL. ET PHIL. 1898 28



418 L. GILARD

crées. Voila quels sont mes sentiments. » Ne sentons-nous pas
dans cette consécration sans réserve, condition et garantie de
la communion divine, la force d’une nécessité interne qui rend
’ame incompressible & tout despotisme du dehors, d’ou qu’il
vienne ? Ne rappelle-t-elle pas non seulement le « je ne puis
autrement » de Luther & Worms, mais le « il me faut étre
occupé des affaires de mon pére » de Jésus-Christ ? N’est-elle
pas aussi, de la part du grand Janséniste, un « Qui de vous me
convaincra de péché? »

Oui certes; quelle que soit la distance qui sépare de Jésus
Pascal, Jeanne d’Arc et Luther, il y a bien entre eux et lui
unité d’esprit, unité d’attitude morale, et différence seulement
de degré dans un méme ordre de grandeur. Le souffle de leur
dme est bien ie méme qui dictait au Messie selon I'Esprit sa
réponse aux représentants officiels de la religion de son temps:
« Mon jugement est véritable parce que je ne cherche pas ma
propre gloire, mais la gloire de Celui qui in’a envoyé. »

Je n’oublie pas qu’a la déclaration de Pascal citée plus haut
il v a une suite, que voici: « ...Tels sont mes sentiments, et je
bénis tous les jours de ma vie mon Rédemptaur qui les a mis
en moi, et qui, d’'un homme plein de faiblesse, de misére, de
concupiscence, d’orgueil et d’ambition, a fait un homme
exempt de tous ces maux par la force de sa grice, & laquelle
toute gloire est due, n’ayant de moi que la misére et l'erreur »
(Pensées XXIV-69 de I'édition Havet). Je n’ai pas besoin qu’on
me rappelle que Pascal aurait éte le premier & dénoncer, et
fort durement, toute assimilation, méme ainsi qualifiée et res-
treinte, entre le Rédempteur et lui, entre la nature du Rédemp-
teur et la sienne, et & détester ce rapprochement comme un
blasphéme. Mais cet admirable génie traitait aussi d’abominable
impiété la négation de la présence réelle et 'opposition & la
confession auriculaire. Il ne savait pas un mot de la critique
historique ni de la critique des livres saints. Il acceptait 'auto-
rité absolue de ces livres. 1l tenait son esprit violemment fermé
a Descartes et & Copernic. Il adhérait de toute sa force aux
dogmes des conciles, avant tout & la Trinité. Il voyait en Jésus
la seconde hypostase de l'essence divine, un étre omnipotent



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 419

et omniscient, en possession, sans progrés, ni évolution, ni
variation d’aucune sorte, de la sainteté objective infinie et
absolue. Il aurait donc indubitablement jugé blasphématoire
toute négation d’une fonciére différence de nature entre lui ou
tout autre homme et le Dieu-Sauveur. Et de plus il aurait trouvé
bon, avec tous les hommes religieux de son siécle, que le blas-
phémateur fat livré au bras séculier.

Et aprés?

De ce que Pascal, et avec lul toutes les orthodoxies, grecque,
latine, protestante, « avouent les décisions des conciles » au
moins « des cinq premiers siécles, » et égalent complétement
au Pere «le premier-né des fils de Dieu, » cela nous lie-t-il ?

En résulte-t-il moins que le Fils est, de son propre aveu,
moindre que le Pére, et que Dieu est le seul bon? Ne reste-t-il
pas vral que Jésus — non pas soit un simple homme, — ce qui
n’a pas de sens, — mais est un vra: homme, comme Pascal ;
qu’il a commencé par la chair comme Pascal; qu’il a cra en
sagesse et en grace, qu’il a traversé ses tentations du dehors
et du dedans par la foi, 'effort et la priére, (comme Pascal
quand celui-ci a triomphé des siennes); enfin que Jésus a da
au Pére, & sa présence, 4 son secours, 4 sa lumiére et a sa
force, — comme Pascal déclare les devoir au Rédempteur
(c’est-a-dire au Dieu accessible, & la seconde personne de la
Trinité ol s’incorporent pour lul la miséricorde et la grice), —
les transformations et les délivrances qui ont conduit le Maitre
et le disciple au degré final de leur sanctification ici-bas?

§ 4.

C’est pour cela, — parce que la sainteté de Jésus est humaine
et que sa vie sur la terre fut celle d’un homme véritable et non
d’un Dieu déguisé, — c’est pour cela que les expressions des
écrivains sacrés pour représenter le Maitre, son caractére, sa
nature et ses rapports avec Dieu, sont également appliquées par
I’Ecriture & d’autres qu’a lui. Et j'ai en vue les plus énergiques
de ces expressions, celles méme qui paraitraient & premiére
vue faire & Jésus une place solitaire en dehors de ’huma-
nite.



420 L. GILARD

S’il a fait de grandes ceuvres, il dit & ses disciples: « vous en
ferez de plus grandes que les miennes. »

Il a pardonné les péchés (quoi qu’il faille entendre par 13)?
— 11 dit, une fois & Pierre, et ailleurs aux douze et & tous (quoi
qu’il faille encore entendre par 1a) : « Pardonnez aux hommes
leurs péchés, ils leur seront remis. »

Il est appelé le juge du monde? — Les chrétiens aussi:
« Vous serez assis sur des trones jugeant les tribus d’Israél. »
« Ne savez-vous pas, dit saint Paul, que nous jugerons les
anges 7 »

Il est I’héritier de Dieu ? — « Vous étes, dit saint Paul, héri-
tiers de Dieu et cohéritiers de Christ. »

Il est « I'image de Dieuinvisible ? » — « L’homme est I'image
de Dieu. »

Il est ala gloire de Dieu? — « L’homme est la gloire de Dieu. »

« Il est venu dans le monde pour en étre la lumiére? » —
« Vous étes la lumiere du monde et le sel de la terre. »

Il est « le Fils de Dieu? » — « Les pacifiques seront appelés
fils de Dieu. » « Aimez... bénissez... pardonnez... afin que vous
soyez les fils de votre Pére céleste.... »

Il « se sanctifie » de telle sorte que « Satan n’ait rien en lui ? »
— « Soyez parfaits comme votre Pére céleste est parfait. »

Il a souffert du péché, par le péché, pour le salut de I’Eglise
et du monde (et cela lui semble d’abord tout particulier et per-
sonnel) 7— Pesez ces paroles de ’Apotre des Gentils: « J’achéve
de souffrir en mon corps ce qui manque aux afflictions de
Christ pour son corps qui est I'kglise. »

Il est divin? — Nous sommes, dit Saint-Pierre, « participants
de la nature divine. »

« La plénitude de la divinité a habité en lui ?» (Et c’est bien
la plus forte parole sur laquelle on se soit appuyé plus tard pour
lui faire perdre des pieds la terre des hommes.) — «Je prie
pour vous, afin que vous croissiez continuellement et que
vous soyez remplis de toute la plénitude de Dieu. »

Est-ce gu’il ne résulte pas de tout cela que Jésus-Christ, sur
les hauteurs mémes ol le « Capitaine de notre salut » agite le
drapeau de la vocation humaine, est un fils de 'homme s’adres-



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 421

sant a des fils des hommes, un fils de Dieu s’adressant a des
fils de Dieu pour les inviter & prendre conscience de leur vo-
cation et possession de leurs privileges!?

CHAPITRE 1II

Comment Jésus-Christ est pour nous /e Maitre,
et sa révélation l¢ Révélation.

Arrivons plus directement a 'objection qui s’est présentée a
nous des le commencement de cette troisiéme partie de notre
travail, et que nous n’avons pas cessé d’avoir en vue depuis:
Il nous faut en Jésus-Christ avec toute la sainteté divine
objective toute la vérité religieuse et morale infaillible et
compléte.

§ 1.

En un sens, que nous ticherons bientot d’éclaircir, cette
exigence répond a notre besoin de chrétiens de trouver en
Jésus-Christ le Maitre et dans sa révélation la Révélation.

Dans un autre sens il est faux: 1° que toute la vérité reli-

I J'espére qu’on ne m’opposera pas ici telle parole biblique en la citant & contre-
sens comme on le faisait naguére, dans un article, d’ailleurs plein de mérite et
congu dans un esprit excellent, de la Revue chrétienne, sur le beau livre de
M. le doyen Sabatier. Aprés s’étre efforcé de montrer que la théorie évolutionniste
du professeur parisien ne saurait s’accommoder de l’apparition, & un moment
donné de T'histoire, d’un étre tel que Jésus, avec sa sainteté parfaite et unique
(qui le sépare absolument méme des meilleurs, le critique concentrait toute la
force de son argumentation dans cette phrase triomphante: « Moi, je suis d’en
Haut, vous, vous éles d’en bas, disait Jésus a ses disciples. » Or le malheur veut
que ce n'est pas a ses disciples, mais aux pharisiens, adversaires déterminés et de
parti pris de 'Evangile, que Jésus adressait ces paroles. Jamais en effet celui qui
disait & Nicodéme: A moins qu'un homme ne soit né d'en Haut il n’entrera
point dans le royaume des cieux, naurait dit & ses disciples: « Vous étes d’en
bas. » Pour lui ceux-la étaient « d’en bas » qui parlaient et agissaient dans Pesprit
du diable, « leur pére. » Mais pour lui aussi, & coup sir, ses disciples étaient d'en
Haut, nés d’en Haut comme tous « ceux qui sont de la lumicre et qui viennent
d la lumicre, afin que leurs ceuvres soient manifestées, car elles sont faites selon
Dieu. » Cette inexactitude est ficheuse pour la thése de M. Hollard. Une inadver-
tance de cette taille sur un point si grave risque de prévenir défavorablement le
lecteur attentif,



422 D. TISSOT

gieuse et morale, infaillible et compléte, nous soit nécessaire ;
20 que nous la trouvions en Jésus-Christ.

Expliquons-nous.

10 De cette vérité compléte, & supposer qu’elle fat formulée
pour nous quelque part, une grande partie nous serait improfi-
table, parce qu’elle nous serait inaccessible.

Saint Paul distinguait, entre les disciples de son temps, ceux
auxquels il ne fallait donner que du lait & boire, et ceux qui
pouvaient supporter des aliments plus solides, de la viande.

Il en est ainsi partout et toujours. Et de plus, cette distinction
ne s’applique pas seulement a des fragments distincts et opposés
de la collectivité ecclésiastique. Elle s’applique & chacun sépa-
rément et méme A chacun selon ses états successifs. Nul ne
peut recevoir de la vérité que ce qu’il est en mesure de s’en
approprier, vu son degré de culture, non seulement intellec-
tuelle, mais encore et surtout spirituelle et morale. Il y a 13, dans
cette détermination pour chacun et cette attribution a4 chacun
de ce qui lui est accessible en fait de vérité d’aprés ses circons-
tances intérieures propres, — il y a la d’innombrables applica-
tions aux délails infiniment variés du développement humain et
chrétien, de cette loi inéluctable de prédestination dont parle
le livre des Actes: « Ceux gui étaient prédestinés, ceux a qu
le Seigneur ouvrit 'esprit, crurent. »

En somme donc, la vue, lintelligence et la possession de
toute la vérité religieuse exigerait un état d’esprit et d'dme
auquel notre développement spirituel ne nous éléve jamais, du
moins ici-bas. « Nous connaissons imparfaitement, dit ’apotre.
Présentement nous voyons confusément et comme & travers un
miroir obscur. »

Comparés a I'Esprit illimité capable d’embrasser la vérite
« dans sa longueur et sa largeur, sa hauteur et sa profondeur, »
méme les plus forts sont des infirmes astreints 4 vivre de
régime. C’est une condition dont nous ne sortons jamais. Et en
admettant qu'en Jésus-Christ, ou ailleurs, la vérité religieuse
tout entiere vous fat exprimée, je vous le demande, messieurs,
qu’en feriez-vous ?



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 423

20 En fait, ce n'est pas le role de Jésus-Christ de « nous
conduire en toute vérité, » (méme toute la vérité dont nous
avons besoin et qui nous est accessible), mais du Saint-Esprit,
directeur intérieur et continu des ames.

On sait, et nous avons rappelé que Jésus-Christ promettait &
ses disciples qu’ils feraient « des ceuvres plus grandes que les
siennes. » Cela est vrai. La divine énergie qui était en lui et
qu’il a communiquée aux siens a fait en euwx et par eur dans la
suite des siecles beaucoup plus qu’en lui pour nourrir les affa-
meés, guérir les malades et sauver les pécneurs.

Il en est de méme pour la vérité. Ses disciples, non les 1m-
médiats, mais d’autres, étaient destinés aussi & en porter
beaucoup plus loin que leur Maitre la connaissance et la
possession.

Sans doute, en principe, toute la vérité religieuse se ramene
au grand commandement qui résume la loi et les prophétes.
Mais, d’'un autre coté, toute vérité poursuivie dans un esprit
religieux, dans 'amour de la vérité et la confiance en la Vérité,
c’est-a-dire la confiance en Celui qui a établi les rapports des
choses, est une vérité religieuse. La connaissance des rapports
entre Dieu, 'homme et le monde, et de tout ce qui en découle
dans le domaine de l’obligation, est un savoir religieux et
moral.

Il peut I’étre du moins; car c’est en quelque sorte la connais-
sance des lois du Royaume, et cette connaissance est nécessaire
a la venue compléte du Royaume, c’est-4-dire a la destruction
de l'erreur, de la souffrance et du péché, a la rénovation des
ames, des institutions et des choses. Et elle implique une foule
de notions quin’ont jamais traversé ou méme effleuré la pensée
du Sauveur.

Je n’insisterai pas, il y aurait trop a dire, sur le role direct
ou indirect des sciences diverses, — cosmologiques, géogra-
phiques, historiques, naturelles, mathématiques, médicales, phi-
losophiques, pédagogiques, économiques, sociales, sans parler
des arts qui ont pour objet l'utile, le beau et lz bien, — dans la
préeparation et la consommation de l'idéal cosmos. Mais & coup



424 L. GILARD

sdr, et on le reconnaitra, I'activité propre de Copernic, Newton
ou Galilée, de Christophe Colomb, de Pasteur, Lyell ou Darwin,
de Turgot ou Washington, de Kant, de Pestalozzi, de Beecher-
Stowe, fait aussi partie de la vertu humaine et chrétienne.

Et du genre propre d’efforts, d’abnégation et de bienfaits
rattachés aux travaux que rappellent ces grands noms, je le
dis avec autant de respect que de profonde conviction, qu’est-
ce que le Christ a su ou seulement entrevu ?

§ 2.

Cela dit, arrivons a ce qui nous améne a voir en Jésus-Christ
le Maitre, et dans s« révélation l« Révélation. Un bref détour,
pour lequel je sollicite votre indulgence et votre patience, va
nous y conduire.

Dans quelques-uns de ses plus beaux drames, Shakespeare
nous montre les terribles effets que produit parfois, et tend
toujours a produire, sur I’homme qui en est la victime, quelque
brutal coup du sort d’olt sort pour lui, comme I’éclair du
nuage, la découverte, inattendue et soudaine comme une explo-
sion, de l'ingratitude ou de la méchanceté humaine dans leur
plus scandaleuse noirceur. Malheur & qui se heurte a cette
pierre d’achoppement. Il peut y perdre I’équilibre de son étre
intime, rouler dans un abime et rester mutilé de sa chute.
Cet abime ainsi ouvert & ses cotés, c’est celui de la misanthro-
pie et du scepticisme moral. Cette mutilation qui le menace,
c’est la perle de toute sa foi divine et humaine dans le déchi-
rement de sa confiance et de sa tendresse trompées.

Les faits de ce genre mettent en lumiére ce qu’il y a de plus
redoutable dans la solidarité humaine. Ils nous rappellent que,
si la vie est, comme dit un Evangile, la lumiére du monde, par
contre le résultat naturel du mal est de détruire la foi au
bien. C’est dans ces faits surtout que s’exprime le sens veéri-
table et profond de ces créations du grand poéte, si pleines
d’intuitions de génie, qui s’appellent Timon d’Athénes, le roi
Lear et Hamlet prince de Danemark.

Or, ces révolutions d’ames se produisent ailleurs que sur la
scéne enchantée ol le vovant anglais a fait agir et souffrir, et



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 4325

triompher ou succomber ses héros. Il y a place aussi pour ces
tragiques bouleversements dans la vie des humbles.

Tel est en particulier le spectacle que nous offre I’histoire du
pauvre tisserand Silas Marner.

Je ne sais si vous connaissez tous, messieurs, le chef-
d’ceuvre de Georges Elliot qui porte ce titre. C’est une fiction,
il est vrai, un roman si vous voulez, et qui méme renferme
une ¢épopée en prose, I’épopée populaire d’une dme simple.
Mais qu'importe? La fiction peut étre plus vraie que les plus
authentiques réalités de l'histoire. Je sais tel récit pour les
enfants, de Mme de Pressensé, qui fait plus vivement trans-
paraitre le mystéere du royaume de Dieu que bien des sermons
et des traités de théologie. Et c’étalent aussi des fictions que
I'histoire du bon Samaritain et I'histoire de I’Enfant prodigue.

Donc, Silas Marner est un des humbles de ce monde; un
laborieux ouvrier tisserand, foncierement honnéte et pieux. Il
est rattaché pour sa vie religieuse a I'une de ces petites con-
grégations dissidentes qui foisonnent-en Angleterre. Elles sont
souvent bien étroites d’esprit, ces congrégations, et bien igno-
rantes ; elles poussent quelquefois jusqu’au baroque I’étrangeté
de leurs formes et de leurs dogmes, la rigidité de leurs scru-
pules et la bizarrerie de leur titre ou de leur organisation; et
les préjugés qu’elles partagent avec leurs pasteurs, dont le
niveau d’instruction ne les dépasse guére parfois, font les trois
quarts de leur iIndividualisme un peu outré!. Mais elles
pénétrent, généralement, et animent tout cela d'une ferveur de
bon aloi, malgré tout ; et elles contribuent pour une forte part
a saler d’un trés enviable sérieux moral la vie populaire de la
grande nation protestante d’outre-Manche.

La congrégation de Silas Marner s’appelle, du nom de son
lieu de culte, 'assemblée de Lantern-yard. Bon grain du sel de
la terre, Silas est dans cette assemblée un personnage de
marque. Trés considéré da ministre et du conseil d’adminis-

! Ce lableau de certaines Eglises libres d’Angleterre, exact pour la premiére
moitié du siécle, ol se passe I'histoire de Silas Marner, ne le serait plus aujour,
d’hui, ou ne s’appliquerait qu’a une infime minorité d’entre elles, qui font tota-
lement exception parmi les autres.



426 L. GILARD

tration, il remplit avec un zéle apprécié de tous ses obliga-
tions comme membre exemplaire du petit troupeau. Et comme
il doit épouser bientdt une jeune fille de sa classe, partageant
ses gouts simples et droits et ses idées, et suivant comme lui le
culte de Lantern-yard, tout permet d’espérer qu’il jouira pai-
siblement d’une vie utile et heureuse, honorable et honorée, en
attendant qu’il plaise au Maitre souverain des rois et des tisse-
rands de lui donner sa place dans la Nouvelle-Jérusalem aux
murs de jaspe et aux rues pavées d’or pur, parmi ces cheeurs
d’élus qui chanteront sur « la mer de cristal» d’éternels allé-
luias. Ainsi nous apparait sa douce et pure vision d’avenir.

Hélas! L’affliction est embusquée contre lui au prochain
tournant de sa route. Le malheur l'attend, un de ces malheurs
complets, trop lourd semble-t-il pour porter le nom d’épreuves,
et que le mystére des choses déchaine parfois comme un
souffle embrasé pour tarir avec les joies du cceur la vie méme
de I’ame et de la conscience. Au moment ou tout semble con-
courir 4 fixer dans le sens de son beau réve la destinée pré-
sente et future de notre humble ami, le nuage orageux cu
drame plane au-dessus de sa téte et va foudroyer son idylle.

Silas en effet a un ami de cceur nommé William Dane,
presque aussi considéré que lui par les freres de Lantern-yard,
qui appellent les deux jeunes hommes en raison de leur étroite
affection, David et Jonathan. Mais cet ami de cceur est un ser-
pent. Cet ange de lumiere, ce chrétien éminent, si assuré de
son salut, est un serviteur du démon, jaloux de Silas, épris de
sa flancée, et décidé a tout pour la lui ravir.

Un jour, ou plutot une nuit, que les deux amis ont été
chargés de veiller un vieux diacre mourant qui avait dans ses
attributions de garder 'argent de la communauté, cet argent
disparait. Et 4 la suite de circonstances qu’il serait trop long
de rapporter,— circonstances parmi lesquelles joue son role un
accés de catalepsie survenu & Silas, et qui ont permis & Wil-
liam de tout disposer pour assurer le succés de sa perfidie, —
des recherches pratiquées dans la chambre du premier fournis-
sent la preuve indéniable qu’il est bien 'auteur du grand péché
dont I’Eglise est scandalisée.



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 427

Puis, comme Silas, éperdu dans son absolue impuissance &
se justifier, trouve pourtant ia force de prendre Dieu a4 témoin
de son innocence, on lui applique le jugement de Dieu qu’il in-
voque. On procéde comme fit la premiére congrégation chré-
tienne lorsqu’elle eut & choisir, dans la chambre haute de
Jérusalem, entre Joseph surnommé le Juste et Matthias pour
remplacer Judas «allé dans son lieu. » A la fin d’une réunion
de priéres, les « lots sont jetés; » le sort désigne Silas; le juge-
ment de Dieu le condamne.

Alors, c’est pour lui comme une stupeur désespérée. Il n’a
plus aucun appui ou se prendre pour rester débout. Son ami,
— 1l le sait §’1l ignore comment, -- son ami le plus cher a
« levé le pied contre lui. » Sa fiancée I’abandonne. Ses fréres
le rejettent. Pire que tout, son Dieu méme a rendu contre lui
un faux témoignage. Du coup son éire moral s’effondre. Il ne
croit plus & rien ni & personne, — a rien qu'a la nécessité
d’aller cacher bien loin le pauvre débris de son existence.

Il va s’établir comme tisserand dans une chaumiére isolée
d’un comté éloigné. Il y végétera d’une vie i peu prés exclu-
sivement animale, sans autre relation avec le dehors que celles
qu’il doit entretenir pour l'exercice de son métier avec les
ménagéres du village voisin. La, rien ne compte plus pour lui
que le peu qu’il gagne; cet argent, il finit par s’y attacher, —
car il faut bien aimer quelque chose tant qu'on n’est pas mort. —
Il ’entasse lentement, en remplagant 4 mesure par des souve-
rains les shillings et les couronnes que lui rapporte son travail;
et la jole unique de sa solitude sera longtemps de couver de
ses yeuX de myope ces piéces d’or dont le tas grossit, et dont
I’adoration croissante se substitue par degré a tous ses cultes
d’autrefois.

Toutefois, a cette solidarité dans le mal par ou le crime de
I'un fait la chute et le malbeur de l'autre, il y a dans 'histoire
de notre tisserand une heureuse contre partie.

Tournons quelque cent pages de cette histoire. Plus de
trente ans se sont écoulés. Quand nous le retrouvons, Silas est
redevenu un homme. Son pauvre cceur meurtri et flétri a
revécu. Sa foi ancienne est revenue, moins surchargeée de bizar-



4928 L. GILARD

reries et d’orgueil sectaire, mais meilleure, plus simple, plus
large et plus humaine; voict comment.

Une nuit, son or bien aimé lui a été enlevé par un jeune
gentleman avarié, viveur réduit aux abois, d’'un manoir voisin.
Mais ce coup qui a consommé, semble-t-il d’abord, sa désola-
tion, le prépare 4 profiter d’'un autre trésor qui doit étre I'ins-
trument de sa résurrection morale. Cet autre trésor lui est
survenu aussi pendant une de ses crises habituelles de léthargie.
(Cest une petite fille d’un an et demi, qu’il a trouvée a son
réveil, vagissant prés de son foyer, ol elle a rampé, attirée par
la lueur du feu, des bras de sa mére, morte dans la nuit &
quelques pas de sa chaumiére, d’une congestion due au froid
et & I'alcool.

Silas s’est d’abord occupé d’elle machinalement, pour ainsi
dire, en vertu de l'instinct rudimentaire d’humanité qu’éveille
toujours la souffrance unie a la faiblesse. Puis peu a peu cette
faiblesse, et la grédce et les sourires de l’enfant, lui ont pris le
cceur. Il s’est attaché & elle, donné a elle. Il I’a soignée et élevée
de son mieux. Et par un de ces justes retours, plus fréquents
que nous ne savons les voir au cours naturel et ordinaire des
choses, 'enfant a remis son pére adoptif en contact de sympa-
thie avec ses semblables. Car il a bien fallu au pauvre tisserand
sans famille, si inexpérimenté pour sa tiche nouvelle, de I'assis-
tance ; non des secours d’argent, — il n’en voudrait pas, —
mais des secours répétés d’une autre nature : la préparation ou
la réparation de menus objets sans valeur et surtout d’affec-
tueuses directions maternelles. Il lui a fallu tout cela pour pro-
curer au bébé, toujours plus chéri, dont il veut étre le pére et
la mére, les aliments, les vétements et les soins convenables
d’éducation.

Il a trouvé cette assistance aupres des personnes charitables
du village voisin, surtout chez la femme d’un charron, pourvue,
sous ses dehors modestes de paysanne, d’un grand sens et d’un
grand cceur, nommée Dolly Winthrop. Ainsi se sont rouverts
pour lui, naturellement et I'un aprées I'autre, avec le reste des
hommes, Jes rapports affectueux et confiants auxquels il avait
cru renoncer pour toujours.



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 429

Et ainsi, également, son ancienne vie religieuse s’est rallumée.
Car il fallait bien, n’est-ce pas, que la petite Eppie allit régulié-
rement, & 1’Eglise d’abord, et plus tard au catéchisme. Silas, &
vrai dire, n’en vovait pas la nécessité. Il ne I'a pas admis du
premier coup et sans lutte. Mais Mrs Winthrop le lui a dit bien
souvent et répété sur tous les tons. Et la bonne Mrs Winhtrop
sait tellement mieux que le pauvre Silas, qu’elle a lant aidé et
dirigé, ce qui est bon et convenable pour Eppie ! Il a donc fini
par se rendre, par accompagner régulierement son enfant, —
car la laisser aller seule est hors de la question, — a 'église et
au catéchisme.

Et peu & peu, sans qu’il sache comment, sans soup¢onner
qu’il s’opére dans son 4me un travail dont la simple idée I'eut
d’abord effarouché et qui tend & ramener a 'unité les deux pé-
riodes si distinctes de sa vie, en jetant un nont sur l’abime,
pour lui infranchissable, qui les sépare; sans rien voir d’abord
de ce travail intérieur, peut-étre parce que certaines choses,
quoique identiques dans leur fond intime, ont un aspect si dif-
férent ; peut-étre parce que son culte d’autrefois, qu’il a rejeté
dans son désespoir, n’est pas reconnaissable dans celui qui le
sollicite aujourd’hui ; peut-étre parce que, entre I'imposant rec-
teur de Raveloe qui, aprés avoir célébré en surplis blanc l'office
liturgique, préche en robe noire des sermons littéraires aux-
quels la plupart de ses auditeurs n’entendent pas grand’chose,
et le predicant étriqué et anguleux qui criait & quelques sec-
taires de Lantern-Yard la colére & venir et la prédestination des
réprouvés et des élus, les analogies sont bien faibles; aussi
vagues et lointaines qu'entre 1’église paroissiale anglicane avec
ses cloches, son autel, ses vitraux, ses litanies, son orgue ac-
compagnant le chant d’hymnes modernes, et la chambre haute,
carrée et nue, ou la congrégation du Lautern-Yard aurait cru
pecher gravement en y nasillant autre chose que des psaumes,
— peu & peu donc et sans qu’il sache comment, les impressions
douloureuses du passé se sont affaiblies dans I’dme de Silas. La
vision s’en est éloignée comme disparait a I’horizon, qu’il rou-
git encore a peine, 'orage dont la gréle a ravagé la plaine et
fauché les moissons.



430 L. GILARD

Et d’autres impressions ont revécu en lui qu’il n’a reconnues
que plus tard et a leurs effets bienfaisants. Insensiblement et de
plus en plus, il s’est senti en affectueuse communion d’esprit et
de cceur avec ces bons et serviables chrétiens de I’église offi-
cielle. Insensiblement, par la contagion de la foi et de la bonté
des autres, il a retrouvé sa foi en 'invisible, la paix de la cons-
cience et du cceur, le sentiment de la fraternité humaine et de
la fidéle paternité divine, tous les éléments essentiels de la re-
ligion dont il avait au fond vécu dans sa jeunesse.

La grande plaie de son ame est fermée.

Parfois, il est vrai, il en regarde la cicatrice avec étonnement
et un reste de trouble. Il éprouve comme un tressaillement de
quelque fibre intérieure encore saignante. Ainsilongtemps aprés
la tempéte un reste de houle témoigne des fureurs passées de
la mer. Il cherche & comprendre, il demande & sa secourable
confidente, la bonne Dolly Winthrop, comment une pareille
blessure a pu guérir.

Un jour, il lui raconte son histoire et comment on « jeta les
sorts » et le faux témoignage qu’ils avaient rendu contre lui.
« Mon Dieu, » dit tristement Dolly, apres lui avoir demandé si sa
Bible, cette Bible qui pouvait indiquer un tel moyen de décou-
vrir un coupable et de justifier un innocent, était bien la méme
Bible qu’on avait & I'église et dans laquelle Eppie apprenait a
lire,—« Mon Dieu, 1l v a des savants qui pourraient peut-étre bien
nous expliquer tout cela. Je garantis que M. le pasteur le sait.
Mais il lui faudrait des grands mots pour le dire, de ceux aux-
quels les pauvres gens ne comprennent guére rien. Je ne sais
jamais bien ce que signifie tout ce qu’on nous dit & {’église, sauf
quelques mots par-ci par-la. Je sais seulement que ce sont de
bonnes choses. Cela, j’en suis stre. Mais je vois ce qui vous
pése sur le cceur, M. Marner ; c’est que si « Eux d’en Haut »
avaient fait pour vous ce qui était juste, on ne vous aurait ja-
mais chassé comme un voleur, quand vous étiez innocent. »
« — Ah! dit Silas, c’est 14 ce qui me brala comme un fer
rouge. Parce que, voyez-vous, il n’y avait personne, ni au ciel,
ni sur la terre, qui se souciat de moi. Et celul qui, dix ans et
plus, depuis que nous étions enfants et faisions de moitié en



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 431

tout, « avait partagé mes entrées et mes sorties, » mon intime
ami, en qui je me confiais comme un frére, « avait levé le talon
contre moi » et causé ma ruine, » « — Le méchant! dit Dolly,
je ne crois pas qu’il y ait son pareil. Mais tout cela me sur-
monte ; je suis comme si je venais de m’éveiller sans savoir si
c’est la nuit ou le matin. C’est comme lorsque ayant mis en
place quelque chose on ne peut remettre la main dessus. Je
sens qu’il v avait du bien dans ce qui vous arriva, si I'on pou-
vait seulement savoir quoi. Mais nous en reparlerons. Car quel-
quefois des choses me viennent & ’esprit, quand je soigne des
malades par exemple, auxquelles je ne penserais jamais en
etant 1a tranquillement assise. »

« M. Marner, dit-elle quelques jours aprés en rapportant les
vétements d’Eppie qu’elle avait emportés pour les laver, votre
malheur et ce « tirage des lots » m’ont bien embarrassée ces
jours-ci. G’était comme un écheveau embrouillé et que je ne
savais par quel bout prendre. Mais tout m’est venu bien clair
une nuit que je veillais la pauvre Bessy Fawkes, qui est morte
en laissant derriére elle ses pauvres enfants, que Dieu les pro-
tege ! Cela m’est venu clair comme le jour, quoique je ne sache
pas si je pourrai vous ’expliquer maintenant. Je ne comprends
rien & ce « tirage des lots » et & la fausse réponse qu’ils ont
donnée. Il fandrait peut-étre M. le pasteur pour vous le dire et
il ne pourrait le faire qu’avec des grands mots. Mais voici ce
qui me vint aussi clair que le jour. C’était quand je m’affligeais
sur la pauvre Bessy Fawkes, et cela me vient ainsi quand jai
pitié de quelqu’un et sens que je ne peux presque rien pour les
aider, quand je me léverais tous les jours & minuit. [l mevint ¢
la pensée que « Eure den Haut » ont un cceur bien plus
tendre que le mien. Car je ne puis nullement étre meilleure
qu’Eux, qui m’ont créée. Et si quelque chose me semble trop
dur, c’est qu’il y a des choses que je ne sais pas. Et quant &
cela il y a bien des choses que j'ignore, beaucoup de choses st-
rement. Et en pensant ainsi je me souvins de vous, M. Marner,
et tout me vint dans ’esprit comme un torrent. Puisque je sen-
tais au dedans de moi ce qui était droit et juste pour vous, et
puisque ceux aussi qui priérent et « jelérent les lots, » tous ex-



432 L. GILARD

cepté ce méchant, puisqu’ils auraient fait ce qui est bien s'ils
I'avaient pu, est-ce qu’il n'y a pas « Eux d'en Haut » qui nous
ont créés et qui ont plus de connaissance et une volonté meil-
leures? « C’est tout ce dont je puis étre sare et tout le reste
m’est incompréhensible quand J'y pense. Car il y a cette fievre
qui enleva les parents et laissa les petits sans ressource; puis il
y a ceux qui se rompent quelque membre, puis ceux qui vou-
draient bien faire et qui souffrent de la part des méchants. Ah'!
il y a des peines dans ce monde et des choses que nous ne
pouvons comprendre. Et tout ce que nous avons a faire, c’est
de nous confier, faire ce qui est juste autant que nous pouvons
le savoir, et nous confier. Car si nous, qui savons si peu, pou-
vons voir un peu de ce qui est bien et juste, soyons surs qu’il y
a du bien et du juste plus que nous n’en connaissons. Il faut
qu'il en soit ainsi, je le sens au dedans de moi-méme.

« Oui, dit Silas, vous avez raison, il y a du bien dans le
monde. Je le sens maintenant. Et c’est cela qui fait sentir & un
homme qu’il y a plus de choses qu’il n’en peut voir, malgré les
troubles de la vie et les méchancetés du monde. Ce jugement
des « lots jetés » reste obscur ; mais 'enfant me fut envoyée.
Il y a une direction pour nous, il y a une direction.... »

Arrétons-nous ici, messieurs, non pour faire une querelle de
mots ou un procés en hérésie a la pauvre femme qui, avec aussi
peu d’orthodoxie monothéiste que de correction grammaticale,
appelle Dieu « Eux d’en Haut. » Mais recueillons cette clarté
qui resplendit pour nous aussi, théologiens, au point culminant
de cet entretien entre deux « pauvres en esprit. »

Car d’abord cette affirmation si intense: « Eux d'en Haut
ont un cceur bien plus tendre que le mien, » — c’est-a-dire si
nous, tels et tels, pauvres gens et pauvres pécheurs, nous
sommes fidéles et pitoyables, comment « Eux d’en Haut » ne le
seraient-ils pas ? — cette affirmation est le plus pénétrant des
commentaires sur les secrets ressorts qui aménent dans le
drame de la vie, sous le chaume ou ailleurs, toute bienfaisante
peripétie. Et d’un autre c6té, puisque nous sommes ici des
fréres en Christ, dont le plus cher désir est de suivre le Maitre,
de croitre dans la communion avec lui d’esprit et de pensée,



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 433

saluons, messieurs. Car dans ce mot, jailli du cceur honnéte et
bon d’une simple femme du peuple, c’est la pensée du Maitre
qui passe; sa pensée la plus authentique, la plus caractéris-
tique et la plus originale, la plus irréfutable et la plus féconde,
celle dont le sens fait I’unité et éclaire I’autorité de tout I’ensei-
gnement évangélique. Cette pensée, vous 'avez déja reproduite
dans votre esprit, vous vous I’étes récitée, 4 mesure, dans ces
termes plus corrects et plus forts, et qui vous sont plus fami-
liers: « Quel est le pére d’entre vous qui donne & son fils une
pierre lorsqu’il lui demande du pain? ou s’il lui demande un
poisson lui donnera-t-il un serpent au lieu d’un poisson ? Si
done vous, tout méchants que vous soyez, vous savez bien don-
ner a vos enfants de bonnes choses, ¢ combien plus forte rai-
son votre Pére céleste donnera-t-il des biens & ceux qui les lui
demandent. »

A combien plus forte raison ?...

Oh! cet « fortiori du Maitre ! Qui n’est entrainé par la calme
hardiesse de cet élan, de cette inférence magistrale du visible a
Pinvisible, concluant comme chose qui va de soi, de ce qu'il y
a de stirement bon en 'homme & ce qui, bien plus strement
encore, se retrouve en Dieu ? Qui de nous, tout au fond de son
dme, dans la région sacrée au seuil de laquelle la dialectique
de la raison pure abdique et se tait, n’y voit 1'évidence méme
et n’en sent la force probante infinie ? Et en méme temps, qui
ne voit, qui ne pressent au moins tout ce qu’implique ou ap-
pelle, renferme, établit ou résume, cette parole si pleine d’au-
torité, si peu semblable & un propos de scribe, d’une doctrine
accessible aux faibles et aux petits, et qui soutient, inébranlable
comme une roche d’éternité, les pieds des plus grands ?

C'est bien la l'élément premier de Uanthropomorphisme
chrétien, auquel viennent s’adjoindre, comme se relient & I'épine
dorsale tous les organes du vertébré, tous les autres éléments
organicques de la vérité vivante qui est en Christ.

Ce qu’il faut faire et ce qu’il faut croire, le devoir et la desti-
née, la morale, la doctrine, I’apologétique, et I'unité fonciére de
la morale, de la doctrine et de 'apologétique, tout est 1a.

Comme aimait & dire Jalaguier, « tout y revient parce que

THEOL. ET PHIL. 1898 29



434 L. GILARD

tout en sort. » Car ce qui en résulte ou s’y rattache par le lien
le plus intime et le plus fort, c’est que dans la pensée de Jésus-
Christ il n’y a pas deux morales différentes, 'une pour Dieu,
P'autre pour 'homme, mais une scule, qui est la morale de ’es-
prit, de 'esprit dans lequel ’'homme et Dieu communient.

C’est qu’il y a parenté, affinité de nature entre le Pére céleste
et sa créature de race divine, une telle affinité que '’homme est
appelé & étre « 'imitateur de Dieu comme son enfant bien-aimé, »
A étre saint et parfait commme Dieu est saint et parfait et parce
que Dieu est saint et parfait, a aimer gratuitement, commnie Dieu
aime gratuitement et parce que Dieu aime gratuitement.

C’est que la vie véritable, la vie normale et selon ’esprit, par
cela méme (u’elle exprime la vocation humaine, en méme temps
et dans la méme mesure révéle le caractére divin et les voies
divines, qu’ainsi le fils de I’homme est aussi le vrai fils de Dieu
et peut dire en vérité: « Celui qui m’a vu a vu mon Pére, le
Pére et moi nous sommes uns. »

C’est que la vérité morale et la vérité religieuse sont les deux
faces, exactement correspondantes, d’une méme vérité, au
point que le grand commandement qui résume la lol résume
aussi les prophétes, au point que 'obligation chrétienne et la
doctrine chrétienne sont, simultanément ou tour & tour, selon
le besoin et le point de vue du mement, principe et consé-
quence 'une de l'autre; au point que I'obligation se tire de la
doctrine, comme la doctrine se conclut de I'obligation.

(’est encore qu’elles ont, I'une et 'autire, la doctrine et I'c-
bligation, le méme rapport avec la conscience et la méme prise
sur la conscience, que c’est la lumiéere de la vie qui les révéle
I’une et 'autre a4 « ceux qui ont des yeux pour voir, » en les
faisant comme surgir a la fois sur la plaque sensible de 'ame.

(’esl enfin tout ce qui s’ensuit comme conviction de pécheé,
de justice et de jugement, comme divinisation de la bonté et de
la miséricorde, comme souveraineté de la conscience et de I'ex-
périence, comme valeur exclusive de I'adoration en esprit et en
vérité, comme ruine définitive du miracle rituel et du miracle

apologétique.
Cet anthropomorphisme chrétien, qui a pour trait fondamen-



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 435

tal: Ce que Uhomme doit étre et doit faire, assurément Diew
Uest et le fait ; ce que nous pouvons saisir de bon dans une vie
humaine, la notre ouw une autre, accessible a notre expérience,
de toute nécessité nous le faisons remonter ¢ Diew comme ¢ son
principe et nous en retrouvons en Diew la consommation,— et
qui a son expression supréme et son couronnement dans cette
doctrine du quatrieme évangile: Le Pére, qui est plus grand
que le Fils, se révéle pourtant dans le Fils et ne se révéle effi-
cacement que dans le Fils, — Messieurs, c’est le dogme des
dogmes, c’est le fond essentiel de I’Evangile.

Non sans doute que I'auteur de I’Evangile ait appelé a I’exis-
tence 'ordre de choses qu’exprime ce dogme des dogmes.

Cette unité fonciére qui relie la nature humaine imparfaite
a la nature divine parfaite, qui fait de ce qu’il y a en ’homme
de bon, de grand, de vraiment humain I’écho de la parole de
Dieu, le reflet de sa lumiére, 'empreinte de son caractére et
comme le prolongement de ses voies, Jésus I’a mise en pleine
lumiére ; il en a consommé la manifestation, mais il ne 'a pas
créée.

Cette unité existait dés le commencement, dés que Dieu
eut « fait 'nomme & son image ; » et elle opérait déja dans
les dmes primitives a I’état d’obscur instinct. Germe inné de
la foi future et de ses plus vives lumieres, elle eut pour fruit
premier et permanent le sentiment instinctif, gros de tous les
progrés rzligieux de I'avenir, que 'Invisible, I'Ineffable, le Mys-
tére qui habite au dela du voile la lumiére inaccessible aux yeux
de chair, est plus grand que tout ce que nous voyons et meil-
leur que tout ce que nous pouvons connaitre.

(C’est ce sentiment que 'Invisible vaut mieux que nous, —
universel, inné, et constitutif de notre nature religieuse, — qui
fit de tout temps écho dans les 4mes 4 la proclamation d’Esaie :
« Les pensées et les voies de I'Eternel sont au-dessis des
notres, — non & cOté ou au-dessous, non différentes ou con-
traires, — mais supérieures, autant que les cieux sont au-des-
sus de la terre. » C’est lui qui de tout temps éleva vers le ciel
les yeux et les mains des créatures, avides de sécurité, en quéte
des secrets de I'Invisible. C'est lui qui, dans leurs soupirs, ou



436 L. GILARD

se mélent a la plainte 'aspiration et I’espérance, balbutiait
quelques syllabes du divin poéme Excelsior et chantait les pre-
miéres notes de sa divine mélodie. C’est lui qui, & travers la
série innombrable des rites et des croyances, des priéres et des
sacrifices que mentionne ’histoire des religions, présidait &
I’élaboration du dogme des dogmes qui en est ’expression der-
niere 4 laquelle tout aboutit.

Il donnait sa force d’impulsion & I’évolution séculaire qui, par
la culture et les progrés successifs de la conscience morale, a
mesure que se dessinait dans les Ames une notion plus élevée
et plus pure du souverain bien et de la véritable grandeur, frap-
pait de caducité les vieux symboles, désormais dépassés, du
divin. Agent providentiel de 'ascension humaine, il fit par de-
grés substituer au culte primitif des fétiches I’adoration des
forces de la nature, quand I’humanité, dans sa laborieuse inter-
prétation des phénomenes, eut cru comprendre I'existence et
constaté les effets bienfaisants ou terribles de ces forces,
sources pour elle a chaque instant de tant de biens et de tant
de maux.

Et lorsque, beaucoup plus tard, sur la terre classique de l'é-
nergie humaine en lutte victorieuse avec les fatalités naturelles,
I’homme eut pris conscience de la dignité du « roseau pensant,
qu’en vain 'univers écraserait, car 'homme est plus noble que
ce qui le tue parce qu'il le connait, » c’est lui encore qui, tou-
jours & 'ceuvre, communiqua au vaillant peuple helléne la con-
viction que la pensée gouverne le monde. Et 'humanisme grec,
avec son Apollon Dorien personnifiant la beauté de l'art créa-
teur, et sa noble vierge issue du génie ionien, Pallas-Athéné,
symbole de lintelligence, remplaca dans les hommages des
hommes civilisés les cultes naturalistes de I’Asie.

De méme enfin, quand se manifesta irrésistiblement une
grandeur d’un ordre plus élevé, supérieure a tout ce qu'on ad-
mire dans 'ordre déja si haut oll regnent en souverains l'art et
la science, la pensée et le génie; quand parut, dresse sur le
monde, cloué a la croix rougie de son sang, celul qui était
« venu non pour étre servi, mais pour servir, » « pour aller de
lieu en lieu faisant du bien, » « pour chercher et pour sauver



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 437

ce qui était perdu, » alors ce méme sentiment, exalté ici a son
vrai rang comme organe de la révélation divine, devenu ici le
témoignage intérieur de I’Esprit de sainteté, fit reconnaitre dans
ce supplicié « méprisé et froissé, » o I'ceil de chair « ne dis-
cerne ni éclat ni apparence, » « le plus beau des enfants des
hommes » et « le désiré des nations. »

Alors I'humanisme imparfait des Grecs fit place & I'’huma-
nisme véritable, longtemps préparé par « la loi et les pro-
phétes » dans son élément supérieur de sainteté, de charité et
de pureté morale. Alors « la bonté et la vérité se rencontrérent,»
« la justice et la paix s’embrassérent. » Le dernier voile qui ca-
chait encore le lieu trés saint se déchira. Au mot, inconscient
mais profond, de Pilate, Ecce homo, I’élite humaine, illuminée
par le flambeau de la vie idéale, ne put qu’ajouter: Deus, ecce
Deus ! Car voila, ni sur la terre, ni dans aucun des mondes qui
peuplent ’étendue sans bornes, au-dessus du saint amour qui
se dévoue et se sacrifie il n’y a rien. Et ¢’est pourquoi, toujours
depuis lors, 13, dans le Christ humain, & ce sommet de la vie
humaine et strement divine, rayonne le symbole définitif, & ja-
mais adorable, de 'Etre invisible et éternel.

Messieurs, c’est d’avoir ainsi montré Dieu en I’homme, c’est
d’avoir découvert en lui-méme, fils de ’homme que le senti-
ment de sa communion avec le Pére sacra fils de Dieu dans les
eaux du Jourdain, et d’avoir proclamé par ses paroles, par sa
vie et par sa mort cette unité, si généralement méconnue
quoique toujours réelle et agissante, — 'unité de Dieu et de
I’homme, l'unité en Dieu et en 'homme de la pureté et de l'a-
mour, de la sainteté et de la compassion,— c’est, dis-je, d’avoir
vu sl clairement et proclamé si efficacement ce dogme des
dogmes, c’est 14, messieurs, avec la sainteté qui fut I'instrument
nécessaire de sa vision, la trés grande, 'incomparable origina-
lité de Jésus-Christ. C’est la ce qui lui donne dans l'ordre reli-
gleux « un nom au-dessus de tous les noms, » ce qui fait de lui
le Maitre par excellence, le Révélateur de la religion définitive
et eéternelle.

C’est par la qu’il a fait descendre a jamais la révélation du
ciel sur la terre, en en montrant le principe et la garantie, non



438 L. GILARD

dans I'autorité d’une tradition compliquée et lointaine, appuyée
sur des miracles toujours sujets & caution, mais dans le cceur
lui-méme sensible & cet idéalisme que toute sa personne pro-
clame.

C’est par 1a qu’il opéra une révolution éternellement bienfai-
sante, qu’il transforma la piété craintive d’Israél, et que des
« esclaves de la loi » 1l fit des « enfants du Royaume. »

(’est par 14 enfin qu’a nous aussi il a « montré le Pére; »
et, comme disait 'apdtre Philippe, « Cela nous suffit; » cela
nous suffit pour vivre et pour mourir, pour nous confier, pour
aimer et pour travailler.




	La sainteté de Jésus ou l'homme normal. Partie 3, Réponse à deux objections

