
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: La sainteté de Jésus ou l'homme normal. Partie 3, Réponse à deux
objections

Autor: Gilard, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL

L. GILARD
pasteur.

TROISIEME PARTIE

Réponse à deux objections.

CHAPITRE PREMIER

Les deux objections.

A notre essai de solution du problème christologique dans

l'un de ses éléments principaux, deux objections surtout sont
à prévoir.

Notre solution paraîtra aux uns insuffisante, nos affirmations
seront jugées par les autres excessives.

On nous dira d'un côté: ec Vous réduisez Jésus à n'être qu'un
homme, vainqueur il est vrai du mal, mais seulement quand le

mal entre en lutte avec lui dans des tentations intermittentes.
» Or cela ne saurait nous suffire.
» En vain vous flatteriez-vous de désarmer l'opposition que

feront toujours à votre point de vue les chrétiens positifs en

leur accordant que l'imperfection de Jésus n'est qu'objective,
qu'elle ne lui est pas imputable comme péché, et qu'elle diminue
toujours. Cette imperfection n'en subsiste pas moins.

1 Voir la première et seconde partie, livraisons de mai et juillet, p. 201 et 349.



406 L. GILARD

» Et cette imperfection rend Jésus tel que vous le concevez
incapable d'être ce qu'il nous faut tout d'abord et absolument :

c'est-à-dire tout à la fois un vrai homme et plus qu'un homme ;

le second Adam,, non pas ee créé seulement en âme vivante, »

comme le premier, mais ce venu en esprit vivifiant ; » l'être
surnaturel qui dit avec assurance à ses interlocuteurs : ee Vous
» êtes d'en bas et Je suis d'en haut; » l'être surhumain en

qui resplendit toute la vérité et toute la sainteté ; le modèle, ou
plutôt le foyer sur la terre de toute la vie divine sans
imperfection ni lacune d'aucune sorte.

» Quant au Jésus dont vous nous avez tracé l'image, un
simple homme soumis à l'imperfection, il ne saurait être le

Sauveur des âmes. »

D'un autre côté, il est à craindre qu'on ne reproche à notre
notion du Christ de se mouvoir dans une région imaginaire, en
dehors de la réalité vraiment humaine.

ce Qu'est-ce, dira-t-on peut-être, dans une existence qu'on
prétend humaine, qu'est-ce que cette série ininterrompue de

victoires sur la tentation, cette sainteté constamment progressive,

ce progrès qui ne connaît pas les reculs, cette volonté
étrangère à toute défaillance

» Cela n'est pas humain. Cela est en dehors de toutes les

réalités qui sont du domaine de l'expérience, notre souveraine
maîtresse en toutes choses. Tranchons le mot : Cela est surnaturel.

Et c'est tout dire : car la notion du surnaturel est
définitivement condamnée. L'histoire et la psychologie l'ignorent
également. Ceux qui s'efforcent de la maintenir y perdent leur

temps et leur peine. Ils s'acharnent en vain à ramer contre un
courant invincible et qu'on ne remonte pas. »

CHAPITRE II
Si l'humanité est capable de l'homme normal.

Répondons d'aDord à la seconde de ces objections. Ce sera
en même temps et par contre-coup répondre déjà, en partie, à

la première.
Car toutes les deux pèchent, me semble-t-il, en un même



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 407

point. Elles procèdent l'une et l'autre d'une fausse notion de

l'humanité. C'est parce qu'on n'estime pas l'humanité à sa

valeur, c'est faute d'oser voir, — je ne dis pas ce qu'elle est

toujours, ou même souvent, — mais ce qu'elle est capable d'être

ou de devenir, qu'on nous dit d'une part : Votre Jésus est un

simple homme et ne saurait par suite être le Sauveur ; et d'autre

part : Votre image de Jésus est celle d'un être surhumain el
surnaturel, et ne saurait par conséquent être vraie.

MM., si la vie de Jésus est surnaturelle ou non, je ne m'attarderai

pas ici à le rechercher. C'est à vrai dire une question de

mots, de définition. Cela dépend du sens qu'on attache à ce

terme, à la fois si complexe et si vague, de nature, et par suite
de surnaturel. En réalité il n'y a pastine nature, mais plusieurs;
ou, si vous préférez, il y a plusieurs étages, plusieurs ordres,
éminemment distincts, qu'embrasse cette expression si comprehensive

de nature. Ce qui est naturel dans l'un de ces étages
est surnaturel pour l'ordre inférieur. L'être vivant est surnaturel

en regard du monde inorganique tout entier. Ce qui se

meut est surnaturel au prix de ce qui est mû passivement. La
vie de l'esprit et de la liberté est surnaturelle en regard de ce

qui n'a qu'une apparence d'autonomie, si cette autonomie
prétendue est déterminée à l'avance, pour tout ce qui touche à la

direction comme à l'intensité de ses mouvements, par des

forces préexistantes, ces forces fussent-elles internes au sujet
soumis aux lois de l'évolution. Enfin au-dessus de la vie de

l'esprit et de la liberté il n'y a rien, parce que la vie de l'esprit
embrasse à la fois Dieu, le Père des esprits, et l'homme, qui
est de race divine.

Laissons donc cette question de mots.
Ce qui nous intéresse davantage, ce que nous pouvons savoir

et tenons à affirmer sans réserve, c'est que la vie de Jésus est

humaine, même et surtout dans son caractère normal. Car s'il
est humain, — je ne dis pas de réaliser la perfection objective,
toujours en grande partie inconnue, — mais s'il est humain de

choisir quelquefois le devoir connu, d'obéir quelquefois à la
voix de l'esprit qui impose l'obligation au prix d'un sacrifice, il
est non moins humain, davantage même de le faire toujours.



408 L. GILARD

L'obéissance continue est au même titre que l'obéissance
irrégulière et sporadique un phénomène de liberté. L'une n'est pas
moins naturelle, ou plus surnaturelle, que l'autre. La seconde

n'échappe pas moins que la première à l'explication scientifique,
qui n'atteint jamais que les phénomènes de l'ordre purement
évolutif.

Cela est élémentaire, à moins que la notion de liberté ne soit
qu'un mot vide de sens. Mais alors ee mangeons et buvons, car
demain nous mourrons. »

Si l'idée d'une vie purement humaine, et normale en même

temps, produit sur plusieurs un effet répugnant d'étrangeté et

d'illusion, cela provient uniquement de ce que l'idée de la
nature humaine qui est à l'état de théorie courante dans le

langage religieux de la chrétienté est à redresser.
Cette idée dont nous sommes tous imbus plus ou moins a été

longtemps et gravement faussée dans un intérêt dogmatique.
Elle l'a été doublement.

D'abord sous l'impression d'ardent enthousiasme créé dans

l'âme de ses disciples par le Révélateur de la vie éternelle,
dans l'intérêt, pensait-on, de la piété chrétienne et de l'autorité
du Maitre, on a travaillé à élever un mur ou à creuser un abîme

entre le fils de l'homme et ceux qu'il appelait ses frères. Tout
lecteur attentif et clairvoyant des évangiles et de l'histoire du

premier siècle a rencontré des traces de cette œuvre, qui avait

pour but instinctivement poursuivi d'établir une solution de

continuité entre la nature humaine et le Christ. Ces traces sont

indéniables, ne fût-ce que dans la création graduelle, aujourd'hui
si généralement reconnue, des légendes de la naissance et de

l'enfance miraculeuse du Galiléen, ou encore dans les transformations

qu'ont subies les récits de son baptême et de sa

tentation au désert, en attendant que la tradition recueillie dans le

quatrième évangile, plus avancée et plus élaborée dans le

même sens, les écartât comme incompatibles avec le caractère,
devenu décidément extra-humain, du Fils de Dieu.

Il est certain que, consciemment ou non, ceux qui au
premier siècle pensaient et parlaient pour l'Eglise, ont peu à peu



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 409

affaibli, voilé, effacé, autant qu'il était en eux, l'humanité de

Jésus, au risque certain de dénaturer sa personne, sa pensée
et son œuvre, de leur substituer l'image, devenue incompréhensible,

d'un être inaccessible à nos expériences comme à

notre imitation, et d'enlever toute réalité à ce qui fait de lui
ee le chef et le consommateur de la foi. »

Et ce travail d'exaltation surnaturelle du Messie a eu sa

contre-partie complémentaire en ce que les théologiens, pour
mieux préserver Jésus d'un contact, jugé déshonorant, avec la
nature humaine, ont à outrance noirci l'humanité.

Dans la société humaine si infiniment diverse, dans l'image si

complexe de l'homme, ils n'ont voulu voir que le côté sombre.
Us se sont plu à n'y relever que misères morales de toute sorte,
ignorances, corruptions, crimes et horreurs. Ils ont
délibérément fermé les yeux à ce que la vie humaine offre de lumineux

et de grand. Ils l'ont représentée comme partout et
toujours vendue au mal, privée de toute clarté, absolument

corrompue et déchue.
Et après avoir tracé d'elle un tableau hideux et terrible où

n'apparaissent que les traits d'une existence purement animale

ou diabolique, ils se sont écriés: Voilà l'homme! Et ils ont eu
beau jeu pour demander ensuite avec un accent de triomphe:
ee Comment le Saint et le Juste pourrait-il être un homme, un
simple homme »

Mais de même que l'humanité du Christ transparaît toujours
clairement et malgré tout dans nos évangiles, de même les

réalités de la vie humaine protestent contre ces représentations
falsifiées de l'homme.

§2.
ee Un simjile hommel » dit-on, et, par cette formule, dont on

fait sonner comme un sacrilège le rapprochement avec le nom
de Jésus, on entend évidemment donner de l'homme, par une
sorte d'implication, une définition dégradante ; et l'on sous-
entend évidemment, comme chose qui va de soi, que l'homme
est de nature simple, peu complexe, bien facile à classer et à



410 L. GILARD

définir. Or, en est-il vraiment ainsi N'y a-t-il pas dans cette
exclamation dédaigneuse comme un comble d'irréflexion
L'homme, dans sa généralité, dans sa complexité, avec tout ce

que ce nom rappelle de misères et de grandeurs, est-il en effet
tellement simple? Son image est-elle vraiment si facile à

déterminer, à moins d'en tracer les contours en excluant de

parti pris une bonne moitié, la meilleure ou la pire, des traits
qui la constituent?

Considérons un instant ce qui nous frappe au plus haut

point lorsque nous essayons de comprendre et de classer les

êires innombrables qui remplissent la création de Dieu.
Parmi les existences de même espèce ou de même race que

nous désignons d'un même nom, la simplicité, l'uniformité,
l'absolue ressemblance existent en bas, et n'existent qu'en bas,
dans le monde des créatures tout à fait inférieures. A mesure,
au contraire, que nous nous élevons de plus en plus haut dans

leur série, les différences individuelles apparaissent, et elles

croissent de plus en plus jusqu'à atteindre des proportions
immenses.

Une molécule de métal ou de cristal, de fer, de plomb ou de

soufre, ne diffère d'une autre de même nom que par la place

qu'elle occupe. Pour la couleur, la forme et les propriétés
diverses, il y a non seulement ressemblance mais identité
complète. Rien n'est plus pareil à une goutte d'eau pure
qu'une autre goutte d'eau pure, et aucun grain de sel ne saie

plus qu'un autre de même nature, de même grosseur et de

même poids.
Pour que la diversité individuelle apparaisse il faut quitter

ces existences inférieures, ces modes élémentaires de l'être,
et arriver au inonde plus élevé de la vie végétale et animale.
Ici interviennent pour modifier et diversifier les traits communs
dus à l'unité d'espèce ou de race, d'abord la vie, cette chose

mystérieuse, avec ses rudiments d'autonomie ; puis l'hérédité,
non moins mystérieuse, qui en transmet les principes, les
résultats et les modifications; enfin les circonstances plus ou
moins favorables au milieu desquelles s'écoule l'existence des



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 411

êtres vivants, et qui agissent diversement sur eux comme
causes de prospérité, de croissance, de dépérissement, de

vigueur ou de décadence. C'est un lieu commun qu'il n'y a pas
dans toute une forêt deux feuilles absolument identiques pour
la forme, la découpure, la composition, le poids et la couleur.
A plus forte raison n'y a-t-il pas deux arbres absolument pareils;
encore moins deux animaux qui, pour l'aspect, l'agilité, la force,
les dispositions, le tempérament, se ressemblent de tout
point.

Mais, je me hâte de le dire, c'est au sommet de la création,
c'est au bout le plus élevé de la série des êtres à nous connus,
c'est dans l'humanité que la diversité se donne libre carrière.

Voici par exemple une famille complète où il y a de
nombreux enfants. S'il est un fait avéré, incontestable, c'est qu'il
n'y a pas deux de ces enfants qui se ressemblent à fond, pas
un d'eux qui soit, au physique et au moral, le portrait exact et
achevé d'un frère ou d'une sœur,

En admettant, ce qui n'est pas d'ailleurs, que deux de ces

enfants apportent en venant au monde et conservent pour un

temps, grâce à une complète égalité de soins, de vêtements,
de nourriture, de leçons, d'influence exercée sur eux, tout en

admettant, dis-je, qu'ils aient reçu et gardé pour un temps
même tempérament, même force, même physionomie, mêmes

facultés, mêmes tendances natives, [ils différeront encore, plus
tard, parvenus à l'âge de raison, à l'âge d'homme ou de femme.
Ils différeront alors. Car chacun possédera, alors, indépendamment

de ce qu'il doit à sa race, à sa famille, aux soins dont il
fut l'objet, quelque chose qui lui vient de lui-même, et de lui-
même uniquement.

C'est que nous sommes ici, à cette hauteur, dans un monde

nouveau, le monde de la conscience et de la liberté. Tandis

que dans la création inférieure la formation ou le développement

et l'activité des êtres sont gouvernés, tout au fond, par
les principes fatals de la géométrie, de la physique et de la

mécanique, et plus haut par les lois, non moins fatales, de l'instinct

et du calcul, l'être humain possède le pouvoir de se

déterminer soi-même qui fait de lui un être spirituel, une per-



412 L. GILARD

sonne morale, digne d'approbation ou de blâme, capable de

bien ou de mal. Appelé à être le fils de ses œuvres et l'artisan
responsable de sa destinée, il peut se choisir un idéal, s'y attacher

plus ou moins ou s'en détourner, écouter plus ou moins
la voix du devoir et les appels de l'Esprit. Il peut à son choix
et constamment s'élever ou descendre, se purifier ou se souiller,

s'ennoblir ou s'avilir.
Donc c'est à soi-même ' que chacun pour une part notable

doit ce qu'il devient, son caractère, cette physionomie de son
âme qui se reflète jusque sur les traits de son visage. C'est
ainsi que tous les enfants d'une même famille ont beau être
enveloppés dans les liens d'une commune origine et d'une
commune éducation : ces liens, quelque forts qu'ils soient, seront
dénoués, au moins en partie, par la poussée de l'être personnel
qui est en chacun d'eux. Entre eux la diversité pourra devenir
si grande qu'il ne restera presque plus de traces de leur
communauté d'éducation et d'origine. C'est encore un lieu
commun que de deux enfants, héritiers d'un même sang et

objets d'un même amour et des mêmes soins, l'un pourra bien

tourner, comme on dit, être pour sa famille un sujet de joie et
d'honorable fierté; l'autre, au contraire, en devenir le tourment
et même la honte.

Et maintenant, gardant dans l'esprit cette idée de la diversité

des êtres humains, — idée incontestablement juste, car elle

tient entre autres à ce principe de la liberté qui porte tout le

poids du monde moral, — si nous suivons du regard cette
diversité, non plus dans une famille seulement, mais à travers
la race entière des hommes dans tous les temps et dans tous
les lieux, elle devient véritablement infinie. Les deux lignes de

l'angle visuel capable d'embrasser un objet pareil prennent un
1 Nous espérons qu'on voudra bien ne pas confondre ce que nous disons ci-

dessus avec l'orgueilleuse prétention du stoïcisme à far da se ou avec la niaiserie

pharisienne du salut par les œuvres. Nous n'oublions pas que clans une vraie lutte
morale la volonté n'est efficace que par la foi et la prière. Nous avons déjà

rappelé, et nous devrons y revenir, que Jésus lui-même n'est vainqueur des tentations

cme par la communion avec le Père dans la foi et dans la prière. Mais la foi et

la prière sont aussi un mode, le plus réel comme le plus bienfaisant, de l'activité
morale exigée de chacun.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 413

immense écartement. Nous voyons l'humanité, plongée d'une

part jusqu'aux plus ignobles bas-fonds de la vie animale,
s'élever de l'autre jusqu'aux hauteurs les plus sublimes de la
vie de l'Esprit.

Et alors que devient, je vous Je demande, messieurs, cet être
de raison conçu par le pessimisme théologique, ce prétendu
ee simple homme « avec lequel le Saint et le Juste ne saurait

sans ignominie être en communauté de nature?
Avouez-le ; quand vous dites : un simple homme, votre

attention est douloureusement absorbée par ce qu'il y a dans

l'humanité de bas et de vil, depuis la férocité du sauvage
jusqu'à la corruption raffinée du civilisé. Vous pensez à tel
malheureux, esclave de ses appétits, qui se vautre dans ses excès

de brute: à tel misérable qui immole à ses vices élégants la

pureté des femmes et l'honneur des familles; à tel financier
véreux qui remplit son coffrefort en accumulant autour de lui
les ruines ; à tel faux grand homme qui fait de la pourpre pour
son manteau et son panache en broyant de la chair à canon au
mortier des batailles; à tel maître fourbe de la politique, qui
tantôt déclare avec une grosse gaieté cynique que ce la force
prime le droit, » tantôt falsifie une dépêche pour mettre
aux prises deux nations, en réservant toujours, d'ailleurs, au
Dieu des armées une part de complicité dans tous ses crimes ;

ou encore, hélas à la corruption collective de tel peuple en
décadence où abondent les adorateurs de ee la déesse Lubricité »

et les courtisans de la mort, où manque peut-être la proportion

de Justes qui aurait sauvé Sodome, où la littérature et les

mœurs exhalent ces puanteurs de cadavres qui, dit le Maître,
présagent et appellent ee le rassemblement des vautours L »

Mais est-ce l'humanité, cela? Ce n'en est qu'une partie, et la

pire ; le fond ténébreux et malpropre, souillé de la fange originelle

d'où s'est levé le genre humain. Regardez donc plus haut

que ces basses régions où la vie animale agite son écume dans
les hommes de joie et les hommes de proie. 11 y a au monde,
Dieu merci, quoiqu'en disent les théologiens d'autrefois et les

1
ee Où est le cadavre, là se rassembleront les aigles. » Mat. XXIV, 28.



414 L. GILARD

romanciers d'aujourd'hui, autre chose dans l'humanité que
sensualité, rapacité, soif de jouissance et de sang de la bête

humaine, autre chose aussi que l'indifférence morale de ces

neutres, que, dit le poète de la Divine comédie, repoussent
également le ciel et l'enfer.

Levez les yeux vers les sommets que cherchent les âmes

éprises du vrai et du bien, où souffle un air plus pur que la
brise parfumée aux fleurs des cimes terrestres. Vous y verrez
ceux qui gravissent, rayonnants, les degrés de l'échelle partout
dressée qui monte de la terre au ciel. Vous y verrez fleurir la
vie de l'Esprit dans la bonté, le renoncement, l'oubli de soi-
même, la faim et la soif de la justice, le dévouement sans

limite, l'intégrité obstinée à tout subir plutôt que de faillir, les

plus nobles vertus des saints, des héros et des martyrs.
Car, Dieu merci, cela aussi est humain.
Dans sa diversité infinie, fruit individuel et collectif cie son

origine, de ses tentations et de sa liberté, l'homme, il est vrai,
peut s'appeler Caïn, Judas, Pilate ou Néron.

Mais l'homme, aussi, c'est Enoch qui ee marche avec Dieu; »

c'est Moïse, ee qui préfère l'opprobre de Christ à tous les trésors
de l'Egypte ; » c'est Abraham, qui sacrifie son bien le plus cher
à ce qu'il croit son devoir; c'est Socrate, qui refuse, même

pour sauver sa vie, de se taire en ee retenant la vérité captive
dans l'injustice; » c'est le Çakia-Mouni, fils de roi, qui jette
loin de lui ses biens, ses titres, ses privilèges, et se réduit à

l'état de mendiant pour aller parmi tous les peuples de l'Inde
prêcher la délivrance par le renoncement et la résignation.

L'homme encore, pour ne citer que des noms éclatants
enregistrés par l'histoire, en laissant à leur obscurité la foule des

dévouements inconnus, parfois d'autant ee plus magnifiques, »

qui ne sont enregistrés qu'au livre de Dieu, l'homme, c'est

Coligny, c'est Washington, c'est Pascal, c'est Marc-Aurèle,
c'est Jeanne d'Arc, c'est Channing, c'est Wilberforce, c'est

Luther, c'est Esaïe, c'est saint Paul.
C'est enfin, plus grand que tous, mais frère de tous, recevant

à la mesure de ses besoins, de ses efforts, de ses prières
ardentes, les biens de l'Esprit qui viennent du Père de tous,



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 415

c'est Celui en qui nous apparaît la stature parfaite de l'homme
accompli, l'homme Jésus, le fils de l'homme fils de Dieu.

Car pour l'homme aucun degré de la vie n'est trop haut,
comme aucun, hélas! n'est trop bas1.

Ainsi le lien qui rattache Jésus à la nature humaine est
indestructible. On a pu le voiler et l'obscurcir, on ne l'a pas
brisé, on ne le brisera pas. La notion pessimiste qui s'exprime
dans ce mot dédaigneux ee un simple homme!... » ne tient pas
debout.

§3.
Sans doute, la notion opposée, celle de l'optimisme vulgaire

au sujet de la nature humaine, n'est pas davantage de mise en
face de l'Evangile. L'œuvre principale, en un sens, de Jésus,
c'est d'avoir condamné le péché dans la chair. Là est une
bonne moitié de ce que voyait avec tant d'émotion l'apôtre
lorsqu'il disait aux Corinthiens : ee Je n'ai voulu savoir parmi
vous que Jésus-Christ, et Jésus-Christ crucifié. »

Dans la croix de Jésus apparaît comme nulle part ailleurs la
vraie nature du péché. Non seulement la croix a révélé dans sa

hideur le péché imputable, conscient, subjectif, mais encore
elle a revêtu d'une tragique gravité, en le rattachant à tout un
ordre d'affreuses conséquences, même le mal inconscient de
ee ceux qui ne savent ce qu'ils font. » En elle le péché est
devenu ee excessivement péchant, » et tout péché est devenu

un objet nécessaire de haine.
Par là elle a donné son mordant au sentiment de cette vocation

qui a la perfection pour terme et pour but. Par là elle a

établi à demeure clans l'âme des disciples de Jésus, comme

une aspiration croissante, très noble et très douloureuse, la
faim et la soif de la justice sans limite. Par là elle a donné aux
âmes chrétiennes l'attitude d'humble débilité qui leur convient

1 Ce qui m'émerveille toujours, même quand les choses sont au pis, c'est la

hauteur où peut atteindre la nature humaine. La pensant haute, je la trouve

toujours plus haute que je ne croyais ; ceux qui la jugent basse la trouvent et la

trouveront toujours plus basse qu'ils ne croyaient : le fait étant qu'elle est infinie,
capable d'un infinie élévation et d'un infini abaissement. (Ruskin. The crown of
wild olive, § 106.)



416 L. GILARD

toujours, car l'humilité est essentiellement la vue vivante de

notre idéale vocation et de la distance qui nous en sépare.
Et cependant cette humble attitude, si légitime et si justifiée,

ne doit pas aller jusqu'à l'exagération et au mensonge. Il n'en
faut pas tirer des conséquences qu'elle n'entraîne pas. En

particulier il n'en faut pas argumenter pour séparer Jésus du

genre humain.
D'une part, il ne faut pas oublier que, malgré sa possession

à un degré incomparable de la ce paix de Dieu qui passe toute
intelligence, » Jésus lui-même était humble. Non seulement il
ne s'arrogeait pas d'être complètement, parfaitement bon. Mais

encore, il se sentait par lui-même débile et impuissant sans le

secours du Père.
En vain la chrétienté se l'est-elle généralement représenté

comme renfermant toujours en lui à l'avance une provision
infinie de force morale, de manière à triompher du mal en

toutes circonstances, comme naturellement et sans luttes. En
réalité lorsque la tentation, une tentation à. sa taille, se

dressait entre lui et le devoir, entre lui et le sacrifice,
entre lui et l'acceptation douloureuse de l'ordre souverain,
il était par lui-même aussi vraiment faible que l'un de nous.
Que pourraient signifier autrement ses prières, ses supplications

ardentes, prolongées pendant des nuits entières, seul
à seul avec Dieu Etaient-ce donc là de vaines formes? ou une
représentation pour la galerie? un moyen de donner à ses

disciples l'exemple de la prière dont il n'aurait eu, lui, nul
besoin? Non, — et qui le croirait? — Jésus n'a pas voulu, de

complicité avec Dieu, édifier les âmes par je ne sais quelle
pieuse supercherie. Ses prières sont ce qu'il y a de plus réellement

vrai dans la vie de Celui qui est venu au monde pour
ec rendre témoignage à la vérité. » Il priait parce qu'il en avait

besoin, parce qu'il lui fallait aussi le secours d'En-haut. C'est

avec ce secours qu'il triompha de ses tentations, comme nous

pouvons avec lui triompher des nôtres, saisir à mesure tout le

bien moral qui nous apparaît, ce combattre le bon combat et

remporter la vie éternelle. » De là son humilité.
Et d'autre part il faut reconnaître que dans l'humanité, sur-



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 417

tout dans l'histoire de l'Eglise, éclate souvent, sinon au même

degré, pourtant de la même nature qu'en Jésus, ce sentiment,
si visible en lui, d'avoir Dieu avec soi et en soi ; cette
conscience d'humanité divine, d'obéissance filiale, d'expulsion de

tout ee interdit, » de consécration sans réserve à Dieu tel qu'on
le connaît, au devoir tel qu'on le comprend, à la perfection
telle qu'on est parvenu à la voir. Ce don de soi-même, qui
constitue l'un des éléments essentiels de toute vraie conversion,

consciente ou non, ce don illimité enfantant la conviction

inspiratrice qu'on a Dieu tout entier de son côté parce qu'on
se met tout entier du côté de Dieu, n'en saisissons-nous pas
quelque chose en Jeanne d'Arc par exemple? N'est-ce pas la

source de l'originalité morale de l'humble pastoure? ce qui
donne à la sublime jeune fille, —en plein moyen-âge, songez-y,
— son indomptable assurance devant le tribunal ecclésiastique
auquel elle déclare : ee Je suis envoyée de Dieu ; prenez garde à

ce que vous allez décider de moi; si j'étais dans le péché mes
voix ne me viendraient point »

Et Pascal? Qu'est-ce qui donne en plein grand siècle
moderne de l'autorité, si pénétré d'esprit classique en religion, en

politique, en art, en morale, qu'est-ce qui impose à ce catholique

si passionné, si ec soumis à son directeur, » si persévérant

dans ses déclarations qu'il n'y a de vérité et de salut ee que
dans l'accord avec le pape, » la hardiesse de résister à cette
autorité qui fait partie essentielle de son système? de crier sa

protestation contre l'arrêt dont ses lettres ont été frappées en

cour de Rome: « Ad tuum, Domine Jesu, tribunal appello? »

d'écrire que ee si ses lettres sont condamnées à Rome, ce qu'il
y condamne est condamné dans le ciel? » Est-ce que nous ne

sentons pas sourdre le flot divin où s'abreuve son courage dans

la déclaration suivante? ee J'aime la pauvreté parce que Jésus-

Christ l'a aimée. J'aime les biens parce qu'ils permettent d'en
assister les misérables. Je garde fidélité à tout le monde, je ne
rends pas le mal à ceux qui m'en font; mais je leur souhaite
une condition pareille à la mienne, où l'on ne reçoit pas de mal
ni de bien de la part des hommes, j'ai en toutes mes actions la
vue de Dieu qui doit les juger, et ci qui je les ai toutes consa-

THÉOL. ET PHIL. 1898 28



418 L. GILARD

crées. Voilà quels sont mes sentiments. » Ne sentons-nous pas
dans cette consécration sans réserve, condition et garantie de

la communion divine, la force d'une nécessité interne qui rend
l'âme incompressible à tout despotisme du dehors, d'où qu'il
vienne Ne rappelle-t-elle pas non seulement le ce je ne puis
autrement » de Luther à Worms, mais le « il me faut être

occupé des affaires de mon père » de Jésus-Christ? N'est-elle

pas aussi, de la part du grand Janséniste, un ee Qui de vous me
convaincra de péché? »

Oui certes; quelle que soit la distance qui sépare de Jésus

Pascal, Jeanne d'Arc et Luther, il y a bien entre eux et lui
unité d'esprit, unité d'attitude morale, et différence seulement
de degré dans un même ordre de grandeur. Le souffle de leur
âme est bien ie même qui dictait au Messie selon l'Esprit sa

réponse aux représentants officiels de la religion de son temps :

ee Mon jugement est véritable parce que je ne cherche pas ma

propre gloire, mais la gloire de Celui qui m'a envoyé. »

Je n'oublie pas qu'à la déclaration de Pascal citée plus haut
il y a une suite, que voici: ee ...Tels sont mes sentiments, et je
bénis tous les jours de ma vie mon Rédempteur qui les a mis

en moi, et qui, d'un homme plein de faiblesse, de misère, de

concupiscence, d'orgueil et d'ambition, a fait un homme

exempt de tous ces maux par la force de sa grâce, à laquelle
toute gloire est due, n'ayant de moi que la misère et l'erreur »

(Pensées XX1V-69 de l'édition Havet). Je n'ai pas besoin qu'on
me rappelle que Pascal aurait été le premier à dénoncer, et
fort durement, toute assimilation, môme ainsi qualifiée et

restreinte, entre le Rédempteur et lui, entre la nature du Rédempteur

et la sienne, et à détester ce rapprochement comme un

blasphème. Mais cet admirable génie traitait aussi d'abominable

impiété la négation de la présence réelle et l'opposition à la

confession auriculaire. Il ne savait pas un mot de la critique
historique ni de la critique des livres saints. Il acceptait l'autorité

absolue de ces livres. Il tenait son esprit violemment fermé
à Descartes et à Copernic. Il adhérait de toute sa force aux
dogmes des conciles, avant tout à la Trinité. Il voyait en Jésus

la seconde hypostase de l'essence divine, un être omnipotent



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 419

et omniscient, en possession, sans progrès, ni évolution, ni
variation d'aucune sorte, de la sainteté objective infinie et
absolue. Il aurait donc indubitablement jugé blasphématoire
toute négation d'une foncière différence de nature entre lui ou
tout autre homme et le Dieu-Sauveur. Et de plus il aurait trouvé
bon, avec tous les hommes religieux de son siècle, que le

blasphémateur fût livré au bras séculier.
Et après?
De ce que Pascal, et avec lui toutes les orthodoxies, grecque,

latine, protestante, ee avouent les décisions des conciles » au
moins « des cinq premiers siècles, » et égalent complètement
au Père ee le premier-né des fils de Dieu, » cela nous lie-t-il

En résulte-t-il moins que le Fils est, de son propre aveu,
moindre que le Père, et que Dieu est le seul bon? Ne reste-t-il
pas vrai que Jésus — non pas soit un simple homme, — ce qui
n'a pas de sens, — mais est un vrai homme, comme Pascal ;

qu'il a commencé par la chair comme Pascal; qu'il a crû en

sagesse et en grâce, qu'il a traversé ses tentations du dehors
et du dedans par la foi, l'effort et la prière, (comme Pascal

quand celui-ci a triomphé des siennes); enfin que Jésus a dû

au Père, à sa présence, à son secours, à sa lumière et à sa

force, — comme Pascal déclare les devoir au Rédempteur
(c'est-à-dire au Dieu accessible, à la seconde personne de la

Trinité où s'incorporent pour lui la miséricorde et la grâce), —
les transformations et les délivrances qui ont conduit le Maître
et le disciple au degré final de leur sanctification ici-bas?

§4.

C'est pour cela, —parce que la sainteté de Jésus est humaine
et que sa vie sur la terre fut celle d'un homme véritable et non
d'un Dieu déguisé, — c'est pour cela que les expressions des

écrivains sacrés pour représenter le Maître, son caractère, sa

nature et ses rapports avec Dieu, sont également appliquées par
l'Ecriture à d'autres qu'à lui. Et j'ai en vue les plus énergiques
de ces expressions, celles même qui paraîtraient à première
vue faire à Jésus une place solitaire en dehors de l'humanité.



420 L. GILARD

S'il a fait de grandes œuvres, il dit à ses disciples : ee vous en

ferez de plus grandes que les miennes. »

Il a pardonné les péchés (quoi qu'il faille entendre par là)?
— Il dit, une fois à Pierre, et ailleurs aux douze et à tous (quoi
qu'il faille encore entendre par là) : ee Pardonnez aux hommes
leurs péchés, ils leur seront remis. »

Il est appelé le juge du monde?— Les chrétiens aussi:
ee Vous serez assis sur des trônes jugeant les tribus d'Israël. »

ee Ne savez-vous pas, dit saint Paul, que nous jugerons les

anges »

Il est l'héritier de Dieu — ee Vous êtes, dit saint Paul, héritiers

de Dieu et cohéritiers de Christ. »

U est ce l'image de Dieu invisible ?» — ee L'homme est l'image
de Dieu. »

Il est à la gloire de Dieu —« L'homme est la gloire de Dieu. »

ec II est venu dans le monde pour en être la lumière » —
ee Vous êtes la lumière du monde et le sel de la terre, s

Il est ec le Fils de Dieu? » — ec Les pacifiques seront appelés
fils de Dieu. » ee Aimez... bénissez... pardonnez... afin que vous

soyez les fils de votre Père céleste »

Il ee se sanctifie » de telle sorte que ce Satan n'ait rien en lui »

— ee Soyez parfaits comme votre Père céleste est parfait. »

Il a souffert du péché, par le péché, pour le salut de l'Eglise
et du monde (et cela lui semble d'abord tout particulier et
personnel)?— Pesez ces paroles de l'Apôtre des Gentils: « J'achève
de souffrir en mon corps ce qui manque aux afflictions de

Christ pour son corps qui est l'Eglise. »

Il est divin? — Nous sommes, dit Saint-Pierre, ee participants
de la nature divine. »

« La plénitude de la divinité a habité en lui » (Et c'est bien
la plus forte parole sur laquelle on se soit appuyé plus tard pour
lui faire perdre des pieds la terre des hommes.)— ec Je prie
pour vous, afin que vous croissiez continuellement et que
vous soyez remplis de toute la plénitude de Dieu. »

Est-ce qu'il ne résulte pas de tout cela que Jésus-Christ, sur
les hauteurs mêmes où le ec Capitaine de notre salut s agite le

drapeau de la vocation humaine, est un fils de l'homme s'adres-



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 421

sant à des fils des hommes, un fils de Dieu s'adressant à des

fils de Dieu pour les inviter à prendre conscience de leur
vocation et possession de leurs privilèges1?

CHAPITRE III
Comment Jésus-Christ est pour nous le Maître,

et sa révélation la Révélation.

Arrivons plus directement à l'objection qui s'est présentée à

nous dès le commencement de cette troisième partie de notre
travail, et que nous n'avons pas cessé d'avoir en vue depuis :

Il nous faut en Jésus-Clirist avec toute la sainteté divine
objective toute la vérité religieuse et morale infaillible et

complète.

§*¦
En un sens, que nous tâcherons bientôt d'éclaircir, cette

exigence répond à notre besoin de chrétiens de trouver en
Jésus-Christ le Maître et dans sa révélation la Révélation.

Dans un autre sens il est faux : 1° que toute la vérité reli-

1 J'espère qu'on ne m'opposera pas ici telle parole biblique en la citant à contresens

comme on le faisait naguère, dans un article, d'ailleurs plein de mérite et

conçu dans un esprit excellent, de la Revue chrétienne, sur le beau livre de

M. le doyen Sabatier. Après s'être efforcé de montrer que la théorie évolutionniste

du professeur parisien ne saurait s'accommoder de l'apparition, à un moment

ilonné de l'histoire, d'un être tel que Jésus, avec sa sainteté parfaite et unique

qui le sépare absolument même des meilleurs, le critique concentrait toute la

force de son argumentation dans cette phrase triomphante: « Moi, je suis d'en

Haut, vous, vous êtes d'en bas, disait Jésus à ses disciples. » Or le malheur veut

que ce n'est pas à ses disciples, mais aux pharisiens, adversaires déterminés et de

parti pris de l'Evangile, que Jésus adressait ces paroles. Jamais en effet celui qui

disait à Nicodème: A moins qu'un homme ne soit né d'en Haut il n'entrera

point dans te rogatane des cieux, n'aurait dit à ses disciples : « Vous êtes d'en

bas. » Pour lui ceux-là étaient « d'en bas » qui parlaient et agissaient dans l'esprit
du diable, « leur père. » Mais pour lui aussi, à coup sûr, ses disciples étaient d'en

Haut, nés d'en Haut comme tous « ceux qui sont de la lumière et qui viennent
à la lumière, afin que leurs œuvres soient manifestées, car elles sont faites selon

Dieu. » Cette inexactitude est fâcheuse pour la thèse de M. Hollard. Une inadvertance

de cette taille sur un point si grave risque de prévenir défavorablement le

lecteur attentif.



422 D. TISSOT

gieuse et morale, infaillible et complète, nous soit nécessaire ;

2° que nous la trouvions en Jésus-Christ.

Expliquons-nous.
1° De cette vérité complète, à supposer qu'elle fût formulée

pour nous quelque part, une grande partie nous serait improfi-
table, parce qu'elle nous serait inaccessible.

Saint Paul distinguait, entre les disciples de son temps, ceux
auxquels il ne fallait donner que du lait à boire, et ceux qui
pouvaient supporter des aliments plus solides, de la viande.

Il en est ainsi partout et toujours. Et de plus, cette distinction
ne s'applique pas seulement à des fragments distincts et opposés
de la collectivité ecclésiastique. Elle s'applique à chacun
séparément et môme à chacun selon ses états successifs. Nul ne

peut recevoir de la vérité que ce qu'il est en mesure de s'en

approprier, vu son degré de culture, non seulement intellectuelle,

mais encore et surtout spirituelle et morale. Il y a là, dans

cette détermination pour chacun et cette attribution à chacun
de ce qui lui est accessible en fait de vérité d'après ses circonstances

intérieures propres, — ii y a là d'innombrables applications

aux détails infiniment variés du développement humain et

chrétien, de cette loi inéluctable de prédestination dont parle
le livre des Actes : ec Ceux qui étaient prédestinés, ceux à qui
le Seigneur ouvrit l'esprit, crurent. »

En somme donc, la vue, l'intelligence et la possession de

toute la vérité religieuse exigerait un état d'esprit et d'âme

auquel notre développement spirituel ne nous élève jamais, du

moins ici-bas. ce Nous connaissons imparfaitement, dit l'apôtre.
Présentement nous voyons confusément et comme à travers un
miroir obscur. »

Comparés à l'Esprit illimité capable d'embrasser la vérité
ee dans sa longueur et sa largeur, sa hauteur et sa profondeur, »

même les plus forts sont des infirmes astreints à vivre de

régime. C'est une condition dont nous ne sortons jamais. Et en

admettant qu'en Jésus-Christ, ou ailleurs, la vérité religieuse
tout entière vous fût exprimée, je vous le demande, messieurs,
qu'en feriez-vous



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 423

2° En fait, ce n'est pas le rôle de Jésus-Christ de ee nous
conduire en toute vérité, » (même toute la vérité dont nous

avons besoin et qui nous est accessible), mais du Saint-Esprit,
directeur intérieur et continu des âmes.

On sait, et nous avons rappelé que Jésus-Christ promettait à

ses disciples qu'ils feraient ee des œuvres plus grandes que les

siennes. » Cela est vrai. La divine énergie qui était en lui et

qu'il a communiquée aux siens a fait en eux el par eux dans la

suite des siècles beaucoup plus qu'en lui pour nourrir les

affamés, guérir les malades et sauver les pécheurs.
Il en est de même pour la vérité. Ses disciples, non les

immédiats, mais d'autres, étaient destinés aussi à en porter
beaucoup plus loin que leur Maître la connaissance et la

possession.

Sans doute, en principe, toute la vérité religieuse se ramène

au grand commandement qui résume la loi et les prophètes.
Mais, d'un autre côté, toute vérité poursuivie dans un esprit
religieux, dans l'amour de la vérité et la confiance en la Vérité,
c'est-à-dire la confiance en Celui qui a établi les rapports des

choses, est une vérité religieuse. La connaissance des rapports
entre Dieu, l'homme et le monde, et de tout ce qui en découle
dans le domaine de l'obligation, est un savoir religieux et
moral.

Il peut l'être du moins; car c'est en quelque sorte la connaissance

des lois du Royaume, et cette connaissance est nécessaire
à la venue complète du Royaume, c'est-à-dire à la destruction
de l'erreur, de la souffrance et du péché, à la rénovation des

âmes, des institutions et des choses. Et elle implique une foule
de notions qui n'ont jamais traversé ou même effleuré la pensée
du Sauveur.

Je n'insisterai pas, il y aurait trop à dire, sur le rôle direct
ou indirect des sciences diverses, — cosmologiques,
géographiques, historiques, naturelles, mathématiques, médicales,
philosophiques, pédagogiques, économiques, sociales, sans parler
des arts qui ont pour objet l'utile, le beau et le bien, — dans la

préparation et la consommation de l'idéal cosmos. Mais à coup



424 L. GILARD

sûr, et on le reconnaîtra, l'activité propre de Copernic, Newton

ou Galilée, de Christophe Colomb, de Pasteur, Lyell ou Darwin,
de Turgot ou Washington, de Kant, de Pestalozzi, de Beecher-

Stowe, fait aussi partie de la vertu humaine et chrétienne.
Et du genre propre d'efforts, d'abnégation et de bienfaits

rattachés aux travaux que rappellent ces grands noms, je le
dis avec autant de respect que de profonde conviction, qu'est-
ce que le Christ a su ou seulement entrevu

§2.

Cela dit, arrivons à ce qui nous amène à voir en Jésus-Christ
le Maître, et clans sa révélation la Révélation. Un bref détour,
pour lequel je sollicite votre indulgence et votre patience, va
nous y conduire.

Dans quelques-uns de ses plus beaux drames, Shakespeare
nous montre les terribles effets que produit parfois, et tend
toujours à produire, sur l'homme qui en est la victime, quelque
brutal coup du sort d'où sort pour lui, comme l'éclair du

nuage, la découverte, inattendue et soudaine comme une explosion,

de l'ingratitude ou de la méchanceté humaine dans leur
plus scandaleuse noirceur. Malheur à qui se heurte à cette
pierre d'achoppement. Il peut y perdre l'équilibre de son être
intime, rouler dans un abîme et rester mutilé de sa chute.
Cet abîme ainsi ouvert à ses côtés, c'est celui de la misanthropie

et du scepticisme moral. Cette mutilation qui le menace,
c'est la perte de toute sa foi divine et humaine dans le

déchirement de sa confiance et de sa tendresse trompées.
Les faits de ce genre mettent en lumière ce qu'il y a de plus

redoutable dans la solidarité humaine. Ils nous rappellent que,
si la vie est, comme dit un Evangile, la lumière du monde, par
contre le résultat naturel du mal est de détruire la foi au
bien. C'est dans ces faits surtout que s'exprime le sens véritable

et profond de ces créations du grand poète, si pleines
d'intuitions de génie, qui s'appellent Timon d'Athènes, le roi
Lear et Hamlet prince de Danemark.

Or, ces révolutions d'âmes se produisent ailleurs que sur la
scène enchantée où le voyant anglais a fait agir et souffrir, et



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 425

triompher ou succomber ses héros. Il y a place aussi pour ces

tragiques bouleversements dans la vie des humbles.
Tel est en particulier le spectacle que nous offre l'histoire du

pauvre tisserand Silas Marner.
Je ne sais si vous connaissez tous, messieurs, le chef-

d'œuvre de Georges Elliot qui porte ce titre. C'est une fiction,
il est vrai, un roman si vous voulez, et qui même renferme
une épopée en prose, l'épopée populaire d'une âme simple.
Mais qu'importe? La fiction peut être plus vraie que les plus
authentiques réalités de l'histoire. Je sais tel récit pour les

enfants, de Mme de Pressensé, qui fait plus vivement
transparaître le mystère du royaume de Dieu que bien des sermons
et des traités de théologie. Et c'étaient aussi des fictions que
l'histoire du bon Samaritain et l'histoire de l'Enfant prodigue.

Donc, Silas Marner est un des humbles de ce monde ; un
laborieux ouvrier tisserand, foncièrement honnête et pieux. Il
est rattaché pour sa vie religieuse à l'une de ces petites
congrégations dissidentes qui foisonnent en Angleterre. Elles sont
souvent bien étroites d'esprit, ces congrégations, et bien
ignorantes ; elles poussent quelquefois jusqu'au baroque l'étrangeté
de leurs formes et de leurs dogmes, la rigidité de leurs scrupules

et la bizarrerie de leur titre ou de leur organisation ; et
les préjugés qu'elles partagent avec leurs pasteurs, dont le

niveau d'instruction ne les dépasse guère parfois, font les trois
quarts de leur individualisme un peu outré '. Mais elles

pénètrent, généralement, et animent tout cela d'une ferveur de

bon aloi, malgré tout ; et elles contribuent pour une forte part
à saler d'un très enviable sérieux moral la vie populaire de la

grande nation protestante d'outre-Manche.
La congrégation de Silas Marner s'appelle, du nom de son

lieu de culte, l'assemblée de Lantern-yard. Bon grain du sel de

la terre, Silas est dans cette assemblée un personnage cie

marque. Très considéré du ministre et du conseil d'adminis-

1 Ce tableau de certaines Eglises libres d'Angleterre, exact pour la première
moitié du siècle, où se passe l'histoire de Silas Marner, ne le serait plus aujour.
d'hui, ou ne s'appliquerait qu'à une infime minorité d'entre elles, qui font
totalement exception parmi les autres.



426 L. GILARD

tration, il remplit avec un zèle apprécié de tous ses obligations

comme membre exemplaire du petit troupeau. Et comme
il doit épouser bientôt une jeune fille de sa classe, partageant
ses goûts simples et droits et ses idées, et suivant comme lui le

culte de Lantern-yard, tout permet d'espérer qu'il jouira
paisiblement d'une vie utile et heureuse, honorable et honorée, en
attendant qu'il plaise au Maître souverain des rois et les
tisserands de lui donner sa place dans la Nouvelle-Jérusalem aux
murs de jaspe et aux rues pavées d'or pur, parmi ces chœurs
d'élus qui chanteront sur ce la mer de cristal» d'éternels
alléluias. Ainsi nous apparaît sa douce et pure vision d'avenir.

Hélas L'affliction est embusquée contre lui au prochain
tournant de sa route. Le malheur l'attend, un de ces malheurs
complets, trop lourd semble-t-il pour porter le nom d'épreuves,
et que le mystère des choses déchaîne parfois comme un
souffle embrasé pour tarir avec les joies du cœur la vie même
de l'âme et de la conscience. Au moment où tout semble
concourir à fixer dans le sens de son beau rêve la destinée
présente et future de notre humble ami, le nuage orageux du

drame plane au-dessus de sa tête et va foudroyer son idylle.
Silas en effet a un ami de cœur nommé William Dane,

presque aussi considéré que lui par les frères de Lantern-yard,
qui appellent les deux jeunes hommes en raison de leur étroite
affection, David et Jonathan. Mais cet ami de cœur est un
serpent. Cet ange de lumière, ce chrétien eminent, si assuré de

son salut, est un serviteur du démon, jaloux de Silas, épris de

sa fiancée, et décidé à tout pour la lui ravir.
Un jour, ou plutôt une nuit, que les deux amis ont été

chargés de veiller un vieux diacre mourant qui avait dans ses

attributions de garder l'argent de la communauté, cet argent
disparaît. Et à la suite de circonstances qu'il serait trop long
de rapporter,— circonstances parmi lesquelles joue son rôle un
accès de catalepsie survenu à Silas, et qui ont permis à William

de tout disposer pour assurer le succès de sa perfidie, —
des recherches pratiquées dans la chambre du premier fournissent

la preuve indéniable qu'il est bien l'auteur du grand péché
dont l'Eglise est scandalisée.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 427

Puis, comme Silas, éperdu dans son absolue impuissance à

se justifier, trouve pourtant la force de prendre Dieu à témoin
de son innocence, on lui applique le jugement de Dieu qu'il
invoque. On procède comme fit la première congrégation
chrétienne lorsqu'elle eut à choisir, dans la chambre haute de

Jérusalem, entre Joseph surnommé le Juste et Matthias pour
remplacer Judas ee allé dans son lieu. » A la fin d'une réunion
de prières, les ce lots sont jetés; » le sort désigne Silas; le
jugement de Dieu le condamne.

Alors, c'est pour lui comme une stupeur désespérée. Il n'a

plus aucun appui où se prendre pour rester débout. Son ami,
— il le sait s'il ignore comment, - son ami le plus cher a

ee levé le pied contre lui. » Sa fiancée l'abandonne. Ses frères
le rejettent. Pire que tout, son Dieu même a rendu contre lui
un faux témoignage. Du coup son être moral s'effondre. Il ne
croit plus à rien ni à personne, — à rien qu'à la nécessité
d'aller cacher bien loin le pauvre débris de son existence.

Il va s'établir comme tisserand dans une chaumière isolée

d'un comté éloigné. Il y végétera d'une vie à peu près
exclusivement animale, sans autre relation avec le dehors que celles

qu'il doit entretenir pour l'exercice de son métier avec les

ménagères du village voisin. Là, rien ne compte plus pour lui
que le peu qu'il gagne; cet argent, il finit par s'y attacher, —

car il faut bien aimer quelque chose tant qu'on n'est pas mort. —

Il l'entasse lentement, en remplaçant à mesure par des souverains

les shillings et les couronnes que lui rapporte son travail ;

et la joie unique de sa solitude sera longtemps de couver de

ses yeux de myope ces pièces d'or dont le tas grossit, et dont
l'adoration croissante se substitue par degré à tous ses cultes
d'autrefois.

Toutefois, à cette solidarité dans le mal par où le crime de

l'un fait la chute et le malheur de l'autre, il y a dans l'histoire
de notre tisserand une heureuse contre partie.

Tournons quelque cent pages de cette histoire. Plus de

trente ans se sont écoulés. Quand nous le retrouvons, Silas est
redevenu un homme. Son pauvre cœur meurtri et flétri a

revécu. Sa foi ancienne est revenue, moins surchargée de bizar-



428 L. GILARD

reries et d'orgueil sectaire, mais meilleure, plus simple, plus
large et plus humaine; voici comment.

Une nuit, son or bien aimé lui a été enlevé par un jeune
gentleman avarié, viveur réduit aux abois, d'un manoir voisin.
Mais ce coup qui a consommé, semble-t-il d'abord, sa désolation,

le prépare à profiter d'un autre trésor qui doit être
l'instrument de sa résurrection morale. Cet autre trésor lui est

survenu aussi pendant une de ses crises habituelles de léthargie.
C'est une petite fille d'un an et demi, qu'il a trouvée à son
réveil, vagissant près de son foyer, où elle a rampé, attirée par
la lueur du feu, des bras de sa mère, morte dans la nuit à

quelques pas de sa chaumière, d'une congestion due au froid
et à l'alcool.

Silas s'est d'abord occupé d'elle machinalement, pour ainsi
dire, en vertu de l'instinct rudimentaire d'humanité qu'éveille
toujours la souffrance unie à la faiblesse. Puis peu à peu cette
faiblesse, et la grâce et les sourires de l'enfant, lui ont pris le

cœur. Il s'est attaché à elle, donné à elle. Il l'a soignée et élevée
de son mieux. Et par un de ces justes retours, plus frécjuents

que nous ne savons les voir au cours naturel et ordinaire des

choses, l'enfant a remis son père adoptif en contact de sympathie

avec ses semblables. Car il a bien fallu au pauvre tisserand

sans famille, si inexpérimenté pour sa tâche nouvelle, de l'assistance

; non des secours d'argent, — il n'en voudrait pas, —
mais des secours répétés d'une autre nature : la préparation ou

la réparation de menus objets sans valeur et surtout
d'affectueuses directions maternelles. Il lui a fallu tout cela pour
procurer au bébé, toujours plus chéri, dont il veut être le père et

la mère, les aliments, les vêtements et les soins convenables

d'éducation.
Il a trouvé cette assistance auprès des personnes charitables

du village voisin, surtout chez la femme d'un charron, pourvue,
sous ses dehors modestes de paysanne, d'un grand sens et d'un

grand cœur, nommée Dolly Winthrop. Ainsi se sont rouverts

pour lui, naturellement et l'un après l'autre, avec le reste des

hommes, les rapports affectueux et confiants auxquels il avait

cru renoncer pour toujours.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 429

Et ainsi, également, son ancienne vie religieuse s'est rallumée.

Car il fallait bien, n'est-ce pas, que la petite Eppie allât
régulièrement, à l'Eglise d'abord, et plus tard au catéchisme. Silas, à

vrai dire, n'en voyait pas la nécessité. Il ne l'a pas admis du

premier coup et sans lutte. Mais Mrs Winthrop le lui a dit bien

souvent et répété sur tous les tons. FA la bonne Mrs Winhtrop
sait tellement mieux que le pauvre Silas, qu'elle a tant aidé et

dirigé, ce qui est bon et convenable pour Eppie Il a donc fini

par se rendre, par accompagner régulièrement son enfant, —

car la laisser aller seule est hors de la question, — à l'église et

au catéchisme.
Et peu à peu, sans qu'il sache comment, sans soupçonner

qu'il s'opère dans son âme un travail dont la simple idée l'eût
d'abord effarouché et qui tend à ramener à l'unité les deux
périodes si distinctes de sa vie, en jetant un pont sur l'abîme,

pour lui infranchissable, qui les sépare; sans rien voir d'abord
de ce travail intérieur, peut-être parce que certaines choses,

quoique identiques dans leur fond intime, ont un aspect si

différent ; peut-être parce que son culte d'autrefois, qu'il a rejeté
dans son désespoir, n'est pas reconnaissable dans celui qui le

sollicite aujourd'hui; peut-être parce que, entre l'imposant
recteur de Raveloe qui, après avoir célébré en surplis blanc l'office
liturgique, prêche en robe noire des sermons littéraires
auxquels la plupart de ses auditeurs n'entendent pas grand'chose,
et le predicant étriqué et anguleux qui criait à quelques
sectaires de Lantern-Vard la colère à venir et la prédestination des

réprouvés et des élus, les analogies sont bien faibles ; aussi

vagues et lointaines qu'entre l'église paroissiale anglicane avec
ses cloches, son autel, ses vitraux, ses litanies, son orgue
accompagnant le chant d'hymnes modernes, et la chambre haute,
carrée et nue, où la congrégation du Lautern-Yard aurait cru
pécher gravement en y nasillant autre chose que des psaumes,
— peu à peu donc et sans qu'il sache comment, les impressions
douloureuses du passé se sont affaiblies dans l'âme de Silas. La
vision s'en est éloignée comme disparaît à l'horizon, qu'il rougit

encore à peine, l'orage dont la grêle a ravagé la plaine et
fauché les moissons.



430 L. GILARD

Et d'autres impressions ont revécu en lui qu'il n'a reconnues

que plus tard et à leurs effets bienfaisants. Insensiblement et de

plus en plus, il s'est senti en affectueuse communion d'esprit et
de cœur avec ces bons et serviables chrétiens de l'église
officielle. Insensiblement, par la contagion de la foi et de la bonté
des autres, il a retrouvé sa foi en l'invisible, la paix de la
conscience et du cœur, le sentiment de la fraternité humaine et de

la fidèle paternité divine, tous les éléments essentiels de la

religion dont il avait au fond vécu dans sa jeunesse.
La grande plaie de son âme est fermée.

Parfois, il est vrai, il en regarde la cicatrice avec étonnement
et un reste de trouble. Il éprouve comme un tressaillement de

quelque fibre intérieure encore saignante. Ainsi longtemps après
la tempête un reste de houle témoigne des fureurs passées de

la mer. Il cherche à comprendre, il demande à sa secourable

confidente, la bonne Dolly Winthrop, comment une pareille
blessure a pu guérir.

Un jour, il lui raconte son histoire et comment, on ee jeta les

sorts » et le faux témoignage qu'ils avaient rendu contre lui.
ce Mon Dieu, » dit tristement Dolly, après lui avoir demandé si sa

Bible, cette Bible qui pouvait indiquer un tel moyen de découvrir

un coupable et de justifier un innocent, était bien la même
Bible qu'on avait à l'église et dans laquelle Eppie apprenait à

lire, —ce Mon Dieu, il y a des savants qui pourraient peut-être bien
nous expliquer tout cela. Je garantis que M. le pasteur le sait.
Mais il lui faudrait des grands mots pour le dire, de ceux
auxquels les pauvres gens ne comprennent guère rien. Je ne sais

jamais bien ce que signifie tout ce qu'on nous ditàJ/église, sauf

quelques mots par-ci par-là. Je sais seulement que ce sont de

bonnes choses. Cela, j'en suis sûre. Mais je vois ce qui vous
pèse sur le cœur, M. Marner ; c'est que si ce Eux d'en Haut »

avaient fait pour vous ce qui était juste, on ne vous aurait
jamais chassé comme un voleur, quand vous étiez innocent. »

ee — Ah dit Silas, c'est là ce qui me brûla comme un fer

rouge. Parce que, voyez-vous, il n'y avait personne, ni au ciel,
ni sur la terre, qui se souciât de moi. Et celui qui, dix ans et

plus, depuis que nous étions enfants et faisions de moitié en



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 431

tout, ee avait partagé mes entrées et mes sorties, » mon intime
ami, en qui je me confiais comme un frère, ee avait levé le talon
contre moi » et causé ma ruine. » ce — Le méchant dit Dolly,
je ne crois pas qu'il y ait son pareil. Mais tout cela me
surmonte ; je suis comme si je venais de m'éveiller sans savoir si

c'est la nuit ou le matin. C'est comme lorsque ayant mis en

place quelque chose on ne peut remettre la main dessus. Je

sens qu'il y avait du bien dans ce qui vous arriva, si l'on pouvait

seulement savoir quoi. Mais nous en reparlerons. Car

quelquefois des choses me viennent à l'esprit, quand je soigne des

malades par exemple, auxquelles je ne penserais jamais en
étant là tranquillement assise. »

« M. Marner, dit-elle quelques jours après en rapportant les

vêtements d'Eppie qu'elle avait emportés pour les laver, votre
malheur et ce ee tirage des lots » m'ont bien embarrassée ces

jours-ci. C'était comme un écheveau embrouillé et que je ne
savais par quel bout prendre. Mais tout m'est venu bien clair
une nuit que je veillais la pauvre Bessy Fawkes, qui est morte
en laissant derrière elle ses pauvres enfants, que Dieu les protège

Cela m'est venu clair comme le jour, quoique je ne sache

pas si je pourrai vous l'expliquer maintenant. Je ne comprends
rien à ce ce tirage des lots » et à la fausse réponse qu'ils ont
donnée. Il faudrait peut-être M. le pasteur pour vous le dire et

il ne pourrait le faire qu'avec des grands mots. Mais voici ce

qui me vint aussi clair que le jour. C'était quand je m'affligeais
sur la pauvre Bessy Fawkes, et cela me vient ainsi quand j'ai
pitié de quelqu'un et sens que je ne peux presque rien pour les

aider, quand je me lèverais tous les jours à minuit. Il me vint à

la pensée que ee Eux d'en Haut » ont un cœur bien plus
tendre que le mien. Car je ne puis nullement être meilleure

qu'Eux, qui m'ont créée. Et si quelque chose me semble trop
dur, c'est qu'il y a des choses que je ne sais pas. Et quant à

cela il y a bien des choses que j'ignore, beaucoup de choses

sûrement. Et en pensant ainsi je me souvins de vous, M. Marner,
et tout me vint dans l'esprit comme un torrent. Puisque je sentais

au dedans de moi ce qui était droit et juste pour vous, et

puisque ceux aussi qui prièrent et ce jetèrent les lots, » tous ex-



432 L. GILARD

cepté ce méchant, puisqu'ils auraient fait ce qui est bien s'ils
l'avaient pu, est-ce qu'il n'y a pas ec Eux d'en Haut » qui nous
ont créés et qui ont plus de connaissance et une volonté
meilleures? ee C'est tout ce dont je puis être sûre et tout le reste
m'est incompréhensible quand j'y pense. Car il y a cette fièvre
qui enleva les parents et laissa les petits sans ressource; puis il

y a ceux qui se rompent quelque membre, puis ceux qui
voudraient bien faire et qui souffrent de la part des méchants. Ah
il y a des peines dans ce monde et des choses que nous ne

pouvons comprendre. Et tout ce que nous avons à faire, c'est

de nous confier, faire ce qui est juste autant que nous pouvons
le savoir, et nous confier. Car si nous, qui savons si peu, pouvons

voir un peu de ce qui est bien et juste, soyons sûrs qu'il y
a du bien et du juste plus que nous n'en connaissons. Il faut
qu'il en soit ainsi, je le sens au dedans de moi-même.

ce Oui, dit Silas, vous avez raison, il y a du bien dans le

monde. Je le sens maintenant. Et c'est cela qui fait sentir à un
homme qu'il y a plus de choses qu'il n'en peut voir, malgré les
troubles de la vie et les méchancetés du monde. Ce jugement
des ee lots jetés » reste obscur ; mais l'enfant me fut envoyée.
Il y a une direction pour nous, il y a une direction.... »

Arrêtons-nous ici, messieurs, non pour faire une querelle de

mots ou un procès en hérésie à la pauvre femme qui, avec aussi

peu d'orthodoxie monothéiste que de correction grammaticale,
appelle Dieu ec Eux d'en Haut. » Mais recueillons cette clarté
qui resplendit pour nous aussi, théologiens, au point culminant
de cet entretien entre deux ee pauvres en esprit. »

Car d'abord cette affirmation si intense: «Eux d'en Haut
ont un cœur bien plus tendre que le mien, » — c'est-à-dire si

nous, tels et tels, pauvres gens et pauvres pécheurs, nous
sommes fidèles et pitoyables, comment ce Eux d'en Haut » ne le

seraient-ils pas — cette affirmation est le plus pénétrant des

commentaires sur les secrets ressorts qui amènent dans le

drame de la vie, sous le chaume ou ailleurs, toute bienfaisante

péripétie. Et d'un autre côté, puisque nous sommes ici des

frères en Christ, dont le plus cher désir est de suivre le Maître,
de croître dans la communion avec lui d'esprit et de pensée,



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 433

saluons, messieurs. Car dans ce mot, jailli du cœur honnête et

bon d'une simple femme du peuple, c'est la pensée du Maître

qui passe ; sa pensée la plus authentique, la plus caractéristique

et la plus originale, la plus irréfutable et la plus féconde,
celle dont le sens fait l'unité et éclaire l'autorité de tout
l'enseignement évangélique. Cette pensée, vous l'avez déjà reproduite
dans votre esprit, vous vous l'êtes récitée, à mesure, dans ces

termes plus corrects et plus forts, et qui vous sont plus familiers

: ee Quel est le père d'entre vous qui donne à son fils une

pierre lorsqu'il lui demande du pain ou s'il lui demande un
poisson lui donnera-t-il un serpent au lieu d'un poisson Si
donc vous, tout méchants que vous soyez, vous savez bien donner

à vos enfants de bonnes choses, A combien plus forte raison

votre Père céleste donnera-t-il des biens à ceux qui les lui
demandent. »

A combien plus forte raison?...
Oh cet a fortiori du Maître Qui n'est entraîné par la calme

hardiesse de cet élan, de cette inference magistrale du visible à

l'invisible, concluant comme chose qui va de soi, de ce qu'il y
a de sûrement bon en l'homme à ce qui, bien plus sûrement

encore, se retrouve en Dieu Qui de nous, tout au fond de son
âme, dans la région sacrée au seuil de laquelle la dialectique
de la raison pure abdique et se tait, n'y voit l'évidence même
et n'en sent la force probante infinie Et en même temps, qui
ne voit, qui ne pressent au moins tout ce qu'implique ou
appelle, renferme, établit ou résume, cette parole si pleine
d'autorité, si peu semblable à un propos de scribe, d'une doctrine
accessible aux faibles et aux petits, et qui soutient, inébranlable
comme une roche d'éternité, les pieds des plus grands

C'est bien là l'élément premier de l'anthropomorphisme
chrétien, auquel viennent s'adjoindre, comme se relient à l'épine
dorsale tous les organes du vertébré, tous les autres éléments

organiques de la vérité vivante qui est en Christ.
Ce qu'il faut faire et ce qu'il faut croire, le devoir et la destinée,

la morale, la doctrine, l'apologétique, et l'unité foncière de

la morale, de la doctrine et de l'apologétique, tout est là.
Comme aimait à dire Jalaguier, ee tout y revient parce que

THÉOL. ET PHIL. 1898 29



434 L. GILARD

tout en sort. » Car ce qui en résulte ou s'y rattache par le lien
le plus intime et le plus fort, c'est que dans la pensée de Jésus-
Christ il n'y a pas deux morales différentes, l'une pour Dieu,
l'autre pour l'homme, mais une seule, qui est la morale de

l'esprit, de l'esprit dans lequel l'homme et Dieu communient.
C'est qu'il y a parenté, affinité de nature entre le Père céleste

et sa créature de race divine, une telle affinité que l'homme est

appelé à être ee l'imitateur de Dieu comme son enfant bien-aimé,»
à être saint et parfait comme Dieu est saint et parfait et parce
que Dieu est saint et parfait, à aimer gratuitement, comme Dieu
aime gratuitement et parce que Dieu aime gratuitement.

C'est que la vie véritable, la vie normale et selon l'esprit, par
cela même qu'elle exprime la vocation humaine, en même temps
et dans la même mesure révèle ie caractère divin et les voies
divines qu'ainsi le fils de l'homme est aussi le vrai fils de Dieu

et peut dire en vérité : ce Celui qui m'a vu a vu mon Père, le

Père et moi nous sommes uns. »

C'est que la vérité morale et la vérité religieuse sont les deux

faces, exactement correspondantes, d'une même vérité, au

point que le grand commandement qui résume la loi résume
aussi les prophètes, au point que l'obligation chrétienne et la

doctrine chrétienne sont, simultanément ou tour à tour, selon
le besoin et le point de vue du moment, principe et

conséquence l'une de l'autre ; au point que l'obligation se tire de la

doctrine, comme la doctrine se conclut de l'obligation.
C'est encore qu'elles ont, l'une et l'autre, la doctrine et

l'obligation, le même rapport avec la conscience et la même prise

sur la conscience, que c'est la lumière de la vie qui les révèle
l'une et l'autre à ee ceux qui ont des yeux pour voir, » en les

faisant comme surgir à la fois sur la plaque sensible de l'âme.

C'est enfin tout ce qui s'ensuit comme conviction de péché,
de justice et de jugement, comme divinisation de la bonté et de

la miséricorde, comme souveraineté de la conscience et de

l'expérience, comme valeur exclusive de l'adoration en esprit et en

vérité, comme ruine définitive du miracle rituel et du miracle

apologétique.
Cet anthropomorphisme chrétien, qui a pour trait fondameli-



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 435

tal: Ce que l'homme doit être et doit faire, assurément Dieu
l'est et le fait ; ce que nous pouvons saisir de bon dans une vie

humaine, la nôtre ou une autre, accessible à notre expérience,
de toute nécessité nous le faisons remonter à Dieu comme à son

principe et nous en retrouvons en Dieu la consommation,— et

qui a son expression suprême et son couronnement dans cette
doctrine du quatrième évangile : Le Père, qui est plus grand
que le Fils, se révèle pourtant dans le Fils et ne se révèle
efficacement que dans le Fils, — Messieurs, c'est le dogme des

dogmes, c'est le fond essentiel de l'Evangile.
Non sans doute que l'auteur de l'Evangile ait appelé à l'existence

l'ordre de choses qu'exprime ce dogme des dogmes.
Cette unité foncière qui relie la nature humaine imparfaite

à la nature divine parfaite, qui fait de ce qu'il y a en l'homme
de bon, de grand, de vraiment humain l'écho de la parole de

Dieu, le reflet de sa lumière, l'empreinte de son caractère et

comme le prolongement de ses voies, Jésus l'a mise en pleine
lumière ; il en a consommé la manifestation, mais il ne l'a pas
créée.

Cette unité existait dès le commencement, dès que Dieu
eut « fait l'homme à son image ; » et elle opérait déjà dans

les âmes primitives à l'état d'obscur instinct. Germe inné de

la foi future et de ses plus vives lumières, elle eut pour fruit
premier et permanent le sentiment instinctif, gros de tous les

progrès religieux de l'avenir, que l'Invisible, l'Ineffable, le Mystère

qui habite au delà du voile la lumière inaccessible aux yeux
de chair, est plus grand que tout ce que nous voyons et meilleur

que tout ce que nous pouvons connaître.
C'est ce sentiment que l'Invisible vaut mieux que nous, —

universel, inné, et constitutif de notre nature religieuse, — qui
fit de tout temps écho dans les âmes à la proclamation d'Esaïe :

« Les pensées et les voies de l'Eternel sont au-dessus des

nôtres, — non à côté ou au-dessous, non différentes ou

contraires, — mais supérieures, autant que les cieux sont au-dessus

de la terre. » C'est lui qui de tout temps éleva vers le ciel

les yeux et les mains des créatures, avides de sécurité, en quête
des secrets de l'Invisible. C'est lui qui, dans leurs soupirs, où



436 L. GILARD

se mêlent à la plainte l'aspiration et l'espérance, balbutiait
quelques syllabes du divin poème Excelsior et chantait les
premières notes de sa divine mélodie. C'est lui qui, à travers la
série innombrable des rites et des croyances, des prières et des

sacrifices que mentionne l'histoire des religions, présidait à

l'élaboration du dogme des dogmes qui en est l'expression
dernière à laquelle tout aboutit.

Il donnait sa force d'impulsion à l'évolution séculaire qui, par
la culture et les progrès successifs de la conscience morale, à

mesure que se dessinait dans les âmes une notion plus élevée
et plus pure du souverain bien et de la véritable grandeur, frappait

de caducité les vieux symboles, désormais dépassés, du
divin. Agent providentiel de l'ascension humaine, il fit par
degrés substituer au culte primitif des fétiches l'adoration des

forces de la nature, quand l'humanité, dans sa laborieuse
interprétation des phénomènes, eut cru comprendre l'existence et

constaté les effets bienfaisants ou terribles de ces forces,
sources pour elle à chaque instant de tant de biens et de tant
de maux.

Et lorsque, beaucoup plus tard, sur la terre classique de

l'énergie humaine en lutte victorieuse avec les fatalités naturelles,
l'homme eut pris conscience de la dignité du ec roseau pensant,
qu'en vain l'univers écraserait, car l'homme est plus noble que
ce qui le tue parce qu'il le connaît, » c'est lui encore qui,
toujours à l'œuvre, communiqua au vaillant peuple hellène la
conviction que la pensée gouverne le monde. Et l'humanisme grec,
avec son Apollon Dorien personnifiant la beauté de l'art créateur,

et sa noble vierge issue du génie ionien, Pallas-Athéné,
symbole de l'intelligence, remplaça dans les hommages des

hommes civilisés les cultes naturalistes de l'Asie
De même enfin, quand se manifesta irrésistiblement une

grandeur d'un ordre plus élevé, supérieure à tout ce qu'on
admire dans l'ordre déjà si haut où régnent en souverains l'art et
la science, la pensée et le génie ; quand parut, dressé sur le

monde, cloué à la croix rougie de son sang, celui qui était
ec venu non pour être servi, mais pour servir, » ee pour aller de

heu en lieu faisant du bien, » ce pour chercher et pour sauver



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 437

ce qui était perdu, » alors ce même sentiment, exalté ici à son
vrai rang comme organe de la révélation divine, devenu ici le
témoignage intérieur de l'Esprit de sainteté, fit reconnaître dans

ce supplicié ec méprisé et froissé, » où l'oeil de chair ec ne
discerne ni éclat ni apparence, » « le plus beau des enfants des

hommes » et ec le désiré des nations. »

Alors l'humanisme imparfait des Grecs fit place à l'humanisme

véritable, longtemps préparé par ee la loi et les

prophètes » dans son élément supérieur de sainteté, de charité et
de pureté morale. Alors ee la bonté et la vérité se rencontrèrent,»
« lajustice et la paix s'embrassèrent. » Le dernier voile qui
cachait encore le lieu très saint se déchira. Au mot, inconscient
mais profond, de Pilate, .Ecce homo, l'élite humaine, illuminée

par le flambeau de la vie idéale, ne put qu'ajouter : Deus, ecce

Deus Car voilà, ni sur la terre, ni dans aucun des mondes qui
peuplent l'étendue sans bornes, au-dessus du saint amour qui
se dévoue et se sacrifie il n'y a rien. Et c'est pourquoi, toujours
depuis lors, là, dans le Christ humain, à ce sommet de la vie
humaine et sûrement divine, rayonne le symbole définitif, à

jamais adorable, de l'Etre invisible et éternel.
Messieurs, c'est d'avoir ainsi montré Dieu en l'homme, c'est

d'avoir découvert en lui-même, fils de l'homme que le sentiment

de sa communion avec le Père sacra fils de Dieu dans les

eaux du Jourdain, et d'avoir proclamé par ses paroles, par sa
vie et par sa mort cette unité, si généralement méconnue

quoique toujours réelle et agissante, — l'unité de Dieu et de

l'homme, l'unité en Dieu et en l'homme de la pureté et de

l'amour, de la sainteté et de la compassion,— c'est, dis-je, d'avoir
vu si clairement et proclamé si efficacement ce dogme des

dogmes, c'est là, messieurs, avec la sainteté qui fut l'instrument
nécessaire de sa vision, la très grande, l'incomparable originalité

de Jésus-Christ. C'est là ce qui lui donne dans l'ordre
religieux ce un nom au-dessus de tous les noms, » ce qui fait de lui
le Maître par excellence, le Révélateur de la religion définitive
et éternelle.

C'est par là qu'il a fait descendre à jamais la révélation du
ciel sur la terre, en en montrant le principe et la garantie, non



438 L. GILARD

dans l'autorité d'une tradition compliquée et lointaine, appuyée
sur des miracles toujours sujets à caution, mais dans le cœur
lui-même sensible à cet idéalisme que toute sa personne
proclame.

C'est par là qu'il opéra une révolution éternellement bienfaisante,

qu'il transforma la piété craintive d'Israël, et que des
ce esclaves de la loi » il fit des ee enfants du Royaume. »

C'est par là enfin qu'à nous aussi il a ce montré le Père; »

et, comme disait l'apôtre Philippe, ee Cela nous suffit; » cela

nous suffit pour vivre et pour mourir, pour nous confier, pour
aimer et pour travailler.


	La sainteté de Jésus ou l'homme normal. Partie 3, Réponse à deux objections

