
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: La première religion de l'humanité

Autor: Fornerod, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PREMIÈRE RELIGION DE L'HUMANITÉ

A. FORNEROD

ee Si Dieu a fait l'homme à son image, il faut avouer que
l'homme le lui a bien rendu. » Ce propos de Voltaire, avouez-le,
est méchant, il respire l'ironie. Il n'en renferme pas moins une
vérité attestée par l'histoire des religions. Il y a toujours un
lien intime entre la religion d'un peuple et son état social. Les

panthéons reflètent les milieux où ils se sont formés. Désirez-

vous connaître le brahmanisme? Commencez par vous
dépouiller de vos préjugés d'occidentaux. Il s'agit de vous pénétrer

de la physionomie de l'Inde, de cette immense nature qui
prête à la rêverie, à la contemplation. Il importe que vous
soyez familiarisés avec les antécédents historiques de ces

Aryens orientaux. Alors seulement vous aurez la clef qui vous
permettra de pénétrer dans le sanctuaire du brahmanisme. Les

données géographiques, ethnologiques, historiques, sociologiques

sont nécessaires pour nous faire comprendre une
religion.

Le lien entre la religion et l'état social d'un peuple étant

admis, il s'ensuit que si vous concevez une évolution de l'état
social, vous devez nécessairement conclure à une évolution
religieuse. L'humanité ressemble, au premier abord, à la mer
toujours agitée, dont les flots, sous l'impulsion des marées,
s'avancent pour se retirer aussitôt. Périodes de lumière, pé-

1 Conférence faite le vendredi 3 décembre 1897, au Musée industriel, sous les

auspices de la Société académique.

THÉOL. ET PHIL 1898. 26



386 a. fornerod

riodes de ténèbres se succèdent incessamment. Les civilisations
naissent, croissent et tombent en décomposition. Les puissances
égyptienne, assyrienne, phénicienne, grecque et romaine n'ont
laissé pour parler d'elles que des ruines. Notre Europe, si
civilisée, pourrait bien, dans quelques siècles, être presque
déserte, habitée par des populations nomades et grossières. Et

pourtant, en dépit de tous ces écroulements, quand on considère

le cours de l'humanité dans son ensemble, le point de

départ, l'homme des cavernes, et le point d'arrivée, l'Européen
civilisé du dix-neuvième siècle, on peut bien parler d'une
évolution sociale. La loi de Tylor est juste : ee Le progrès est le fait
principal, la dégénérescence le fait secondaire L » Il doit en être
de même pour la religion. Et voilà un problème captivant qui
se pose: Quels ont été les débuts de l'évolution religieuse?
Quelle a été la première religion de l'humanité?

Une question de méthode s'impose tout d'abord. Quels
documents allons-nous utiliser? Les savants font remonter la présence
de l'homme à l'époque quaternaire, si ce n'est déjà à la période
tertiaire. L'homme a été le contemporain du mammouth et
autres animaux antédiluviens. Que savons-nous de ces temps
reculés? Nous pouvons constater la présence de l'homme et

c'est tout. Le troglodyte et l'habitant des stations lacustres ont
déjà laissé des témoignages plus nombreux de leur activité.
Dans nos musées, vous avez vu ces fragments de silex, ces

hachettes, ces aiguilles, ces débris de poterie, ces pirogues
creusées dans un tronc d'arbre. Vous avez là les premières
ébauches de l'art et de l'industrie. Seulement, ces débris des

anciens âges ne nous parlent guère de religion. Quelques petits
objets ornementés peuvent être pris avec vraisemblance pour
des amulettes. Dans les cavernes qui servaient de sépultures, on

trouve les armes des défunts et des débris d'aliments, faits qui

peuvent fort bien attester la foi à une survivance après la mort.
Décidément, les renseignements que peut nous fournirl'archéo-
logie ne nous permettent pas de faire un tableau de la première
religion de l'humanité; l'imagination en ferait tous les frais. Il

1 La civilisation primitive, par E.-B. Tylor, trad, par Pauline Brunet, 1.1, p. 43.



LA PREMIÈRE RELIGION DE L'HUMANITÉ 387

importe de prendre des voies détournées pour arriver à nos
fins.

Une première source indirecte d'informations est l'étude de

la religion des non-civilisés qui vivent aujourd'hui encore en
Afrique, en Amérique, en Oceanie. Sans doute, nous devons
tenir compte du fait de la dégénérescence. Il est des tribus
sauvages qui ont connu des temps plus heureux. Le Boschmann

d'Afrique est au plus bas degré de l'échelle sociale ; sa vie n'est
qu'une vie animale. Il se trouvait pourtant antérieurement dans

une situation meilleure. L'île de Pâques possède des figures
humaines colossales, de pierre taillée. Les insulaires actuels
sont absolument incapables d'exécuter des travaux aussi

gigantesques; donc leurs devanciers leur étaient supérieurs. Userait
donc faux de prendre comme type de l'homme primitif le
représentant de la tribu la plus abjecte, ce serait aussi insensé

que de faire de l'enfant simple d'esprit, de l'idiot, le modèle de

l'enfance. Tout en tenant compte de ces cas de dégénérescence,
les conditions sociales des non-civilisés sont pourtant bien
celles que nous pouvons raisonnablement supposer au début de

l'humanité en nous appuyant sur les données de l'archéologie.
Dès lors, s'il y a un lien intime entre l'état social d'un peuple
et sa religion, grâce à l'analogie, les coutumes, les conceptions
religieuses des non-civilisés actuels peuvent fort bien être pour
nous une source indirecte d'informations.

Secondement, les survivances, dans le domaine des religions
historiques, nous permettent de remonter le cours des générations

et de statuer un état religieux antérieur aux temps
historiques. Comment cela? qu'est-ce qu'une survivance? La Révolution

de 1789 a bouleversé la France. Avec elle, un esprit nouveau

a vu le jour, un nouvel état social a surgi. Et pourtant, il
ne faut pas être grand observateur pour discerner, dans les

mœurs et institutions françaises, des souvenirs de l'ancien
régime. Ces formules, ces cadres, ces manières d'être et de

sentir qui rappellent un état social disparu sont précisément ce

qu'on appelle des survivances. Or ce phénomène est particulièrement

fréquent dans le domaine de l'histoire des religions.
En religion, les nouveautés s'amalgament avec le passé, sans



388 A. FORNEROD

détruire les formes anciennes, qui finissent par se pétrifier
complètement, et n'avoir plus de sens. Un exemple, que
j'emprunte à M. Fustel de Coulanges1. Il n'est pas rare, de nos

jours encore, d'entendre au bord d'une tombe un orateur
terminer ses adieux au défunt par cette expression consacrée :

ee Que la terre te soit légère.» Comprenez-vous?... Avec nos
conceptions spiritualistes, chrétiennes, cette parole n'a pas de

sens. Replacez-la dans son cadre réel, comme elle reprend vie
Elle avait une tout autre portée pour ceux qui croyaient
fermement que le double du mort allait continuer à vivre sous
son tombeau, qu'il y conserverait le sentiment du bien-être et
de la souffrance, qu'il y aurait faim et soif. Les conceptions
sur la vie future se sont modifiées plus d'une fois, la vieille
formule a traversé les siècles et est parvenue jusqu'à nous.

En étudiant ainsi tout ce qui paraît fossile au sein des

religions historiques, on peut remonter le cours des siècles et
statuer la première religion de l'humanité. Les résultats obtenus

par cette voie concordent avec les observations suggérées par
la religion des non-civilisés actuels.

La psychologie religieuse de l'enfance est une troisième
source indirecte d'informations.

Sans doute, l'enfant du dix-neuvième siècle est l'héritier de

tout un passé religieux. Dès sa plus tendre enfance, il est placé
sous l'influence d'une religion déterminée, du christianisme.
Cela n'empêche pas que nous pouvons surprendre chez nos
enfants une psychologie religieuse qui ne cadre pas avec les

conceptions spiritualistes dont il est enveloppé. Une mère fait
répéter à un enfant de cinq à sept ans une prière véritablement
chrétienne par l'inspiration. L'enfant, tout en la répétant
dévotement, n'en comprend pas la portée, elle est pour lui avant
tout une formule, une formule qui possède il ne sait quelle
vertu magique. Mais c'était là la conception primitive de la

prière. Pouvez-vous faire comprendre à un enfant ce qu'est la

mort? Vous lui parlez du ciel, vous l'entretenez du tombeau.
Votre spiritualisme dépasse l'intelligence de votre enfant. Pour

1 La cité antique, par Fustel de Coulanges, p. 9.



LA PREMIÈRE RELIGION DE L'HUMANITÉ 389

lui, tout prend une forme plastique; il se crée des représentations

imagées, nous dirons des mythes. Certainement l'étude
psychologique, scientifique, de la naissance et des premières
manifestations de la conscience religieuse chez l'enfant jetterait
quelques lumières sur la première religion de l'humanité. Nos

premiers ancêtres ont été de grands enfants. Malheureusement
les savants n'ont pas encore exploré cette mine.

Notre méthode indiquée, nous allons chercher maintenant à

déterminer le cadre qui convient à la première religion de

l'humanité.
Dans son essence, l'homme est toujours le même. Les lois

de son être sont constantes. Seuls les degrés de développement
varient. Il importe de saisir cette marche du progrès humain

pour déterminer le point de départ.
Or voici un premier fait. Plus un homme se civilise, plus ses

horizons s'étendent; moins un homme est cultivé, moins le

champ de ses perceptions est vaste. Comparez le vocabulaire
d'un pâtre de nos Alpes avec celui d'un membre illustre de

l'Académie française. Quelle différence! Le pâtre ne parle que
des objets renfermés dans le cercle restreint où il vit, de son

troupeau, de ses pâturages, de ses chalets. Initié à l'histoire
des civilisations et des peuples, l'académicien a une richesse de

perceptions qui se reflète dans son langage. — Une seconde

donnée. Plus un homme se civilise, plus il différencie les objets ;

par contre, l'homme simple perçoit les objets sans pouvoir les

classer. La puissance de différenciation est un des éléments de

la supériorité du savant sur le profane. Un simple particulier
ne connaît que les plantes qui jouent un rôle dans sa vie, les

plantes vénéneuses dont il doit se garder, les plantes qui entrent
dans son alimentation, ou qui le charment par leur couleur,
leur forme ou leur parfum; mais le monde végétal lui apparaît
comme un tout confus. Le botaniste, au contraire, connaissant
la plupart des variétés des plantes, domine le monde végétal.
Il distingue les traits caractéristiques d'une espèce, d'un genre,
les classifications lui sont familières.

Une troisième observation. Plus un homme se civilise, plus
il s'élève à des conceptions générales, tandis que l'homme



390 A. FORNEROD

simple s'attache aux détails, aux traits concrets. Les idées
abstraites sont l'apanage de la culture intellectuelle. Avez-vous
jamais écouté les observations d'un homme du peuple sur un
prédicateur? Il a des impressions souvent fort justes, pleines
de finesse, mais remarquez comme il les incarne toujours dans
tel ou tel détail, dans des faits particuliers. Les grandes lignes
lui échappent.

Enfin, plus un homme se civilise, plus il s'efforce de s'élever
au-dessus de ses impressions personnelles et de trouver dans

les choses elles-mêmes une norme pour ses appréciations.
L'homme simple, au contraire, fait de son moi la mesure de

ses jugements. L'esprit scientifique est un fruit de la civilisation.
Dans ses expériences, le physicien tient toujours compte de

l'équation personnelle, c'est-à-dire de l'influence de sa

personne sur l'expérience, qui peut modifier les résultats. Pour
déterminer les ressources d'une contrée, l'homme du peuple
en appellera uniquement à ses souvenirs personnels, il n'ira pas
consulter les statistiques scientifiques. Son moi est pour lui la

règle de tout.
Nous constatons donc parmi les gens de notre génération

que l'esprit civilisé se manifeste par l'élargissement des horizons

intellectuels, par une puissance de différenciation, par une

capacité pour les idées générales abstraites, par l'esprit scientifique.

Par contre, une moindre culture se trahit par un champ
d'observations relativement borné, par un esprit confus, par
une prédilection pour les faits particuliers, les détails, par une

propension à tout juger au travers de son moi. Eh bien nous
n'avons qu'à prolonger les lignes de cette différence entre le

développement des hommes de notre époque, pour nous rendre
compte de l'état d'esprit dès la première période de l'évolution
religieuse.

Les savants qui ont la patience de recueillir, de collectionner
les renseignements fournis par l'étude des non-civilisés et des

survivances, sont frappés de la monotonie des idées et des

rites. M. Marillier entre autres peut dire : ce Nul fait qui ait pour
l'histoire de la religion et pour le psychologue plus d'importance

que cette surprenante monotonie des idées que les di-



LA PREMIÈRE RELIGION DE L'HUMANITÉ 391

verses races se sont faites des causes ultimes, de l'origine et
de la destinée de l'homme ; les traditions les plus certainement

étrangères les unes aux autres semblent s'être mutuellement
servi de modèle, et toutes, elles reflètent les mêmes conceptions,

les mêmes manières de sentir. »

ce ...Ce que nous savons du Canada, par exemple, est en par-
laite concordance avec ce que nous savons de l'Australie, du

Brésil, de la Guinée ou de l'Asie boréale. La concordance est
la même dans le temps que dans l'espace : nous trouvons à des

mythes que nous a conservés Hésiode des parallèles dans des

légendes recueillies chez les Boschimans et les Cafres. Il est des

mythes comme le mythe du déluge, celui de la terre pèchée,
celui de la vierge qui donne naissance à un héros, les mythes
de l'enlèvement du feu ou de l'origine de la mort, dont l'aire de

distribution est presque aussi vaste que la surface entière de la

terre '. » Cette uniformité contraste avec l'empreinte particulière
que présente chaque religion historique. Vous ne pouvez
confondre la religion égyptienne et la religion chaldéenne. Et ces

deux appartiennent à un tout autre type que les religions orientales.

Plus une nationalité est forte, plus sa religion a des

caractères nettement marqués. Il s'ensuit que si l'humanité a

débuté par l'uniformité, la première religion était formée d'un
certain nombre d'éléments simples ; donc ses horizons étaient
bornés.

L'absence de différenciation est aussi manifeste. Tout paraissait

confus à l'homme. Le cercle d'objets dont il avait
conscience n'était pas assez grand pour lui permettre de dominer
l'ensemble des phénomènes de l'univers et d'en distinguer les

grandes divisions. Tandis que les règnes de la nature sont

l'a, b, c de nos connaissances, ils n'existaient pas encore pour
lui. Il considérait le minéral, le végétal, l'animal, comme ses

frères et ses sœurs. Examinez les éléments qui constituent les

mythes primitifs, nous y voyons les bêtes, les plantes, les

étoiles, le soleil, la lune, le vent, la pluie, jouer des rôles
semblables. L'homme mettait sur le même plan tous les objets per-

1 Mythes, cultes et religion, par A. Lang, traduit par Léon Marillier.
Introduction, p. XII.



393 A. FORNEROD

eus. L'institution du totémisme, si générale parmi les non-civilisés,

confirme nos affirmations. Une tribu rattache ordinairement

ses origines à qui à un être humain? non, indifféremment
à un animal ou à un végétal.

Si l'homme ne distinguait pas les grands règnes de la nature,
il attribuait une égale valeur aux objets infimes et aux objets
considérables.

L'enfant, pendant sa promenade, se laisse plus facilement
captiver par un petit caillou, à la forme capricieuse, à la veine
colorée, que par le tableau de la nature qui l'entoure. L'homme
enfant n'a également pas un jugement qui lui permette d'apprécier

les choses à leur juste valeur. Rien n'est plus caractéristique

à cet égard que la nomenclature des fétiches d'une
peuplade, ee II ne faut pas, nous dit M. Réville, se demander ce qui
peut être un fétiche aux yeux du nègre, on ferait mieux de se

demander ce qui ne peut pas l'être. Une pierre, une racine, un
vase,une plume, unehliche, un coquillage, une étoffe bigarrée,
une dent d'animal, une peau de serpent, une boîte, une vieille
épée rouillée, tout au monde peut être fétiche pour ces grands
enfants '. »

La personnification des objets est par contre complète. Quand
le petit enfant se heurte à une table, il la frappe, comme si la

table avait eu une intention malveillante à son égard. L'homme
enfant prête également à tout ce qu'il voit, à tout ce qu'il
touche, à tout ce qui frappe ses sens, ses propres capacités,
ses propres velléités. Etoiles, plantes, animaux, objets fabriqués,
pluie, vent, tout se transforme à ses yeux en êtres semblables
à lui.

Dès lors, comment devons-nous nous représenter la position
de l'homme des premières peuplades vis-à-vis de la nature
Nous sommes encore aujourd'hui des membres de l'univers, la

nature continue à exercer ses droits sur nous; mais n'est-il
pas vrai que, grâce à la suprématie de l'esprit, nous pouvons la

dominer? Dans la mesure où l'esprit se développe en nous,
nous en faisons la conquête par la science, nous la contem-

1 Les religions des peuples non-civilisés, par A. Réville, t. I, p. 81.



LA PREMIÈRE RELIGION DE L'HUMANITÉ 393

pions en artiste. Tel ne devait pas être le cas aux temps anté-

historiques. Alors, l'homme se dégageant peu à peu de la simple
vie animale, faisait encore corps avec la nature. Confondu

avec elle, il recherchait avant tout en elle la satisfaction
des besoins de sa chair, il lui demandait des aliments, il cherchait

le repos, il voulait se reproduire. Les objets qui se

présentaient à lui lui apparaissaient comme favorables ou défavorables,

suivant qu'il favorisaient ses désirs ou s'y opposaient.
Ne soyez pas étonnés que les survivances de ces temps anté-

historiques aient paru indignes aux générations postérieures.
Xénophane, au sixième siècle avant Jésus-Christ, dans un

poème, se plaignait déjà qu'on attribuât aux dieux les pires
crimes des mortels. Ces éléments grossiers paraissaient tout
naturels au temps où le cannibalisme fleurissait encore, où

l'homme considérait les animaux comme ses frères.
Dans un cadre pareil, quelle religion pouvons-nous placer?
L'homme de race divine aspire sans cesse à entrer en

communion avec son Créateur. La religion est essentiellement une
union de l'homme avec la source de la vie, avec l'Etre suprême.
C'est là le ressort intime de toutes les religions. Seulement, la

variété des conditions et des degrés de développement de la

vie humaine déterminent les formes de ce rapport de l'homme
avec Dieu. Dès lors, l'animisme peut être considéré comme la

première religion de l'humanité, parce qu'il paraît cadrer avec
l'état psychique des peuplades qui ont précédé les grandes
religions historiques. Mais qu'est-ce que l'animisme? Pour le

comprendre, examinons brièvement ses deux sources: le culte
ancestral et le naturisme.

La mort semble avoir été un des phénomènes qui ont le plus
fortement impressionné les premiers hommes. La mort apparaît
toujours aux peuples enfants comme quelque chose de contre-
nature. En face d'un cadavre, le sens de la vie proteste. Non,
il n'est pas possible que cet homme qui chassait, qui commandait

en despote à ses femmes, qui avait une si grande part dans

la vie de la tribu, ne soit plus, il ne peut pas être anéanti! Sous

ces impressions, l'homme a affirmé une survivance après la

mort. La doctrine juive de la résurrection de la chair, des



394 A. FORNEROD

corps, ne se trouve guère représentée parmi les peuplades
non civilisées. L'esprit immortel opposé à la matière decomposable

et par conséquent périssable, cette doctrine chère à la

philosophie grecque, est d'une métaphysique qui n'était pas à

la portée des primitifs; une psychologie plus enfantine se trahit.
La mort apparaît simplement comme un sommeil prolongé. Or

pendant la nuit, dans le rêve, l'homme ne possède-t-il pas la

faculté de se dédoubler? Tandis que son corps reste appesanti

par le sommeil, son image, son double, son fantôme, peut se

transporter ici et là, courir des aventures étranges, chasser,
discuter, agir tout à fait comme pendant le réveil. Ce dédoublement

de la personne humaine était confirmé aux yeux de

l'homme à demi sauvage parles cas de visions, d'hallucinations.
Qui n'avait vu se présenter à lui l'image, le double, le fantôme
de personnes vivantes ou mortes? On reconnaissait leur visage,
on entendait leur voix, on surprenait leur démarche familière.
Et pourtant, ce n'était point leur être tout entier, ce n'était que
leur double, leur esprit. Aussi, sous l'impulsion de la foi à la

survivance, quoi de plus naturel que de se représenter les doubles

des morts continuant leur existence terrestre? Ils sont en

général désignés par les termes d'ombres, de souffles. Ces

esprits sont des images humaines subtiles, immatérielles, impalpables

et invisibles et pourtant susceptibles aussi de manifester

quelques propriétés physiques.
Dès lors, dans la confusion où l'homme se trouvait plongé,

l'existence de ces esprits étant ancrée dans l'imagination et
dans les cœurs, la religion devait se manifester comme un culte
rendu aux esprits des ancêtres. En eux l'homme reconnaissait
des puissances qui le dépassaient. Il devait craindre leurs
maléfices, il avait tout à gagner à capter leurs faveurs. L'homme
s'est prosterné et a adoré les esprits de ses ancêtres. Les sacrifices

nombreux offerts en leur honneur attestent la réalité du

culte ancestral. Comme le lien entre le double et le cadavre

n'était pas envisagé comme complètement rompu, les rites de

la sépulture sont reconnus comme nécessaires au bien-être des

esprits. Leur privation de la sépulture leur cause de grandes
souffrances. Rendre les derniers honneurs aux morts n'était



LA PREMIÈRE RELIGION DE L'HUMANITÉ 395

pas seulement un acte de piété filiale, mais un acte d'adoration.
Ensuite, la survivance n'étant envisagée que comme une simple
prolongation de l'existence présente, le double, l'esprit a

besoin, comme l'homme, de nourriture, d'ustensiles, de moyens
de défense. Aussi enterre-t-on leurs armes avec les morts.
De véritables hécatombes ont lieu sur la tombe des puissants.
Femmes, esclaves sont sacrifiés afin que leurs doubles aillent
prêter au double du défunt les mêmes services qu'ici-bas. Aux

jours déterminés, on apporte au tombeau des aliments, des

boissons. Grâce à une ouverture on fait pénétrer ces dons

jusqu'au mort. L'esprit, libre d'aller et de venir, viendra prendre
son repas au tombeau où repose son cadavre, bien que de très
bonne heure on déterminât une patrie des ombres, soit à l'occident,

du côté du coucher du soleil, soit dans des régions
souterraines.

Des traces de ce culte ancestral se retrouvent partout: en

Afrique chez les noirs, chez les Cafres, en Amérique parmi les

tribus de Peaux-Rouges, chez les Esquimaux, les Caraïbes, en

Oceanie chez les Polynésiens. Les religions historiques
renferment de nombreuses survivances du culte ancestral. Le
culte des morts est encore une des plus puissantes assises de

la religion chinoise. Les pyramides d'Egypte nous parlent de

l'importance du culte ancestral dans cette antique civilisation
de la vallée du Nil. Dans son beau livre de la Cité antique,
M. Fustel de Coulanges a pu soutenir la thèse que toutes les

institutions grecques et romaines tiraient leurs origines du

culte ancestral. L'adoration des esprits des morts est bien

un des éléments constitutifs de la première religion de

l'humanité.

L'animisme, disions-nous, a pour seconde source le
naturisme. Que devons-nous entendre par ce terme barbare? Le fait

que la nature, elle aussi, a été divinisée et a été peuplée d'un
nombre incalculable d'esprits. Nous avons vu que le non-civilisé

faisait de sa propre personne la norme de tout, et qu'il
vivait dans la confusion des règnes de la nature. Dès lors, ce

dédoublement qu'il faisait de son être, il devait logiquement
l'appliquer à tout ce qui l'impressionnait, à tout ce qui entrait



396 A. FORNEROD

en contact avec lui. Le phénomène physique perçu le préoccupait

moins que l'image, le fantôme, le double, l'esprit incarné
dans ce phénomène. Prenons un exemple: ee Quand les frères
Lador, nous raconte M. Réville1, voulurent s'embarquer sur le

Niger pour le descendre jusqu'à son embouchure, un roi du

pays, bienveillant aux voyageurs, ne voulut pas les laisser partir
avant d'avoir interrogé le fleuve par l'organe de son prêtre
pour savoir s'il consentait à les porter ainsi jusqu'à la mer.
Heureusement le fleuve fit une réponse favorable. Pourtant,
au cours du trajet, il arriva qu'un nuage très épais s'éleva du
fleuve et couvrit toute la contrée d'obscurité. Là-dessus, les

nègres dirent aux voyageurs blancs de se coucher à plat ventre
et de ne pas regarder le fleuve, il n'avait jamais vu de blancs
et c'est pour cela qu'il faisait lever ce nuage épouvantable. »

Vous le voyez, le fleuve n'est pas envisagé uniquement comme
une masse d'eau, mais avant tout comme le siège du double
du fleuve, d'un esprit qui, comme le double de l'homme, manifeste

des intentions bienveillantes ou malveillantes, est capable
de nuire aux desseins de l'homme ou de les favoriser. Cette

personnification des phénomènes de la nature a été générale.
Le caillou contre lequel l'homme s'était butté, l'arbre nourricier
qui jouait un grand rôle dans son alimentation, l'animal dont il
redoutait les dégâts, l'étoile, la lune qui le contemplaient d'un
regard inquisiteur, l'étincelle d'où le feu jaillissait, tous ces

objets naturels perçus, dans le cadre de cette psychologie
enfantine, se transformaient, sous l'impulsion religieuse, en esprits
divins, devant lesquels l'homme se prosternait, auxquels des

prières étaient adressées, des sacrifices offerts. La nature était

peuplée d'esprits divins.
Le culte ancestral, le culte de la nature ont développé le

culte des esprits. Tout était plein d'esprits. L'animisme a bien
été la première religion de l'humanité. L'animisme, disons-

nous, et non pas le culte du feu, le culte des astres spécialement.

Pour expliquer l'univers, les philosophes grecs ont pris
tantôt un élément, tantôt un autre. Pour Thaïes, c'était l'eau;

1 Les religions des peuples non civilisés, t. I, p. 64.



LA PREMIÈRE RELIGION DE L'HUMANITÉ 397

pour Anaximène, c'était l'air; pour Heraclite, le feu. Prendre

un des éléments pour en faire la source des autres, c'était une

erreur. De même, pour rendre compte des origines religieuses
de l'humanité, chaque savant a sa préférence marquée. Les

uns, Spencer, Lippert, entre autres, voudraient faire tout
dériver du culte ancestral, qui pendant un laps de temps aurait
seul prévalu. Le naturisme ne serait qu'un développement de

ce culte; les esprits des ancêtres seraient envisagés comme

prenant domicile dans tel ou tel objet. D'autres, Fritz Schultze

en particulier, font au naturisme la place d'honneur, le culte
ancestral n'est pour eux qu'une quantité négligeable. Et au sein

du naturisme, les uns ont une prédilection marquée pour le

culte du feu, d'autres pour le culte des animaux. Certainement,
il est incontestable que, suivant les contrées, tel ou tel élément
de l'animisme est plus fortement accentué, mais les différents
éléments se retrouvent en général partout, la proportion seule

varie.
En outre, si les esprits qui ont frappé un homme ont seuls de

l'importance à ses yeux, les esprits sont pourtant placés sur
un même plan, ils sont tous considérés comme de même

essence. La confusion où l'homme est plongé ne lui permet pas
généralement de faire une classification des esprits. Ici et là,

toutefois, on aperçoit dans telle ou telle peuplade un commencement

de différenciation. Les phénomènes lumineux, les étoiles,
la lune, le soleil, s'ils ne sont pas plus adorés que les simples
esprits anonymes, sont en tout cas entourés d'une plus grande
estime, d'une plus haute considération. C'est là le germe d'un
développement religieux qui nous conduit à un stade supérieur.
Prendre ces lueurs d'une période nouvelle pour des éléments

monothéistes, c'est les sortir brusquement de l'animisme, leur
cadre naturel.

Il nous reste maintenant à relever les caractères principaux
de cette première religion de l'humanité.

Son empreinte magique est manifeste. Les esprits dont
l'homme se sent enveloppé ont la propriété de s'incarner tantôt
dans un corps, tantôt dans un autre. C'est là l'origine des

fétiches. Un fétiche est un objet quelconque, considéré comme



A. FORNEROD

habité par un esprit, comme le réceptacle d'un esprit. On s'est
fort étonné de voir, chez différentes peuplades, les adorateurs
battre leurs fétiches et les jeter au feu. Quel acte d'impiété Il
s'explique pourtant. Les fétiches, après avoir reçu des sacrifices,

après avoir été invoqués, se sont montrés impuissants. Les
adorateurs en concluent que les esprits pourraient bien avoir
abandonné leurs fétiches. Dès lors, ils n'ont plus de valeur, ils
peuvent être détruits. Un objet n'est fétiche que pour le temps
où un esprit est incarné en lui. Les incarnations d'esprits
favorisent et développent la magie; nous allons en fournir quelques
preuves.

Tout d'abord, le- prêtre de cette religion est le sorcier,
l'homme qui possède spécialement l'art de pouvoir évoquer ou
conjurer les esprits, parce que lui-même entre en contact avec

eux, est possédé par eux. Voyez-le au moment où il remplit
son sacerdoce Après des jours de jeûne, de macérations, il
est sous l'empire de spasmes nerveux, c'est un halluciné, il est

en extase. Regardez-le, le voilà insensible sur le sol, il
tressaute, il se tord au milieu de convulsions; maintenant il se

précipite comme une bête fauve sur les spectateurs, ou bien pâle,
le visage décomposé, il laisse échapper quelques paroles
sauvages et incohérentes, accompagnées de gestes désordonnés.
C'est alors qu'il est le plus inspiré; ses paroles sont des

prophéties, ses indications des ordres des esprits. Il exerce un
grand pouvoir sur les peuplades.

L'exorcisme est l'allié de la sorcellerie. Parmi les peuples
enfants, la maladie n'est jamais envisagée comme produite par
des causes naturelles, mais bien par des esprits malveillants.
Les malades sont de véritables possédés. Aussi la guérison ne

peut- être obtenue que par l'exorcisme. Entrons dans la hutte
d'un noir d'Afrique. Il y a un malade, le sorcier vient le visiter.
Il lui donnera bien des dépuratifs, des vomitifs, il ira même

jusqu'à sucer la partie malade, mais ces remèdes naturels passent

inaperçus. Le sorcier, et avec lui le malade et son entourage,
mettent avant tout l'accent sur les formules magiques employées,

sur les rites magiques suivis. C'est grâce à sa puissance
magique que le sorcier peut faire passer l'esprit de la maladie



LA PREMIÈRE RELIGION DE L'HUMANITÉ 399

dans le corps d'une poule, qu'on chasse au loin, ou dans un
clou, ou dans un chiffon.

Le sorcier unit les fonctions de prêtre, de médecin, de juge
aussi. Or, dans les affaires de justice, le caractère magique
apparaît encore. Les jugements de Dieu, si populaires au moyen
âge, remontent aux débuts de l'histoire religieuse. C'est au

moyen de sortilèges que la culpabilité ou l'innocence des accusés

doit apparaître. De là l'usage fréquent des ordalies. Un
homme est-il soupçonné de sorcellerie malfaisante, d'assassinat?
Une femme est-elle accusée d'infidélité? Le clan est assemblé,
les inculpés sont mis en évidence, au centre. Le sorcier
s'approche, il leur fait boire un breuvage. Si l'accusé résiste à cette

épreuve, il est déclaré innocent; s'il succombe, c'est la preuve
de sa culpabilité.

Ce caractère magique rejaillit sur toutes les manifestations

religieuses. Même la prière est envisagée avanttout comme une

formule, comme une incantation, qui a une puissance en elle-

même, indépendamment des dispositions de l'adorateur.
L'empreinte mythologique de l'animisme est aussi forte que

son empreinte magique.
La mythologie ne constitue pas, il est vrai, l'essence de la

première religion de l'humanité. L'affirmer, ce serait commettre
la même erreur que de confondre aujourd'hui la théologie et la

philosophie chrétienne avec la religion chrétienne. Cette

métaphysique des premières peuplades, formée d'éléments spora-
diques, car les grands mythes appartiennent aux religions
historiques, est partout intimement liée à l'animisme. Pour

comprendre ce rapport, observons l'enfant. C'est un être
curieux. Quel questionneur infatigable! II vous ennuie, il vous
fatigue par ses pourquoi, il réclame des explications sur tout.
Alors qu'il n'est pas trop encore influencé par notre éducation

moderne, comment s'y prend-il pour trouver des réponses aux

problèmes que le spectacle qu'il a sous les yeux suscite en lui?
Comme l'animiste, il personnifie tout ; tout prend pour lui des

allures d'êtres vivants. D'autre part, étant incapable de saisir
l'enchaînement réel des phénomènes entre eux, les moindres
coïncidences, les plus légères ressemblances suffisent pour



400 A. FORNEROD

qu'il établisse un lien entre ce qu'il ne connaît pas et ce qu'il
connaît. Les rapports apparents lui tiennent lieu de rapports
de cause à effet. Et voilà comment des histoires invraisemblables

peuvent lui tenir lieu de réponses. Il en est de même des

peuples enfants. Sous l'empire de l'animisme, tout se dramatise,

tout prend vie, tout est animé. L'esprit scientifique étant
absent, l'imagination, secondée par un langage concret, plein
de métaphores, possédant la distinction du masculin et du

féminin, l'imagination a beau jeu pour créer des réponses aux
problèmes que se posent les peuples enfants.

Prenons deux exemples. Les éclipses intriguent vivement, et
on le comprend, les peuplades ignorantes. Que devient ce
phénomène astronomique sous l'influence de l'animisme?Un mythe
tel que celui que M. Tylor nous rapporte1 des Chiquitos, peuple
de l'Amérique méridionale, te Ils s'imaginaient que la lune était
poursuivie à travers le ciel par d'énormes chiens, lesquels
finissaient par l'atteindre et la déchiraient jusqu'à ce que sa

lumière fût rouge, épuisée, inondée du sang qui coulait de ses
blessures. »

L'introduction de la mort dans le monde a préoccupé
l'imagination des peuplades enfantines. Quelle solution pouvaient-
elles bien en donner Un mythe qui, comme chez les Nama-

quis de l'Afrique australe, fait du lièvre la cause de ce dénouement

fatal de la vie des hommes. Ils rapportent, en effet, que
la lune envoya un jour le lièvre à l'homme pour lui porter ce

message : ee De même que je meurs et que je renais à la vie, de

même vous mourrez et renaîtrez. » Mais le lièvre alla trouver
l'homme et lui dit : ec De même que je meurs et que je ne renais

pas à la vie, de même aussi vous mourrez pour ne pas renaître.»
Puis le lièvre revint dire à la lune ce au'il avait fait: la lune le

frappa d'un coup de sa hachette et lui fendit la lèvre, et il
porte toujours les traces de sa blessure.

Tout sous l'empire de l'animisme se transforme ainsi en

mythes. Et l'homme enfant qui crée un mythe croit à la réalité
de ce mythe, il est convaincu de la validité de son explication.

1 La civilisation primitive, t. 1, p. 376.



LA PREMIÈRE RELIGION DE L'HUMANITÉ 401

Le poète moderne, emporté par son imagination, personnifie
lui aussi la nature ; il fait parler le tonnerre, il prête des sensations

humaines aux arbres, aux rochers. Mais il n'est pas dupe
de ses métaphores. Elles ne sont là que pour donner corps à

son sens poétique. L'homme enfant, subjugué par sa foi aux
esprits, croit réellement à ses mythes. Dans le tonnerre, il
s'imagine entendre le chariot de la divinité du ciel roulant sur
le firmament solide. La mythologie est la théologie de
l'animisme.

Si l'animisme a une empreinte magique et mythologique,
cette première religion de l'humanité n'a par contre pas une

empreinte morale nettement marquée.
Il ne faut pas s'en étonner. Une divinité ne peut exercer une

action sur les mœurs que si elle est conçue comme morale. Les

esprits de l'animisme ne revêtent pas ce caractère-là. Ce sont
des esprits avant tout doués d'une certaine puissance, mais

capricieux. Si plus d'une peuplade distingue les bons des mauvais

esprits, c'est l'intérêt personnel qui fait le départ. Un

esprit dont l'homme ne peut attendre que des maléfices est un
mauvais esprit. Celui dont les faveurs lui sont assurées est un
bon esprit. Cet indifférentisme moral de l'animisme se trahit
déjà par l'empreinte magique de son culte que nous avons
indiquée. Elle se manifeste en outre par les deux plaies de

l'animisme, les sacrifices humains et les sacrifices de chasteté, ainsi

que dans sa croyance à la survivance après la mort.
Les sacrifices humains datent du règne de l'anthropophagie.

Appréciant la chair humaine, les indigènes en offrent aux esprits
comme un met des plus délicats. L'anthropophagie a cessé de

très bonne heure dans maintes peuplades. Seulement, les sacrifices

humains se conservent longtemps encore comme un
hommage fait aux esprits. Cette pratique monstrueuse est donc

scellée par la religion. Les mœurs sont souvent en progrès sur
les coutumes religieuses.

La sève qui circule partout dans la nature donne aux
premières peuplades l'impression de puissances fécondantes. Les

1 La civilisation primitive, t. 1, p. 407.

THÉOL. ET PHIL. 1898 "21



402 A. FORNEROD

esprits appartiennent aux deux sexes. Aussi, pour leur
complaire, dans plus d'une tribu, hommes et femmes accomplissent

des actes honteux. La religion sanctionne ce qui, dans la

vie civile, est considéré comme un mal. Les mœurs, ici
encore, sont en avance sur les pratiques religieuses.

Nous pourrions nous attendre à rencontrer un cachet moral
dans la croyance à la survivance de l'homme après la mort. Eh

bien non; nous sommes encore ici déçus. La survivance chez
les populations animistes est envisagée avant tout comme une
simple prolongation de la vie, où le double poursuit la même
existence que sur la terre. Le puissant reste puissant, le pauvre
demeure pauvre. La condition de l'homme après la mort ne
constitue pas une récompense ou un châtiment à sa conduite.
L'existence de séjours différents pour les esprits des morts se

rencontre assez fréquemment, mais le rang social est la plupart
du temps la cause déterminante du partage. Quelquefois, pourtant,

les travailleurs infatigables, les bons chasseurs, les bons

guerriers sont envoyés au paradis. C'est une lueur morale.
Si l'animisme est indifférent à la morale, il offre pourtant un

point de jonction avec elle. La morale existe chez les peuplades
de non-civilisés; sans code moral, la vie sociale est impossible.
Seulement, ce code est né sur le terrain des traditions et de

l'opinion publique. Un rapprochement entre ces deux domaines

distincts se produisait dans les moments importants de la vie
de la tribu pour fortifier, affermir les liens qui réunissent les

membres de la peuplade entre eux. Les fétiches du clan sont
adorés, des sacrifices et des danses sacrées ont lieu. Une
consécration religieuse est ainsi donnée à la vie de la tribu. Cette

action sociale de l'animisme présage des temps meilleurs. Si, à

l'origine, la religion et la morale constituent deux domaines

distincts, elles tendront de plus en plus à se rapprocher. Elles

fusionneront complètement avec le christianisme.
Nous ne savons si nous avons réussi à vous faire voir que les

éléments de l'animisme forment un tout homogène, qui
s'explique par le milieu psychologique des peuples enfants. Ce

milieu est il vraiment le créateur de l'animisme, comme l'affirment
quelques représentants de l'école positiviste? Alors la religion



LA PREMIÈRE RELIGION DE L'HUMANITÉ 403

devrait être considérée comme le fruit de l'ignorance. La science

en dévoilant les secrets de la nature, fait reculer le domaine du

merveilleux, donc de la religion. La science livrant un duel à

mort à la religion, il ne pourrait pas y avoir d'union entre la
science et la foi L'erreur de cette thèse positiviste est de

considérer le milieu, qui explique bien les caractères de l'animisme,
comme la cause même de la religion. S'il en était ainsi, pourquoi

parmi tous les êtres de la création, placés pourtant dans

les mêmes conditions, l'homme seul s'est-il prosterné, a-t-il
adoré des esprits, s'est-il senti dépendant de puissances qui le

dépassaient? Pourquoi? parce que l'homme seul est un être
virtuellement religieux. La cause de la religion est dans

l'homme et non dans la nature. Cette virtualité en se réalisant

s'incarne, il est vrai, dans les formes que le milieu lui fournit.
Donc si l'animisme est dépassé, avec des conditions d'existence

nouvelles, cette virtualité se créera de nouveaux organes. Il y
a une évolution religieuse. C'est un devoir pour tout homme

qui fait de la religion le centre de sa vie de couler ses convictions

dans des moules qui correspondent au développement
social de son temps. Cet homme-là peut paraître un négateur, un
destructeur; en réalité, il fait œuvre positive.

Considérer l'animisme commela première religion de l'humanité

peut sembler étrange à bien des âmes chrétiennes! L'Evangile

a une si haute conception de la divinité! Le Dieu Esprit, le
Dieu Amour révélé en Jésus-Christ donne au pécheur repentant
la conviction que le christianisme est vrai, qu'il est la vérité
absolue. Dès lors, les âmes chrétiennes, sous l'impression que
ce qui est vrai doit avoir toujours existé, prêtent aux origines
religieuses de l'humanité des teintes d'un spiritualisme chrétien,

et il leur semble que considérer l'animisme comme la
première religion soit un sacrilège. Et pourtant! L'univers apparaît-
il moins l'œuvre de Dieu si, au lieu de nous le représenter
comme créé en sept jours, nous l'envisageons comme une création

continue, se déroulant à nos yeux sous la forme d'une
évolution lente et insensible? De même, l'évolution religieuse prise
au sérieux, c'est-à-dire comme une éducation divine de l'humanité,

ne nous apparaît pas comme contraire à l'Evangile, sur-



404 A. FORNEROD

tout quand nous considérons que ce sont les inspirés qui ont
fait avancer l'évolution religieuse, et qu'ils ont présenté leur
œuvre comme une révélation en combattant l'état religieux de

leur temps. Et Paul avait déjà cette idée d'une longue préparation

à l'Evangile, lorsqu'il écrivait aux Galates : ee Mais lorsque
les temps ont été accomplis, Dieu a envoyé son fils. » Dès lors,
l'animisme nous apparaît comme le premier bégayement de

l'âme religieuse. Le jargon du petit enfant est toujours informe.
Les parents n'en sont pas moins ravis, l'enfant ne sera pas

muet, il parlera. Aussi haut que nous remontions le cours de

l'humanité, nous découvrons avec l'animisme des traces,
grossières, informes, tant que vous voudrez, mais des traces pourtant

de cette aspiration de l'homme à entrer en communion
avec l'Etre suprême. L'animisme nous donne les gages d'un
avenir religieux meilleur pour l'humanité.


	La première religion de l'humanité

