Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 31 (1898)

Artikel: La premiéere religion de I'humanité
Autor: Fornerod, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379653

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PREMIERE RELIGION DE L’HUMANITE

PAR

A. FORNEROD

« Si Dieu a fait ’homme & son image, il faut avouer que
’homme le lui a bien rendu. » Ce propos de Voltaire, avouez-le,
est méchant, il respire l'ironie. Il n’en renferme pas moins une
vérité attestée par l'histoire des religions. Il y a toujours un
lien intime entre la religion d’'un peuple et son état social. Les
panthéons reflétent les milieux ol ils se sont formés. Désirez-
vous connaitre le brahmanisme? Commencez par vous dé-
pouiller de vos préjugés d’occidentaux. Il s’agit de vous péné-
trer de la physionomie de 'Inde, de cette immense nature qui
préte & la réverie, & la contemplation. Il importe que vous
soyez familiarisés avec les antécédents historiques de ces
Aryens orientaux. Alors seulement vous aurez la clef qui vous
permetira de pénétrer dans le sanctuaire du brahmanisme. Les
données géographiques, ethnologiques, historiques, sociolo-
giques sont nécessaires pour nous faire comprendre une reli-
gion.

Le lien entre la religion et I'état social d’un peuple étant
admis, il s’ensuit que si vous concevez une évolution de I'état
social, vous devez nécessairement conclure a une évolution re-
ligieuse. L’humanité ressemble, au premier abord, & la mer tou-
jours agitée, dont les flots, sous l'impulsion des marées,
s'avancent pour se retirer aussitot. Périodes de lumiére, pé-

1 Conférence faite le vendredi 3 décembre 1897, au Musée industriel, sous les
auspices de la Société académique.

THEOL. ET pHIL 1898. 26



336 A. FORNEROD

riodes de téneébres se succedent incessamment. Les civilisations
naissent, croissent et tombent en décomposition. Les puissances
égyptienne, assyrienne, phénicienne, grecque et romaine n’ont
laissé pour parler d’elles que des ruines. Notre Europe, si civi-
lisée, pourrait bien, dans quelques siecles, étre presque dé-
serte, habitée par des populations nomades et grossiéres. Et
pourtant, en dépit de tous ces écroulements, quand on consi-
dére le cours de '’humanité dans son ensemble, le point de
départ, 'homme des cavernes, et le point d’arrivée, I’Européen
civilisé du dix-neuviéme siécle, on peut bien parler d’une évo-
lution sociale. La loi de Tylor est juste: « Le progres est le fait
principal, la dégénérescence le fait secondaire . » Il doit en étre
de méme pour la religion. Et voila un probleme captivant qui
se pose: Quels ont été les débuts de I’évolution religieuse ?
Quelle a été la premiére religion de ’humanité ?

Une question de méthode s’impose tout d’abord. Quels docu-
ments allons-nous utiliser? Les savants font remonter la présence
de I'’homme a ’époque quaternaire, si ce n’est déja ala période
tertiaire. L’homme a été le contemporain du mammouth et
autres animaux antédiluviens. Que savons-nous de ces temps
reculés? Nous pouvons constater la présence de ’homme et
c’est tout. Le troglodyte et ’habitant des stations lacustres ont
déja laissé des témoignages plus nombreux de leur activité.
Dans nos musées, vous avez vu ces fragments de silex, ces
hachettes, ces aiguilles, ces débris de poterie, ces pirogues
creusées dans un tronc d’arbre. Vous avez la les premiéres
ébauches de I'art et de l'industrie. Seulement, ces débris des
anciens dges ne nous parlent guére de religion. Quelques petits
objets ornementés peuvent étre pris avec vraisemblance pour
des amulettes. Dans les cavernes qui servaient de sépultures, on
trouve les armes des défunts et des débris d’aliments, faits qui
peuvent fort bien attester la foi & une survivance apres la mort.
Décidément, les renseignements que peut nous fournirl’archéo-
logie ne nous permettent pas de faire un tableau de la premiere
religion de ’humanité; 'imagination en ferait tous les frais. Il

! La civilisation primitive, par E.-B. Tylor, trad. par Pauline Brunet, t. I, p. 43.



LA PREMIERE RELIGION DE L'HUMANITE 387

importe de prendre des voies détournées pour arriver & nos
fins.

Une premiére source indirecte d’informations est I’étude de
la religion des non-civilisés qui vivent aujourd’hui encore en
Afrique, en Amérique, en Océanie. Sans doute, nous devons
tenir compte du fait de la dégénérescence. Il est des tribus sau-
vages qui ont connu des temps plus heureux. Le Boschmann
d’Afrique est au plus bas degré de I’échelle sociale ; sa vie n’est
qu’une vie animale. Il se trouvait pourtant antérieurement dans
une situation meilleure. L’ile de Pidques posséde des figures
humaines colossales, de pierre taillée. Les insulaires actuels
sont absolument incapables d’exécuter des travaux aussi gigan-
tesques; donc leurs devanciers leur étaient supérieurs. Il serait
donc faux de prendre comme type de 'homme primitif le re-
présentant de la tribu la plus abjecte, ce serait aussi insensé
que de faire de I’enfant simple d’esprit, de I'idiot, le modele de
I’enfance. Tout en tenant compte de ces cas de dégénérescence,
les conditions sociales des non-civilisés sont pourtant bien
celles que nous pouvons raisonnablement supposer au début de
Phumanité en nous appuyant sur les données de 'archéologie.
Deés lors, s’il y a un lien intime entre 1’état social d’'un peuple
et sa religion, grice 4 'analogie, les coutumes, les conceptions
religieuses des non-civilisés actuels peuvent fort bien étre pour
nous une source indirecte d'informations.

Secondement, les survivances, dans le domaine des religions
historiques, nous permettent de remonter le cours des généra-
tions et de statuer un état religieux antérieur aux temps histo-
riques. Comment cela? qu’est-ce qu'une survivance? La Révo-
lution de 1789 a bouleversé la France. Avec elle, un esprit nou-
veau a vu le jour, un nouvel état social a surgi. Et pourtant, il
ne faut pas étre grand observateur pour discerner, dans les
meeurs et institutions francaises, des souvenirs de I'ancien ré-
gime. Ces formules, ces cadres, ces maniéres d’étre et de
sentir qui rappellent un état social disparu sont précisément ce
qu’on appelle des survivances. Or ce phénoméne est particulié-
rement fréquent dans le domaine de I’histoire des religions.
En religion, les nouveautés s’amalgament avec le passé, sans



388 A. FORNEROD

détruire les formes anciennes, qui finissent par se pétrifier
complétement, et n’avoir plus de sens. Un exemple, que j'em-
prunte & M. Fustel de Coulanges!. Il n’est pas rare, de nos
jours encore, d’entendre au bord d’une tombe un orateur ter-
miner ses adieux au défunt par cette expression consacrée:
« Que la terre te soit légére.» Comprenez-vous?... Avec nos
conceptions spiritualistes, chrétiennes, cette parole n’a pas de
sens. Replacez-la dans son cadre réel, comme elle reprend vie!
Elle avait une tout autre portée pour ceux qui croyaient fer-
mement que le double du mort allait continuer & vivre sous
son tombeau, qu’il y conserverait le sentiment du bien-étre et
de la souffrance, qu’il y aurait faim et soif. Les conceptions
sur la vie future se sont modifiées plus d’une fois, la vieille
formule a traversé les siécles et est parvenue jusqu’a nous.

En étudiant ainsi tout ce qui parait fossile au sein des reli-
gions historiques, on peut remonter le cours des siecles et sta-
tuer la premiére religion de ’humanité. Les résultats obtenus
par cette voie concerdent avec les observations suggérées par
la religion des non-civilisés actuels.

La psychologie religieuse de l'’enfance est une troisieme
source indirecte d’informations.

Sans doute, I’enfant du dix-neuviéme siécle est ’héritier de
tout un passé religieux. Dés sa plus tendre enfance, il est placé
sous linfluence d’une religion déterminée, du christianisme.
Cela n’empéche pas que nous pouvons surprendre chez nos
enfants une psychologie religieuse qui ne cadre pas avec les
conceptions spiritualistes dont il est enveloppé. Une mere fait
répéter a4 un enfant de cing a sept ans une priere véritablement
chrétienne par l'inspiration. L’enfant, tout en la répétant dévo-
tement, n’en comprend pas la portée, elle est pour lui avant
tout une formule, une formule qui posséde il ne sait quelle
vertu magique. Mais c’était 12 la con:eption primitive de la
priére. Pouvez-vous faire comprendre 4 un enfant ce qu’est la
mort? Vous lui parlez du ciel, vous I’entretenez du tombeau.
Votre spiritualisme dépasse l'intelligence de votre enfant. Pour

1 La cité antique, par Fustel de Coulanges, p. 9.



LA PREMIERE RELIGION DE L’HUMANITE 389

lui, tout prend une forme plastique; il se crée des représenta-
tions imagées, nous dirons des mythes. Certainement I’étude
psychologique, scientifique, de la naissance et des premiéres
manifestations de la conscience religieuse chez I'enfant jetterait
quelques lumiéres sur la premiére religion de '’humanité. Nos
premiers ancétres ont été de grands enfants. Malheureusement
les savants n’ont pas encore exploré cette mine.

Notre méthode indiquée, nous allons chercher maintenant a
déterminer le cadre qui convient & la premiére religion de
I’humanité.

Dans son essence, 'homme est toujours le méme. Les lois
de son étre sont constantes. Seuls les degrés de développement
varient. Il importe de saisir cette marche du progrés humain
pour déterminer le point de départ.

Or voici un premier fait. Plusun homme se civilise, plus ses
horizons s’étendent; moins un homme est cultivé, moins le
champ de ses perceptions est vaste. Comparez le vocabulaire
d’'un patre de nos Alpes avec celui d'un membre illustre de
I’Académie francaise. Quelle différence! Le paire ne parle que
des objets renfermés dans le cercle restreint o il vit, de son
troupeau, de ses piturages, de ses chalets. Initié & I'hisloire
des civilisations et des peuples, ’académicien a une richesse de
perceptions qui se reflete dans son langage. — Une seconde
donnée. Plus un homme se civilise, plus il différencie les objets;
par contre, ’'homme simple percoit les objets sans pouvoir les
classer. La puissance de différenciation est un des éléments de
la supériorité du savant sur le profane. Un simple particulier
ne connait que les plantes qui jouent un role dans sa vie, les
plantes vénéneuses dont il doit se garder, les plantes qui entrent
dans son alimentation, ou qui le charment par leur couleur,
leur forme ou leur parfum; mais le monde végétal lui apparait
comme un tout confus. Le botaniste, au contraire, connaissant
la plupart des variétés des plantes, domine le monde végétal.
Il distingue les traits caractéristiques d’une espéce, d’'un genre,
les classifications lui sont familiéres.

Une troisieme observation. Plus un homme se civilise, plus
1l s’éleve 4 des conceptions générales, tandis que 1’homme



390 A. FORNEROD

simple s’attache aux détails, aux traits concrets. Les idées
abstraites sont ’apanage de la culture intellectuelle. Avez-vous
jamais écouté les observations d’'un homme du peuple sur un
prédicateur ? Il a des impressions souvent fort justes, pleines
de finesse, mais remarquez comme il les incarne toujours dans
tel ou tel détail, dans des faits particuliers. Les grandes lignes
lui échappent.

Enfin, plus un homme se civilise, plus il s’efforce de s’élever
au-dessus de ses impressions personnelles et de trouver dans
les choses elles-mémes une norme pour ses appréciations.
L’homme simple, au contraire, fait de son moi la mesure de
sesjugements. L’esprit scientifique est un fruit de la civilisation.
Dans ses expériences, le physicien tient toujours compte de
I’équation personnelle, c’est-a-dire de linfluence de sa per-
sonne sur ’expérience, qui peut modifier les résultats. Pour
déterminer les ressources d’une contrée, ’homme du peuple
en appellera uniquement a ses souvenirs personnels, il n’ira pas
consulter les statistiques scientifiques. Son moi est pour lui la
régle de tout.

Nous constatons donc parmi les gens de notre génération
que 'esprit civilisé se manifeste par I’élargissement des hori-
zons intellectuels, par une puissance de différenciation, par une
capacité pour les idées générales abstraites, par I’esprit scienti-
fique. Par contre, une moindre culture se trahit par un champ
d’observations relativement borné, par un esprit confus, par
une prédilection pour les faits particuliers, les détails, par une
propension a tout juger au travers de son moi. Eh bien nous
n’avons qu’a prolonger les lignes de cette différence entre le dé-
veloppement des hommes de notre époque, pour nous rendre
compte de I'état d’esprit dés la premiére période de I’évolution
religieuse.

Les savants qui ont la patience de recueillir, de collectionner
les renseignements fournis par 'étude des non-civilisés et des
survivances, sont frappés de la monotonie des idées et des
rites. M. Marillier entre autres peut dire: « Nul fait qui ait pour
Ihistoire de la religion et pour le psychologue plus d’impor-
tance que cette surprenante monotonie des idées que les di-



LA PREMIERE RELIGION DE L’HUMANITE SN

verses races se sont faites des causes ultimes, de l'origine et
de la destinée de 'homme ; les traditions les plus certainement
étrangeres les unes aux autres semblent s’étre mutuellement
servi de modeéle, et toutes, elles reflétent les mémes concep-
tions, les mémes maniéres de sentir. »

« ...Ce que nous savons du Canada, par exemple, est en par-
faite concordance avec ce que nous savons de I’Australie, du
Brésil, de la Guinée ou de I’Asie boréale. La concordance est
la méme dans le temps que dans ’espace : nous trouvons a des
mythes que nous a conservés Hésiode des paralleles dans des
légendes recueillies chez les Boschimans et les Cafres. Il est des
mythes comme le mythe du déluge, celui de la terre péchee,
celul de la vierge qui donne naissance & un héros, les mythes
de ’enlévement du feu ou de l'origine de la mort, dont I’aire de
distribution est presque aussi vaste que la surface entiére de la
terre !. » Cette uniformité contraste avec ’empreinte particuliéere
que présente chaque religion historique. Vous ne pouvez con-
fondre la religion égyptienne et la religion chaldéenne. Et ces
deux appartiennent & un tout autre type que les religions orien-
tales. Plus une nationalité est forte, plus sa religion a des ca-
ractéres nettement marqués. Il s’ensuit que si 'humanité a dé-
buté par l'uniformité, la premiére religion était formée d’un
certain nombre d’eéléments simples; donc ses horizons étaient
bornes.

L’absence de différenciation est aussi manifeste. Tout parais-
sait confus & ’homme. Le cercle d’objets dont il avait con-
science n’était pas assez grand pour lui permettre de dominer
Iensemble des phénoménes de l'univers et d’en distinguer les
grandes divisions. Tandis que les régnes de la nature sont
I’a, b, ¢ de nos connaissances, ils n’existaient pas encore pour
lui. I1 considérait le minéral, le végétal, 'animal, comme ses
fréres et ses sceurs. Examinez les éléments qui constituent les
mythes primitifs, nous v voyons les bétes, les plantes, les
étoiles, le soleil, la lune, le vent, la pluie, jouer des roles sem-
blables. L’homme mettait sur le méme plan tous les objets per-

1 Mythes, cultes et religion, par A. Lang, traduit par Léon Marillier. Intro-
duction, p. XIL



392 A. FORNEROD

cus. L’institution du totémisine, si générale parmi les non-civi-
lisés, confirme nos affirmations. Une tribu rattache ordinaire-
ment ses origines a qui ? & un étre humain ? non, indifféremrnent
a un animal ou & un veégétal.

Si ’homme ne distinguait pas les grands régnes de la nature,
1l attribuait une égale valeur aux objets infimes et aux objets
considérables.

L’enfant, pendant sa promenade, se laisse plus facilement
captiver par un petit caillou, & la forme capricieuse, a la veine
colorée, que par le tableau de la nature cpui 'entoure. L’homme
enfant n’a également pas un jugement qui lui permette d’appré-
cier les choses a leur juste valeur. Rien n’est plus caractéris-
tique a cet égard que la nomenclature des fétiches d’une peu-
plade. « Il ne faut pas, nous dit M. Réville, se demander ce qui
peut étre un fétiche aux yeux du neégre, on ferait mieux de se
demander ce qui ne peut pas 'étre. Une pierre, une racine, un
vase, une plume, une buche, un coquillage, une étoffe bigarrée,
une dent d’animal, une peau de serpent, une boite, une vieille
épéee rouillée, tout au monde peut étre féliche pour ces grands
enfants 1. »

La personnification des objets est par contre complete. Quand
le petit enfant se heurte & une table, il la frappe, comme si la
table avait eu une intention malveillante & son égard. L’homme
enfant préte également a tout ce qu’il voit, & tout ce qu’il
touche, a tout ce qui frappe ses sens, ses propres capacités,
ses propres velléités. Etoiles, plantes, animaux, objets fabriqués,
pluie, vent, tout se transforme a ses yeux en étres semblables
a lui.

Dés lors, comment devons-nous nous représenter la position
de 'homme des premiéres peuplades vis-a-vis de la nature ?
Nous sommes encore aujourd’hui des membres de 'univers, la
nature continue a exercer ses droits sur nous; mais n’est-il
pas vral que, grice a la suprématie de l'esprit,nous pouvons la
dominer? Dans la mesure ol l'esprit se développe en nous,
nous en faisons la conquéte par la science, nous la contem-

U Les religions des peuples non-cwwilisés, par A. Réville, t. I, p. 81.



LA PREMIERE RELIGION DE L’HUMANITE 393

plons en artiste. Tel ne devait pas étre le cas aux temps anté-
historiques. Alors, 'homme se dégageant peu & peu de la simple
vie animale, faisait encore corps avec la nature. Confondu
avec elle, il recherchait avant tout en elle la satisfaction
des besoins de sa chair, il lui demandait des aliments, il cher-
chait le repos, il voulait se reproduire. Les objets qui se pré-
sentaient & lui lui apparaissaient comme favorables ou défavo-
rables, suivant qu’il favorisaient ses désirs ou s’y opposaient.
Ne soyez pas étonnés que les survivances de ces temps anté-
historiques aient paru indignes aux générations postérieures.
Xénophane, au sixieme siécle avant Jésus-Christ, dans un
poéme, se plaignait déja qu’on attribuidt aux dieux les pires
crimes des mortels. Ces éléments grossiers paraissaient tout
naturels au temps ol le cannibalisme fleurissait encore, ol
I’hnomme considérait les animaux comme ses fréres.

Dans un cadre pareil, quelle religion pouvons-nous placer?

L’homme de race divine aspire sans cesse & entrer en com-
munion avec son Créateur. La religion est essentiecllement une
union de ’homme avec la source de la vie, avec 'Etre supréme.
(Pest 14 le ressort intime de toutes les religions. Seulement, la
variété des conditions et des degrés de développement de la
vie humaine déterminent les formes de ce rapport de ’homme
avec Dieu. Des lors, 'animisme peut étre considéré comme la
premiere religion de ’humanité, parce qu’il parait cadrer avec
I'état psychique des peuplades qui ont précédé les grandes reli-
gions historiques. Mais qu'est-ce que I'animisme? Pour le com-
orendre, examinons briévement ses deux sources: le culte an-
cestral et le naturisme.

La mort semble avoir été un des phénomenes qui ont le plus
fortement irnpressionné les premiers hommes. La mort apparait
toujours aux peuples enfants comme quelque chose de contre-
nature. En face d’un cadavre, le sens de la vie proteste. Non,
1l n’est pas possible que cet homme qui chassait, qui comman-
dait en despote a ses femmes, qui avait une si grande part dans
la vie de la tribu, ne soit plus, il ne peut pas étre anéanti! Sous
ces impressions, 'homme a affirmé une survivance aprés la
mort. La doctrine juive de la résurrection de la chair, des



394 A. FORNEROD

corps, ne se trouve guére représentée parmi les peuplades
non civilisées. L’esprit immortel opposé & la matiére décom-
posable et par conséquent périssable, cette doctrine chére i la
philosophie grecque, est d’une métaphysique qui n’était pas a
la portée des primitifs; une psychologie plus enfantine se trahit.
La mort apparait simplement comme un sommeil prolongé. Or
pendant la nuit, dans le réve, ’homme ne posséde-t-il pas la
faculté de se dédoubler? Tandis que son corps reste appesanti
par le sommeil, son image, son double, son fantdme, peut se
transporter ici et 14, courir des aventures étranges, chasser,
discuter, agir tout & fail comme pendant le réveil. Ce dédouble-
ment de la personne humaine était confirmé aux yeux de
I’homme & demi sauvage par les cas de visions, d’hallucinations.
Qui n’avait vu se présenter 4 lui 'image, le double, le fantéme
de personnes vivantes ou mortes? On reconnaissait leur visage,
on entendait leur voix, on surprenait leur démarche familiére.
Et pourtant, ce n’était point leur étre tout entier, ce n’était que
leur double, leur esprit. Aussi, sous I'impulsion de la foi a la
survivance, quoi de plus naturel que de se représenter les dou-
bles des morts continuant leur existence terrestre? Ils sont en
général désignés par les termes d’ombres, de souffles. Ces
esprits sont des images humaines subtiles, immatérielles, impal-
pables et invisibles et pourtant susceptibles aussi de manifester
quelques propriétés physiques.

Dés lors, dans la confusion ou '’homme se trouvait plongé,
Pexistence de ces esprits étant ancrée dans l'imagination et
dans les cceurs, la religion devait se manifester comme un culte
rendu aux esprits des ancétres. En eux '’homme reconnaissait
des puissances qui le dépassaient. Il devait craindre leurs ma-
léfices, il avait tout & gagner & capter leurs faveurs. L’homme
s’est prosterné et a adoré les esprits de ses ancétres. Les sacri-
fices nombreux offerts en leur honneur attestent la réalité du
culte ancestral. Comme le lien entre le double et le cadavre
n’était pas envisagé comme completement rompu, les rites de
la sépulture sont reconnus comme nécessaires au bien-étre des
esprits. Leur privation de la sépulture leur cause de grandes
souffrances. Rendre les derniers honneurs aux morts n’était



LA PREMIERE RELIGION DE L’'HUMANITE 395

pas seulement un acte de piété filiale, mais un acte d’adoration.
Ensuite, la survivance n’étant envisagée que comme une simple
prolongation de I’existence présente, le double, I'esprit a be-
soin, comme I’homme, de nourriture, d’ustensiles, de moyens
de défense. Aussi enterre-t-on leurs armes avec les morts.
De véritables hécatombes ont lieu sur la tombe des puissants.
Femmes, esclaves sont sacrifiés afin que leurs doubles aillent
préter au double du défunt les mémes services qu’ici-bas. Aux
jours déterminés, on apporte au tombeau des aliments, des
boissons. Grace & une ouverture on fait pénétrer ces dons jus-
qu’au mort. L’esprit, libre d’aller et de venir, viendra prendre
son repas au tombeau ol repose son cadavre, bien que de trés
bonne heure on détermindt une patrie des ombres, soit a 'occi-
dent, du co6té du coucher du soleil, soit dans des régions sou-
terraines,

Des traces de ce culte ancestral se retrouvent partout: en
Afrique chez les noirs, chez les Cafres, en Amérique parmi les
tribus de Peaux-Rouges, chez les Esquimaux, les Caraibes, en
Océanie chez les Polynésiens. Les religions historiques ren-
ferment de nombreuses survivances du culte ancestral. Le
culte des morts est encore une des plus puissantes assises de
la religion chinoise. Les pyramides d’Egypte nous parlent de
I'importance du culte ancestral dans cette antique civilisation
de la vallée du Nil. Dans son beau livre de la Cité antique,
M. Fustel de Coulanges a pu soutenir la thése que toutes les
institutions grecques et romaines tiraient leurs origines du
culte ancestral. L’adoration des esprits des morts est bien
un des éléments constitutifs de la premiére religion de I'hu-
manité.

L’animisme, disions-nous, a pour seconde source le natu-
risme. Que devons-nous entendre par ce terme barbare? Le fait
que la nature, elle aussi, a été divinisée et a été peuplée d’un
nombre incalculable d’esprits. Nous avons vu que le non-civi-
lisé faisait de sa propre personne la norme de tout, et qu’il
vivait dans la confusion des régnes de la nature. Dés lors, ce
dédoublement qu’il faisait de son étre, il devait logiquement
Iappliqtier & tout ce qui 'impressionnait, & tout ce qui entrait



396 A. FORNEROD

en contact avec lui. Le phénomeéne physique percu le préoccu-
pait moins que 'image, le fantome, le double, I’esprit incarné
daus ce phénoméne. Prenons un exemple: « Quand les fréres
Lador, nous raconte M. Réville!, voulurent s’embarquer sur le
Niger pour le descendre jusqu'd son embouchure, un roi du
pays, bienveillant aux voyageurs, ne voulut pas les laisser partir
avant d’avoir interrogé le fleuve par 'organe de son prétre
pour savoir s’il consentait & les porter ainsi jusqu’a la mer.
Heureusement le fleuve fit une réponse favorable. Pourtant,
au cours du trajet, il arriva qu’un nuage trés épais s’éleva du
fleuve et couvrit toute la contrée d’obscurité. La-dessus, les
négres dirent aux voyageurs blancs de se coucher & plat ventre
et de ne pas regarder le fleuve, il n’avait jamais vu de blancs
et c’est pour cela qu’il faisait lever ce nuage épouvantable. »
Vous le voyez, le fleuve n’est pas envisagé uniquement comme
une masse d’eau, mais avant tout comme le siége du double
du fleuve, d’un esprit qui, comme le double de ’homme, mani-
feste des intentions bienveillantes ou malveillantes, est capable
de nuire aux desseins de ’homme ou de les favoriser. Cette
personnification des phénoménes de la nature a été géneérale.
Le caillou contre lequel ’homme s’était butté, I’arbre nourricier
qui jouait un grand roéle dans son alimentation, ’animal dont il
redoutait les dégits, I’étoile, la lune qui le contemplaient d’un
regard inquisiteur, Iétincelle d’olt le feu jaillissait, tous ces
objets naturels percus, dans le cadre de cette psychologie en-
fantine, se transformaient, sous I'impulsion religieuse, en esprits
divins, devant lesquels 'homme se prosternait, auxquels des
priéres étaient adressées, des sacrifices offerts. La nature était
peuplée d’esprits divins.

Le culte ancestral, le culte de la nature ont développé le
culte des esprits. Tout était plein d’esprits. L’animisme a bien
été la premiére religion de I’humanité. L’animisme, disons-
nous, et non pas le culte du feu, le culte des astres spéciale-
ment. Pour expliquer l'univers, les philosophes grecs ont pris
tantot un élément, tantot un autre. Pour Thales, c’était I’eau;

! Les religions des peuples non civilisés, t. 1, p. 64.



LA PREMIERE RELIGION DE L’HUMANITE 397

pour Anaximeéne, c’était I'air; pour Héraclite, le feu. Prendre
un des éléments pour en faire la source des autres, c’était une
erreur. De méme, pour rendre compte des origines religieuses
de I'numanité, chaque savant a sa préférence marquée. Les
uns, Spencer, Lippert, entre autres, voudraient faire tout dé-
river du culte ancestral, qui pendant un laps de temps aurait
seul prévalu. Le naturisme ne serait qu'un développement de
ce culte; les esprits des ancétres seralent envisagés comme
prenant domicile dans tel ou tel objet. D’autres, Fritz Schultze
en particulier, font au naturisme la place d’honneur, le culte
ancestral n’est pour eux qu’une quantité négligeable. Et au sein
du naturisme, les uns ont une prédilection marquée pour le
culte du feu, d’autres pour le culte des animaux. Certainement,
il est incontestable que, suivant les contrées, tel ou tel élément
de I'animisme est plus fortement accentué, mais les différents
¢léments se retrouvent en général partout, la proportion seule
varie.

En outre, si les esprits qui ont frappé un homme ont seuls de
I'importance a ses yeux, les esprits sont pourtant placés sur
un méme plan, ils sont tous considérés comme de méme es-
sence. La confusion ol 'homme est plongé ne lui permet pas
généralement de faire une classification des esprits. Ici et 13,
toutefois, on apercoit dans telle ou telle peuplade un commen-
cement de différenciation. Les pnénomeénes lumineusx, les étoiles,
la lune, le soleil, s’ils ne sont pas plus adorés que les simples
esprits anonymes, sont en tout cas entourés d’une plus grande
estime, d’'une plus haute considération. C’est la le germe d'un
développement religieux qui nous conduit & un stade supérieur.
Prendre ces lueurs d’une période nouvelle pour des éléments
monothéistes, c’est les sortir brusquement de ’animisme, leur
cadre naturel.

Il nous reste maintenant & relever les caractéres principaux
de cette premiére religion de I’humanité.

Son empreinte magique est manifeste. Les esprits dont
’homme se sent enveloppé ont la propriété de s’incarner tantot
dans un corps, tantdt dans un autre. C’est la l'origine des
feétiches. Un fétiche est un objet quelconque, considéré comme



398 A. FORNEROD

habité par un esprit, comme le réceptacle d’un esprit. On s’est
fort étonné de voir, chez différentes peuplades, les adorateurs
battre leurs fétiches et les jeter au feu. Quel acte d’impiété! Il
s’explique pourtant. Les fétiches, aprés avoir reca des sacri-
fices, apres avoir été invoqués, se sont montrés impuissants. Les
adorateurs en concluent que les esprits pourraient bien avoir
abandonné leurs fétiches. Dés lors, ils n’ont plus de valeur, ils
peuvent étre détruits. Un objet n’est fétiche que pour le temps
ol un esprit est incarné en lui. Les incarnations d’esprits favo-
risent et développent la magie ; nous allons en fournir quelques
preuves.

Tout d’abord, le- prétre de cette religion est le sorcier,
I’'homme qui posséde spécialement I’art de pouvoir évoquer ou
conjurer les esprits, parce que lui-méme entre en contact avec
eux, est possédé par eux. Voyez-le au moment ou il remplit
son sacerdoce! Aprés des jours de jetine, de macérations, il
est sous ’empire de spasmes nerveux, c’est un halluciné, il est
en extase. Regardez-le, le voild insensible sur le sol, il tres-
saute, il se tord au milieu de convulsions; maintenant il se pré-
cipite comme une béte fauve sur les spectateurs, ou bien pale,
le visage décomposé, il laisse échapper quelques paroles sau-
vages et incohérentes, accompagnées de gestes désordonnés.
C’est alors qu’il est le plus inspiré; ses paroles sont des pro-
phéties, ses indications des ordres des esprits. Il exerce un
grand pouvoir sur les peuplades.

L’exorcisme est 1'allié de la sorcellerie. Parmi les peuples
enfants, la maladie n’est jamais envisagée comme produite par
des causes naturelles, mais bien par des esprits malveillants.
Les malades sont de véritables possédés. Aussi la guérison ne
peut: étre obtenue que par ’exorcisme. Entrons dans la hutte
d’un noir d’Afrique. Il y a un malade, le sorcier vient le visiter.
Il lui donnera bien des dépuratifs, des vomitifs, il ira méme jus-
qu’a sucer la partie malade, mais ces remedes naturels passent
inapercus. Le sorcier, et avec lui le malade et son entourage,
mettent avant tout ’accent sur les formules magiques employées,
sur les rites magiques suivis. C’est grace & sa puissance ma-
gique que le sorcier peut faire passer I'esprit de la maladie



LA PREMIERE RELIGION DE L'HUMANITE 399

dans le corps d’une poule, qu'on chasse au loin, ou dans un
clou, ou dans un chiffon.

Le sorcier unit les fonctions de prétre, de médecin, de juge
aussi. Or, dans les affaires de justice, le caractére magique
apparait encore. Les jugements de Dieu, si populaires au moyen
dge, remontent aux débuts de I’histoire religieuse. C’est au
movyen de sortiléges que la culpabilité ou I'innocence des accu-
sés doit apparaitre. De 14 'usage fréquent des ordalies. Un
homme est-il soupconné de sorcellerie malfaisante, d’assassinat?
Une femme est-elle accusée d’infidélité ? Le clan est assemblé,
les inculpés sont mis en évidence, au centre. Le sorcier s’ap-
proche, il leur fait boire un breuvage. Si 'accusé résiste a cette
épreuve, il est déclaré innocent; s’il succombe, c’est la preuve
de sa culpabilité.

Ce caractére magique rejaillit sur toutes les manifestations
religieuses. Méme la priére est envisagée avanttout comme une
formule, comme une incantation, qui a une puissance en elle-
méme, indépendamment des dispositions de adorateur.

L’empreinte mythologique de 'animisme est aussi forte que
son empreinte magique.

La mythologie ne constitue pas, il est vrai, I'essence de la
premiere religion de 'humanité. L’affirmer, ce serait commettre
la méme erreur que de confondre aujourd’hui la théologie et la
philosophie chrétienne avec la religion chrétienne. Cette meéta-
physique des premiéres peuplades, formée d’éléments spora-
diques, car les grands mythes appartiennent aux religions
historiques, est partout intimément liée & 'animisme. Pour
comprendre ce rapport, observons l’enfant. C’est un étre cu-
rieux. Quel questionneur infatigable! Il vous ennuie, il vous
fatigue par ses pourquoi, il réclame des explications sur tout.
Alors qu’il n’est pas trop encore influenceé par notre éducation
moderne, comment s’y prend-il pour trouver des réponses aux
problemes que le spectacle qu’il a sous les yeux suscite en lui?
Comme l'animiste, il personnifie tout; tout prend pour lui des
allures d’étres vivants. D’autre part, étant incapable de saisir
'enchainement réel des phénomenes entre eux, les moindres
coincidences, les plus légéres ressemblances suffisent pour



400 A. FORNEROD

qu’il établisse un lien entre ce qu’il ne connait pas et ce qu'il
connait. Les rapports apparents lui tiennent lieu de rapports
de cause a effet. Et voild comment des histoires invraisem-
blables peuvent lui tenirlieu de réponses.Il en est de méme des
peuples enfants. Sous 'empire de I'animisme, tout se drama-
lise, tout prend vie, tout est animé. L’esprit scientifique étant
absent, 'imagination, secondée par un langage concret, plein
de métaphores, possédant la distinction du masculin et du
féminin, I'imagination a beau jeu pour créer des réponses aux
problemes que se posent les peuples enfants.

Prenons deux exemples. Les éclipses intriguent vivement, et
on le comprend, les peuplades ignorantes. Que devient ce phé-
nomene astronomique sous l'influence de 'animisme?Un mythe
tel que celui que M. Tylor nous rapporte! des Chiquitos, peuple
de I’Amérique méridionale. « Ils s'imaginaient que la lune était
poursuivie a travers le ciel par d’énormes chiens, lesquels fi-
nissaient par l'atteindre et la déchiraient jusqu’a ce que sa
lumiére fat rouge, épuisée, inondée du sang (ui coulait de ses
blessures. »

L’introduction de la mort dans le monde a préoccupé I'ima-
gination des peuplades enfantines. Quelle solution pouvaient-
elles bien en donner ? Un mythe qui, comme chez les Nama-
quis de I’Afrique australe, fait du liévre la cause de ce dénoue-
ment fatal de la vie des hommes. Ils rapportent, en effet, que
la lune envoya un jour le lievre & 'homme pour lui porter ce
message : « De méme que je meurs et que je renais ala vie, de
meme vous mourrez et renaitrez. » Mais le lievre alla trouver
'homme et lui dit: « De méme que je meurs et que je ne renais
pas & la vie, de méme aussi vous mourrez pour ne pas renaitre.»
Puis le lievre revint dire a la lune ce qu’il avait fait: la lune le
frappa d’un coup de sa hachette et lui fendit la levre, et il
porte toujours les traces de sa blessure.

Tout sous I'empire de 'animisme se transforme ainsi en
mythes. Et 'homme enfant qui crée un mythe croit a la réalité
de ce mythe, il est convaincu de la validité de son explication.

v La civilisation primitive, t. 1, p. 376.



LA PREMIERE RELIGION DE L'HUMANITE 401

Le poéte moderne, emporté par son imagination, personnifie
lui aussi la nature; il fait parler le tonnerre, il préte des sensa-
tions humaines aux arbres, aux rochers. Mais il n’est pas dupe
de ses métaphores. Elles ne sontla que pour donner corps a
son sens poétique. L’homme enfant, subjugué par sa foi aux
esprits, croit réellement & ses mythes. Dans le tonnerre, il
s’imagine entendre le chariot de la divinité du ciel roulant sur
le firmament solide. La mythologie est la théologie de I'ani-
misme.

Si Tanimisme a une empreinte magique et mythologique,
cette premieére religion de ’humanité n’a par contre pas une
empreinte morale nettement marquée.

Il ne faut pas s’en étonner. Une divinité ne peut exercer une
action sur les moeeurs que si elle est con¢ue comme morale. Les
esprits de 'animisme ne revétent pas ce caractere-la. Ce sont
des esprits avant tout doués d’une certaine puissance, mais
capricieux. Si plus d’une peuplade distingue les bons des mau-
vais esprits, c’est 'intérét personnel qui fait le départ. Un
esprit dont 'homme ne peut attendre que des maléfices est un
mauvais esprit. Celui dont les faveurs lui sont assurées est un
bon esprit. Cet indifférentisme moral de 'animisme se trahit
déja par l'empreinte magique de son culte que nous avons
indiquée. Elle se manifeste en outre par 1es deux plaies de ’ani-
misme, les sacrifices humains et les sacrifices de chasteté, ainsi
que dans sa croyance a la survivance apres la mort.

Les sacrifices humains datent du régne de 'anthropophagie.
Appréciant la chair humaine, les indigénes en offrent aux esprits
comme un met des plus délicats. L’anthropophagie a cessé de
trés bonne heure dans maintes peuplades. Seulement, les sacri-
fices humains se conservent longtemps encore comme un hom-
mage fait aux esprits. Cette pratique monstrueuse est donc
scellée par la religion. Les moeeurs sont souvent en progrés sur
les coutumes religieuses.

La séve qui circule partout dans la nature donne aux pre-
mieres peuplades I'impression de puissances fécondantes. Les

! La civilisation primitive, t. 1, p. 407.
THEOL. ET PHIL. 1898

rs
~1



402 A. FORNEROD

esprits appartiennent aux deux sexes. Aussi, pour leur com-
plaire, dans plus d’une tribu, hommes et femmes accomplis-
sent des actes honteux. La religion sanctionne ce qui, dans la
vie civile, est considéré comme un mal. Les mceurs, ici en-
core, sont en avance sur les pratiques religieuses.

Nous pourrions nous attendre & rencontrer un cachet moral
dans la croyance & la survivance de 'homme aprés la mort. Eh
bien non; nous sommes encore ici décus. La survivance chez
les populations animistes est envisagée avant tout comme une
simple prolongation de la vie, ot le double poursuit la méme
existence que sur la terre. Le puissant reste puissant, le pauvre
demeure pauvre. La condition de 'homme aprés la mort ne
constitue pas une récompense ou un chatiment a sa conduite.
L’existence de séjours différents pour les esprits des morts se
rencontre assez fréquemment, mais le rang social est la plupart
du temps la cause déterminante du partage. Quelquefois, pour-
tant, les travailleurs infatigables, les bons chasseurs, les bons
guerriers sont envoyés au paradis. C’est une lueur morale.

Si 'animisme est indifférent & la morale, il offre pourtant un
point de jonction avec elle. La morale existe chez les peuplades
de non-civilisés; sans code moral, la vie sociale est impossikle.
Seulement, ce code est né sur le terrain des traditions et de
'opinion publique. Un rapprochement entre ces deux domaines
distincts se produisait dans les moments importants de la vie
de la tribu pour fortifier, affermir les liens qui réunissent les
membres de la peuplade entre eux. Les fétiches du clan sont
adorés, des sacrifices et des danses sacrées ont lieu. Une con-
sécration religieuse est ainsi donnée a la vie de la tribu. Cette
action sociale de I'animisme présage des temps meilleurs. Si, a
'origine, la religion et la morale constituent deux domaines
distincts, elles tendront de plus en plus & se rapprocher. Elles
fusionneront complétement avec le christianisme.

Nous ne savons si nous avons réussi a vous faire voir que les
éléments de l'animisme forment un tout homogéne, qui s’ex-
plique par le milieu psychologique des peuples enfants. Ce mi-
lieu est-1l vraiment le créateur de 'animisme, comme affirment
quelques représentants de 'école positiviste? Alors la religion



LA PREMIERE RELIGION DE L’HUMANITE 403

devrait étre considérée comme le fruit de I'ignorance. La science
en dévoilant les secrets de la nature, fait reculer le domaine du
merveilleux, donc de la religion. La science livrant un duel 3
mort & la religion, il ne pourrait pas y avoir d’union entre la
science et la foi! L’erreur de cette thése positiviste est de con-
sidérer le milieu, qui explique bien les caractéres de 'animisme,
comme la cause méme de la religion. S’il en était ainsi, pour-
quoi parmi tous les étres de la creéation, placés pourtant dans
les mémes conditions, I’homme seul s’est-il prosterné, a-t-il
adoré des esprits, s’est-il senti dépendant de puissances qui le
dépassaient ? Pourquoi? parce que ’homme seul est un étre
virtuellement religieux. La cause de la religion est dans
I'nomme et non dans la nature. Cette virtualité en se réalisant
s’'incarne, il est vrai, dans les formes que le milieu lui fournit.
Donc si 'animisme est dépassé, avec des conditions d’existence
nouvelles, cette virtualité se créera de nouveaux organes. Il y
a une évolution religieuse. CG'est un devoir pour tout homme
qui fait de la religion le centre de sa vie de couler ses convic-
tions dans des moules qui correspondent au développement so-
cial de son temps. Cet homme-la peut paraitre un négateur, un
destructeur; en réalité, il fait ceuvre positive.

Considérer ’animisme comme la premiere religion de 'huma-
nité peut sembler étrange & bien des 4mes chrétiennes! L’Evan-
gile a une si haute conception de la divinité! Le Dieu Esprit, 18
Dieu Amour révelé en Jésus-Christ donne au pécheur repentant
la conviction que le christianisme est vrai, qu’il est la vérité
absolue. Dés lors, les &mes chrétiennes, sous I'impression que
ce qui est vrai doit avoir toujours existé, prétent aux origines
religieuses de ’humanité des teintes d’un spiritualisme chreé-
tien, et il leur semble que considérer ’animisme comme la pre-
miére religion soit un sacrilege. Et pourtant! L’univers apparait-
il moins l'ccuvre de Dieu si, au lieu de nous le représenter
comme créé en septjours, nous I’envisageons comme une créa-
tion continue, se déroulant & nos yeux sous la forme d’une évo-
lution lente et insensible ? De méme, I’évolution religieuse prise
au sérieux, c’est-a-dire comme une éducation divine de '’huma-
nité, ne nous apparait pas comme contraire a ’Evangile, sur-



504 A. FORNEROD

tout quand nous considérons que ce sont les inspirés qui ont
fait avancer I'évolution religieuse, et qu’ils ont présenté leur
ceuvre comme une révélation en combattant 'état religieux de
leur temps. Et Paul avait déja cette idée d’une longue prépara-
tion & I’Evangile, lorsqu’il écrivait aux Galates: « Mais lorsque
les temps ont été accomplis, Dieu a envoyé son fils. » Dés lors,
Ianimisme nous apparait comme le premier bégayement de
I’dme religieuse. Le jargon du petit enfant est toujours informe,
Les parents n’en sont pas moins ravis, ’enfant ne sera pas
muet, il parlera. Aussi haut que nous remontions le cours de
I’humanité, nous découvrons avec 'animisme des traces, gros-
siéres, informes, tant que vous voudrez, mais des traces pour-
tant de cette aspiration de 'homme & entrer en communion
avec I'Etre supréme. L’animisme nous donne les gages d’un
avenir religieux meilleur pour ’humanité.




	La première religion de l'humanité

