Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: La sainteté de Jésus ou 'homme normal. Partie 2, Essai de solution
Autor: Gilard, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379652

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL

PAR

L. GILARD

pasteur.

DEUXIEME PARTIE !

Essai de solution.

CHAPITRE PREMIER
Position de la question.

Que vaut la formule & laquelle nous avons abouti dans la
premiéere partie de ce travail?

Nous espérons que vous y voyez autre chose que ce qu’elle
vous paraitrait peut-étre si elle s’offrait & vous indépendam-
ment de ce qui précéde et dont elle est la conclusion, c’est-a-
dire un vain cliquetis de mots contradictoires que leur simple
rapprochement suffirait & montrer vides de sens.

Toutefois cette formule, pour se justifier complétement, a
besoin d’explications nouvelles. Elle exige une réponse a cette
question qui s’impose tout d’abord : Comment une méme sain-
teté peut-elle étre a la fois compléte et incompléte, parfaite et
imparfaite? Comment est-il permis de dire d’'un méme étre
qu’il est & la fois 'homme normal, vraiment et complétement

1 Voir la premiére partie, livraison de mai, p. 201.



350 L. GILARD

normal, et 'homme encore en voie de devenir, en marche vers
la possession des biens de I’Esprit dans sa plénitude ?
Telle est la question qu’il convient maintenant d’examiner.

§ 1.

Et avant tout dissipons une équivoque possible.

On pourrait appréhender que la solution de cette sorte d’an-
tinomie ne consistit au fond 4 la supprimer en affaiblissant
I'un de ses termes, celui de sainteté parfaite, de maniére a le
rendre par une sorte de grattage synonyme du second, celui
de sainteté imparfuite et relative.

C’est ce que se bornent a faire, si je ne me trompe, bon
nombre de théologiens avec lesquels je déclare me sentir en
communion spéciale et intime de préoccupations et d’esprit.

Désireux, avec raison, d’une part, de maintenir résoliment
dans leur notion du Christ cette humanité de nature sans la-
quelle son ceuvre est pour nous sans valeur, son exemple est
inutile, ses expériences nous sont inaccessibles, son histoire
est pure fantasmagorie et sa révélation s’évanouit ; convaincus,
d’autre part, et non moins justement, que, de I’homme & Dieu,
quelque haut que '’homme s’éléve, il reste toujours l'infério-
rité spirituelle et la subordination morale du premier au second,
ces théologiens exprimeraient ainsi, ou & peu pres, ce qu’ils
concoivent des rapports de Jésus avec la vie morale:

« La grandeur spirituelle de Jésus est immense. Il est le plus
grand et le plus saint des hommes. Il I'est incomparablement.
Il Pest 4 tel point, toutes les lignes meitresses de la vie spiri-
tuelle et selon Dieu sont en lui si merveilleusement accusees,
que nous trouvons dans sa personne et dans son ceuvre tout
ce qu'’il faut faire et tout ce qu’il faut croire, tout ce qui porte
au repentir, tout ce qui éveille en nous les nobles ambitions de
la vie de l'esprit, tout ce qui produit en nos 4mes la paix, la
joie et la force par la foi, I'espérance et la charité.

» Et que faut-il de plus?

» Mais cette admirable sainteté de Jésus reste pourtant lirni-
tée, précisément parce qu’elle est humaine. Et qui dit limitée
dit par cela méme essentiellement imparfaite. C’est ce qu'il ne



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 391

faut pas oublier un seul instant, sous peine de ne plus nous
entendre nous-mémes. Ce n’est que dans un sens oratoire, et
non scientifiquement précis, que nous pouvons parler de la
sainteté complete et parfaite de Jésus. L’imperfection qui était
en lui parce qu’il était homme a di marquer dans sa vie.
Admettons si vous voulez que rien ne la mette en saillie dans
son histoire ; disons mieux, dans les quelques épisodes d’une
courte période de son histoire qui nous sont relatés, — et
encore, non sans esprit de tendance ! — dans nos Evangiles.
Mais si nous connaissions la totalité de ses actes, de ses pen-
sées, de ses sentiments, de tout ce qui aurait une place néces-
saire dans un exposé fidéle et complet de sa vie intérieure et
extérieure, de sa naissance a4 sa mort, nous y trouverions
a coup sur, non seulement l'imperfection, mais des imper-
fections, des faules positives d’omission et de commission,
sans lesquelles, encore une fois, il ne serait pas un homme.
Nous y trouverions, tranchons le mot, des péchés. L’existence
en lui de ces fautes positives, n’est-ce pas la ce qui seul
explique et justifie sa déclaration solennelle que « Dieu est le
» seul bon? » C’est bien aussi ce que nous entendons tout au
fond de notre pensée quand nous disons de sa sainteté qu’elle
était imparfaite, incompléte, croissante et relative.

» Ne nous payons donc pas de mots. N’allons pas, méme
sous prétexte de glorifier Jésus, étre infidéles & I'inspiration
maitresse de celui qui fut surtout « le témoin de la vérité. »
Gardons-nous de lui attribuer une perfection hors des condi-
tions de la nature humaine qui fut la sienne, c’est-a-dire une
perfection purement imaginaire et chimérique. »

2.

0

Messieurs, aprés tout ce que je vous ai déja dit, je n’al pas
besoin de protester que je crois aussi fermement que qui que
ce soit & la réalité de la nature humaine de Jésus. Cette huma-
nité de la nature du fils de 'homme est tellement importante,
et aussi tellement évidente, que je n’aurais pas le courage de
discuter avec qui la méconnaitrait.

Je reconnais aussi que cette humanité implique forcément:



352 L. GILARD

I'imperfection en un sens, le progres, le caractére relatif de sa
vie morale.

En outre, je sens comme vous toute la difficulté du pro-
bléme posé & I'esprit du théologier, par les deux termes que
j’ai essayé de mettre en relief dans la conscience de cette per-
sonnalité si haute et si complexe.

Enfin je ne me refuse pas & serrer d’aussi prés que possible
les termes de ce probléme : Qu’est-ce qu’une imperfection qui
se concilie avec la perfection, et une perfection qui s'accom-
mode de Uimperfection?

Mais, quelque difficile que soit la conciliation de ces termes
opposés, je ne me sens pas le droit de trancher la question en
coupant au plus court, ni de supprimer le probléme en rayant
I'un de ses termes.

Or, c’est ce que nous ferions en nous arrétant 4 un point de
vue qui reviendrait, en somme, 4 celui-ci: La sainteté de Jésus
signifie simplement qu’il est moins pécheur que les autres.

Cetle conclusion, pour plausibles et justes que soient telles
considérations invoquées & son appui, ne nous satisfait pas.
Elle ne répond pas & notre sentiment de la maitrise morale de
Jésus.

Cette conscience si profonde de son immunité & I'égard du
mal, qu'implique sa communion paisible et constante avec le
Pére, sollicite une autre solution.

Pour nous arréter & celle-13, il faudrait que nous ne pussions
en toute sincérité et droiture faire autrement; qu’il nous fat
impossible de concevoir une sainteté relative, une vie morale
progressive, et tout a la fois pleinement conforme avec la voca-
tion d'un étre spirituel sur la terre. Il faudrait, en d’autres
termes, qu’il impliquit contradiction d’admettre une imperfec-
tion sans culpabilité d'aucune sorte; une infériorité a 'égard
du bien objectif absolu, mais soustraite en méme temps & toute

atteinte du péché dans le sens le seul grave et le seul réel de
ce mot.



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 353

CHAPITRE 1II

De la distinction entre l'imperfection objective
et le péché imputable.

§ 1.

La notion d’une imperfection compatible avec ’absence de
péché et 'immunité compléte & I'égard du mal n’est pas con-
tradictoire.

Formuler cette solution avec une clarté suffisante et I’établir
sur des bases solides pour la comparer ensuite & I'image de
Jésus, telle est la tdche qui s’offre inévitablement & nous & ce
point de notre travail.

Je vous avoue humblement, messieurs, que devant cette
tache je me sens fléchir. Elle exigerait en effet une théorie de
la volonté, de la liberté et du péché. Et pour dresser ici, de
toutes piéces, une construction si complexe, la culture philo-
sophique, ’habitude des travaux de ce genre, le temps et le
talent d’exposition me font également défaut.

Pour toutes ces raisons, je me bornerai & la tentative de con-
denser en quelques théses la substance, si importante soit-elle,

de cette partie du sujet dont il vousa plu de m’imposer le lourd
fardeau.

Voici ces theses:

a) Le déterminisme, qui, mis absolument et sans réserve a la
base de la théorie de la volonté, aboutit & nier le monde mo-
ral et & ruiner le fondement de la certitude, gouverne cepen-
dant une notable partie de 'activité intérieure et extérieure de
tous les hommes.

b) L’activité humaine est soustraite a l'intervention de la
liberté, totalement dans la premiére période de la vie de I'indi-
vidu, et partiellement dans la période ultérieure, qui com-
mence avec ce qu’on appelle, d’'un terme vague mais pourtant
substantiel, '4ge de raison.

c) Toute volition, dans les cas visés ci-dessus, est la résul-



354 L. GILARD

tante nécessaire d’'un état de choses antérieur. Elle ne pourrait
étre autre que ce qu’elle est, les circonstances restant les
mémes. Les éléments générateurs de cette volition sont exclu-
sivement la nature de l'individu, son éducation, son tempéra-
ment, sa situation, son état d’ame au moment ou la volonté se
produit. Celle-ci en est la conséquence naturelle et imman-
quable, et, comme on I’a dit, « 'exposant de I’dme » & ce
moment-Ja.

d) Il en est toujours ainsi lorsque, pour ’homme appelé a
prendre une résolution, — cette résolution fut-elle par ses con-
séquences de qualité morale objectivement, — la question de
I'obligation ne se pose pas subjectivement dans sa conscience;
lorsque, en d’autres termes, les seuls motifs qui le sollicitent
consciemment dans un sens ou dans l'autre sont des avantages
et des intéréts de diverses natures. La délibération qui peut
précéder 'acte de volonté est, «lors, un simple calcul. Elle
participe de la nature, dénuée de moralité, de toutes les opé-
rations de ce genre.

Ce calcul peut étre bien ou mal conduit, exact ou inexact,
et les intéréts en vue atteints ou sacrifiés. Mais dans les opéra-
tions dont I'dme est alors le thédtre, il n’y a pas plus de place
pour la liberté morale que dans les actions et réactions des
systémes de forces dont s’occupe la mécanique.

e) Par contre, il en est tout autrement lorsque la résolutiona
prendre met en jew le sentiment conscient d'une obl‘é'-ga-tion-
morale imposant un sacrifice. Dés qu’intervient, comme élé-
ment de volition soumis au choix de I’ame, I'impératif catégo-
rique, ou l'instinct constitutif en nous de la vie supra-animale,
alors la liberté morale entre en action.

f) La liberté morale est uniquement le pouvoir d’accueillir
ou d’écarter I'impératif catégorique. Cette puissance indéter-
minée, s’il est permis d’ainsi dire cet élément d'absolu en
I’homme, échappe a I'expérience. Elle est inaccessible méme
a I'imagination. Son existence se pose a priori comme un pos-
tulat nécessaire des faits de conscience. Elle se conclut & pos-
tériori de certains de ces phénoménes comme le remords et la
satisfaction morale.



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 355

g) Nous admettons l'intervention de la liberté uniquement
dans I'état de tentation. Nous déclarons impossible & prévoir
Iissue d’une vraie lutte morale. Au contraire, le choix entre de
purs avantages individuels pourrait étre toujours prévu pour
qui connaitrait suffisamment le sujet délibérant. (Entre une
somme d’'argent et une ceuvre d’art, I'avare, ignorant que
I'ouvre d’art vaut de 1’or, choisira stirement la forte somme, et
I'artiste non besogneux, le tableau.)

h) La liberté, qu’on a justement appelée le pouvoir de pro-
duire des commencements nouveaux, justifie cette appellation
4 deux points de vue: d’abord, elle introduit dans ’ensemble
des évenements qui entrelacent sur la trame du possible le
tissu de P'activité universelle, des faits, moteurs aussi, qui y
agissent indéfiniment par leurs conséquences. Mais surtout la
liberté introduit de graves modifications, bienfaisantes ou mal-
faisantes, dans I’ame qui est le théilre de son action. Cette
force, indéterminée et invisible tant qu’elle reste en puissance,
devient, dés qu’elle entre en acte, natura naturata. S’il est
permis d’ainsi parler, elle accroit en bien ou en mal la subs-
tance de I’dme. Elle y fortifie les tendances déja existantes,
homogenes a4 'acte issu d’elle. Elle déplace le champ et modifie
la nature des tentations & venir. Si elle a décidé en faveur de
I'obéissance et du sacrifice, elle aboutit & un surcroit de lu-
miére, de force, de paix, de vie éternelle. Dans le cas con-
traire, elle se résout en un élément nouveau de ténébres,
de troubles, d’énervement spirituel, de prépondérance de la
vie animale, et fait ainsi « venir sur nous la condamnation et
la mort. »

i) Enfin, le domaine de la liberté est exactement celui de la
responsabilité. De méme qu’il n’y a liberté que la ot il y a lutte
morale, de méme il n’y a responsabilité, jugement exercé sur
le sujet agissant, perte ou conquéte d'un élément de vie supé-
rieure, péché ou sanctification au sens propre, que la o il y a
tentation. Tout ce qui se produit dans la vie en dehors des
tentations, étant un développement nécessaire aussi déterminé
que I’évolution de la vie végétale ou animale, ne saurait étre
que par un abus des termes, qualifié de sanctification ou de



356 L. GILARD

péché. Il est dépourvu de caractere moral et n’a rien d'impu-
table, soit en bien, soit en mal.

§ 3.

Relevons pour y insister, dans les considérations générales
ci-dessus, deux points principaux, d’olt naitra, si je ne me
trompe, la notion de 'homme normal, d’une vraie et parfaite
sainteté humaine compatible avec 'imperfection objective, avec
la croissance et le progres moral. Ces deux points visent le
domaine de la liberté morale — domaine qui se déplace pour
chacun dans un sens ou dans l'autre en vertu méme des
actes de liberté qu’il accomplit — et le champ, — corrélatif et
co-étencu — le seul ol il puisse y avoir pour chacun respon-
sabilité, péché effectif et sanctification effective.

D’abord le champ du possible n’est indéfini qu’hypothétique-
ment et dans nos conceptions abstraites. Concrétement et pour
tout homme vivant, il est assez étroitement limité.

Le domaine ol peut hypothétiquement s’exercer la liberté
du genre humain s’étend bien des derniers bas-fonds ol fer-
mente 'amas chaotique de tout ce qu’il y a de pire comme dé-
sordres, violences, corruptions, jusqu’aux sommets ol s’épa-
nouit la vie de I’esprit dans ses manifestations les plus divines.
Mais de ce domaine chacun n’occupe qu’une partie. A chacun
est assigné un champ particulier ot il peut & son gré cultiver
du froment ou de I'ivraie ; autour de lui et devant lui s’étend
comme une zone spéciale dans laquelle seule peuvent surgir
pour celui qui ’habite des sollicitations & ce qu’il sent étre le
bien ou des impulsions vers ce qu’il sait étre le mal. Rien hors
de ce milieu ne le pousse 4 agir. Rien n’appelle son vouloir.
Hors de cette zone ses regards mémes ne portent pas. Chacun
est tenté a sa taille. Les appels au bien ou au mal qui solli-
citent chacun sont en exact rapport avec la stature morale a
laquelle chacun est parvenu. Cette stature actuelle est elle-
meéme pour chacun le résultat, complexe mais rigoureusement
exact, de ses origines, de ’éducation qu’il a recue, du milieu
qu’il habite, des influences dont il a bénéficié ou souffert, et de
Vusage qu’il a fait antérieurement de sa liberté.



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 357

Selon une expression familiére a 'anglais et dont le sens est
des plus clairs et des plus suggestifs, chacun de nous habite
une debateable land, une terre de contestation, analogue a la
région frontiére de deux états ennemis et théitre de leur lutles
séculaires. Ce territoire contesté, entre le mal qui nous attire
et le bien qui nous appelle, est le seul ou soient réellement
possibles pour nous les luttes de laliberté dans cette vie morale
qui est «un train de guerre. »

De plus, cette zone des seules réelles sollicitations au bien et
au mal qui peuvent s’exercer sur les hommes n’est pas la
méme pour tous. Par exemple, elle est & beaucoup d’égards
autre pour un sauvage, autre pour un civilisé, autre pour un
homme d’autrefois ou pour un homme d’aujourd’hui. Elle va-
ric avec les temps, les climats, les tempéraments, le degré
d’instruction, la profession, bref avec toutes les circonstances
qui nous entourent, dont chacune a ses avantages spéciaux et
ses tentations spéciales. Chacun a ses besetting sins, ses pé-
chés « agressifs » ou « assiégeants, » comme la Bible anglaise
traduit d’Hébreux XII, 1, « Le péché qui nous enveloppe aisé-
ment. » Plus souvent et plus dangereusement que tout autre,
I'homme de guerre est tenté de se laisser aller & la violence,
I'avocat au mensonge, 'homme d’affaires au gain deshonnéte,
I’'homme d’église au jésuitisme, 'indigent au larcin, le grand
personnage a la morgue hautaine. Et inversement, il est des
carriéres qui sont un soutien, en exigeant, sous peine d’im-
meédiate déchéance, le souci constant de la probité et de
I'honneur; d’autres qui appellent & toute heure I'attention,
comme A une nécessité d’'usage courant, sur le sacrifice, da au
devoir, de ses aises, de ses biens et méme de sa vie.

Pour préciser davantage, il est des vices universellement
jugés honteux et bas, dont la puissance de séduction est re-
doutable pour tels de nos fréres, et qui ne nous inspirent, &
nous, qu’éloignement et dégout. Ces vices-13, au point o1 nous
en sommes, nous n’avons pas, ou nous n’avons plus, a les re-
pousser au prix d’une lutte quelconque.

En revanche, que d’autres convoitises, que de sollicita-
tions & ce qui est le mal aussi, quoique sous une forme moins



358 L. GILARD

valgaire et moins répugnante, mais contre lesquelles, livrés a
nous-mémes, réduits a la quantité de force morale déji réunie
dans cette nature concréte et de valeur moyenne qui est la
nétre, nous ne pouvons rien sans le secours de Dieu.

Et a4 ces convoitises, & leur tour, trop puissantes pour des
dmes médiocres, et qui sont pour ces dmes comme la zone
dangereuse de la forteresse du mal, — & ces convoitises, d’au-
tres hommes, meilleurs et plus grands, sont inaccessibles. Elles
sont trop au-dessous d’eux. Peut-étre doiveni-ils a des cir-
constances meilleures qui ont précedé et préparé leur naissance
ou entouré leur berceau, une situation plus avantageuse dés le
début. Peut-étre est-ce a4 de longs et persévérants efforts déja
accomplis qu’ils doivent d’avoir poussé plus loin les frontiéres
de leur domination spirituelle. En tout cas, autre est le domaine
qu’ils ont & conquérir dans I'immense territoire spirituel gra-
duellement soumis & la glorieuse liberté des enfants de Dieu.
Plus avant s’étend pour eux la terre de la contestation. Plus
haut sont les champs de bataille ol ils suent le sang et I’an-
goisse en invoguant a 'appui de leur faiblesse la « loi de I’Eter-
nel qui restaure 1'ame, » le céleste Idéal vivant et aimant qui
est leur guide, leur appui et leur victorieuse inspiration.

En résumé donc, le domaine de nos tentations, et par suite
de notre liberté, est limité. Ce champ se déplace comme les
frontiéres d’un état qui a remporté de grands succes militaires
ou subi les amertumes de la défaite. Il se déplace selon les
modifications de notre nature morale, modifications qui sont
pour nous le résultat inévitable de la vie. Fideles 4 notre vo-
cation nous nous élevons. Des sources de transgressions se
tarissent. Des penchants autrefois redoutables s’atténuent,
s’éloignent a perte de vue et d’attrait. Notre vue s’étend, & nos
regards surgissent des devoirs nouveaux. Des appels nous
sont adressés a des ceuvres, jusqu’alors inapercues, d’activité
charitable ou de réformation. Infidéles, au contraire, nous per-
dons du terrain. Nous redescendons; notre vue s’obscurcit,
notre force diminue, et les séductions des bas-fonds redevien-
nent menacantes.

Mais toujours, quel que soit le degré ou la vie nous a élevés



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 359

ou fait redescendre, pése sur nous la nécessité du choix im-
posee aux étreslibres:

« J’ai mis devant vous la vie et la mort, le bien et le mal,
la bénédiction et la malédiction, choisissez!. »

§ 4.

En second lieu, disons-nous, de méme qu’il n’y a de liberté
qu'ou il y a tentation, de méme il n’y a responsabilité qu’ou il
y a liberté, et il ne peut y avoir péché que la ot il vy a tout & la
fois tentation, liberté, responsabilité.

Cela est si vral, si évidemment, si indispensablement vrai,
qu’il semble inutile d’insister. Mais il n’est rien de plus méconnu
dans le langage religieux courant, tout imprégné de la notion
outrée du péché et de 'homme que I’Eglise a tirée de certaines
expressions de saint Paul et des prophétes: «Ils se sont tous
égares, ils se sont rendus tous ensemble abominables. Du venin
d’aspic est sur leurs lévres. Leurs pieds sont légers pour ré-
pandre le sang. Il n'y en a point qui fassent le bien, non pas
méme un seul. » De grands docteurs du passé, Saint-Augustin,
les théologiens de la Réformation, les Jansénistes, ont conclu
de 14 la doctrine de la corruption totale par la chute. En vertu
de la chute, l'activité morale de 'humanité est radicalement
empoisonnée dans sa source. Les vertus de ’homme irrége-
néré ne sont qu’apparentes, « des vices splendides. » La
vie naturelle toute entiére est coupable et frappée de malédic-
tion.

Mais en vain Pascal apporte & ce dogme l’autorité de son
nom et de son génie: « Chose étonnante, dit-il, que le mystére
le plus éloigné de notre connaissance, qui est celui de la trans-
mission du péché, soit une chose sans laquelle nous ne pou-

1 1l va sans dire qu'en relevant cette nécessité du choix, nécessaire pour que
les voies de Dieu soient éguitables et qu'il y ait un monde moral, nous n’ou-
blions pas la nécessité de la grice intérieure, du secours d’en haut, de la com-
munion avec Dieu dans la priére, pour remporter les victoires de la vie chré-
tienne. Si Jésus-Christ révélait le secret de sa force en disant: « Le Fils ne peut
rien faire de lui-méme,» & plus forte raison nous associons-nous a cette humble
confession.



360 L. GILARD

vons avoir connaissance de nous-mémes! Car il est sans doute
qu'il n’est rien qui choque plus notre raison que de dire que
le péché du premier homme ait rendu corpables ceux qui,
étant si éloignés de cette source, semblent incapables d’y par-
ticiper. Cet écoulement ne nous parait pas seulement impossi-
ble, il nous semble méme tres injuste, car qu’y a-t-il de plus
contraire aux regles de notre misérable justice que de damner
éternellement un enfant incapable de volonté, pour un péché
ol 1l parait avoir si peu de part, qu’il est commis six mille ans
avant qu’il fat en étre?

« Certainement rien ne nous heurte plus rudement que cette
doctrine; et cependant, sans ce mystere, le plus incompréhen-
sible de tous, nous sommes incompréhensibles & nous-mémes.
Le nceud de notre condition prend ses replis et ses tours dans
cet abime, de sorte que ’homme est plus inconcevable sans ce
mystére que ce mystére n’est inconcevable & I'homme. »

Il n’y a pas a s’y tromper, Messieurs, cette page si tragique-
ment belle nous fait assister & une violence de Pascal sur sa
propre pensée. Sans principe générateur dont ce dogme serait
la conséquence, en vertu simplement des conséquences qu’il
juge nécessaire de tirer de ce dogme, il s’'impose d’admettre
comme un fait cette culpabilité originelle qui froisse si rude-
ment sa raison et sa conscience. Kt il ne voit & coup sur dans
l'affirmation a laquelle il se plie ainsi violemment qu’une légi-
time mise en ceuvre du grand principe qu’il a proclamé ailleurs:
La volonté organe de la créance.

Certes nous n’oublions pas un seul instant que ce principe
est non seulement de Pascal mais de 'Evangile. « Si vous voulie:
vous connaitriez.... » disait Jésus aux Pharisiens. La foi en
effet est essentiellement un acte de liberté.1l vy a, a sonorigine au
moins, une libre détermination de la volonté. Elle plonge sa
racine maitresse dans le sol sacré de I'action morale, le seul
qui puisse lui fournir la séve vivifiante dont elle a besoin. Nul
de nous sans doute, n’hésitera a reconnaitre qu’il nous arrive
a tous, une fois ou 'autre, de recourir & ce principe pour ap-
puyer sur cet élément de certitude quelque point fondamental
de notre foi. Dans nos vues du monde spirituel il est pour tous



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 361

des choses que nous croyons uniquement parce que nous ou-
lons les croive.

Prenons-y bien garde toutefois. Quelqu’inévitable que soit,
a tel endroit de nos crovances, une opération intellectuelle et
morale de ce genre, elle n’est pas pour cela toujours et partout
également légitime, car une affirmation établie par ce procédé
peut bien rester d’une conciliation difficile avec telle autre
¢galement nécessaire sans qu’'il v ait la une raison suffisanie de
I’écarter; mais encore faut-il qu’elle n’en soit pas la négation
directe et flagrante. On admet bien, méme dans les sciences
exactes, des proposiltions qui ne sont ni des axiomes, ni dé-
duites des définitions et des axiomes, et qu’on appelle des pos-
tulats. Mais un prétendu postulat géométrique qui aurait pour
conséquence immeédiate que la somme des angles d’un triangle
vaut plus ou moins que deux droits serait a rejeter d’emblée,
sous peine de voir crouler tout 'édifice des vérités géomé-
tricques. Il en est de méme dans les sciences morales. Le pré-
tendu postulat catholique de I'autorité infaillible de I’Eglise est
a I'usage exclusif de ceux qui ignorent que I’enseignement de
I’Eglise n’est nullement qiod creditwin est ubique, semper,
ab omnibus. Pour ceux qui savent combien cet enseignement
est dépourvu au cours des siécles de la fonciére et constante
unité indispensable a I'autorité qu’on revendique pour lui, il
n’est plus permis de faire état de cette autorité. Agir autrement
est une prévarication, dont la pénalité est dans le scepticisme qui
ronge tout le monde catholique. J’en dirai autant de 'ancien
postulat protestant de l'autorité souveraine et infaillible des
livres saints. Il est en contradiction élémentaire et flagrante
avec I'état d’esprit que crée la moindre lumiére sur la nature et
le but des livres saints, leur histoire, leur date, leur mode de
composition et de conservation. Dans ces conditions, en main-
tenir la formule sous prétexte de ménager la foi des faibles qui
aurait besoin de cet appui, c’est encourir une responsabilité
plus grave que celle des pires scandales causés par les pires
négations. C’est ouvrir a I’envahissement du scepticisme tout
le contenu de la foi protestante.

Il en est de méme de ce postulat théologique de la culpa-
THEOL. ET PHIL. 1898 24



362 L. GILARIY

bilité originelle ici posé si éloquemment par Pascal. L.e principe
sl vrali, sifécond, st indispensable de « la volonté organe de la
croyance » n’a rien a voir icl.

En wvain, pour lui donner cours ol il n’a que faire, le grand
tourmenté des Pensées impose silence (« Tuisez-vous, raison
orgueilleuse ! ») aux protestations en lui « du roseau pensant. »
En vain il veut d'une volonté acharnée, pour maintenir intacte
Pautorité d’une tradition consucrée, d’aprés lui, au cours des
siécles par tant de miracles, se contraindre a4 voir dans le
dogme janséniste de la culpabilité transmise le ceceur du chris-
tianisme et le seul lien d'unité entre la misére et la grandeur
de I"'homme.

Ce qu’il appelle, avec une amertume si passionnée, « les reé-
gles de notre misérable justice » reste malgré tout la base iné-
branlable de {outes nos convictions.

En vain le sens moral individuel peut errer. S’il était possible
de le discréditer dans ses données les plus €élémentaires, comme
celle qui réprouve « la damnation éternelle d’'un enfant inca-
pable de volonté pour un crime commis six mille ans avant
qu’il fiit en étre, » alors tout ce qui repose sur le sentiment de
la justice, et la vocation humaine, et le caractére de Dieu, et
la notion méme du péché, s’écroulerait a la fois. C’est au nihi-
lisme religieux complet cqu’aboutirait cette abdication imposée a
la raison et & la conscience au profit du dogme de la culpabi-
lité transmise.

S'il est un principe hors de doute, c¢’est précisément celui-ci,

que la culpabilité ne se transmet pas.

$ 5.

Ce qui ne veut pas dire, je in’empresse de le déclarer, que la
notion du péché originel soit fausse de tout point, et ce terme
de péché originel, vide de sens.

Car, par un certain coté, notre état, méme moral, dépend
grandement de notre origine; et notre origine a son tour — que
ce fait soit di ou non & une chute antérieure de notre race —
notre origine est animale, partiellement au moins.

Et si ’'on prend le mot de péché dans un certain sens, si I'on



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 3.3

appelle'péché, comme on le fait généralement, tout ce qui au
cours de la vie humaine universelle est oppos¢ objectivenment
au grand commandement qui résume la loi et les prophétes, ou
ne s’en inspire pas a un degré suffisant, alors le péché, cerles,
abonde au point d’étre partout dans le ceceur et dans la vie des
hommes. Le péché, alors, se manifeste dans tout le cours de
I'histoire comme une entité mystérieuse dont 'activité est uni-
verselle et ininterrompue, tellement que ses éruptions dans les
crimes les plus affreux aux suites les plus lamentables, ne sont,
dans cette activité du mal, que des accidents qui y dénoncent
simplement la véritable nature de tout le reste.

Mais cette appellation générale du péché a besoin d’étre soi-
gneusement qualifiée dans l'application qu'on en fait a des
faits trés différents et a des situations morales trés diffé-
rentes.

Et il faut oser dire et maintenir résolument que le péché d’'o-
rigine, de transmission, le péché-maladic dQ & la solidarité fa-
tale de la descendance, le péché enfin en ce que, et en tant que,
il demeure purement objectif, n’est pas imputable, n’est pas au
vral sens du mot un peche.

Cette imperfection originelle nous apparait méme comme
I'essentielle condition de la vie morale & nous connue. Seule,
en effet, elle améne et produit les tentations qui sont les con-
ditions et les moyens du progrés de la vie morale. Selon son
étendue et sa gravité, elle détermine la nature de ces tenta-
tions et la région du monde moral ou elles se produiront pour
chacun. Et, pour le dire en passant, c’est avec la premiere de
ces tentations, née au premier appel de la conscience, que
commencera la vie personnelle, bonne ou mauvaise, de l'in-
dividu.

Mais cette imnerfection — et avant les tentations auxquelles
elle donnera lieu, et dans les intervalles de ces tentations, — il
faut bien la distinguer du péché subjectif, du péché rébellion, du
péché subséquent @ une lutte morale (bréve ou prolongeée), du
péché commis en révolte consciente contre la loi du devoir.



364 L. GILARD

S 6.

Nous invocjuons ici a 'appui de notre thése une déclaration
caractéristicqque de saint Paul.

Cette déclaration parait opposée, et I’est peut-étre, & certains
éléments du systéme religieux de I'apotre.

Mais elle est si saine, si noblement hardie, que nous n’en
rendons que davantage grice a son esprit et & sa mémoire.

C’est qu’ « Il n’y a point de péché 1a ol il n’y a point de
loi. »

« Tout ce qu'on ne fait pas avec foi est un péche, » disait-il
aussi; et encore: « Que chacun agisse selon qu’il est pleine-
ment persuadé dans son esprit. »

Et a ces derniéres sentences de apotre se rattache, comme
I’envers d’une étoffe a4 son endroit, laffirmation qu’il ne saurait
y avoir de mal 1a ol rien n’avertit qu’on fait mal; qu’aucune
résolution n’est condamnable que s1 elle est associée & quelque
persuasion que c’est la décision opposée qui serait obligatoire,
et non celle a laquelle on s’est arrété.

C’est-a-dire encore: Le seul péché réel, imputable, est un
acte de rébellion contre la conscience, car c¢’est bien la ce que
signifie « Il n’y a point de péché ol il n’y a point de loi. »

(’est pour cela — je tiens & le dire bien qu’il paraisse
étranger & mon sujet, mais comme illustration et affirmation
jusqu’au bout d’une pensée essentielle & mon sujet, — c’est
pour cela que la vie animale, qui, dit le méme saint Paul, « est
au commencement, » est moralement innocente.

Cette vie animale, par laquelle nous débutons et a débuté sur
la terre le genre humain; cette vie animale qui ne renferme
qu’a I'état de germe I'élément divin destiné a grandir et a se
subordonner tout le reste en le transformant, & sanctifier méme
la chair en la dominant; cette existence rudimentaire que notre
humanité, plus loin encore que l'dge des cavernes, a vécue
presque exclusivement pendant des milliers d’années dont le
nombre est inconnu, — a beau étre égoiste, impure et cruelle.
Elle a beau nous apparaitre dans ces vieux dges, ou plus presde
nous (dans ces couches déshéritées et ténébreuses ol elle se



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 365

survit) comme un tissu d’odieux péchés objectifs, monstrueu-
sement indignes de la noble créature appelée a devenir fille de
Dieu, — elle peut n’étre pas en cela plus coupable que l'acte du
loup qui mange un agneau pour apaiser sa faim, ou lacte de
I’enfant qui cherche un soulagement & la déchirure de ses
fibres sous la poussée de ses dents en mordant le sein de sa
nourrice. Elle reste sirement innocente dans tout ce que ne
dénonce pas encore au prinilif la mystérieuse voix intérieure
dont les balbutiements créateurs ne donneront que peu a peu
une forme substantielle & ce qui sera, alors, pour lui la ca-
tégorie sacrée de tout ce qui est bon, juste et pur.

Que les manifestations brutales de cette vie inférieure puis-
sent étre et doivent étre (imputables ou non) réprimées, avec
ménagement toutefois, par la société qu’elles meltent en péril
— d’accord!

Que le devoir élémentaire et impérieux soit de combattre et
soumettre le plus possible, en nous et hors de nous, cette vie
animale; de travailler, dans l'esprit fraternel du Christ, &
éveiller chez ceux que visiblement elle domine, le sentiment et
Iattrait d’une vie plus haute et meilleure, — oui encore!

Mais que les hommes, a quelque degré, élevé ou bas, de la
vie morale ol 1ls se trouvent actuellement placés, soient cou-
pables de tous les actes accomplis par eux sans conformité
parfaite avec les exigences de la vocation humaine, de la vie
divine dans sa plénitude, je le nie.

Qu’aux veux du juste juze la vie des plus bas placés parmi
ces primitifs anciens ou actuels offre le méme aspect qu’elle
a pour l'un de nous les jugeant sans clairvoyvance et sans
charité, ce qui est souvent la méme chose; qu’ils vaillent
sirement moins que tel autre dont 'existence est en soi déme-
surément supérieure 4 la leur, — qui oserait affirmer? Qui
'oserait parmi ceux qui n’oublient pas que Dieu exige davan-
tage de ceux a qui il a confié davantage? Qui I'oserait parmi
les disciples de Celui qui avait bien ses raisons en nous
recommandant de ne pas juger? Qui sait a quelles impulsions,
tendant & 'entrainer plus bas encore, tel misérable a souvent
et obscurément reésisté? Qui sait quel mutisme pése sur sa



366 L. GILARD

conscience rudimentaire pour d’innombrables traits de la
vocation humaine dont le caractére obligatoire est pour nous
I'évidence mérme?

Que la lumiere du Christ rayonnant d’un cceur aimant et
pur pénétre une fois de plus au sein des ténebres; qu’un
misérable échappe par la conversion 4 sa fange morale, com-
patible peut-étre avec les vertus de I'élite il y a cuaire mille,
ou dix mille, ou vingt mille années, mais dont la vraie nature lui
a été révélée pour la premiére fois par un contact vivant avec le
ceeur aimant et pur quis’est abaissé jusqu’a lui; et qu’il regarde
enstite avec horreur tout l'ensemble du bourbier ol s’est
vautreée sa vie passée, — rien de plus naturel !

Mais que, dans une telle vie, les éléments de mal moral pu-
rement objectifs et que la conscience n’avait pas dénoncés
encore, — puissent étre 'objet légitime, — je ne dis pas de la
repentance transformation (métanoia), compatible avec la paix
qui passe toute intelligence, — mais du remords qui brule
éternellement, — non pas!

Que Saul de Tarse devenu l'apdtre des gentils, au souvenir
douloureux u’il a méconnu son Maitre et poursuivi & mort ses
disciples, pousse le cri douloureux que vous savez — c’est
bien!

Mais il n’en reste pas moins que Saul de Tarse est essentiel-
lement le méme que saint Paul. Le méme esprit d’obéissunce &
Dieu anime lapoire dévoué jusqu’au martyre et le pharisien
persécuteur jusqu’au supplice d’autrui. Ce qui fait I'unité de
I'un et de 'autre, ce qui du pharisien fera sortir I'apotre, c’est
ce qui vaut au premier le beau témoignage & lui rendu par la
voix symbolique d’enHaut: « Ii {e serait dur devegimber conire
Paiguillon. » C’est qu’il ne regimbe pas quand la vérite lui ap-
parait cornme dans un éclair. Il obéit & laiguillon de la vérité
et du devoir. Il accomplit en celal’acte de liberté le plus fécond
de sa carriere. « Sans prendre conseil de Ja chair et du sang »
il change de vie, il rompt avec son passé — au prix de quels
déchirements! — au moment ol son péché changerait de na-
ture, et lorsque, de viclime d'un égarement, il deviendrait
crimmine] par sa volonté. Aussi 'apotre ajoute-t-il & son humble



LA SAINTETE DE JESUS OU !.’HOMME NORMAL 367

confession: « Toutefois j’ai obtenu mon pardon purce que jai
agi par ignorance, aux jours de mon incrédulité. » Qu’est-ce a
dire? Sinon qu’autremest Saul ne fat pas devenu Paul, et Ta-
potre qui était en lui en puissance se fat brisé a ce tournant de
sa vie. Qu’est-ce & dire surtout, sinon que sa carriéere de per-
sécuteur ne lui edt pas été pardonnée, qu’il fat descendu par
la au méme niveau que ces autres pharisiens auxquels le Maitre
adressa un jour la plus sévére déclaration qui soit jamais sortie
de sa bouche ?

Vous vous rappelez les circonstances:

Un acte puissant de compassion accompli par Jlésus en
faveur d’un pauvre malade.

Des pharisiens témoins de cet acte, regardé par tous alors
comme surnaturel.

Leur répugnance d’hommes pétris de préjugeés, de formalisme,
et d'orgueil, & accepter comme envoyé de Jéhovah ce doc-
teur débonnaire et humble qui préche la religion de I'Esprit.

Leurs efforts, sousla pression de cette répugnance intéressee,
pour détourner de lui la foule et se dispenser eux-mémes d’ou-
vrir leur cceur & sa parole.

Le prétexte qu’ils inventent, malgré le témoignage intérieur
déclarant qu’un pareil homme, qui porte si visiblement écrit
dans sa vie et sur son visage méme « la sainteté a I’Eternel, »
ne peut étre un allié de Satan.

Cette explication boiteuse, méme pour eux: « C’est par Béel-
z¢bul, le prince des démons, qu’il chasse les démons. »

La réponse foudroyante: « Vous savez bien vous-mémes
qu'une maison divisée contre elle-méme tombera; qu'un
royaume divisé contre lui-méme sera réduit en désert; que si
Satan chassait Satan, son royauine ne sauiait subsister. Votre
accusation n’a donc, méme pour vous, ni sens ni base. Elle est
fausse, et vous savez qu’elle est fausse. Vous ne trompez les
autres qu’en commencant par vous mentir & vous-mémes. C’est
la ce qui juge votre opposition, qualifie votre attitude, fait I'in-
finie gravité de votre conduite. Si vous étiez de bonne fol en
accusant & faux le Fils de ’homme, ce ne serait rien. Mais en
imposant silence au témoignage de Dieu en vous, vous faites



368 L. GILARD

d’un blasphéme, autrement excusable, contre le Fils de
I’homme, un blasphéme inexcusable contre le Saint-Esprit.
Vous en rendrez compte devant Dieu. »

« C’est pourquol je vous dis: Tout péché et tout blasphéme
sera pardonné aux hommes, mais le péché contre 'esprit ne
leur sera point pardonné. Si quelgqu’un a blasphémé contre le
Fils de 'homme il lui sera pardonné, mais si quelqu’un a blas-
phémé contre le Saint-Esprit il ne saurait lui étre pardonné, ni
dans ce siecle, ni dans le siécle & venir. »

Telle est donc la distinction, consacrée par le docteur le plus
autorisé qui fut jamais, entre ce que nous appelons pour abré-
ger limperfection purement objective; et le péché sibjectif ou
conscient. La seule faute grave, justement punissable, la seule
transgression réelle dont Phomme puisse se rendre coupable,
le seul péché que menace 'indignation divine, c¢’est de manquer
de sincérité, de faire volontairement le mal, de soutenir le faux
en connaissance de cause, de mentir & sa conscience.

Mais cela, Dieu ne le pardonne pas. Dieu ne pardonne pas le
vrai péché, subjectif, conscient. C’est une semence confiée au
sol toujours fécond du monde invicible et grosse d’une infail-
lible moisson. La justice ne désarme pas. « Ton iniquité te
trouvera. » Cette loi est éiernelle; elle ne menace pas moins
le vrai péché sous l'alliance de grdce que sous l'ancienne dis-
pensation. Elle s’applique & charque péché, immédiatement et &
charjue instant. II n’est pas nécessaire au fonctionnement de
cette loi que s’accomplissenl a la lettre et visiblement tous les
actes du grand drame, toules les scenes du grand tableau qui
en est la représentation symbolique: Un trone blanc dressé
dans les cleux; les vivants et les morts rassemblés devant le
Juge; les livres ouverts; le triage entre les brebis et les boucs,
entre les bénis du Peére et les condamnés aux flammes. C'est
dés ici-bas que la bénédiction pénetre les cceurs et que les
flammes s’y allument. Le bien voulu et pratiqué au prix du
sacrifice unit 'dme & son principe divin, établit sa foi sur le
roc, et accroit en elle la vie éternelle. Au contraire le mal
sciemment voulu dégrade I'dme, attente & sa paix, obscurcit sa
vue de l'invisible, consume une part de sa vie et détruit quel-



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 369

que élément de sa comrnunion avec son principe, source pour
cette ame e toute force, de toute dignité, de toute harmonie
intérieure, de toute joie pure.

Quant & l'imperfection purement objeciive, elle peut étre
grave et visible, elle peut I’étre horriblement et & tous les yeux,
chez un étre humain encore voisin des origines de ’espéce ou
redescendu a ce niveau dégradé. Elle peut aussi se réduire 2
d’insaisissables lacunes dans une vie toujours fidéle, toujours
ascendante, toujours docile aux appels de 'Esprit, elle peut
étre, dans ce cas, conclue plus que constatée, plus pressentie
qu’apercue, chez « le plus beau des enfants des hommes, » qui,
en communion ininterrompue et croissante avec Dieu, déclare
pourtant que « Dieu seul est bon. »

Mais cette subordination morale au Dieu infini, cette infé-
riorité inhérente & qui doit étre tenté, & qui est appelé a «croi-
tre en stature, en sagesse et en grice,» cette imperfection-ia
n’est pas le péché.

CHAPITRE III

L’homme normal.

Que sera, Messieurs, d’aprés ce que nous venons de voir,
I’'homme normal?

D’abord ce sera un homme.

Un vrai homme.

Pas un Dieu déguisé.

Pas un étranger & notre terre, venu sur notre terre en étre
surnaturel, revétu d’une impénétrable armure, pour y livrer
sans risque les batailles de I'esprit.

Pas un combattant invulnérable, qui ne pourrait sans cruelle
ironie s'adresser aux homimes comme & ses fréres, et les in-
viter comme tels & marcher sur ses traces, a « discerner par
eux-meémes ce qui est juste, » & praliquer ce qui est bien,
a « étre parfaits comme le Pére qui est dansles cieux est par-
fait. »

Mais un homme, né comme un homme, tenté du dedans et
du dehors comme un homme, luttant contre le mal comme un



370 L. GILARD

homme, avec les armes que 'homme peut posséder et manier.

Donec 1l ne sera pas revétu de la perfection morale objec-
tive.

Il y faudrait autre chose que la droiture de la volonté, exi-
gible de tous et suffisant a tout.

Il y faudrait encore 'omniscience;;

Il y faudrait la connaissance infuse et simultan¢e de tous les
devoirs;

La vue immédiate et complete de ce que chacun doit éire en
toutes circonstances, dans ses aclions, ses paroles, ses senti-
ments, ses pensées;

La perception constante et infaillible de tous les rapports
qui unissent les hommes, les choses, les institutions, et de
toutes les subordinations qui en résultent dans la hiérarchie des
obligations.

L’homme normal ne possédera pas d’emblée cette science.

1l pourra en acquérir beaucoup, s’y élever bien haut.

Car en lui s’accomplira merveiileusement cette loi du progreés
dans la connaissance proclamée par les prophétes du plus
grand peuple religieux qui fut jamais: « Le secret de I'Eternel
est pour ceux qui le craignent et sa justice pour laleur donner
a connaitre;.... 'entrée de ses paroles illumine et rend les plus
simples intelligents; »

Mais cette science du bien, il aura a acquérir.

Il apprendra de jour en jour des homines, des choses, des
livres, surtout cde Dieu par la communion croissante avec
I’Esprit.

Il apprendra. Il désapprendra aussi. Il devra plus d’une fois,
oublier, changer ses plans, corriger ses jugements, modifier ses
vues.

Pour Paccomplissement de I'ceuvre & lui assignée, il pourra
disposer d’une force, d’'une pénétration, d’une souplesse, d’une
étendue d’esprit extraordinaires.

Par suite, il saura dans ses entretiens aller droit & la subs-
tance des choses et au sens des institutions, saisir d’emblée



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 3il

dans les regles rituelles ou moraies les principes immuables
qui tour a tour font la valeur des régles ou en commandent
I’abolition: « Lesabbat a été fait pour 'homme et non 'homme
pour le sabbat. Si vous saviez ce gue signifie celte parole: Je
veur miséricorde et non sacrifice, vous ne condamneriez pas
ceunx-ci, qui ne sont point coupables. Ce n’est pas ce qui entre
dans 'horixme qui peut le souiller, mais ce qui sort de lui. »

Il tra-chera d’un mot souverain la rivalité entre Jérusalem et
Garizim :

« Dieu est esprit, il faut 'adorer en esprit et en vérité; le
reste ne compte pas. »

Il réduira au silence une secte matérialiste en faicant jaillir
d’une expression familiére et banale pour elle une révélation
d’immortalité: « Il est écrit: Je suisle Dieu d’Abraham, d’Isaac
et de Jacob, or Dieu n’est pas le Dieu des morts mais le Dieu
des vivants. »

Il pourra joindre ainsi & un degré qu’admireront les maitres
de la pensée dans tous les temps ce que I'un d’eux appeliera
« I'esprit de finesse  ’esprit géométrique, » I'extréme rigueur
dialectique a l'intuition directe la plus pénétrante; imposer
mainte conception de son esprit au monde a venir; marquer
de son empreinte des langues encore & naitre; faire par
exemple que partout désormais les dons de la nature et de lart
s’appellent des talents, c’est-a-dire des valeurs a faire fruc-
tifier, et que partout on traite d’hypocrites, ou porte-masques,
les faux dévots.

Mais, dans ’homme normal, la force de i’esprit, le génie du
penseur, ne sera pas ’essentiel.

Il pourra aussi posséder une sensibilité puissante et exquise,
qui fera des rapports avec lui un charme, de son contact
sympathique une suggestion miraculeuse de paix, d’amour,
de santé physique et morale, capable de soulager bien des
souffrances et de guérir bien des maux; de sa parole une
source intarissable de poésie tour a tour tendre ou enflam-
meée.

Mais cela encore ne sera pas I'essentiel.



372 L. GILARD

Il pourra enfin venir au monde dans des conditions excep-
tionnellement favorables & 'apparition en lui d’un étre moral
hors ligne.

Il pourra recueillir, du fait de son origine, dans des propor-
tions ailleurs inconnues, un immense et double avantage:

Bénéficier d’abord de I'hérédité , qui transmet mystérieuse-
ment en tendances épurées et fortifices au descendant d’une
race de choix les biens spirituels obscurément amasseés dans
une longue suite de générations fideles ;

Bénéficier aussi et surtout de la variabilité dans 'hérédité,
qui est l'autre facteur, plus mystérieu x et plus nécessaire
encore, de 'amélioration et de 'exaltation des types vivants.

Ainsi sa naissance pourra étre comme ’éclosion de la plus
noble fleur humaine sur une branche choisie parmi les rameaux
les plus vivants d’un peuple élu.

S’il doit étre tenté — comme il faut qu’il le soit, pour de-
venir le véritable « Israél, vainqueur des hommes et de Dieu »
—un champ spécial, approprié a sa haute nature et a ses
dons magnifiques, sera assigné a son activité morale.

Pour lui la « zone dangereuse » sera placée bien haut dans
le champ indéterminé du possible.

Non seulement il habitera une spheére inaccessible aux
tentations ignobles et basses qui agissent sur le vulgaire, mais
11 y sera aussi, du fait de sa nature initiale, supérieur sans
difficultés et sans luttes & maintes tentations qui assiégent les
plus grands.

Par 'exaltation de son commencement il aura, & un degré
unique, pour lot glorieux et terrible Ja solitude des grandes
ames.

Dans la région sublime ol lui seront adressés les appels de
I'esprit, 1l sera seul & les entendre, seul & y répondre, seul a
« fouler au pressoir, » seul & soutenir ses luttes déchirantes
et & répandre sa sueur de sang.

Et faute de pouvoir le suivre et le comprendre & ces hau-
teurs ot leur regard ne porte pas, dans la stupeur aussi ou les
aura plongés sa familiarité inouie & appeler Dieu son Pére, ses



LA SAINTETE DE JEsUS OU L'EOMME NORMAL 373

disciples en viendront vite a le croire soustrait & toute réelle
tentation, revétu d’une nature extra-humaine, et congu dans
le sein d’'une vierge par 'engendrement du Saint-Esprit.

Et néanmoins, pas plus que son éloquence, et son génie, et
tous les dons extraordinaires de son esprit et de son ceeur,
cette hauteur et cette pureté initiales de sa nature morale ne
seront pas, dans 'histoire et dans 'image de 'homme normal,
I’essentiel.

L’essentiel en lui, ce sera cette chose si simple et si élémen-
taire, mais si importante, si constitutive de notre grandeur, si
auguste et divine quand elle est bonne, la seule qui compte
pour le Juge, la seule qui réjouisse ou indispose le Pére, la
seule qui éléve ou qui dégrade, la seule qui constitue la sainteté
ou le péché, lusuge qu’il fera de sa liberté.

L’essentiel, ce sera la droiture inflexible de sa volonté;

Ce sera la franchise ce sa résolution, toujours maintenue,
toujours renouvelée, d’obéir & la voix intérieure qui commande
I'obéissance au prix du sacrifice.

Ce sera le parti pris de faire tout le bien gu’il verra, de ne
s’accommoder d’aucun mal, de ne subir aucune déchéance, de
lutter victorieusement et a tout prix, avec 'aide toujours ac-
cessible de Dieu, contre toutes les tentations qu’il pourra ren-
contrer sur sa route.

La sera la raison, nécessaire et suffisante, de la paix de Dieu
qu’il gotitera sans interruption, de sa possession croissante de
la communion divine et de tous les biens quil’accompagnent.

C’est 14 ce qui I’élévera jusqu’aux plus hauts sommets de la
vie, ce quifera de lui le véritable héros de la sainteté, le porte-
étendard que tiendront 4 honneur de suivre tous les combat-
tants de 'esprit épris de leur vocation humaine.

(’est 14 enfin ce qui fera de lui ’homme normal, et 'homme
normal, ce sera Jésus de Nazareth, ’homme approuvé de Dieu,
« le fils de Dieu vivant selon I’Esprit de sainteté. »




	La sainteté de Jésus ou l'homme normal. Partie 2, Essai de solution

