
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: La sainteté de Jésus ou l'homme normal. Partie 2, Essai de solution

Autor: Gilard, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LÀ SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL

L. GILARD
pasteur.

DEUXIEME PARTIE «

Essai de solution.

CHAPITRE PREMIER

Position de la question.

Que vaut la formule à laquelle nous avons abouti dans la

première partie de ce travail?
Nous espérons que vous y voyez autre chose que ce qu'elle

vous paraîtrait peut-être si elle s'offrait à vous indépendamment

de ce qui précède et dont elle est la conclusion, c'est-à-
dire un vain cliquetis de mots contradictoires que leur simple
rapprochement suffirait à montrer vides de sens.

Toutefois cette formule, pour se justifier complètement, a

besoin d'explications nouvelles. Elle exige une réponse à cette

question qui s'impose tout d'abord : Comment une même sainteté

peut-elle être à la fois complète et incomplète, parfaite et

imparfaite? Comment est-il permis de dire d'un même être

qu'il est à la fois l'homme normal, vraiment et complètement

1 Voir la première partie, livraison de mai. p. 201.



350 L. GILARD

normal, et l'homme encore en voie de devenir, en marche vers
la possession des biens de l'Esprit dans sa plénitude?

Telle est la question qu'il convient maintenant d'examiner.

§ ï-

Et avant tout dissipons une équivoque possible.
On pourrait appréhender que la solution de cette sorte

d'antinomie ne consistât au fond à la supprimer en affaiblissant
l'un de ses termes, celui de sainteté parfaite, de manière à le

rendre par une sorte de grattage synonyme du second, celui
de sainteté imparfaite et relative.

C'est ce que se bornent à faire, si je ne me trompe, bon
nombre de théologiens avec lesquels je déclare me sentir en

communion spéciale et intime de préoccupations et d'esprit.
Désireux, avec raison, d'une part, de maintenir résolument

dans leur notion du Christ cette humanité de nature sans
laquelle son œuvre est pour nous sans valeur, son exemple est

inutile, ses expériences nous sont inaccessibles, son histoire
est pure fantasmagorie et sa révélation s'évanouit; convaincus,
d'autre part, et non moins justement, que, de l'homme à Dieu,

quelque haut que l'homme s'élève, il reste toujours l'infériorité

spirituelle et la subordination morale du premier au second,
ces théologiens exprimeraient ainsi, ou à peu près, ce qu'ils
conçoivent des rapports de Jésus avec la vie morale :

ce La grandeur spirituelle de Jésus est immense. Il est le plus
grand et le plus saint des hommes. Il l'est incomparablement.
Il l'est à tel point, toutes les lignes maîtresses de la vie
spirituelle et selon Dieu sont en lui si merveilleusement accusées,

que nous trouvons dans sa personne et dans son œuvre tout
ce qu'il faut faire et tout ce qu'il faut croire, tout ce qui porte
au repentir, tout ce qui éveille en nous les nobles ambitions de

la vie de l'esprit, tout ce qui produit en nos âmes la paix, la

joie et la force par la foi, l'espérance et la charité.
» Et que faut-il de plus
» Mais cette admirable sainteté de Jésus reste pourtant limitée,

précisément parce qu'elle est humaine. Et qui dit limitée
dit par cela même essentiellement imparfaite. C'est ce qu'il ne



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 351

faut pas oublier un seul instant, sous peine de ne plus nous
entendre nous-mêmes. Ce n'est que dans un sens oratoire, et

non scientifiquement précis, que nous pouvons parler de la

sainteté complète et parfaite de Jésus. L'imperfection qui était
en lui parce qu'il était homme a dû marquer dans sa vie.
Admettons si vous voulez que rien ne la mette en saillie dans

son histoire ; disons mieux, dans les quelques épisodes d'une
courte période de son histoire qui nous sont relatés, — et

encore, non sans esprit de tendance — dans nos Evangiles.
Mais si nous connaissions la totalité de ses actes, de ses

pensées, de ses sentiments, de tout ce qui aurait une place nécessaire

dans un exposé fidèle et complet de sa vie intérieure et

extérieure, de sa naissance à sa mort, nous y trouverions
à coup sûr, non seulement l'imperfection, mais des

imperfections, des fautes positives d'omission et de commission,
sans lesquelles, encore une fois, il ne serait pas un homme.
Nous y trouverions, tranchons le mot, des péchés. L'existence
en lui de ces fautes positives, n'est-ce pas là ce qui seul

explique et justifie sa déclaration solennelle que ce Dieu est le

» seul bon? » C'est bien aussi ce que nous entendons tout au

fond de notre pensée quand nous disons de sa sainteté qu'elle
était imparfaite, incomplète, croissante et relative.

» Ne nous payons donc pas de mots. N'allons pas, même

sous prétexte de glorifier Jésus, être infidèles à l'inspiration
maîtresse de celui qui fut surtout « le témoin de la vérité. »

Gardons-nous de lui attribuer une perfection hors des conditions

de la nature humaine qui fut la sienne, c'est-à-dire une

perfection purement imaginaire et chimérique. »

§ 2.

Messieurs, après tout ce que je vous ai déjà dit, je n'ai pas
besoin de protester que je crois aussi fermement que qui que
ce soit à la réalité de la nature humaine de Jésus. Cette humanité

de la nature du fils de l'homme est tellement importante,
et aussi tellement évidente, que je n'aurais pas le courage de

discuter avec qui la méconnaîtrait.
Je reconnais aussi que cette humanité implique forcément:



362 L. GILARD

l'imperfection en un sens, le progrès, le caractère relatif de sa

vie morale.
En outre, je sens comme vous toute la difficulté du

problème posé à l'esprit du théologien, par les deux termes que
j'ai essayé de mettre en relief dans la conscience de cette
personnalité si haute et si complexe.

Enfin je ne me refuse pas à serrer d'aussi près que possible
les termes de ce problème : Qu'est-ce qu'une imperfection qui
se concilie avec la perfection, et une perfection qui s'accommode

de l'imperfection?
Mais, quelque difficile que soit la conciliation de ces termes

opposés, je ne me sens pas le droit de trancher la question en

coupant au plus court, ni de supprimer le problème en rayant
l'un de ses termes.

Or, c'est ce que nous ferions en nous arrêtant à un point de

vue qui reviendrait, en somme, à celui-ci : La sainteté de Jésus

signifie simplement qu'il est moins pécheur que les autres.
Cette conclusion, pour plausibles et justes que soient telles

considérations invoquées à son appui, ne nous satisfait pas.
Elle ne répond pas à notre sentiment de la maîtrise morale de

Jésus.
Cette conscience si profonde de son immunité à l'égard du

mal, qu'implique sa communion paisible et constante avec le

Père, sollicite une autre solution.
Pour nous arrêter à celle-là, il faudrait que nous ne pussions

en toute sincérité et droiture faire autrement; qu'il nous fût
impossible de concevoir une sainteté relative, une vie morale
progressive, et tout à la fois pleinement conforme avec la vocation

d'un être spirituel sur la terre. Il faudrait, en d'autres

termes, qu'il impliquât contradiction d'admettre une imperfection

sans culpabilité d'aucune sorte; une infériorité à l'égard
du bien objectif absolu, mais soustraite en même temps à toute
atteinte du péché dans le sens le seul grave et le seul réel de

ce mot.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 353

CHAPITRE II

De la distinction entre l'imperfection objective
et le péché imputable.

§1-

La notion d'une imperfection compatible avec l'absence de

péché et l'immunité complète à l'égard du mal n'est pas
contradictoire.

Formuler cette solution avec une clarté suffisante et l'établir
sur des bases solides pour la comparer ensuite à l'image de

Jésus, telle est la tâche qui s'offre inévitablement à nous à ce

point de notre travail.
Je vous avoue humblement, messieurs, que devant cette

tâche je me sens fléchir. Elle exigerait en effet une théorie de

la volonté, de la liberté et du péché. Et pour dresser ici, de

toutes pièces, une construction si complexe, la culture
philosophique, l'habitude des travaux de ce genre, le temps et le
talent d'exposition me font également défaut.

Pour toutes ces raisons, je me bornerai à la tentative de

condenser en quelques thèses la substance, si importante soit-elle,
de cette partie du sujet dont il vous a plu de m'imposer le lourd
fardeau

§2-
Voici ces thèses :

a) Le déterminisme, qui, mis absolument et sans réserve à la
base de la théorie de la volonté, aboutit à nier le monde moral

et à ruiner le fondement de la certitude, gouverne cependant

une notable partie de l'activité intérieure et extérieure de

tous les hommes.

b) L'activité humaine est soustraite à l'intervention de la

liberté, totalement dans la première période de la vie de l'individu,

et partiellement dans la période ultérieure, qui
commence avec ce qu'on appelle, d'un terme vague mais pourtant
substantiel, l'âge de raison.

c) Toute volition, dans les cas visés ci-dessus, est la résul-



354 L. GILARD

tante nécessaire d'un état de choses antérieur. Elle ne pourrait
être autre que ce qu'elle est, les circonstances restant les

mêmes. Les éléments générateurs de cette volition sont
exclusivement la nature de l'individu, son éducation, son tempérament,

sa situation, son état d'âme au moment où la volonté se

produit. Celle-ci en est la conséquence naturelle et immanquable,

et, comme on l'a dit, « l'exposant de l'âme » à ce

moment-là.
d) Il en est toujours ainsi lorsque, pour l'homme appelé à

prendre une résolution, — cette résolution fût-elle par ses

conséquences de qualité morale objectivement, — la question de

l'obligation ne se pose pas subjectivement dans sa conscience;

lorsque, en d'autres termes, les seuls motifs qui le sollicitent
consciemment dans un sens ou dans l'autre sont des avantages
et des intérêts de diverses natures. La délibération qui peut
précéder l'acte de volonté est, alors, un simple calcul. Elle

participe de la nature, dénuée de moralité, de toutes les
opérations de ce genre.

Ce calcul peut être bien ou mal conduit, exact ou inexact,
et les intérêts en vue atteints ou sacrifiés. Mais dans les opérations

dont l'âme est alors le théâtre, il n'y a pas plus de place

pour la liberté morale que dans les actions et réactions des

systèmes de forces dont s'occupe la mécanique.
e) Par contre, il en est tout autrement lorsque la résolution à

prendre met en jeu le sentiment conscient d'une obligation
morale imposant un sacrifice. Dès qu'intervient, comme
élément de volition soumis au choix de l'âme, l'impératif catégorique,

ou l'instinct constitutif en nous de la vie supra-animale,
alors la liberté morale entre en action.

/') La liberté morale est uniquement le pouvoir d'accueillir
ou d'écarter l'impératif catégorique. Cette puissance indéterminée,

s'il est permis d'ainsi dire cet élément d'absolu en

l'homme, échappe à l'expérience. Elle est inaccessible même
à l'imagination. Son existence se pose à priori comme un
postulat nécessaire des faits de conscience. Elle se conclut à

posteriori de certains de ces phénomènes comme le remords et la
satisfaction morale.



LA 8AINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 355

g) Nous admettons l'intervention de la liberté uniquement
dans Yétat de tentation. Nous déclarons impossible à prévoir
l'issue d'une vraie lutte morale. Au contraire, le choix entre de

purs avantages individuels pourrait être toujours prévu pour
qui connaîtrait suffisamment le sujet délibérant. (Entre une
somme d'argent et une œuvre d'art, l'avare, ignorant que.
l'œuvre d'art vaut de l'or, choisira sûrement la forte somme, et
l'artiste non besogneux, le tableau.)

h) La liberté, qu'on a justement appelée le pouvoir de
produire des commencements nouveaux, justifie cette appellation
à deux points de vue: d'abord, elle introduit dans l'ensemble
des événements qui entrelacent sur la trame du possible le

tissu de l'activité universelle, des faits, moteurs aussi, qui y
agissent indéfiniment par leurs conséquences. Mais surtout la
liberté introduit de graves modifications, bienfaisantes ou
malfaisantes, dans l'âme qui est le théâtre de son action. Cette

force, indéterminée et invisible tant qu'elle reste en puissance,
devient, dès qu'elle entre en acte, natura naturata. S'il est

permis d'ainsi parler, elle accroît en bien ou en mal la
substance de l'âme. Elle y fortifie les tendances déjà existantes,
homogènes à l'acte issu d'elle. Elle déplace le champ et modifie
la nature des tentations à venir. Si elle a décidé en faveur de

l'obéissance et du sacrifice, elle aboutit à un surcroît de

lumière, de force, de paix, de vie éternelle. Dans le cas

contraire, elle se résout en un élément nouveau de ténèbres,
de troubles, d'énervement spirituel, de prépondérance de la

vie animale, et fait ainsi « venir sur nous la condamnation et
la mort. »

t) Enfin, le domaine de la liberté est exactement celui de la

responsabilité. De même qu'il n'y a liberté que là où il y a lutte
morale, de même il n'y a responsabilité, jugement exercé sur
le sujet agissant, perte ou conquête d'un élément de vie
supérieure, péché ou sanctification au sens propre, que là où il y a

tentation. Tout ce qui se produit dans la vie en dehors des

tentations, étant un développement nécessaire aussi déterminé

que l'évolution de la vie végétale ou animale, ne saurait être

que par un abus des termes, qualifié de sanctification ou de



356 L. GILARD

péché. Il est dépourvu de caractère moral et n'a rien d'imputable,

soit en bien, soit en mal.

§3.

Relevons pour y insister, dans les considérations générales
ci-dessus, deux points principaux, d'où naîtra, si je ne me

trompe, la notion de l'homme normal, d'une vraie et parfaite
sainteté humaine compatible avec l'imperfection objective, avec
la croissance et le progrès moral. Ces deux points visent le

domaine de la liberté morale — domaine qui se déplace pour
chacun dans un sens ou dans l'autre en vertu même des

actes de liberté qu'il accomplit — et le champ, — corrélatif et
co-étendu — le seul où il puisse y avoir pour chacun
responsabilité, péché effectif et sanctification effective.

D'abord le champ du possible n'est indéfini qu'hypothétique-
ment et dans nos conceptions abstraites. Concrètement et pour
tout homme vivant, il est assez étroitement limité.

Le domaine où peut hypothétiquement s'exercer la liberté
du genre humain s'étend bien des derniers bas-fonds où

fermente l'amas chaotique de tout ce qu'il y a de pire comme
désordres, violences, corruptions, jusqu'aux sommets où s'épanouit

la vie de l'esprit dans ses manifestations les plus divines.
Mais de ce domaine chacun n'occupe qu'une partie. A chacun
est assigné un champ particulier où il peut à son gré cultiver
du froment ou de l'ivraie ; autour de lui et devant lui s'étend

comme une zone spéciale dans laquelle seule peuvent surgir
pour celui qui l'habite des sollicitations à ce qu'il sent être le

bien ou des impulsions vers ce qu'il sait être le mal. Rien hors
de ce milieu ne le pousse à agir. Rien n'appelle son vouloir.
Hors de cette zone ses regards mêmes ne portent pas. Chacun
est tenté à sa taille. Les appels au bien ou au mal qui
sollicitent chacun sont en exact rapport avec la stature morale à

laquelle chacun est parvenu. Cette stature actuelle est elle-
même pour chacun le résultat, complexe mais rigoureusement
exact, de ses origines, de l'éducation qu'il a reçue, du milieu
qu'il habite, des influences dont il a bénéficié ou souffert, et de

l'usage qu'il a fait antérieurement de sa liberté.



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 357

Selon une expression familière à l'anglais et dont le sens est
des plus clairs et des plus suggestifs, chacun de nous habite

une debateable land., une terre de contestation, analogue à la

région frontière de deux états ennemis et théâtre de leur luttes
séculaires. Ce territoire contesté, entre le mai qui nous attire
et le bien qui nous appelle, est le seul où soient réellement

possibles pour nous les luttes de la liberté clans cette vie morale

qui est « un train de guerre. »

De plus, cette zone des seules réelles sollicitations au bien et

au mal qui peuvent s'exercer sur les hommes n'est pas la

même pour tous. Par exemple, elle est à beaucoup d'égards
autre pour un sauvage, autre pour un civilisé, autre pour un
homme d'autrefois ou pour un homme d'aujourd'hui. Elle varie

avec les temps, les climats, les tempéraments, le degré

d'instruction, la profession, bref avec toutes les circonstances
qui nous entourent, dont chacune a ses avantages spéciaux et

ses tentations spéciales. Chacun a ses besetting sins, ses
péchés « agressifs » ou « assiégeants, » comme la Bible anglaise
traduit d'Hébreux XII, 1, «Le péché qui nous enveloppe
aisément. » Plus souvent et plus dangereusement que tout autre,
l'homme de guerre est tenté de se laisser aller à la violence,
l'avocat au mensonge, l'homme d'affaires au gain deshonnête,
l'homme d'église au jésuitisme, l'indigent au larcin, le grand

personnage à la morgue hautaine. Et inversement, il est des

carrières qui sont un soutien, en exigeant, sous peine
d'immédiate déchéance, le souci constant de la probité et de

l'honneur ; d'autres qui appellent à toute heure l'attention,
comme à une nécessité d'usage courant, sur le sacrifice, dû au

devoir, de ses aises, de ses biens et même de sa vie.
Pour préciser davantage, il est des vices universellement

jugés honteux et bas, dont la puissance de séduction est
redoutable pour tels de nos frères, et qui ne nous inspirent, à

nous, qu'éloignement et dégoût. Ces vices-là, au point où nous
en sommes, nous n'avons pas, ou nous n'avons plus, à les

repousser au prix d'une lutte quelconque.
En revanche, que d'autres convoitises, que de sollicitations

à ce qui est le mal aussi, quoique sous une forme moins



358 L. GILARD

vulgaire et moins répugnante, mais contre lesquelles, livrés à

nous-mêmes, réduits à la quantité de force morale déjà réunie
dans cette nature concrète et de valeur moyenne qui est la

nôtre, nous ne pouvons rien sans le secours de Dieu.
Et à ces convoitises, à leur tour, trop puissantes pour des

âmes médiocres, et qui sont pour ces âmes comme la zone

dangereuse de la forteresse du mal, — à ces convoitises, d'autres

hommes, meilleurs et plus grands, sont inaccessibles. Elles

sont trop au-dessous d'eux. Peut-être doivent-ils à des

circonstances meilleures qui ont précédé et préparé leur naissance

ou entouré leur berceau, une situation plus avantageuse dès le

début. Peut-être est-ce à de longs et persévérants efforts déjà
accomplis qu'ils doivent d'avoir poussé plus loin les frontières
de leur domination spirituelle. En tout cas, autre est le domaine

qu'ils ont à conquérir dans l'immense territoire spirituel
graduellement soumis à la glorieuse liberté des enfants de Dieu.
Plus avant s'étend pour eux la terre de la contestation. Plus
haut sont les champs de bataille où ils suent le sang et
l'angoisse en invoquant à l'appui de leur faiblesse la « loi de l'Eternel

qui restaure l'âme, s le céleste Idéal vivant et aimant qui
est leur guide, leur appui et leur victorieuse inspiration.

En résumé donc, le domaine de nos tentations, et par suite
de notre liberté, est limité. Ce champ se déplace comme les

frontières d'un état qui a remporté de grands succès militaires
ou subi les amertumes de la défaite. Il se déplace selon les

modifications de notre nature morale, modifications qui sont

pour nous le résultat inévitable de la vie. Fidèles à notre
vocation nous nous élevons. Des sources de transgressions se
tarissent. Des penchants autrefois redoutables s'atténuent,
s'éloignent à perte de vue et d'attrait. Notre vue s'étend, à nos

regards surgissent des devoirs nouveaux. Des appels nous
sont adressés à des œuvres, jusqu'alors inaperçues, d'activité
charitable ou de réformation. Infidèles, au contraire, nous
perdons du terrain. Nous redescendons; notre vue s'obscurcit,
notre force diminue, et les séductions des bas-fonds redeviennent

menaçantes.
Mais toujours, quel que soit le degré où la vie nous a élevés



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 359

ou fait redescendre, pèse sur nous la nécessité du choix
imposée aux êtres libres:

« J'ai mis devant vous la vie et la mort, le bien et le mal,
la bénédiction et la malédiction, choisissez1. »

§4.

En second lieu, disons-nous, de même qu'il n'y a de liberté
qu'où il y a tentation, de même il n'y a responsabilité qu'où il
y a liberté, et il ne peut y avoir péché que là où il y a tout à la
fois tentation, liberté, responsabilité.

Cela est si vrai, si évidemment, si indispensablement vrai,
qu'il semble inutile d'insister. Mais il n'est rien de plus méconnu
dans le langage religieux courant, tout imprégné de la notion
outrée du péché et de l'homme que l'Eglise a tirée de certaines

expressions de saint Paul et des prophètes: « Ils se sont tous
égarés, ils se sont rendus tous ensemble abominables. Du venin
d'aspic est sur leurs lèvres. Leurs pieds sont légers pour
répandre le sang. Il n'y en a point qui fassent le bien, non pas
même un seul. » De grands docteurs du passé, Saint-Augustin,
les théologiens de la Réformation, les Jansénistes, ont conclu
de là la doctrine de la corruption totale par la chute. En vertu
de la chute, l'activité morale de l'humanité est radicalement
empoisonnée dans sa source. Les vertus de l'homme irrégé-
néré ne sont qu'apparentes, « des vices splendides. » La
vie naturelle toute entière est coupable et frappée de malédiction.

Mais en vain Pascal apporte à ce dogme l'autorité de son
nom et de son génie : « Chose étonnante, dit-il, que le mystère
le plus éloigné de notre connaissance, qui est celui de la
transmission du péché, soit une chose sans laquelle nous ne pou-

1 II va sans dire qu'en relevant cette nécessité du choix, nécessaire pour que
les voies de Dieu soient équitables et qu'il y ait un monde moral, nous
n'oublions pas la nécessité de la grâce intérieure, du secours d'en haut, de la

communion avec Dieu dans la prière, pour remporter les victoires de la vie

chrétienne. Si Jésus-Christ révélait le secret de sa force en disant: «Le Fils ne peut
rien faire de lui-même,» à plus forte raison nous associons-nous à cette humble

confession.



360 L. GILARD

vons avoir connaissance de nous-mêmes! Car il est sans doute

qu'il n'est rien qui choque plus notre raison que de dire que
le péché du premier homme ait rendu coupables ceux qui,
étant si éloignés de cette source, semblent incapables d'y
participer. Cet écoulement ne nous parait pas seulement impossible,

il nous semble même très injuste, car qu'y a-t-il de plus
contraire aux règles de notre misérable justice que de damner
éternellement un enfant incapable de volonté, pour un péché
où il parait avoir si peu de part, qu'il est commis six mille ans
avant qu'il fût en être?

« Certainement rien ne nous heurte plus rudement que cette
doctrine; et cependant, sans ce mystère, le plus incompréhensible

de tous, nous sommes incompréhensibles à nous-mêmes.
Le nœud de notre condition prend ses replis et ses tours clans

cet abîme, de sorte que l'homme est plus inconcevable sans ce

mystère que ce mystère n'est inconcevable à l'homme. »

Il n'y a pas à s'y tromper, Messieurs, cette page si tragiquement

belle nous fait assister à une violence de Pascal sur sa

propre pensée. Sans principe générateur dont ce dogme serait
la conséquence, en vertu simplement des conséquences qu'il
juge nécessaire de tirer de ce dogme, il s'impose d'admettre
comme un fait cette culpabilité originelle qui froisse si rudement

sa raison et sa conscience. Et il ne voit à coup sûr dans

l'affirmation à laquelle il se plie ainsi violemment qu'une légitime

mise en œuvre du grand principe qu'il a proclamé ailleurs:
La volonté organe de la créance.

Certes nous n'oublions pas un seul instant que ce principe
est non seulement de Pascal mais de l'Evangile. « Si vous vouliez
vous connaîtriez.... » disait Jésus aux Pharisiens. La foi en
effet est essentiellement un acte de liberté. Il y a, à son origine au

moins, une libre détermination de la volonté. Elle plonge sa

racine maîtresse dans le sol sacré de l'action morale, le seul

qui puisse lui fournir la sève vivifiante dont elle a besoin. Nul
de nous sans doute, n'hésitera â reconnaître qu'il nous arrive
à tous, une fois ou l'autre, de recourir à ce principe pour
appuyer sur cet élément de certitude quelque point fondamental
de notre foi. Dans nos vues du monde spirituel il est pour tous



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 361

des choses que nous croyons uniquement parce que nous voulons,

les croire.
Prenons-y bien garde toutefois. Quelqu'inévitable que soit,

à tel endroit de nos croyances, une opération intellectuelle et
morale de ce genre, elle n'est pas pour cela toujours et partout
également légitime, car une affirmation établie par ce procédé

peut bien rester d'une conciliation difficile avec telle autre
également nécessaire sans qu'il y ait là une raison suffisante de

l'écarter; mais encore faut-il qu'elle n'en soit pas la négation
directe et flagrante. On admet bien, même clans les sciences

exactes, des propositions qui ne sont ni des axiomes, ni
déduites des définitions et des axiomes, et qu'on appelle des

postulats. Mais un prétendu postulat géométrique qui aurait pour
conséquence immédiate que la somme des angles d'un triangle
vaut plus ou moins que deux droits serait à rejeter d'emblée,

sous peine de voir crouler tout l'édifice des vérités
géométriques. Il eu est de même dans les sciences morales. Le
prétendu postulat catholique de l'autorité infaillible de l'Eglise est
à l'usage exclusif de ceux qui ignorent que l'enseignement de

l'Eglise n'est nullement quod creditum est ubique, semper,
ab omnibus. Pour ceux qui savent combien cet enseignement
est dépourvu au cours des siècles de la foncière et constante
unité indispensable à l'autorité qu'on revendique pour lui, il
n'est plus permis de faire état de cette autorité. Agir autrement
est une prévarication, dont la pénalité est dans le scepticisme qui
ronge tout le monde catholique. J'en dirai autant de l'ancien
postulat protestant de l'autorité souveraine et infaillible des

livres saints. Il est en contradiction élémentaire et flagrante
avec l'état d'esprit que crée la moindre lumière sur la nature et
le but des livres saints, leur histoire, leur date, leur mode de

composition et de conservation. Dans ces conditions, en maintenir

la formule sous prétexte de ménager la foi des faibles qui
aurait besoin de cet appui, c'est encourir une responsabilité
plus grave que celle des pires scandales causés par les pires
négations. C'est ouvrir à l'envahissement du scepticisme tout
le contenu de la foi protestante.

Il en est de même de ce postulat théologique de la culpa-
THLOL. ET PHIL. 1898 24



362 L. GILARD

biute originelle ici posé si éloquemmentpar Pascal. Le principe
si vrai, si fécond, si indispensable de « la volonté organe de la

croyance » n'a rien à voir ici.
En vain, pour lui donner cours où il n'a que faire, le grand

tourmenté des Pensées impose silence (« Taisez-vous, raison

orgueilleuse! ») aux protestations en lui « du roseau pensant. »

En vain il veut d'une volonté acharnée, pour maintenir intacte
l'autorité d'une tradition consacrée, d'après lui, au cours des

siècles par tant de miracles, se contraindre à voir dans le

dogme janséniste du la culpabilité transmise le cœur du
christianisme et le seul lien d'unité entre la misère et la grandeur
de l'homme.

Ce qu'il appelle, avec une amertume si passionnée, « les

règles de notre misérable justice » reste malgré tout la base

inébranlable de toutes nos convictions.
En vain le sens moral individuel peut errer. S'il était possible

dele discréditer dans ses données les plus élémentaires, comme
celle qui réprouve « la damnation éternelle d'un enfant
incapable de volonté pour un crime commis six mille ans avant

qu'il fût en être, » alors tout ce qui repose sur le sentiment de

la justice, et la vocation humaine, et le caractère de Dieu, et
la notion même du péché, s'écroulerait à la fois. C'est au
nihilisme religieux complet qu'aboutirait cette abdication imposée à

la raison et à la conscience au profit du dogme de la culpabilité

transmise.
S'il est un principe hors de doute, c'est précisément celui-ci,

que la culpabilité ne se transmet fias.

§5.

Ce qui ne veut pas dire, je m'empresse de le déclarer, que la

notion du péché originel soit fausse de tout point, et ce terme
de péché originel, vide de sens.

Car, par un certain côté, notre état, même moral, dépend

grandement de notre origine; et notre origine à son tour — que
ce fait soit dû ou non à une chute antérieure de notre race —

notre origine est animale, partiellement au moins.

Et si l'on prend le mot de péché dans un certain sens, si l'on



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 3l3

appelle'péché, comme on le fait généralement, tout ce qui au

cours de la vie humaine universelle est opposé objectivement
au grand commandement qui résume la loi et les prophètes, ou

ne s'en inspire pas à un degré suffisant, alors le péché, cerles,
abonde au point d'être partout dans le cœur et dans la vie des

hommes. Le péché, alors, se manifeste dans tout le cours de

l'histoire comme une entité mystérieuse dont l'activité est
universelle et ininterrompue, tellement que ses éruptions dans les

crimes les plus affreux aux suites les plus lamentables, ne sont,
dans cette activité du mal, que des accidents qui y dénoncent

simplement la véritable nature de tout le reste.
Mais cette appellation générale du péché a besoin d'être

soigneusement qualifiée dans l'application qu'on en fait à des

faits très différents et à des situations morales très
différentes.

Et il faut oser dire et maintenir résolument que le péché
d'origine, de transmission, le péché-maladie dû à la solidarité
fatale de la descendance, le péché enfin en ce que, et en tant que,
il demeure purement objectif, n'est pas imputable, n'est pas au

vrai sens du mot un péché.
Cette imperfection originelle nous apparaît même comme

l'essentielle condition de la vie morale à nous connue. Seule,

en effet, elle amène et produit les tentations qui sont les
conditions et les moyens du progrès de la vie morale. Selon son
étendue et sa gravité, elle détermine la nature de ces tentations

et la région du monde moral où elles se produiront pour
chacun. Et, pour le dire en passant, c'est avec la première de

ces tentations, née au premier appel de la conscience, que
commencera la vie personnelle, bonne ou mauvaise, de

l'individu.

Mais cette imperfection — et avant les tentations auxquelles
elle donnera lieu, et dans les intervalles de ces tentations, — il
faut bien la distinguer du péché subjectif, du péché rébellion, du
péché subséquent à une lutte morale (brève ou prolongée), du

péché commis en révolte consciente contre la loi du devoir.



364 L. GILARD

Nous invoquons ici à l'appui de notre thèse une déclaration
caractéristique de saint Paul.

Cette déclaration paraît opposée, et l'est peut-être, à certains
éléments du système religieux de l'apôtre.

Mais elle est si saine, si noblement hardie, que nous n'en
rendons que davantage grâce à son esprit et à sa mémoire.

C'est qu' « Il n'y a point de péché là où il n'y a point de

loi. »

« Tout ce qu'on ne fait pas avec foi est un péché, » disait-il
aussi; et encore : ec Que chacun agisse selon qu'il est pleinement

persuadé dans son esprit. »

Et à ces dernières sentences de l'apôtre se rattache, comme
l'envers d'une étoffe à son endroit, l'affirmation qu'il ne saurait

y avoir de mal là où rien n'avertit qu'on fait mal ; qu'aucune
résolution n'est condamnable que si elle est associée à quelque
persuasion que c'est la décision opposée qui serait obligatoire,
et non celle à laquelle on s'est arrêté.

C'est-à-dire encore : Le seul péché réel, imputable, est un

acte de rébellion contre la conscience, car c'est bien là ce que
signifie « Il n'y a point de péché où il n'y a point de loi. »

C'est pour cela — je tiens à le dire bien qu'il paraisse
étranger à mon sujet, mais comme illustration et affirmation

jusqu'au bout d'une pensée essentielle à mon sujet, — c'est

pour cela que la vie animale, qui, dit le même saint Paul, « est

au commencement, » est moralement innocente.
Cette vie animale, par laquelle nous débutons et a débuté sulla

terre le genre humain; cette vie animale qui ne renferme

qu'à l'état de germe l'élément divin destiné à grandir et à se

subordonner tout le reste en le transformant, à sanctifier même

la chair en la dominant; cette existence rudimentaire que notre
humanité, plus loin encore que l'âge des cavernes, a vécue

presque exclusivement pendant des milliers d'années dont le
nombre est inconnu, — a beau être égoïste, impure et cruelle.
Elle a beau nous apparaître dans ces vieux âges, ou plus près de

nous (dans ces couches déshéritées et ténébreuses où elle se



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 365

survit) comme un tissu d'odieux péchés objectifs, monstrueusement

indignes de la noble créature appelée à devenir fille de

Dieu, — elle, peut n'être pas en cela plus coupable que l'acte du

loup qui mange un agneau pour apaiser sa faim, ou l'acte de

l'enfant qui cherche un soulagement à la déchirure de ses

fibres sous la poussée de ses dents en mordant le sein de sa

nourrice. Elle reste sûrement innocente dans tout ce que ne

dénonce pas encore au primitif la. mystérieuse voix intérieure
dont les balbutiements créateurs ne donneront que peu à peu
une forme substantielle à ce qui sera, alors, pour lui la

catégorie sacrée de tout ce qui est bon, juste et pur.
Que les manifestations brutales de cette vie inférieure puissent

être et doivent être (imputables ou non) réprimées, avec

ménagement toutefois, par la société qu'elles mettent eu péril
— d'accord!

Que le devoir élémentaire et impérieux soit de combattre et

soumettre le plus possible, en nous et hors de nous, cette vie
animale; de travailler, dans l'esprit fraternel du Christ, à

éveiller chez ceux que visiblement elle domine, le sentiment et

l'attrait d'une vie plus haute et meilleure, — oui encore!
Mais que les hommes, à quelque degré, élevé ou bas, de la

vie morale où ils se trouvent actuellement placés, soient
coupables de tous les actes accomplis par eux sans conformité
parfaite avec les exigences de la vocation humaine, de la vie
divine dans sa plénitude, je le nie.

Qu'aux yeux du juste juge la A'ie des plus bas placés parmi
ces primitifs anciens ou actuels offre le même aspect qu'elle
a pour l'un de nous les jugeant sans clairvoyance et sans
charité, ce qui est souvent la même chose; qu'ils vaillent
sûrement moins que tel autre dont l'existence est en soi
démesurément supérieure à la leur, — qui oserait l'affirmer? Qui
l'oserait parmi ceux qui n'oublient pas que Dieu exige davantage

de ceux à qui il a confié davantage? Qui l'oserait parmi
les disciples de Celui qui avait bien ses raisons en nous
recommandant dene pas juger? Qui sait à quelles impulsions,
tendant à l'entraîner plus bas encore, tel misérable a souvent
et obscurément résisté? Qui sait quel mutisme pèse sur sa



366 L. GILARD

conscience rudimentaire pour d'innombrables traits de la

vocation humaine dont le caractère obligatoire est pour nous
l'évidence même?

Que la lumière du Christ rayonnant d'un cœur aimant et

pur pénètre une fois de plus au sein des ténèbres; qu'un
misérable échappe par la conversion à sa fange morale,
compatible peut-être avec les vertus de l'élite il y a quatre mille,
ou dix mille, ou vingt mille années, mais dont la vraie nature lui
a été révélée pour la première fois par un contact vivant avec le
cœur aimant et pur qui s'est abaissé jusqu'à lui ; et qu'il regarde
ensuite avec horreur tout l'ensemble du bourbier où s'est
vautrée sa vie passée, — rien de plus naturel

Mais que. dans une telle vie, les éléments de mal moral
purement objectifs et que la conscience n'avait pas dénoncés

encore, — puissent être l'objet légitime, — je ne ois pas de la

repentance transformation (métanoia), compatible avec la paix
qui pusse toute intelligence, — mais du remords qui brûle
éternellement, — non pas!

Que Saul de Tarse devenu l'apôtre des gentils, au souvenir
douloureux qu'il a méconnu son Maître et poursuivi à mort ses

disciples, pousse le cri douloureux que vous savez — c'est
bien!

Mais il n'en reste pas moins que Saul de Tarse est essentiellement

le même que saint Paul. Le même esprit d'obéissance à

Dieu anime l'apôtre dévoué jusqu'au martyre et le pharisien
persécuteur jusqu'au supplice d'autrui. Ce qui fait l'unité de

l'un et de l'autre, ce qui du pharisien fera sortir l'apôtre, c'est
ce qui vaut au premier le beau témoignage à lui rendu par la

voix symbolique d'enHaut: « lite serait dur de regimber contre
l'aiguillon. » C'est qu'il ne regimbe pas quand la vérité lui
apparaît comme dans un éclair. Il obéit à l'aiguillon de la vérité
et du devoir. Il accomplit en cela l'acte de liberie le plus fécond
de sa carrière. « Sans prendre conseil de la chair et du sang »

il change de vie, il rompt avec son passé — au prix de quels
déchirements! — au moment où son péché changerait de

nature, et lorsque, de victime d'un égarement, il deviendrait
criminel par sa volonté. Aussi l'apôtre ajoute-t-il à son humble



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 367

confession: « Toutefois j'ai obtenu mon pardon parce que j'ai
agi par ignorance, aux jours de mon incrédulité. » Qu'est-ce à

dire? Sinon qu'autrement Saul ne fût pas devenu Paul, et

l'apôtre qui était en lui en puissance se fût brisé à ce tournant de

sa vie. Qu'est-ce à dire surtout, sinon que sa carrière de

persécuteur ne lui eût pas été pardonnée, qu'il fût descendu par
là au même niveau que ces autres pharisiens auxquels le Maître
adressa un jour la plus sévère déclaration qui soit jamais sortie
de sa bouche

Vous vous rappelez les circonstances:
Un acte puissant de compassion accompli par Jésus en

faveur d'un pauvre malade.
Des pharisiens témoins de cet acte, regardé par tous alors

comme surnaturel.
Leur répugnance d'hommes pétris de préjugés, de formalisme,

et d'orgueil, à accepter comme l'envoyé de Jéhovah ce docteur

débonnaire et humble qui prêche la religion de l'Esprit.
Leurs efforts, sons la pression de cette répugnance intéressée,

pour détourner de lui la foule et se dispenser eux-mêmes d'ouvrir

leur cœur à sa parole.
Le prétexte qu'ils inventent, malgré le témoignage intérieur

déclarant qu'un pareil homme, qui porte si visiblement écrit
dans sa vie et sur son visage même « la sainteté à l'Eternel, »

ne peut être un allié de Satan.

Cette explication boiteuse, même pour eux: « C'est par Béel-

zébul, le prince des démons, qu'il chasse les démons, i
La réponse foudroyante : « Vous savez bien vous-mêmes

qu'une maison divisée contre elle-même tombera; qu'un

royaume divisé contre lui-même sera réduit en désert; que si

Satan chassait Satan, son royaume ne sautait subsister. Votre

accusation n'a donc, même pour vous, ni sens ni base. Elle est

fausse, et vous savez qu'elle est fausse. Vous ne trompez les

autres qu'en commençant par vous mentir à vous-mêmes. C'est

là ce qui juge votre opposition, qualifie votre attitude, fait
l'infinie gravité de votre conduite. Si vous étiez de bonne foi en

accusant à faux le Fils de l'homme, ce ne serait rien. Mais en

imposant silence au témoignage de Dieu en vous, vous faites



368 L. GILARD

d'un blasphème, autrement excusable, contre le Fils de

l'homme, un blasphème inexcusable contre le Saint-Esprit.
Vous en rendrez compte devant Dieu. »

et C'est pourquoi je vous dis : Tout péché et tout blasphème
sera pardonné aux hommes, mais le péché contre l'esprit ne
leur sera point pardonné. Si quelqu'un a blasphémé contre le

Fils de l'homme il lui sera pardonné, mais si quelqu'un a

blasphémé contre le Saint-Esprit il ne saurait lui être pardonné, ni
dans ce siècle, ni dans le siècle à venir. »

Telle est donc la distinction, consacrée par le docteur le plus
autorisé qui fut jamais, entre ce que nous appelons pour abréger

l'imperfection purement objective, et le péché subjectif ou
conscient. La seule faute grave, justement punissable, la seule

transgression réelle dont l'homme puisse se rendre coupable,
le seul péché que menace l'indignation divine, c'est de manquer
de sincérité, de faire volontairement le mal, de soutenir le faux

en connaissance de cause, de mentir à sa conscience.
Mais cela. Dieu ne le pardonne pas. Dieu ne pardonne pas le

vrai péché, subjectif, conscient. C'est une semence confiée au

sol toujours fécond du monde invisible et grosse d'une infaillible

moisson. La justice ne désarme pas. « Ton iniquité te

trouvera. » Cette loi est éternelle; elle ne menace pas moins
le vrai péché sous l'alliance de grâce que sous l'ancienne
dispensation. Elle s'applique à chaque péché, immédiatement et à

chaque instant. Il n'est pas nécessaire au fonctionnement de

cette loi que s'accomplissent à la lettre et visiblement tous les

actes du grand drame, toutes les scènes du grand lableau qui
en est la représentation symbolique: Un trône blanc dressé

dans les cieux; les vivants et les morts rassemblés devant le

Juge; les livres ouverts; le triage entre les brebis et les boucs,
entre les bénis du Père et les condamnés aux flammes. C'est
dès ici-bas que la bénédiction pénètre les cœurs et que les

flammes s'y allument. Le bien voulu et pratiqué au prix du
sacrifice unit l'âme à son principe divin, établit sa foi sur le

roc, et accroît en elle la vie éternelle. Au contraire le mal

sciemment voulu dégrade l'âme, attente à sa paix, obscurcit sa

vue de l'invisible, consume une part de sa vie et détruit quel-



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 369

que élément de sa communion avec son principe, source pour
cette âme le toute force, de toute dignité, de toute harmonie

intérieure, de toute joie pure.
Quant à l'imperfection purement objective, elle peut être

grave et visible, elle peut l'être horriblement et à tous les yeux,
chez un être humain encore voisin des origines de l'espèce ou
redescendu à ce niveau dégradé. Elle peut aussi se réduire à

d'insaisissables lacunes clans une vie toujours fidèle, toujours
ascendante, toujours docile aux appels de l'Esprit, elle peut
être, dans ce cas, conclue plus que constatée, plus pressentie
qu'aperçue, chez « le plus beau des enfants des hommes, » qui,
en communion ininterrompue et croissante avec Dieu, déclare

pourtant que « Dieu seul est bon. »

Mais cette subordination morale au Dieu infini, cette
infériorité inhérente à qui doit être tenté, à qui est appelé à ce croître

en stature, en sagesse et en grâce, » cette imperfection-là
n'est pas le péché.

CHAPITRE III

L'homme normal.

Que sera, Messieurs, d'après ce que nous venons de voir,
l'homme normal?

D'abord ce sera un homme.
Un vrai homme.
Pas un Dieu déguisé.
Pas un étranger à notre terre, venu sur notre terre en être

surnaturel, revêtu d'une impénétrable armure, pour y livrer
sans risque les batailles de l'esprit.

Pas un combattant invulnérable, qui ne pourrait sans cruelle
ironie s'adresser aux hommes comme à ses frères, et les
inviter comme tels à marcher sur ses traces, à ee discerner par
eux-mêmes ce qui est juste, » à pratiquer ce qui est bien,
à ee être parfaits comme le Père qui est dans les cieux est parfait.

»

Mais un homme, né comme un homme, tenté du dedans et
du dehors comme un homme, luttant contre le mal comme un



370 L. GILARD

homme, avec les armes que l'homme peut posséder et manier.

Donc il ne sera pas revêtu de la perfection morale objective.

Il y faudrait autre chose que la droiture de la volonté,
exigible de tous et suffisant à tout.

Il y faudrait encore l'omniscience;
Il y faudrait la connaissance infuse et simultanée de tous les

devoirs ;

La vue immédiate et complète de ce que chacun doit être en
toutes circonstances, dans ses aclions, ses paroles, ses

sentiments, ses pensées;
La perception constante et infaillible de tous les rapports

qui unissent les hommes, les choses, les institution-, et de

toutes les subordinations qui en résultent dans la hiérarchie des

obligations.
L'homme normal ne possédera pas d'emblée cette science.

11 pourra en acquérir beaucoup, s'y élever bien haut.
Car en lui s'accomplira merveilleusement cette loi du progrès

dans la connaissance proclamée par les prophètes du plus

grand peuple religieux qui fut jamais: ee Le secret de l'Eternel
est pour ceux qui le craignent et sa justice pour la leur donner
à connaître;.... l'entrée de ses paroles illumine et rend les plus

simples intelligents; »

Mais cette science du bien, il aura à l'acquérir.
Il apprendra de jour en jour des hommes, des choses, des

livres, surtout de Dieu par la communion croissante avec

l'Esprit.
Il apprendra. Il désapprendra aussi. Il devra plus d'une fois,

oublier, changer ses plans, corriger ses jugements, modifier ses

vues.

Pour l'accomplissement de l'œuvre à lui assignée, il pourra
disposer d'une force, d'une pénétration, d'une souplesse, d'une
étendue d'esprit extraordinaires.

Par suite, il saura dans ses entretiens aller droit à la

substance des choses et au sens des institutions, saisir d'emblée



LA SAINTETÉ DE JÉSUS OU L'HOMME NORMAL 371

dans les règles rituelles ou morales les principes immuables

qui tour à tour font la valeur des règles ou en commandent
l'abolition : ee Lesabbat a été fait pour l'homme et non l'homme

pour le sabbat. Si vous saviez ce que signifie cette parole: Je

veuz miséricorde et non sacrifice, vous ne condamneriez pas
ceux-ci, qui ne sont point coupables. Ce n'est pas ce qui entre
dans l'horome qui peut le souiller, mais ce qui sort de lui. »

Il tranchera d'un mot souverain la rivalité entre Jérusalem et
Garizim :

ee Dieu est esprit, il faut l'adorer en esprit et en vérité: le

reste ne compte pas. »

Il réduira au silence une secte matérialiste en faisant jaillir
d'une expression familière et banale pour elle une révélation
d'immortalité: ee II est écrit: Je suis le Dieu d'Abraham, d'Isaac

et de Jacob, or Dieu n'est pas le Dieu des morts mais le Dieu

des vivants. »

Il pourra joindre ainsi à un degré qu'admireront les maîtres
de la pensée dans tous les temps ce que l'un d'eux appellera
ee l'esprit de finesse à l'esprit géométrique, » l'extrême rigueur
dialectique à l'intuition directe la plus pénétrante: imposer
mainte conception de son esprit au monde à venir; marquer
de son empreinte des langues encore à naître; faire par
exemple que partout désormais les dons de la nature et de l'art
s'appellent des talents, c'est-à-dire des valeurs à faire
fructifier, et que partout on traite d'hypocrites, ou porte-masques,
les faux dévots.

Mais, dans l'homme normal, la force de l'esprit, le génie du

penseur, ne sera pas l'essentiel.

Il pourra aussi posséder une sensibilité puissante et exquise,
qui fera des rapports avec lui un charme, de son contact

sympathique une suggestion miraculeuse de paix, d'amour,
de santé physique et morale, capable de soulager bien des

souffrances et de guérir bien des maux; de sa parole une

source intarissable de poésie tour à tour tendre ou enflammée.

Mais cela encore ne sera pas l'essentiel.



372 L. GILARD

Il pourra enfin venir au monde clans des conditions
exceptionnellement favorables à l'apparition en lui d'un être moral
hors ligne.

Il pourra recueillir, du fait de son origine, dans des proportions

ailleurs inconnues, un immense et double avantage:
Bénéficier d'abord de l'hérédité qui transmet mystérieusement

en tendances épurées et fortifiées au descendant d'une

race de choix les biens spirituels obscurément amassés dans

une longue suite de générations fidèles;
Bénéficier aussi et surtout de la variabilité dans l'hérédité,

qui est l'autre facteur, plus mystérieu x et plus nécessaire

encore, de l'amélioration et de l'exaltation des types vivants.
Ainsi sa naissance pourra être comme l'éclosion de la plus

noble fleur humaine sur une branche choisie parmi les rameaux
les plus vivants d'un peuple élu.

S'il doit être tenté — comme il faut qu'il le soit, pour
devenir le véritable ee Israël, vainqueur des hommes et de Dieu »

— un champ spécial, approprié à sa haute nature et à ses

dons magnifiques, sera assigné à son activité morale.
Pour lui la ee zone dangereuse » sera placée bien haut dans

le champ indéterminé du possible.
Non seulement il habitera une sphère inaccessible aux

tentations ignobles et basses qui agissent sur le vulgaire, mais
il y sera aussi, du fait de sa nature initiale, supérieur sans
difficultés et sans luttes à maintes tentations qui assiègent les

plus grands.
Par l'exaltation de son commencement il aura, à un degré

unique, pour lot glorieux et terrible la solitude des grandes
âmes.

Dans la région sublime où lui seront adressés les appels de

l'esprit, il sera seul à les entendre, seul à y répondre, seul à

ee fouler au pressoir, » seul à soutenir ses luttes déchirantes
et à répandre sa sueur de sang.

Et faute de pouvoir le suivre et le comprendre à ces
hauteurs ott leur regard ne porte pas, dans la stupeur aussi où les

aura plongés sa familiarité inouie à appeler Dieu son Père, ses



LA SAINTETÉ DE JÉ.->TTS OU L'HOMME NORMAL 373

disciples en viendront vite à le croire soustrait à toute réelle

tentation, revêtu d'une nature extra-humaine, et conçu clans

le sein d'une vierge par l'engendrement du Saint-Esprit.
Et néanmoins, pas plus que son éloquence, et son génie, et

tous les dons extraordinaires de son esprit et de son cœur,
cette hauteur et cette pureté initiales de sa nature morale ne

seront pas, dans l'histoire et dans l'image de l'homme normal,
l'essentiel.

L'essentiel en lui, ce sera cette chose si simple et si élémentaire,

mais si importante, si constitutive de notre grandeur, si

auguste et divine quand elle est bonne, la seule qui compte

pour le Juge, la seule qui réjouisse ou indispose le Père, la

seule qui élève ou qui dégrade, la seule qui constitue la sainteté

ou le péché, l'usage qu'il fera de sa liberté.
L'esseniiel, ce sera la droiture inflexible de sa volonté;
Ce sera la franchise de sa résolution, toujours maintenue,

toujours renouvelée, d'obéir à la voix intérieure qui commande
l'obéissance au prix du sacrifice.

Ce sera le parti pris de faire tout le bien qu'il verra, de ne
s'accommoder d'aucun mal, de ne subir aucune déchéance, de

lutter victorieusement et à tout prix, avec l'aide toujours
accessible de Dieu, contre toutes les tentations qu'il pourra
rencontrer sur sa route.

Là sera la raison, nécessaire et suffisante, de la paix de Dieu

qu'il goûtera sans interruption, de sa possession croissante de

la communion divine et de tous les biens qui l'accompagnent.
C'est là ce qui l'eleverà jusqu'aux plus hauts sommets de la

vie, ce qui fera de lui le véritable héros de la sainteté, le porte-
étendard que tiendront à honneur de suivre tous les combattants

de l'esprit épris de leur vocation humaine.
C'est là enfin ce qui fera de lui l'homme normal, et l'homme

normal, ce sera Jésus de Nazareth, l'homme approuvé de Dieu,
ee le fils de Dieu vivant selon l'Esprit de sainteté. »


	La sainteté de Jésus ou l'homme normal. Partie 2, Essai de solution

