
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: Encyclopédie théologique de Schleiermacher [suite]

Autor: Tissot, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379651

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER

D. TISSOT

Die historische Theologie ist der eigentliche
Körper des theologischen Studiums.

Schleiermacher.

C. Théologie pratique1.

Si la théologie philosophique doit tenir compte de l'état de

l'Eglise, la Théologie pratique ne saurait le perdre de vue un
seul instant.

Cette discipline n'existe que pour ceux qui s'intéressent à

l'Eglise età la science: le premier mobile manquant,la matière
de l'étude fait défaut; le second, dans le même cas, nous livre
au désordre et à l'incohérence des détails. Chacun se dirigera
d'après son idée de l'essence du christianisme et d'après les

tendances de sa communauté. Il cherchera ce qui favorise le

développement de l'une et de l'autre.
La tâche de la Théologie pratique n'est point d'enseigner des

conclusions; elle est plutôt de recueillir les expériences qui
faciliteront la solution des questions que soulève la direction
de l'Eglise. Les bases de la théorie sont fournies par la Théologie

philosophique et par la Théologie historique. En y revenant,

on comprendra ce qu'on peut emprunter à l'état actuel

pour tendre à la fin qu'on se propose et pour réaliser l'œuvre
qu'on poursuit. Il faudra classer tous ces éléments. Si l'on veut

1 Rente de théologie et de philosophie, mars 1898, p 122, et suiv.; mai, p. 270

et suivantes.



33C D. TISSOT

en induire des règles, il faut les considérer comme des moyens
subordonnés au but et en exclure ce qui risquerait de
dissoudre le lien ecclésiastique ou d'affaiblir le principe chrétien.
Les moyens doivent être choisis clans l'esprit qui a préféré
telle ou telle fin et, par conséquent, aucun problème ne saurait
être résolu par des considérations étrangères à l'esprit de la

théologie. Dirons-nous qu'on a toujours pris cette précaution?
Pour réveiller le christianisme dans l'Eglise, il faut réveiller
les âmes, les vivifier, les éduquer en pratiquant ce qu'on
appelle la Cure d'aines (Seelenleitung). Tout y revient. Mais,
dans cette œuvre, les moyens et le but se confondent, les

règles n'ont de valeur qu'eu devenant une méthode, terme qui
indique, mieux que d'autres, que rien n'est imposé du dehors,
mais que tout se pénètre pour concourir au même résultat.

On ne saurait, en pareil sujet, distinguer la classification et

les procédés : il n'y a pas lieu à diviser en deux parties, car la

classification renferme la méthode qui résoudra les problèmes.
Les préceptes de la Théologie pratique ne sont que des expressions

générales ne s'occupant pas de l'usage qu'on en fera
clans les cas particuliers, c'est-à-dire que le talent de celui qui
les emploiera en fera seul la valeur.

Quelles que soient les règles, elles ne font pas d'un théologien

un homme qualifié pour la Théologie pratique; elles ne

servent qu'à l'aider à le devenir, s'il en a la vocation et les

aptitudes. Il n'est pas nécessaire, pour coopérer à l'œuvre,
d'avoir reçu des dons exceptionnels ou d'y avoir été préparé
d'une manière spéciale.

La Théologie chrétienne, comme la Théologie pratique, n'a

pu naître que lorsque le christianisme eût marqué sa place
dans l'histoire, en d'autres termes, que lorsqu'il se fût constitué

en communauté. Il fallait se séparer de la masse. Sans ce

fait qui se présenta sous des formes variées, le progrès n'aurait

jamais été conscient. Les rapports entre les chrétiens
seraient restés individuels. Or, des personnes isolées n'auront
pas l'influence d'une association qui, composant un tout, prend
place dans la société. La communauté exerce une action sur la

masse, la masse réagira et la victoire ne sera obtenue que par



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SOHLK1KRMACHEU 337

le développement de la vie religieiiie. En la retraçant, il faudra

discerner ce qui concerne le culte et ce qui concerne la

morale. Pans le domaine des faits, ce départ est facile; au delà,

nous sommes en présence d'un contraste: le culte exprimant
la morale, manifeste l'idée qu'elle renferme, et la morale,
manquant de toute sanction extérieure, ne prend sa force que dans

l'idée. 11 n'est guère possible d'établir une parfaite harmonie
entre ces deux tendances: l'activité sera inévitablement tantôt
plus ecclésiastique, tantôt plus théologique, dans le sens
ordinaire des mots.

Le christianisme une fois établi, chaque groupe devenu partie

d'un ensemble, s'y est introduit et s'y maintient par les

aspirations qui provoquèrent sa naissance. Il y a donc, dans

cet organisme, une influence locale, celle de chaque communauté;

une influence générale, celle de la confédération, qui
représente l'Eglise (§ 271.) On aurait tort de supposer un
antagonisme entre ces forces: l'une profite souvent à l'autre
indirectement ; la pratique ramène l'équilibre. Aux époques de

séparation, les églises d'une même confession étant seules

reconnues par la constitution, l'activité générale ne dépasse

pas cette sphère. Malgré cela, le dehors trouve encore des

échos dans la place; mais accidentellement. D'autre part, une

séparation ne se fût elle pas produite, dans l'état actuel du

christianisme, une direction qui s'étendrait sur toutes les

communautés ne serait pas possible.
La manière dont on conçoit et dont on assure la vie d'une

église vient surtout de la manière dont on apprécie le fait qui
occasionna sa naissance. Si cela est vrai, la théorie de la direction

sera différente pour chaque communauté, et nous ne
saurions esquisser une Théologie pratique que pour l'Eglise
évangélique; encore y a-t-il, dans son sein, de nombreuses variétés.
Nous aurons surtout en vue l'église évant-élique allemande.
Nous référant à la remarque du § 271, appelons l'influence
générale Gouvernement de l'église (Kirchenregiment) et
l'influence locale Service de l'église (Kirchendienst) [§ 274.J Nous

ne prétendons nullement que ces dénominations soient les

meilleures, mais elles conviennent mieux que d'autres, à ce



338 D. TISSOT

qui existe de nos jours. On pourrait proposer Gouvernement
de l'église et Gouvernement de la communauté ; mais ces

termes n'accusent pas nettement la distinction à maintenir
entre l'influence générale et l'influence locale. Le même
substantif répété prête à confusion.

Les deux disciplines que nous venons de distinguer
embrassent le champ de la Théologie pratique. L'ordre nous

importe peu; cependant nous préférons commencer par le

Service de l'église, car il est naturel qu'on se prépare, par
cette étude, au Gouvernement de l'église.

1. Service de l'église.

Nous ne donnerons que les principes du sujet.
Une communauté se formant entre ceux qui ont la même

vie et la même foi chrétiennes, est l'organisme ecclésiastique
le plus simple et le plus vrai. Il n'exclut point une direction.
On parle d'églises de districts, de cantons, de pays même,
mais elles ne sont pas toujours favorables au développement
de la piété ; celle composée d'une seule famille risquerait de

subir des influences qui ne seraient pas uniquement religieuses.
Le contraste entre les moments où prédomine l'activité et

ceux où prédomine la réceptivité, doit être examiné avec soin

et de manière à établir l'accord. Sinon, le trouble se produira,
la position de chacun n'étant pas déterminée. On évitera de

donner trop à l'un des éléments, en laissant trop peu à l'autre.
Le Service de l'église comprend, d'une part, l'édificalion

dans le culte ou les moyens d'éveiller et de vivifier la
conscience religieuse ; d'autre part, l'ordre des mœurs en
cherchant à agir sur les individus (§ 279). Il est certain qu'une
grande partie de la tâche serait négligée, si l'on ne se préoccupait

de ces derniers. L'édification dans le culte dépend surtout
— nous parlons de l'église évangélique, — de la conscience

chrétienne s'exprimant par la pensée, ce terme étant pris
dans un sens très large qui renferme les idées et les éléments
de la poésie. On ne saurait, dans ces questions, s'élever à la

théorie, sans la ranger dans la catégorie de l'art, le mot se

rattachant à la pensée, telle que nous venons de l'entendre.



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 339

On traitera soit la question de la place plus ou moins grande à

lui accorder, soit celle des procédés à employer. Le rôle du
culte est de présenter la substance de l'enseignement; mais

il faut séparer la partie qui s'y prête de celle qui ne s'y prête
pas. Celle qui s'y prête est celle qui sert à communiquer avec
nos frères. La sphère est encore vaste, puisqu'elle renferme
des idées ou des images, les unes populaires et les autres

scientifiques; les unes qui sont dans le langage courant et les

autres qui appartiennent à l'éloquence ou à la poésie. Restera
à choisir celles qui peuvent le mieux servir dans le culte. Il y
a, dans celui-ci, des éléments prosaïques et des éléments
poétiques: il faut leur trouver une forme, c'est-à-dire un style
religieux, — l'adjectif est inévitable, — et faire place à chacun
de ces genres dans une juste mesure. La théorie de la poésie,
en tant qu'elle concerne le service, est soumise à la même

règle. Est-il préférable de conserver ce qui a été transmis?
est-il préférable de le changer La question est d'une importance

incontestable. Elle doit être résolue dans l'intérêt du

culte, sans mélange d'aucune autre préoccupation : la communauté

sera le meilleur juge.
Le discours religieux est le centre de notre service, — c'est

l'esprit du protestantisme ; mais la forme qu'il a prise, la

prédication, selon l'usus loquendi, est accidentelle. Cela ressort de

l'histoire et, encore plus, de l'immense différence d'action des

orateurs. VHomilétique (§ 285) est beaucoup trop conservatrice

: elle répète ses règles, au lieu de prendre et de donner
la liberté. La distinction entre le sermon et l'homélie n'y suffit

pas.
Dans notre confession, l'officiant expose ses convictions,

c'est le prédicateur ; en outre, en lisant les liturgies, il se fait

l'organe du Gouvernement de l'église. Toutefois, les liturgies
dont nous défendons l'existence, doivent faire place à la
personnalité du pasteur. De quelle manière C'est un problème
du Gouvernement de l'église. Ici, nous nous bornons à affirmer

que le nier serait contraire à l'esprit du protestantisme.
Le culte se compose de différents actes, dont chacun contribue

à l'impression générale; en quoi? comment? Ce sont des



3i0 D. TISSOT

questions religieuses et des questions esthétiques. La plupart
de ces actes sont pratiqués clans certaines localités et pas dans
d'autres : faut-il favoriser cette diversité ou s'y opposer? Sujet
accessoire : y vouer trop d'attention, serait perdre son temps
à dresser un catalogue de bigarrures.

Il y a toujours, clans une communauté, activité et réceptivité

: celle-ci est la Cure d'âmes que nous plaçons au commencement;

celle-là, l'organisation avec tout ce qu'elle implique
pour la vie et pour les œuvres. La cure d'âmes s'exerce aussi
à l'égard de la jeunesse; elle a, pour elle, un culte dont la
théorie est la Catéchétique. Le mot, né en de certaines
circonstances, ne correspond pas à l'étendue de la tâche. Pour
l'accomplir, il faut que les intéressés soient d'accord sur le

point de départ et sur le point d'arrivée. On procédera avec la

jeunesse comme on procède avec les adultes : il faudra
développer la conscience religieuse, c'est-à-dire travailler à

l'édification, exciter le désir de sortir de soi-même, c'est-à-dire
entraîner à l'action, et ces deux buts n'en feront qu'un dans la

pensée du catéchiste (§ 279). Le délicat sera de développer,
comme on le doit, le besoin d'agir sans qu'il vienne jamais
contrecarrer celui des personnes plus âgées. C'est là, du reste,
une question d'éducation, comme la catéchétique n'est elle-
même que la science pédagogique, prise au point de vue
religieux. On ne fortifiera pas seulement la piété contre les
instincts de la sensibilité matérielle; mais on affermira son caractère

chrétien, mais on maintiendra sa tendance individuelle et
sa tendance générale, de manière à ne pas sacrifier, comme
on l'a fait ces derniers temps, l'une à l'autre. On cherchera
aussi à agir sur ceux qui, sans appartenir à la communauté,
vivent dans son contact ou dans son voisinage. Plus la

catéchétique reposera sur des bases bien établies, plus cette œuvre
sera facile. Cependant, comme ce travail n'est pas aussi naturel

que d'autres, il ne faut pas l'entreprendre avec trop de

confiance ou s'en tenir à l'écart avec trop de défiance : des

indices déterminants doivent nous y décider. Ajoutez la Théorie

de la mission, qu'on néglige assez généralement et qui est,
pourtant, un des devoirs de l'église évangélique.



ENCYCLOPÉDIE T.-ÌÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 341

Il arrive que certains membres de la communauté tombent
au-dessous du niveau de leurs frères : la Cure d'âmes doit s'en

occuper avec un soin tout particulier. L'égalité entre les chrétiens

n'est qu'une série d'inégalités dont la dernière n'est pas très
loin de celle qui la précède immédiatement. Dans ces circonstances,

il faut établir, entre le frère qui a failli et nous même,

une relation nouvelle, soit qu'il en éprouve le besoin, soit que
nous le lui fassions sentir. Laquelle des deux méthodes est à

préférer? (§300). On ne s'est guère, jusqu'ici, préoccupé de

cette question, dans l'église protestante. Le fait dont nous parlons

se manifestera par l'opposition ou à l'activité édifiante ou
à l'activité disciplinaire de l'église. 11 faudra, d'abord, examiner
comment on devra se conduire, dans l'esprit du protestantisme,

en tenant compte des deux éléments (§ 279). Ensuite, se

demander si la cure d'âmes a achevé son œuvre, tant qu'il lui
reste quelque chose à faire ; enfin, constater si le frère qui est

tombé a cessé d'être réceptif. En ce cas, le rapport avec la
communauté a cessé. Si des causes extérieures ont nécessité
la rupture, on se dirigera d'après ce que nous recommandions

au § 3:10. En outre, on examinera si le cas ne ressortit pas à

cette partie de la charge qui traite les maladies spirituelles,
et s'il n'est pas possible de s'entendre avec les membres de la

communauté pour agir au-dehors.
L'action à l'intérieur parait devoir se borner aux mœurs,

soit à cause de la place à laisser au Gouvernement de l'église,
soit à cause du respect de la liberté personnelle. Ceux qui
dirigent en s'inspirant de leur propre sentiment, doivent se

garder de toucher à ce domaine. Les églises de la Réformation

n'ont pas dit encore leur dernier mot à l'égard du catholicisme

: elles sont dans l'évolution de leur morale et de leur
doctrine, en opposition à celles de l'adversaire, et s'en tiennent
à des idées qui permettront de s'élever à des progrès
ultérieurs. 11 se pourrait que l'état actuel renfermât du crypto-
catholicisme, ou, en sens inverse, qu'on eût outrepassé les

limites posées par l'Ecriture.
Une communauté quelconque est sous l'influence de mille

relations sociales et civiles ; il faut se rendre compte de la ma-



342 D. TISSOT

nière dont, suivant les localités, l'esprit évangélique peut les

pénétrer. Nous ne parlons ici que de ce qui dépend de
l'expérience, car la théorie est l'affaire de la morale. Il est nécessaire,

pour régulariser l'activité de l'église, d'indiquer les

œuvres conformes à son but, auxquelles elle doit s'intéresser,
et dans quelles limites, elle le doit. Le diaconat, par exemple,
devra être organisé d'après ses origines, sans s'inquiéter de

celui qui l'exercera comme un devoir purement personnel.
Nous traitons du Service de l'église en bloc, sans en distinguer

les fonctions. Si nous les eussions distinguées, il aurait
fallu, avant tout, esquisser la constitution de l'église. De

même, nous n'avons point examiné le mot clergé ; nous l'avons,
selon l'usage, appliqué à tous ceux qui s'occupent du service.
A ce point de vue général, on peut étudier la question du
rapport entre le clergé et les laïques, et de l'effet qu'il exerce sur
les relations civiles, sociales et scientifiques. Pour la Théologie
dite pastorale, la question est déjà tranchée.

2. Gouvernement de l'église.

Nous ne donnons que les principes du sujet.
Quand le Gouvernement de l'église s'étend sur plusieurs

communautés, on notera la divergence des rapports qui peuvent

surgir entre le pouvoir général et tel corps isolé, et l'on
examinera si certaines formes sont interdites par le caractère
de l'église évangélique, si d'autres, au contraire, sont réclamées

par elle. Il est superflu d'affirmer, d'entrée, que le
Gouvernement ne doit ni contredire l'essence du christianisme, ni

priver la communauté de son indépendance. Les problèmes,
on s'efforcera de les résoudre en maintenant, l'ordre, la liberté
et l'activité qui importent à la constitution de l'église. Ainsi,
elle prendra conscience de soi et de sa position en présence
du catholicisme.

Dans ce travail, il faut s'aider de la Dogmatique, de l'Histoire
ecclésiastique, et de la Statistique. Mais l'état actuel de notre
église présentant des communautés détachées, qui ont une
constitution propre, la théorie du Gouvernement sera conçue
de manière que chacune puisse se l'approprier. Ce spectacle



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 343

n'est point, pour nous, l'idéal; rien ne s'oppose, dans l'esprit
du protestantisme, à plus d'unité extérieure. Chaque église ne
subsiste que par les mêmes forces qui lui ont donné naissance:
la force qui la rattache à l'ensemble et lui impose un certain

caractère; la forée libre de l'Esprit dont chacun se sert pour
agir sur l'ensemble, quand il s'y croit appelé. Cette dernière a

droit de s'exercer dans tous les domaines, et non seulement
dans celui de la doctrine. Sinon, il faudrait s'arrêter à telle
heure; il n'y aurait pas de progrès du progrès, ce qui ne veut
pas dire qu'il ne faille éviter tout mouvement révolutionnaire,
qui, du reste, ira se dissolvant de soi (§ 312). Les deux
éléments constatés ne sont point opposés ; ils concourent à la
même fin: rendre l'idée du christianisme qui a été conçue dans

l'Eglise évangélique toujours plus pure et lui assurer toujours
plus d'influence. Le pouvoir ecclésiastique agit d'autorité, il
prescrit, tandis que la puissance de l'Esprit prévient ou

inspire. Dans le monde du protestantisme, la sanction
extérieure manque à l'une comme à l'autre; la valeur de l'une vient
donc de son accord avec la communauté, la valeur de l'autre
de ce qu'elle cherche à y introduire. L'état sera d'autant plus
satisfaisant que les activités dont nous signalons le jeu, se

pénétreront d'une manière plus vivante, sans perdre conscience
de leur opposition relative. L'autorité ecclésiastique doit
conserver et affirmer le principe supérieur de l'époque précédente
et favoriser les tentatives de liberté qui contiendraient des germes

de développements futurs, la théorie en cherchera la

formule; quant à l'indépendance de l'esprit, sans rien retrancher
aux droits de la conviction, elle se contentera de ce qu'on

pourra innover en respectant l'ordre. Une agglomération de

communautés de quelque importance ne pouvant s'établir que
s'il existe, entre elles, une certaine égalité ou si elles mettent
de la bonne volonté à se rapprocher, l'autorité ecclésiastique
prend nécessairement part à la détermination du rapport entre
le clergé et les laïques. Mais elle n'y prend qu'une part, car la

première revient à la communauté, antérieure à l'association.
La théorie fixera ces points : elle précisera la différence, le
maximum et le minimum clans les diverses solutions, les résultats



344 D. TISSOT

qu'ils entraînent et si l'action des deux éléments doit varier
selon les fonctions du service. Ce n'est pas une question de

nuance, car la tractation rencontrera des sujets fort graves. En

outre, l'égalité dont nous parlons n'est pas immuable et, si elle

faiblit, comme elle ne se relèvera pas toute seule, il faudra
l'intervention de l'activité ecclésiastique. Elle ne saurait s'exercer
arbitrairement, — d'autant plus qu'il y a, implicitement, des

principes antérieurs à elle; pour la régler il faut une
législation ecclésiastique, terme qui n'est pas très exact, puisqu'elle

manquera toujours de sanction extérieure. Les éléments
communs des églises se manifesteront surtout dans le culte et clans

les mœurs, qui expriment la piété dominant dans chacune. Le
rôle de la législation ecclésiastique sera d'établir et de maintenir
cette union, d'autant plus délicate qu'on ne peut procéder que
par lapprochements successifs. Les choses restant les mêmes,
leur valeur ne change pas, mais sa signification se modifie peu
à peu avec les années. La tâche de la législation ecclésiastique,
tout en conservant la stabilité, sera de faire place à ht liberté
et à la flexibilité des innovations. La constitution doit se

préoccuper de ces problèmes.
Une opposition surgit-elle dans le sein de la communauté,

soit qu'on ne tienne plus à l'unité, soit qu'on s'en détache,
c'est à l'autorité ecclésiastique qu'il convient de prononcer le
dernier mot, quand il n'y a plus de rapprochement à attendre.
Ce dernier mot est décisif quand les opposants ne veulent plus
satisfaire leurs besoins religieux dans la communauté. Ces

questions nous amènent à la discipline ecclésiastique et à

l'excommunication. Si l'on se plaint des rigueurs de la première,
le débat se terminera en prouvant l'erreur de la plainte : la
dernière excluant un individu de l'église, l'autorité ecclésiastique
seule a le droit de juger en dernier ressort. Quant à son rôle
à l'égard de la doctrine, les opinions sont tellement divergentes
qu'il semble impossible d'arriver à une conciliation: les partis
sont parfois si excités qu'il serait difficile de leur faire choisir
la localité où se viderait la querelle ou l'arbitre qui déciderait
(§ 322). Considérant, d'une part, que l'Eglise évangélique est née

avec et presque de la prétention qu'il n'appartient à aucun



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 345

pouvoir d'établir ou de changer la doctrine; considérant, d'autre

part, que les communautés de cette église, malgré leur
nombre et leur diversité, se rattachent à elle et témoignent par
là de l'unité de l'enseignement qu'elles professent, nous
estimons que l'œuvre à faire se présente ainsi: l'autorité
ecclésiastique reconnaîtra que les modifications dans les thèses ou
dans les formules proviennent surtout de recherches personnelles

et, si elles sont bien reçues dans la communauté, elle

prendra sous sa protection ces symptômes de liberté de l'esprit
en tant qu'ils n'ébranlent pas l'Eglise dans ses fondements. Il
ne découle point de ces considérations que nous interdisions
aux membres mêmes de l'autorité de collaborer aux innovations;

mais ils ne doivent, en aucune matière, s'y prêter en

vertu de leur mandat. II en serait tout autrement si l'on admettait

que l'église ne subsiste que par une doctrine, en quelque
degré, fixée.

Notre § 322 est vrai aussi des droits et des devoirs de

l'autorité ecclésiastique dans les rapports de l'Eglise avec l'Etat:
aucune recommandation ne recevrait l'approbation générale.
On peut remarquer que si la séparation existe, personne n'émet

un autre vœu, tandis que si le régime de l'union s'est maintenu,
les opinions sont extrêmement partagées. L'Eglise n'étant pas
une des puissances de ce monde, ne doit point se donner une

organisation analogue à celles-ci. R.enferme-t-elle, dans son sein,
des hommes qui sont à la tête de l'Etat? Ils ne doivent agir,
dans l'Eglise, que selon les formes fixées par la Direction.
L'autorité ecclésiastique doit faire en sorte que, dans toutes les

relations, l'Eglise ne soit pas réduite à une impuissante
indépendance ou à une servitude entourée de considération. L'établir

sera souverainement difficile et procurera peu de profit,
car si l'autorité ecclésiastique a déjà ses compromis avec l'Etat,
si elle a déjà laissé donner, à tel ou tel acte, une sanction
extérieure, il ne lui restera, pour se retrouver véritablement, qu'à
faire appel à sa vie spirituelle, qui aura souffert. D'ailleurs, les

principes ayant faibli, on rencontrera des individus qui
préféreront rester dans une église ne jouissant plus de considération

pour en acquérir eux-mêmes, et d'autres pour conserver
THÉOL. ET PHIL. 1898 23



346 D. TISSOT

nonobstant un air d'indépendance. Les mêmes difficultés
surgissent quand l'Etat absorbe les établissements d'instruction
publique, car le culte et l'église évangélique ont besoin d'une
éducation spirituelle; il est à craindre que l'Etat s'étant emparé
de l'Ecole, l'Eglise ne reste, comme dans la question
précédente, ou dans une impuissante indépendance ou dans une
servitude favorisée, à d'autres égards. La position est, en de

certaines circonstances, très embarrassante : l'Eglise doit-elle
se contenter de ce qu'on lui octroie en essayant de réparer ses

pertes ou entrer en campagne ayant comme auxiliaire des

éléments qui n'ont pas son esprit?
Il est évident que les communautés qui composent l'Eglise

évangélique, ayant, entre elles, des rapports intérieurs exposés
au changement, conservant des différences dans la doctrine ou
dans les mœurs qui ne le sont pas moins, ont fait, pour en

arriver là, certains sacrifices et qu'elles doivent, dès lors,
s'efforcer de rendre possible un rapprochement plus intime et s'y
préparer, chacune dans sa sphère : il n'est permis de négliger
aucune des occasions qui s'offrent, d'arriver à ce résultat.
Cette perspective serait la fin de l'autorité ecclésiastique, elle

disparaîtrait avec son œuvre; le régulateur de ce nouveau
régime sera l'Esprit.

La force libre de l'Esprit, dont nous parlions au § 312, comme
ayant droit d'existence dans l'Eglise, trouve le moyen de

s'exprimer et de se faire écouter dans les chaires de l'enseignement

académique ou par la plume des écrivains qui traitent
des choses ecclésiastiques. Ces deux moyens, en ce qu'ils ont
du commun, atteindront d'autant mieux le but, qu'ils chercheront

leur force dans l'idéal. L'enseignement académique doit
éveiller, chez la jeunesse qui l'écoute, la conscience de ce
qu'est la théologie; mais la méthode est, en même temps, de

ne point affaiblir l'intérêt religieux. A-t-on professé ainsi?
L'expérience est fort loin de répondre affirmativement. Peut-être
certaines disciplines s'y prêtent-elles mieux que d'autres. Si

l'état actuel devient d'autant moins satisfaisant que la science
agit davantage, il faut alors remettre la théologie sur la voie où
elle saura estimer ce qui lui a été légué et les trésors que l'E-



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 347

glise renferme. La crise nait toujours du contraste entre ceux
qui n'admirent que les choses du présent et ceux qui ne

respectent que celles du passé. Quant aux écrivains qui traitent
des choses ecclésiastiques, nous leur conseillerons de constater
le vrai et le bien partout où ils se trouvent; non seulement de

les constater, mais de les montrer à tous, en faisant sentir le

rapport qu'ils ont avec la véritable vie de l'Eglise. On a dit

que l'erreur est toujours liée à la vérité, le mal au bien ; c'est
la cause des luttes, mais ce peut être aussi le moyen de

ménager les conciliations. Du reste, le trouble se dissipera, s'il
n'est fomenté par une influence persistante, et l'Eglise sait
qu'elle peut faire servir tous les dons à l'utilité de tous. Entre
le nouveau que l'on recommande et l'ancien que l'on conserve,
il faudrait une formule qui permît d'établir le rapport le meilleur.

C'est possible, car s'il n'y avait pas conflit, il n'y aurait
rien de nouveau, et s'il n'y avait pas de rapport, il n'y aurait

pas de rapprochement à tenter. La Parole se répandant plus
vite qu'elle ne se comprend, il est nécessaire d'en organiser le

service de manière qu'il n'ait d'attrait que pour ceux qui sauront

en faire l'usage convenable. Toutes les recommandations

sur l'emploi d'une langue savante, dans le culte, ne sont plus
admissibles aujourd'hui.

Conclusion.

Nous n'avons pas à séparer, dans les pages qui précèdent, ce

qui est du devoir de chacun et ce qui relève de son aptitude
spéciale. Ce sont des choses trop individuelles et trop accidentelles

pour que la théorie ait à s'en occuper. D'ailleurs, tout
homme ayant charge choisira son mode d'action, et il n'y a pas
tant de différence entre les sphères qu'entre les degrés de la

perfection qu'on peut atteindre.
Le Gouvernement de l'église sera d'autant mieux compris que

l'on connaîtra mieux la Théologie philosophique: elle discernera

les diverses fonctions, mettra sur la voie des meilleures
méthodes pour s'en acquitter et révélera les besoins du
présent. Quant à l'application, elle dépend des dons personnels.

Il serait déraisonnable d'exiger tout ce que nous avons de-



348 D. TISSOT

mandé séparément, à propos de chaque cas, dans cette
Encyclopédie ; il ne l'aurait pas été moins de notre part, si nous
avions inséré des desiderata qui ne doivent se trouver dans

aucune encyclopédie. L'état de la Théologie pratique montre
qu'elle est la dernière discipline qui ait pris place dans la théologie,

comme elle apparait la dernière dans son développement.

N'oublions pas que le Service et le Gouvernement de l'église,
dans le protestantisme, sont en opposition au catholicisme ro-
romain; par conséquent, la perfection de la Théologie pratique
est de les présenter comme le point culminant du conflit entre
nous et Rome. Par là, elle reprend l'œuvre supérieure de

l'Apologétique (§ 53).


	Encyclopédie théologique de Schleiermacher [suite]

