Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: Encyclopédie théologique de Schleiermacher [suite]
Autor: Tissot, D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379651

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER

PAR

D. TISSOT

Die historische Theologie ist der eigentliche
Korper des theologischen Studiums.
SCHLEIERMACHER.

(.. Théologie pratique!.

Si la théologie philosophique doit tenir compte de I'état de
I’Eglise, la Théologie pratique ne saurait le perdre de vue un
seul instant.

Cette discipline n’existe que pour ceux qui s’intéressent a
I’Eglise et & la science : le premier mobile manquant, la matiéere
de I’étude fait défaut; le second, dans le méme cas, nous livre
au désordre et 4 I'incohérence des détails. Chacun se dirigera
d’aprés son idée de I’essence du christianisme et d’aprés les
tendances de sa communauté. Il cherchera ce qui favorise le
développement de 'une et de ’autre.

La tiche de la Théologie pratique n’est point d’enseigner des
conclusions ; elle est plutét de recueillir les expériences qui
faciliteront la solution des questions que souléve la direction
de ’Eglise. Les bases de la théorie sont fournies par la Théo-
logie philosophique et par la Théologie historique. En y reve-
nant, on comprendra ce quon peut emprunter a 'état actuel
pour tendre & la fin qu'on se propose et pour réaliser I'ceuvre
qu’on poursuit. Il faudra classer tous ces éléments. Si 'on veut

1 Revue de théoloyie et de philosophie, mars 1898, p 122, et suiv.; mai, p. 270
et suivantes.



336 D. TISSOT

en induire des reégles, il faut les considérer comme des movens
subordonnés au but et en exclure ce qui risquerait de dis-
soudre le lien ecclésiastique ou d’affaiblir le principe chrétien.
Les moyens doivent étre choisis dans l'esprit qui a préféré
telle ou telle fin et, par conséquent, aucun probléme ne saurait
etre résolu par des considérations étrangeres & I'esprit de la
théologie. Dirons-nous qu’on a toujours pris cette précaution ?
Pour réveiller le christianisme dans 'Eglise, il faut réveiller
les ames, les vivifier, les éduquer en pratiquant ce qu’on ap-
pelle la Cure ddaines (Seelenleitung). Tout y revient. Mais,
dans cette euvre, les moyens et le but se confondent, les
régles n’ont de valeur qu’en devenant une méthode, terme qui
indique, mieux que d’autres, que rien n'est imposé du dehors,
mais que tout se pénétre pour concourir au méme resullat.

On ne saurait, en pareil sujet, distinguer la classification et
les procédés : il n’y a pas lieu a diviser en deux parties, car la
classification renferme la méthode qui résoudra les problémes.
Les préceptles de la Theéologie pratique ne sont que des expres-
sions générales ne s’occupant pas de l'usage qu’on en fera
dans les cas particuliers, c’est-a-dire que le talent de celui qui
les emploiera en fera seul la valeur.

Quelies que soient les régles, elles ne font pas d'un théolo-
gien un homme qualifié pour la Théologie praticque; elles ne
servent qu’a l'aider a le devenir, s’il en a la vocation et les
aptitudes. Il n’est pas nécessaire, pour coopérer a l'ceuvre,
d’avoir recu des dons exceptionnels ou d’y avoir été prépareé
d’une maniere spéciale.

La Théologie chrétienne, comme la Théoiogie pratique, n’a
pu naitre que lorsque le christianisme eut marque sa place
dans I'histoire, en d’uutres termes, que lorsqu’il se fat consti-
tué en communauté. Il fallait se séparer de la masse. Sans ce
fait qui se présenta sous des formes variées, le progrés n’au-
rait jamais été conscient. Les rapports entre les chrétiens se-
raient restés individuels. Or, des personnes isolées n’auront
pas l'influence d’une association qui, composant un tout, prend
place dans la société. La commmunauté exerce une action sur la
masse, la masse réagira et la victoire ne sera obtenue que par



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SUHLEIERRMACHER a7

le développement de la vie religieuse. En la retracant, il fau-
dra discerner ce qui concerne le culte et ce qui concerne la
morale. bans le domaine des fuaits, ce départ est facile; au dela,
nous sommes en présence d’'un contraste: le culte exprimant
la morale, manifeste I'idée qu’elle renferme, et la morale, man-
quant de toute sanction extérieure, ne prend sa force que dans
Iidée. Il n’est guére possible d’établir une parfaite harmonie
entre ces deux tendances: lactivité sera inévitablement tantot
plus ecclésiastique, tantot plus théologique, duns le sens ordi-
naire des mots.

Le christianisme une fois établi, chaque groupe devenu par-
tie d’'un ensemble, s’y est introduit et s’y maintient par les
aspirations qui provoquérent sa naissauce. Il v a donc, dans
cet organisme, une influence locale, celle de chagque commu-
nauté; une influence générale, celle de la confédération, qui
représente I'Eglise (§ 271.) On aurait tort de supposer un anta-
gonisme entre ces forces: 'une profite souvent a 'autre indi-
rectement ; la praticue raméne U'é¢quilibre. Aux époques de
séparation, les églises d’une méme confession étant seules
reconnues par la constitution, lactivité générale ne dépasse
pas cette sphere. Malgré cela, le dehors trouve encore des
é¢chos dans la place; mais accidentellement. D’autre part, une
séparation ne se fal-eile pas produite, dans Iétat actucl du
christianisme, une direction qui s’étendrait sur toules les
communautés ne serait pas possible.

La maniére dont on concoit et dont on assure la vie d’une
église vient surtout de la maniére dont on apprécie le fait qui
occasionna sa naissance. Si cela est vrai, la théorie de la direc-
tion sera différente pour chaque communauté, et nous ne sau-
rions esquisser une Théologie pratique que pour I'Eglise évan-
gélique; encore v a-t-1l, dans son sein, de nombreuses variétés.
Nous aurons surtout en vue l'église évancélique allemande.
Nous référant a la remarque du § 271, appelons TPinfluence
geénérale Gouvericement de Uéglise (Kirchenregiment) et l'in-
fluence locale Service de Uéglise (Kirchendienst) [§ 274. ] Nous
ne prétendons nullement que ces dénominations soient les
meilleures, mais elles conviennent mieux que d’autres, & ce



338 D. TISSOT

qui existe de nos jours. On pourrait proposer Gouvernement
de I'église et Gouvernement de la communaulé; mais ces
termes n’accusent pas nettement la distinction 4 maintenir
entre l'influence générale et I'influence locale. Le méme subs-
tantif répété préte a confusion.

Les deux disciplines que nous venons de distinguer em-
brassent le champ de la Théologie pratique. L'ordre nous
importe peu; cependant nous prétérons commencer par le
Service de 1'église, car il est naturel qu'on se prépare, par
cette étude, au Gouvernement de 1'église.

1. Service de Uéglise.

Nous ne donnerons que les principes du sujet.

Une communauié se formant entre ceux qui ont la méme
vie et la méme foi chrétiennes, est I'organisme ecclésiastique
le plus simple et le plus vrai. Il n’exclut point une direction.
On parle d’églises de districts, de cantons, de pays méme,
mais elles ne sont pas toujours favorables au développement
de la piété; celle composée d’'une seule famille risquerait de
subir des influences qui ne seraient pas uniquement religieuses.

Le contraste entre les moments ot prédomine lactivité et
ceux ou prédomine la réceptivité, doit étre examiné avec soin
et de maniere a établir ’accord. Sinon, le trouble se produira,
la position de chacun n’étant pas déterminée. On évitera de
donner trop & 'un des éléments, en laissant trop peu a l'autre.

Le Service de I'église comprend, d’une part, 1’édification
dans le culte ou les moyens d'éveiller et de vivifier la cons-
cience religieuse; d’autre part, 'ordre des mceurs en cher-
chant & agir sur les individus (§ 279). Il est certain qu’une
grande partie de la tiche serait négligée, si I'on ne se préoccu-
pait de ces derniers. L’édification dans le culte dépend surtout
— nous parlons de I'église évangélique, — de la conscience
chrétienne s’exprimant par la pensée, ce terme étant pris
dans un sens trés large qui renferme les idées et les éléments
de la poésie. On ne saurait, dans ces questions, s’élever a la
théorie, sans la ranger dans la catégorie de lart, le mot se
rattachant & la pensée, telle que nous venons de I’entendre.



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 339

On traitera soit la question de la place plus ou moins grande &
lui accorder, soit celle des procédés a4 employer. Le role du
culte est de présenter la substance de l'enseignement; mais
1l faut séparer la partie qui s’y préte de celle qui ne s’y préte
pas. Celle qui s’y préte est celle qui sert & communiquer avec
nos fréres. La sphere est encore vaste, puisqu’elle renferme
des 1dées ou des images, les unes populaires et les autres
scientifiques; les unes qui sont dans le langage courant et les
autres qui appartiennent 4 I’éloquence ou a la poésie. Restera
a choisir celles qui peuvent le mieux servir dans le culte. Il y
a, dans celui-ci, des éléments prosaiques et des éléments poé-
tiques: il faut leur trouver une forme, c’est-d-dire un style
religieux, — l'adjectif est inévitable, — et faire place & chacun
de ces genres dans une juste mesure. La théorie de la poésie,
en tant qu’elle concerne le service, est soumise 4 la méme
regle. Est-il préférable de conserver ce qui a été transmis?
est-1l préférable de le changer ? La question est d’une impor-
tance incontestable. Elle doit étre résolue dans l'intérét du
culte, sans mélange d’aucune autre préoccupation: la commu-
nauté sera le meilleur juge.

Le discours religieux est le centre de notre service, — c’est
Pesprit du protestantisme ; mais la forme qu'il a prise, la pré-
dication, selon l'usus loquendi, est accidentelle. Celaressort de
I'histoire et, encore plus, de 'immense différence d’action des
orateurs. L’Homzulétique (§285) est beaucoup trop conserva-
trice: elle répéte ses régles, au lieu de prendre et de donner
la liberté. La distinction entre le sermon et 'homélie n’y suffit
pas.

Dans notre confession, l'officiant expose ses convictions,
c’est le prédicateur; en outre, en lisant les liturgies, il se fait
I’organe du Gouvernement de 1'église. Toutefois, les liturgies
dont nous défendons I'existence, doivent faire place & la per-
sonnalité du pasteur. De quelle maniére? C’est un probléme
du Gouvernement de I’église. Ici, nous nous bornons a affirmer
que le nier serait contraire a I’esprit du protestantisme.

Le culte se compose de différents actes, dont chacun contri-
bue & I'impression générale; en quoi? comment? Ce sont des



310 D. TISSOT

questions religieuses et des questions esthétiques. La plupart
de ces actes sont pratiqués dans certaines localités et pas dans
d’autres : faut-il favoriser cette diversité ou s’y opposer? Sujet
accessoire: y vouer trop d’attention, serait perdre son temps
a dresser un catalogue de bigarrures.

Il v a toujours, dans une communauté, activité et récepti-
vité : celle-ci est la Cure d'iimes que nous plagons au commen-
cement; celle-la, 'organisation avec tout ce qu’elle implique
pour la vie et pour les ceuvres. La cure d’dmes s’exerce avssi
a I’écard de la jeunesse; elle a, pour elle, un culte dont la
théorie est la Catéchétique. Le mot, né en de certaines cir-
constances, ne correspond pas a 'étendue de la tiche. Pour
Paccomplir, il faut que les intéressés soient d’accord sur le
point de départ et sur le point d’arrivée. On procédera avec la
jeunesse come on procéde avec les adultes: il faudra déve-
lopper la conscience religieuse, c’est-a-dire travailler a I’édifi-
cation, exciter le désir de sortir de soi-méme, c’est-a-dire
entrainer a I'action, et ces deux buts n’en feront qu’un dans la
pensée du catéchiste (§ 279). Le délicat sera de développer,
comme on le doit, le besoin d’agir sans u’il vienne jamais
contrecarrer celui des personnes plus dgées. C’est la, du reste,
une question d’éducation, comme la catéchétique n’est elle-
méme que la science pédagogique, prise au point de vue reli-
agieux. On ne fortifiera pas seulement la piété contre les ins-
tincts de la sensibilité matérielle; mais on affermira son carac-
tére chrétien, mais on maintiendra sa tendance individuelle et
sa tendance générale, de maniére & ne pas sacrifier, comme
on l'a fait ces derniers temps, 'une & l'autre. On cherchera
aussi & agir sur ceux (ui, sans appartenir & la communauté,
vivent dans son contact ou dans son voisinage. Plus la caté-
chétique reposera sur des bases bien établies, plus cette ;cuvre
sera facile. Cependant, comme ce travail n’est pas aussi natu-
rel que d’autres, il ne faut pas l'entreprendre avec trop de
confiance ou s’ep tenir 4 ’écart avec trop de défiance: des
indices déterminants doivent nous y décider. Ajoutez la Théo-
rie e la misston, qu'on néglige assez généralement et qui est,
pourtant, un des devoirs de I’église évangélique.



ENCYCLOPEDIE T3EOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 341

[I arrive que certains membres de la communauté tombent
au-dessous du niveaun de leurs fréres : la Cure d'dmes doit s’en
occuper avec un soin tout particulier. L’égalité entre les chré-
tiensn’est qu'une série d’inégalités dont la derniére n’est pas trés
loin de celie qui la précéde immédiatement. Dans ces circons-
tances, il faut établir, entre le frére qui a failli et nous méme,
une relation nouvelle, soit qu’il en éprouve le besoin, soit que
nous le lui fassions sentir. Laquelle des deux méthodes est &
préférer 7 (§ 300). On ne s’est gueére, jusqu’ici, préoccupé de
cette question, dans I'église protestante. Le fait dont nous par-
lons se manifestera par 1’opposition ou & activité édifiante ou
a l'activité disciplinaire de 'église. 1l faudra, d’abord, examiner
comment on devra se conduire, dans ’esprit du protestan-
lisme, en tenant compte des deux éléments (§ 279). Ensuite, se
demander si la cure d’dmes a achevé son ceuvre, tant qu’il lui
reste quelque chose a faire ; enfin, constater si le frére qui est
tombé a cessé d’étre réceptif. En ce cas, le rapport avec la
communauté a cessé. Si des causes extérieures ont nécessité
la rupture, on se dirigera d’aprés ce que nous recommandions
au § 330. En outre, on examinera si le cas ne ressortit pas a
cette partie de la charge qui traite les maladies spivituelles,
et s’il n’est pas possible de s'entendre avec les membres de la
communauté pour agir au-dehors.

L’action a lintérieur parait devoir se borner aux mceurs,
soit & cause de la place a laisser au Gouvernement de !'église,
soit & cause du rvespect de la liberté personnelle. Ceux qui
dirigent en s’'inspirant de leur propre sentiment, doivent se
garder de toucher & ce domaine. Les églises de la Réforma-
tion n’ont pas dit encore leur dernier mot & I'égard du catholi-
cisme: elles sont dans I’évolution de leur morale et de leur
doctrine, en opposition & celles de 'adversaire, et s’en tiennent
a des idées (ui permetiront de s’élever & des progrées ulté-
rieurs. 1l se pourrait que I'état actuel renfermit du crypto-
catholicisme, ou, en sens inverse, qu’on elt outrepassé les
limites posées par 'Ecriture.

Une communauté quelconque est sous l'influence de milie
relations sociales et civiles; il faut se rendre compte de la ma-



242 D. TISSOT

niere dont, suivant les localités, I'esprit évangélique peut les
pénétrer. Nous ne parlons ici que de ce qui dépend de 'expé-
rience, car la théorie est Paffaire de la morale. Il est néces-
saire, pour régulariser l'activité de I'église, d’indiquer les
ceuvres conformes & son but, auxquelles elle doit s’intéresser,
et dans quelles limites, elle le doit. Le diaconat, par exemple,
devra étre organisé d’aprés ses origines, sans s’inquiéter de
celui qui 'exercera comme un devoir purement personnel.

Nous traitons du Service de I'église en bloc, sans en distin-
guer les fonctions. Si nous les eussions distinguées, il aurait
fallu, avant tout, esquisser la constitution de I’église. De
méme, nous n’avons point examiné le mot clergé ; nous 'avons,
selon l'usage, appliqué & tous ceux qui s’occupent du service.
A ce point de vue général, on peut étudier la question du rap-
port entre le clergé et les laiques, et de I'effet qu’il exerce sur
les relations civiles, sociales et scientifiques. Pour la Théelogie
dite pastorale, la question est déja tranchée.

2. Gouvernement de Uéglise.

Nous ne donnons que les principes du sujet.

Quand le Gouvernement de l'église s’étend sur plusieurs
communautés, on notera la divergence des rapports qui peu-
vent surgir entre le pouvoir général et tel corps isolé, et l'on
examinera si cerlaines formes sont interdites par le caractére
de I'église évangélique, si d’autres, au contraire, sont récla-
mées par elle. Il est superflu d'affirmer, d’entrée, que le Gou-
vernement ne doit ni contredire 'essence du christianisme, ni
priver la communauté de son indépendance. Les problémes,
on s’efforcera de les résoudre en maintenant ’ordre, la liberté
et I'activité qui importent & la constitution de I'église. Ainsi,
elle prendra conscience de soi et de sa position en présence
du catholicisme.

Dans ce travail, il faut s'aider de la Dogmatique, de 'Histoire
ecclésiastique, et de la Statistique. Mais |'état actuel de notre
église présentant des communautés détachées, qui ont une
constitution propre, la théorie du Gouvernement sera concue
de maniére que chacune puisse se lapproprier. Ce spectacle



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 343

n’est point, pour nous, I'idézal; rien ne s’oppose, dans l'esprit
du protestantisme, & plus d’unité extérieure. Chaque église ne
subsiste que par les mémes forces qui lui ont donné naissance:
la force qui la rattache & 'ensemble et lui impose un certain
caractere; la force libre de UEsprit dont chacun se sert pour
agir sur ’'ensemble, quand il s’y croit appelé. Cette derniére a
droit de s’exercer dans tous les domaines, et non seulement
dans celui de la doctrine. Sion, il faudrait s’arréter a telle
heure; il n’y aurait pas de progres du progrés, ce qui ne veut
pas dire qu’il ne faille éviter tout mouvement révolutionnaire,
qui, du reste, ira se dissolvant de soi (§ 312). Les deux élé-
ments constatés ne sont point opposés; ils concourent & la
méme fin: rendre l'idée du christianisme qui a été concue dans
I'Eglise évangélique toujours plus pure et lui assurer toujours
plus d’influence. Le pouvoir ecclésiastique agit d autorité, il
prescerit, tandis que la puissance de I'Esprit prévient ou ins-
pire. Dans le monde du protestantisme, la sanction exté-
rieure manque a 'une comme a 'autre; la valeur de 'une vient
donc de son accord avec la communauté, la valeur de 'uutre
de ce qu'elle cherche & y introduire. L’état sera d’autant plus
sutisfaisant que les activités dont nous signalons le jeu, se pé-
nétreront d’une maniére plus vivante, sans perdre conscience
de leur opposition relative. L’autorité ecclésiastique doit con-
server et affirmer le princine supérieur de 'époque précédente
et favoriser les tentatives de liberté qui contiendraient des ger-
mes de développements futurs, la théorie en cherchera la for-
mule; quant & 'indépendance de 'esprit, sans rien retrancher
aux droits de la conviction, elle se contentera de ce quon
pourra innover en respectant 'ordre. Une agglomération de
communautés de queique importance ne pouvant s’établir que
s'il existe, entre elles, une certaine égalité ou si elles mettent
de la bonne volonté a se rapprocher, Pautorité ecclésiastique
prend nécessairement part & la détermination du rapport entre
le clergé et les laiques. Mais elle n'y prend (u’une part, car la
premniére revient a la communauté, antérieure & 'association.
La théorie fixera ces points : elle précisera la différence, le ma-
ximum et le minimum dans les diverses solutions, les résultats



344 D. TISSOT

qu’ils entrainent et si 'action des deux eléments doit varier se-
lon les fonctions du service. Ce n’est pas une question de
nuance, car la traclation rencontrera des sujets fort graves. En
outre, I'égalité dont nous parlons n’est pas immuable et, si elle
faiblit, comme elle ne se relévera pas toute seule, 1l faudra l'in-
tervention de l'activité ecclésiastique. Elle ne saurait s’exercer
arbitrairement, — d’'asutant plus qu’il v a, impliciteinent, des
principes antérieurs a elle; pour la régler il faut une [(égis-
lation ecclésiastinque, terme qui n'est pas trés exact, puisqu’elle
manquera toujours de sanction extérieure. Les éléments com-
muns des églises se manifesteront surtout dans le culle et dans
les meeurs, qui expriment la piété dominant dans chacune. Le
role de la législation ecclésiastique sera d’établir et de maintenir
cette union, d’autant plus délicate qu’on ne peut procéder que
par rapprochements successifs. Les choses restant les mémes,
leur valeur ne change pas, mais sa signification se modifie peu
a peu avec les années. La tiche de la législation ecclésiaslique,
tout en conservant la stabilité, sera de faire place & la liberté
et & la fexibilité des innovations. La constitution doit se
préoccuper de ces problémes.

Une opposition surgit-elle dans le sein de la communauté,
soit qu’on ne tienne plus a l'unité, soit qu’on s'en détache,
c’est a autorité ecclésiastique qu’il convient de prononcer le
dernier mot, quand il n’y a plus de rapprochement & attendre.
Ce dernier mot est décisif quand les opposants ne veulent plus
satisfaire leurs besoins religieux dans la communauté. Ces
questions nous amenent a la discipline ecelésiastique et & Uer-
communicalion. Si 'on se plaint des rigueurs de la premiére,
le débat se terminera en prouvant 'erreur de la plainte : la der-
niere excluant un individu de I'église, 'autorité ecclésiastique
seule a le droit de juger en dernier ressort. Quant & son role
a I’égard de la doctrine, les opinions sont tellement divergentes
qu’il seinble impossible d’arriver & une conciliation: les partis
sont pariois si excités qu’il serait difficile de leur faire choisir
la localité ou se viderait la querelle ou Parbilre qui déciderait
(§ 322). Considérant, d’'une part, que I'Eglise évangélique est née

X

avec et presque de la prétention qu’il n’appartient & aucun



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 34D

pouvoir d’établir ou de changer la doctrine; considérant, d’au-
tre part, que les communautés de cette église, malgré leur
nombre et leur diversité, se ratlachent & elle et témoignent par
1a de I'unité de I'enseignement qu’elles professent, nous esti-
mons gue 'ceuvre a fuire se présente ainsi: l'autorité ecclé-
siastique reconnaitra que les modifications dans les théses ou
dans les formules proviennent surtout de recherches person-
nelles et, si elles sont bien recues dans la communauté, elle
prendra sous sa protection ces symptomes de liberté de I'esprit
en tant qu’ils n’ébranlent pas I’Eglise dans ses fondements. Il
ne découle point de ces considérations que nous interdisions
aux membres mémes de l'autorité de collaborer aux innova-
tions; mais ils ne doivent, en aucune matiére, s’y préter en
vertu de leur mandat. Il en serait tout autrement si 'on admet-
tait que I'église ne subsiste que par une doctrine, en queique
degré, fixée.

Notre § 322 est vrai aussi des droits et des devoirs de l'au-
torité ecclésiastique dans les rapports de I’Eglise avec I'Etat:
aucune recommandation ne recevrait 'approbation générale.
On peut remarquer que si la séparation existe, personne n’émet
un autre veeu, tandis que si le régime de 'union s’est maintenu,
les opinions sont extrémement partagées. L’Eglise n’étant pas
une des puissances de ce monde, ne doit point se donner une
organisation analogue a celles-ci. Renferme-t-elle, dans son sein,
des hommes qui sont & la téte de I'Etat? Ils ne doivent agir,
dans I'Eglise, que selon les formes fixées par la Direction. L’au-
torité ecclésiastique doit faire en sorte que, dans toutes les re-
lations, I'Eglise ne soit pas réduite a une Impuissante indé-
pendance ou a4 une servitude entourée de considération. L’éta-
blir sera souverainement difficile et procurera peu de profit,
car si 'autorité ecclésiastique a déja ses compromis avec I’Etat,
si elle a déja laissé donner, & tel ou tel acte, une sanction exté-
rieure, il ne lui restera, pour se retrouver véritablement, qu’a
faire appel & sa vie spirituelle, qui aura souffert. D’ailleurs, les
principes ayant faibli, on rencontrera des individus qui pré-
fereront rester dans une église ne jouissant plus de considéra-
tion pour en acquérir eux-mémes, et d’autres pour conserver

THEOL. ET puiL. 1898 a3



346 D. TISSOT

nonobstant un air d’indépendance. Les mémes difficultés sur-
gissent quand I'Etat absorbe les établissements d’instruction
publique, car le culte et ’église évangélique ont besoin d’une
éducation spirituelle; il est & craindre que I’Etat s’étant emparé
de I'Ecole, 'Eglise ne reste, comme dans la question pré-
cédente, ou dans une impuissante indépendance ou dans une
servitude favorisée, & d’autres égards. La position est, en de
certaines circonstances, trés embarrassante: I'Eglise doit-elle
se contenter de ce qu’on lui octroie en essayant de réparer ses
pertes ou entrer en campagne ayant comme auxiliaire des élé-
ments qui n’ont pas son esprit?

Il est évident que les communautés qui composent I'Eglise
évangélique, ayant, entre elles, des rapports intérieurs exposés
au changement, conservant des différences dans la doctrine ou
dans les mceurs qui ne le sont pas moins, ont fait, pour en
arriver la, certains sacrifices et qu’elles doivent, dés lors, s’ef-
forcer de rendre possible un rapprochement plus inlime et s’y
préparer, chacune dans sa sphére: il n’est permis de négliger
aucune des occasions qui s’offrent, d’arriver a4 ce résultat.
Cette perspective serait la fin de 'autorité ecclésiastique, elle
disparaitrait avec son ceuvre; le régulateur de ce nouveau ré-
gime sera I’Esprit.

La force libre de U’ Esprit, dont nous parlions au § 312, comme
ayant droit d’existence dans I’Eglise, trouve le moyen de s’ex-
primer et de se faire écouter dans les chaires de l’enseigne-
ment académique ou par la piume des écrivains qui traitent
des choses ecclésiastiques. Ces deux moyens, en ce qu’ils ont
du commun, atteindront d’autant mieux le but, qu’ils cherche-
ront leur force dans l'idéal. L’enseignement académique doit
éveiller, chez la jeunesse qui !’écoute, la conscience de ce
qu’est la théologie; mais la méthode est, en méme temps, de
ne point affaiblir I'intérét religieux. A-t-on professé ainsi? L’ex-
périence est fort loin de répondre affirmativement. Peut-étre
certaines disciplines s’y prétent-elles mieux que d’autres. Si
Iétat actuel devient d’autant moins satisfaisant que la science
agit davantage, il faut alors remettre la théologie sur la voie ol
elle saura estimer ce qui lui a été légué et les trésors que I'E-



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 347

glise renferme. La crise nait toujours du contraste entre ceux
qui n’admirent que les choses du présent et ceux qui ne res-
pectent que celles du passé. Quant aux écrivains qui traitent
des choses ecclésiastiques, nous leur conseillerons de constater
le vrai et le bien partout ou ils se trouvent; non seulement de
les constater, mais de les montrer & lous, en faisant sentir le
rapport qu’ils ont avec la véritable vie de I’Eglise. On a dit
que l'erreur est toujours liée & la vérité, le mal au bien; c’est
la cause des luttes, mais ce peut étre aussi le moyen de
ménager les conciliations. Du reste, le trouble se dissipera, s’il
n’est fomenté par une influence persistante, et I'Eglise sait
qu’elle peut faire servir tous les dons a l'utilité de tous. Entre
le nouveau que I’on recommande et 'ancien que 'on conserve,
il faudrait une formule qui permit d’établir le rapport le meil-
leur. C’est possible, car §’il n’y avait pas conflit, il n’y aurait
rien de nouveau, et s’il n'y avait pas de rapport, il n’y aurait
pas de rapprochement & tenter. La Parole se répandant plus
vite qu’elle ne se comprend, il est nécessaire d’en organiser le
service de maniére qu'il n’ait d’attrait que pour ceux qui sau-
ront en faire ’'usage convenable. Toutes les recommandations
sur 'emploi d’'une langue savante, dans le culte, ne sont plus
admissibles aujourd’hui.

Conclusion.

Nous n’avons pas a séparer, dans les pages qui précedent, ce
qui est du devoir de chacun et ce qui reléve de son aptitude
spéciale. Ce sont des cheses trop individuelles et trop acciden-
telles pour que la théorie ait & s’en occuper. D’ailleurs, tout
homme ayant charge choisira son mode d’action, et il n’y a pas
tant de différence entre les sphéres gu’entre les degrés de la
perfection qu’on peut atteindre.

Le Gouvernement de I’église sera d’autant mieux compris que
I'on connaitra mieux la Théologie philosophique: elle discer-
nera les diverses fonctions, mettra sur la voie des meilleures
méthodes pour s’en acquitter et révélera les besoins du pré-
sent. Quant a 'application, elle dépend des dons personnels.

Il serait déraisonnable d’exiger tout ce que nous avons de-



348 D. TISSOT

mandé séparément, & propos de chaque cas, dans cette Ency-
clopédie; il ne l'aurait pas été moins de notre part, si nous
dvions inséré des desiderata ui ne doivent se trouver dans
aucune encyclopédie. L’état de la Théologie pratique montre
qu’elle est la derniére discipline qui ait pris place dans la théo-
logie, comme elle apparait la derniére dans son développe-
ment.

N’oublions pas que le Service et le Gouvernement de I'église,
dans le protestantisme, sont en opposition au catholicisme ro-
romain; par conséquent, la perfection de la Théologie pratique
est de les présenter comme le point culminant du conflit entre
nous et Rome. Par la, elle reprend 'ceuvre supérieure de
I’Apologétique (§ 53).




	Encyclopédie théologique de Schleiermacher [suite]

