
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: La vie chrétienne et le surnaturel

Autor: Fornerod, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA VIE CHRÉTIENNE ET LE SURNATUREL

A. FORNEROD

Le livre de M. le professeur Chapuis « Du surnaturel » a

provoqué une levée de boucliers. Il semble, à entendre plusieurs
personnes, que tout l'édifice chrétien soit en train de crouler.
Avec l'abandon de la notion traditionnelle du miracle, aucune
action divine clans l'histoire et dans la vie personnelle ne paraît
plus possible. En est-il vraiment ainsi? Nous ne le pensons pas.
Nous aimerions montrer en traitant le sujet de « La vie
chrétienne et le surnaturel » que nous avons le droit de nous
appeler chrétiens, chrétiens positifs, chrétiens évangéliques.
alors môme que nous n'acceptons pas l'idée traditionnelle du

miracle.
Une méprise est facile. Il est souvent arrivé qu'un voyageur

dénonce l'absence de manifestations religieuses chez une
peuplade de non civilisés. Or, en examinant d'un peu près ses

propres récits, nous trouvons qu'il relate lui-même plus d'un
rite sacré, plus d'un symptôme religieux. Le narrateur est

sincère, mais se faisant une idée préconçue de la religion, ne

rencontrant pas les manifestations habituelles du culte, il en

conclut à l'absence de religion. La religion est pourtant une vie

qui dépasse et dépassera toujours tous les cadres et toutes les

formules.

' Conférence faite à la Salle centrale à Lausanne le -i mars 1898, donnée tel!»

quelle à part deux légères modifications.



LA VIE CHRÉTIENNE ET LE SURNATUREL 319

Il est aussi bien facile, en vertu d'une idée préconçue du

christianisme, de refuser le titre de chrétiens à des frères qui
ne suivent pas les mêmes sentiers. Aux yeux des catholiques,
le christianisme paraît indissolublement lié à la question
d'église. Il ne peut y avoir qu'une seule Eglise véritable. Elle est
l'intermédiaire nécessaire entre les hommes et Dieu. Vous

connaissez la maxime: Hors de l'Eglise, point de salut! Pour la

grande majorité des protestants, un certain nombre de dogmes
constituent l'essence môme du christianisme. S'en dégager,
c'est se séparer de la source de la foi. Ceux qui n'acceptent

pas telles quelles les affirmations traditionnelles sont des chrétiens

malades.
Le christianisme a besoin d'organisation ecclésiastique, il ne

peut se passer de formules dogmatiques, nous le reconnaissons.
Le christianisme est pourtant supérieur à telle ou telle
ecclésiologie, à telle ou telle dogmatique. Son sort n'est pas lié à

une Eglise particulière, ou à un dogme déterminé. Il a au

contraire, et c'est là un signe de sa force, la capacité de susciter
sans cesse au cours des siècles, des organisations nouvelles,
des formules nouvelles, car l'évangile est un principe de vie

spirituelle, religieuse et morale. Le christianisme est, avant

tout, une vie. C'est une gloire de notre époque de l'avoir enfin

reconnu. Dès lors, pour avoir le droit de s'appeler chrétien, il
s'agit de savoir si nous possédons réellement ce qui constitue
l'essence même de la vie chrétienne et non point si nous acceptons

ou si nous rejetons tel ou tel fragment des traditions
ecclésiastiques.

Qu'est-ce donc que la vie chrétienne? Et d'abord comment
naît-elle dans les cœurs?

Pour devenir chrétien, il faut, c'est là une condition préalable,

être mis en face de la personne de Jésus-Christ, qu'il
nous soit présenté soit dans le Nouveau Testament, ce document

des origines du christianisme, soit par des chrétiens de

notre génération. Une connaissance plus ou moins parfaite des

faits évangéliques est indispensable. Là où la prédication
chrétienne n'a pas retenti, il ne peut y avoir de chrétien.

Maintenant, une fois mis en présence des traditions chré-



330 A. FORNEROD

tiennes, comment devient-on chrétien? Est-ce par la voie

rationnelle, est-ce par la voie morale?
La raison humaine est un don de Dieu. Elle a été donnée à

l'homme pour mettre de l'ordre dans ses idées, pour enregistrer

et classer ses impressions. La raison est une faculté
ordonnatrice, en user ne saurait être un péché. Et pourtant! si
belle, si puissante que soit la raison humaine, nous ne la
considérerons jamais comme la source de la vérité. C'est là
précisément ce qui fait le rationaliste, or nous ne sommes point des

rationalistes, bien que l'accusation nous soit souvent lancée.
Le rationaliste ne veut accepter que les vérités prouvées par
des preuves irréfragables, que les propositions qui soutiennent
les assauts d'une logique intraitable. Aborder les traditions
chrétiennes avec la raison humaine seule, c'est trouver un
champ fertile aux doutes. Vouloir une démonstration parfaite
de la réalité des faits chrétiens et de la vérité du christianisme
avant de croire, c'est se condamner à ne jamais comprendre ni

Jésus-Christ, ni son œuvre. La certitude de la vérité de l'Evangile

est le fruit non de la raison humaine, mais de convictions
morales. Aujourd'hui, comme au temps du Christ, la repentance

est la porte qui nous ouvre le royaume des cieux. Nous
devons aborder le Christ avec notre conscience et notre cœur.
Alors une révélation se fait dans les âmes. Tout chrétien a son
chemin de Damas; égoïste, orgueilleux, charnel de nature, le

pécheur, en face de Christ, voit l'abîme entre ce qu'il devrait
être et ce qu'il est. Il prend conscience de sa misère et de sa

culpabilité; il se sent perdu. Mais en même temps, par son

amour, Christ exerce une attraction sur les âmes. Le pécheur
met sa confiance en Christ comme en son Sauveur et il apprend
à bégayer ce doux mot de ce grâce. » Par Christ le pécheur
trouve son Père céleste, il est réconcilié avec Lui, il possède

l'esprit d'adoption, il est son enfant. La vie chrétienne est le

fruit même du Saint-Esprit. C'est Dieu qui, par Christ, agit
dans nos âmes. La vie chrétienne n'est donc pas un produit
naturel de l'homme, elle est un don de Dieu.

Seulement, la possibilité de cette action de Dieu sur l'âme
humaine est impliquée dans la nature de l'homme. L'homme



LA VIE CHRÉTIENNE ET LE SURNATUREL 321

est un être religieux. C'est parce que nous sommes de la race
de Dieu, créés à son image et à sa ressemblance que nous
pouvons devenir ses enfants. En dissipant les brouillards de

l'indifférence, de l'hostilité envers Dieu, fruits du péché, en
réalisant dans le cœur des croyants la relation de l'enfant avec

son Père céleste, l'Evangile ne change pas la nature même de

l'homme, il donne au contraire une réalité aux aspirations
profondes de notre être, aspirations étouffées par le péché.

D'autre part, Dieu n'agit que dans les âmes moralement
disposées pour recevoir le don de la grâce. L'Evangile ne germe
et ne fructifie que dans les cœurs labourés par la repentance,
que dans les âmes qui montrent par la foi qu'elles répondent
aux appels de Dieu. Dieu ne transforme jamais magiquement
les hommes. On ne naît à la vie chrétienne que par un processus

moral. La vie chrétienne est donc bien surnaturelle dans

son essence, puisque sa source même est en Dieu, mais elle

n'est pas surnaturelle au sens physique puisqu'elle ne transforme

pas magiquement la nature même de l'homme.
Après avoir examiné la vie chrétienne dans sa source, voyons-

la dans ses manifestations. Elle se montre à nous avant tout
comme puissance spirituelle de régénération religieuse et

morale.
La foi chrétienne est, en effet, un principe de régénération

personnelle. Sous son influence le nouvel homme, pour parier
le langage de Paul, se développe sur les ruines du vieil homme.
La transformation de l'homme pécheur en un homme animé de

l'esprit de sainteté, d'amour, d'espérance éternelle, voilà l'œuvre

spécifique de la foi chrétienne. Eh bien, nous avons là à

faire à une transformation de l'ordre religieux et moral, et non
à une transformation magique. Par sa conversion, le croyant
ne voit pas sa santé, ses aptitudes corporelles, intellectuelles
changer du jour au lendemain. L'ivrogne, alors même qu'il est

régénéré, doit subir encore les conséquences de son vice. Celui

qui est peu doué intellectuellement ne devient pas par sa
conversion un grand penseur. Paul en passant au christianisme ne
s'est pas dépouillé de tout son bagage rabbinique. Origene n'a

pas fréquenté impunément les écoles philosophiques alexan-



323 A. FORNEROD

drines. La sanctification chrétienne est une œuvre de purification,

elle chasse le péché. Le drame chrétien consiste
précisément à faire passer dans tous les replis de l'âme le souffle
vivifiant de l'Evangile. Le christianisme ne détruit pas la
nature humaine, il la transforme en la purifiant.

Si l'Evangile est un principe de régénération individuelle, il
est également un principe de régénération sociale. Jésus-Christ
a dit: « En vérité, en vérité, je vous le dis: Celui qui croit en

moi fera aussi les œuvres que je fais et il en fera de plus grandes

que celles-ci, parce que je vais vers mon Père, » Jean 14, 12.

Toutes les entreprises chrétiennes ont été accomplies par la foi.
Elles sont la réalisation de la promesse du Christ. Eh bien, dans

les œuvres chrétiennes contemporaines, le miracle physique,
c'est-à-dire l'action immédiate de Dieu sans causes secondes,

joue-t-il un rôle? Certes, les chrétiens vaillants comptent dans

leur vie des délivrances admirables, des situations où ils se sont
sentis comme miraculeusement sauvés. Nous ne nions pas ces
faits. Mais qu'est-ce à dire? Grâce à un concours exceptionnel
de circonstances, les obstacles qui barraient la route ont été

surmontés, aplanis. Dans ces cas-là il n'y a pas de violation de lois
de la nature, donc, pas de miracles physiques proprement dits.
En outre, nous reconnaissons pleinement chez l'homme la

puissance du moral sur le physique. Aujourd'hui que les phénomènes

de suggestion sont examinés scientifiquement, qui le

contesterait? Dès lors, une puissante personnalité doit avoir
une grande action sur son entourage et le don des guérisons
nous apparaît comme un charisme particulier que nous ne

songeons point à contester. Seulement, clans tous ces effets d'une

puissante individualité sur d'autres personnes, nous ne saurions
voir des miracles physiques. Ces phénomènes s'accomplissent
au nom des lois qui régissent les rapports de l'esprit et du

corps. Il n'y a pas de violation des lois de la nature.
Les concours exceptionnels, providentiels de circonstances,

la puissance de suggestion n'empêchent pas que le chrétien soit
soumis aux lois de la nature. Sa foi ne lui donne pas la force de

les supprimer. Le chrétien ne peut pas parler une langue étrangère

sans en avoir appris au moins les premiers éléments, il ne



LA VIE CHRÉTIENNE ET LE SURNATUREL 323

peut pas manger des champignons vénéneux, il ne peut pas
être mordu par une vipère sans encourir les risques d'un
empoisonnement. Les obstacles qui s'opposent aux entreprises
chrétiennes ne sont pas renversés magiquement. Les murailles
ne tombent plus au son des trompettes comme pour Jéricho.
Non, la vie chrétienne n'est pas une vie triomphale qui se

déroule au milieu de miracles. Elle est plutôt un drame, c'est

une lutte constante entre l'idéal entrevu par les yeux de la foi,
et la réalité si éloignée de cet idéal. Et c'est en cela que
consiste la grandeur de la foi agissante, vivante. Le chrétien ne se

contente pas de voir de loin cet idéal, il veut le faire pénétrer
dans la réalité, non pas en supprimant les obstacles naturels
niais en les surmontant, soutenu qu'il est par la grâce de Dieu.

Ici encore, la foi se présente à nous comme une puissance
spirituelle.

Donc, soit qu'on considère la vie chrétienne dans sa source
ou dans ses manifestations, elle nous apparaît comme une vie

spirituelle religieuse et morale qui se manifeste dans les cadres

de la vie naturelle de l'homme, dans les conditions ordinaires
de l'existence humaine. Aussi le chrétien idéal n'est pas pour
nous l'homme qui impunément pourrait violer les lois de

l'électricité, vivre comme si le temps et l'espace n'existaient pas,

agir sans être soumis aux lois de la pesanteur. Cet homme prodige

serait un thaumaturge, non un chrétien. L'Evangile ne

détruit pas la nature humaine, il la transforme en la sanctifiant

par un processus moral et non magique. Pour nous l'idéal
du chrétien est l'homme qui, vivant du témoignage d'amour de

Dieu en Christ, fait pénétrer l'esprit de l'Evangile dans tous les

domaines de son activité. Plus nous vivons par Christ en

communion avec le Père Céleste comme Jésus-Christ a vécu, plus
nous aimons nos frères comme Jésus-Christ a aimé, plus nous

sommes chrétiens.
Le miracle physique, c'est-à-dire l'action immédiate de Dieu

sans causes secondes, ne joue donc aucun rôle dans la vie des

chrétiens actuels. M. le pasteur Vallotton le reconnaît implicitement

puisque dans la même prédication où il déclarait qu'abandonner

le miracle physique c'était compromettre le christia-



324 A. FORNEROD

nisme, il avouait que l'ère des miracles était définitivement

passée, que Dieu, aujourd'hui, ne faisait plus de miracles au

sens absolu, qu'on pouvait bien encore parler de sortes de

résurrections mais non pas de résurrections véritables. Si l'ère des

miracles est passée, la vie chrétienne existe pourtant, le miracle

physique n'est donc pas un élément essentiel du christianisme
puisque le christianisme peut subsister sans lui. Dès lors la

nécessité du surnaturel physique ne peut se comprendre comme
une exigence, comme un postulat de la foi, que si réellement
nous ne pouvions concevoir l'action de Dieu dans le monde sans

miracle physique, que si par la suppression du surnaturel
physique la prière du fidèle était rendue impossible. C'est bien sur
ce point que portent les attaques de nos contradicteurs. Dans

sa conférence sur le surnaturel, M. le pasteur H. Secrétan

affirmait que nier le miracle physique c'était supprimer la prière,
c'était dès lors ruiner le christianisme. En effet, une religion ne

se conçoit pas sans une relation réelle, vivante de l'âme avec
Dieu. Le reproche est-il fondé? Nous ne le pensons pas.

Nous comprenons que la notion du miracle physique soit
indispensable à une conception déiste de l'univers, qui affirme
ia transcendance de Dieu au point de passer sous silence sor.

immanence. Pardonnez ces termes barbares, nous nous
expliquons. L'univers peut être comparé à une horloge. Une fois

que l'horloger l'a pourvue de ressorts, il l'abandonne à elle-
même. L'horloger ne la retouchera que lorsque l'horloge viendra

à se déranger, alors il y aura une intervention de sa part
pour la remettre en bon état. Eh bien, Dieu est souvent envisagé

comme ayant créé une fois pour toutes l'univers. Les
ressorts de l'univers sont les lois de la nature. Une fois l'univers
construit, Dieu se sépare de son œuvre, la laissant parcourir les

espaces toute seule. Le péché de l'homme survient, amenant le
trouble dans tout l'organisme de l'univers. Dieu alors, comme
l'horloger, réapparaît pour remettre l'univers en bon état. Cette

action de Dieu opposée au cours naturel du monde a bien le

caractère d'une action surnaturelle. Il y a un cours naturel et
un cours surnaturel. Seulement cette conception déiste de Dieu
est-elle bien chrétienne? Nous ne le pensons pas. Sans nier la



LA VIE CHRÉTIENNE ET LE SURNATUREL 325

transcendance de Dieu, c'est-à-dire sans nier que la personnalité

de Dieu dépasse, l'univers (nous ne sommes pas des

panthéistes) nous sommes frappés plutôt de l'immanence de Dieu.

Distinct du monde, Dieu ne se sépare pas de l'univers. Il y est

constamment à l'œuvre, poursuivant ses desseins d'amour. Les

lois du monde physique et du monde moral ne sont que ses

modes d'action; l'univers est pour nous une création perpétuelle

de Dieu. Dès lors, si Dieu agit constamment dans le

monde, il n'est plus nécessaire d'admettre un cours naturel et

un cours surnaturel des choses. Dieu créant les hommes libres,
étant sans cesse à l'œuvre dans l'univers, n'a pas besoin de

bouleverser son œuvre à cause des égarements des hommes

pour poursuivre la réalisation de son royaume. Tout donc nous

paraît naturel quand nous envisageons les rapports des phénomènes

entr'eux, c'est-à-dire les causes secondes. Tout nous

paraît surnaturel quand, par les yeux de la foi, nous voyons
dans tel fait, clans tel événement, au travers des causes secondes

la main même de notre Père Céleste. Loin de nier l'action de

Dieu dans l'histoire et dans nos vies, au lieu de ne croire qu'à
une action de Dieu intermittente, à une révélation momentanée,

nous croyons à une action permanente de Dieu au sein de l'univers,

de l'humanité, de notre vie personnelle. A mesure que le

chrétien progresse dans sa foi, cette action permanente de Dieu

se dévoile, se révèle de plus en plus à lui. Ne voir Dieu à

l'œuvre que dans les phénomènes inexpliqués, est le fait d'une

foi imparfaite. Jésus, lui, déclarait que « pas un passereau ne
tombait à terre sans la volonté de son Père, que les cheveux
même de notre tête sont tous comptés. »

Dès lors, il est évident que si, vis-à-vis des lois du monde

physique et du monde moral, nous sommes en présence non

pas d'un fatum, d'une puissance aveugle, mais bien plutôt des

modes d'action même de notre Père céleste, c'est-à-dire d'une
volonté d'amour, poursuivant ses desseins d'amour, nous pouvons

entrer en une relation vivante, personnelle avec notre
Créateur, nous pouvons lui exposer nos requêtes, répandre
devant lui le trop plein de nos cœurs, chercher auprès de lui le

secours et la force. Dieu est aussi pour nous notre haute re-



326 A. FORNEROD

traite, notre forteresse. Dieu nous entend, nous comprend,
alors même qu'il nous parle et qu'il nous répond par
l'intermédiaire des causes secondes.

Il est certain que notre Père céleste n'est limité que par sa

propre volonté. Mais, du moment que sa volonté d'amour se

manifeste par les lois du monde physique et du monde moral,
demander à Dieu de violer ses lois, c'est envisager la prière
comme une puissance magique et non morale, c'est faire plier
la volonté de Dieu devant notre volonté personnelle. Le chrétien

ne réclamera pas des miracles physiques. Cherchant
premièrement le royaume de Dieu et sa justice, il cherchera à

reconnaître la volonté de son Pere céleste dans les circonstances
de sa vie. C'est dans le cadre de sa vie, soumise aux lois
naturelles de l'univers, que le chrétien doit voir l'action de Dieu.

Les quelques fleurs de bonheur terrestre qu'il lui est permis de

cueillir sur sa route, il les envisage comme des dons de Dieu et
il dira avec le psalmiste : « Mon âme, bénis l'Eternel et n'oublie

aucun de ses bienfaits. » (Ps. CHI, 2.) Les heures sombre.-
de la vie, les tribulations, les maladies, les deuils, le chrétien
les envisagera comme des épreuves et des châtiments venant
de son Père céleste et il dira, tout en pleurant, avec le Christ :

« Père, si tu voulais éloigner cette coupe de moi toutefois que
ma volonté ne se fasse point, mais la tienne. » (Luc. XXII, 42. ;

Le chrétien doit vivre ici-bas humble et confiant en son Père

céleste, comme un enfant. C'est là un idéal. Pour que cet idéal
se transforme en une réalité, que de combats incessants que
de crises d'âme! que de luttes dans la prière pour arriver à

reconnaître la main paternelle de Dieu dans notre vie et à nous
soumettre à sa volonté, alors que Dieu semble rester sourd à

nos requêtes et nous fait passer par des voies sombres et
obscures Non, l'abandon du miracle physique n'empêche pas la

prière, cette relation vivante, réelle de l'âme chrétienne avec

son Père céleste.

Si, dans les conditions actuelles, le miracle physique ne joue
aucun rôle effectif dans la vie du chrétien, puisque, de l'avis
même de nos détracteurs, l'ère des miracles est passée, pourquoi

le miracle physique est-il encore envisagé comme un élé-



LA VIE CHRÉTIENNE ET LE SURNATUREL 327

ment essentiel de la foi chrétienne Il y a là une question de

tradition. Les documents du christianisme primitif sont imprégnés

de surnaturel. Nous ne pouvons lire une page du Nouveau
Testament, sans rencontrer le miracle physique. Quelle doit
être notre attitude en face des traditions chrétiennes? C'est là
à nos yeux que se trouve le nœud du problème.

Disons-le nettement. Nous sentons vivement notre solidarité
avec les générations chrétiennes qui nous ont précédés. Nous

ne nous estimons pas indépendants de l'histoire dupasse. Notre
vie chrétienne découle historiquement de l'œuvre accomplie

par Jésus de Nazareth au premier siècle, et poursuivie de

génération en génération par la tradition des chrétiens. Rompre
avec cette tradition de vie, ce serait nous suicider, ce serait
nous séparer de la source des eaux vives. Rien n'est plus
salutaire, pour nous fortifier dans notre foi, que de nous retremper
dans la contemplation des expériences chrétiennes passées, et
surtout de remonter jusqu'aux origines du christianisme pour
y rencontrer l'esprit chrétien clans toute la force, la puissance,
la ferveur, la pureté de sa première éclosion. Malheur à nous
si, rompant avec les traditions de la Réforme, nous n'envisagions

pas la Bible comme la source par excellence de la vie
chrétienne

Seulement, tout en reconnaissant le lien de solidarité qui
nous rattache aux générations passées, nous nous posons
cette question : Devons-nous accepter en bloc, les yeux fermés,
tous les éléments de la tradition? Que nos frères catholiques
acceptent la notion du surnaturel physique, il n'y a rien là

d'étonnant. L'Eglise catholique réclame avant tout du fidèle une
soumission envers elle, puisqu'elle est seule capable de

discerner la vérité de l'erreur. Du moment qu'elle envisage le
surnaturel physique comme vrai, le fidèle n'a qu'à s'incliner et à

accepter ce mystère intellectuel sans prêter l'oreille aux
protestations de sa conscience. Le mérite de la foi consiste
précisément à faire taire sa raison personnelle. Au reste, en regardant

le surnaturel physique comme un élément essentiel de la

foi chrétienne, l'Eglise catholique est plus conséquente que
l'orthodoxie protestante, car elle admet aujourd'hui encore que



338 A. FORNEROD

le surnaturel physique existe. Prenez ses dogmes. Qu'est-ce

que la transsubstantiation, si ce n'est un miracle physique, qui
donne au sacrement de l'eucharistie une valeur magique? Palle

dogme de l'infaillibilité papale, un homme est élevé au-
dessus des conditions de la vie naturelle, puisque l'erreur est

un caractère humain, errare humanuni est. Les saints
accomplissent encore de nos jours de véritables miracles physiques,
sans parler de ceux de Lourdes. Les fidèles catholiques ont
raison, à leur point de vue, en envisageant le surnaturel
physique comme un élément essentiel du christianisme.

En doit-il être de même pour nous, protestants, pour qui la

foi ne consiste pas clans l'acceptation méritoire de dogmes
réputés sacrés, d'nne tradition considérée comme intangible, mais
bien plutôt dans un acte de confiance du pécheur en la

personne de Jésus-Christ comme en son Sauveur?
Notre devoir est d'examiner les traditions chrétiennes à la

lumière même de l'œuvre de grâce accomplie par notre Sauveur,

prêts à accepter tout ce qui découle, naturellement de cette

œuvre, prêts à laisser de côté les éléments étrangers qui s'y
trouvent mêlés comme on prend l'amande en laissant la coque.
Nous ne saurions accepter un dogme qui n'aurait aucun point
d'attache avec la conscience chrétienne, un dogme qui ne se

soutiendrait que par l'appui de l'autorité de la tradition. Ne pas

agir ainsi, c'est perdre notre raison d'être de protestants. Dès

lors, du moment que la notion traditionnelle du miracle ne joue
aucun rôle dans la vie actuelle des croyants, qu'elle n'est point
le postulat de la conscience chrétienne, nous sommes en droit
de ne pas la considérer comme un élément essentiel du
christianisme, mais tout simplement comme une conception des

temps passés.

Maintenant, quelles sont les conséquences de l'abandon du

surnaturel physique par rapport aux faits évangéliques
On nous dit: Retranchez toutes les pages de la Bible où se

rencontrent des miracles; déchirez, déchirez.... Il ne vous reste

rien, puisque les faits évangéliques sont tout entrelacés de

miracles! Cette argumentation paraît écrasante. Est-elle vraiment
probante comme on se l'imagine? Quand donc apprendra-ton



LA VIE CHRÉTIENNE ET LE SURNATUREL 329

à distinguer entre les faits et les récits de ces fails! N'est-il pas
évident que le narrateur prête toujours aux tableaux qu'il
dépeint une empreinte personnelle? On peut dès lors ne pas se

placer au même point de vue que le narraieur et pourtant se

servii de ses récits pour apprendre à connaître les faits qu'il
rapporte. Nul de nous ne conteste que Jéaus-Christ ait fait de

grandes œuvres. Les guérisons accomplies par le Christ sont

généralement admises. Rejeter la notion traditionnelle du

miracle n'est pas rejeter les faits qui sont à la base de nos récits
évangéliques. Seulement les récits évangéliques doivent être
soumis soit à une étude scientifique, étude qui intéresse le

chrétien mais ne constitue pas un élément de sa foi, soit à une
étude religieuse qui, elle, importe avant tout au fidèle.

Au point de vue scientifique que constatons-nous? — La
différence de mentalité entre los narrateurs bibliques et les

historiens modernes est grande, immense, indéniable. Admettons,

qu'aujourd'hui on apprenne qu'à Ouchy un homme
marche sur les eaux. Nierons-nons le fait a priori'? Il y a tant
de choses étonnantes, merveilleuses. Se refuser à admettre ce

qui dépasse le cadre toujours borné de nos petites expériences
personnelles n'est pas le propre d'un esprit scientifique. Comme

tout est possible, nous irons d'abord aux informations pour nous

assurer que le fait rapporté est bien attesté. Une fois que nous

pourrons constater qu'un homme marche réellement sur les

eaux, crierons-nous au. miracle? Loin de là. Immédiatement,
nous nous poserons cette question : comment cet homme peut-
il marcher sur les eaux Nous irons auprès des hommes de

science, qui, eux, ne se déclareront satisfaits qu'une fois qu'ils
arriveront à expliquer naturellement ce fait étrange. Ces soucis

scientifiques, ce besoin d'une explication naturelle des choses,

qui caractérisent notre culture moderne, ne préoccupaient pas
les narrateurs bibliques. Le merveilleux leur paraissait nu

contraire tout naturel. Les Juifs, disait saint Paul, réclament des

miracle.^. Les pharisiens ne vinrent-ils pas, trouvant que Jésus

ne faisait pas assez de miracles, lui dire un jour : « Fais nous
voir quelque miracle du ciel » Et Jésus gémissant en son

esprit dit: « Pourquoi cette race demande-telle un miracle?
THEOL. ET PHIL i 898. ÌÌ



330 A. FORNEROD

Je vous dis en vérité qu'il ne lui en sera donné aucun. » Marc

VIII, 11-12. Le merveilleux était l'atmosphère des narrateurs
évangéliques, aussi ne soyons pas étonnés de rencontrer chez

eux la tendance inconsciente à prêter aux faits merveilleux
accomplis par le Christ un caractère plus merveilleux encore.
Cette tendance se trahit clans nos Evangiles.

Prenez les récits du baptême de Jésus chez Marc et chez

Matthieu. Certes, la base de ces récits est évidente. Le baptême
scinde la vie du Christ en deux périodes: vie de préparation,
ministère public, parce que lors de son baptême, Jésus entendit

la voix divine consacrer sa vocation de Messie : « Tu es

mon Fils bien-aimé en qui j'ai mis toute mon affection. » La

base des récits est solide, facile à déterminer. Voyons maintenant

les détails des récits. Pouvons-nous nous mettre au clair
sur les phénomènes qui ont accompagné le baptême? D'après
Marc I, 9-11 : « Aussitôt, comme Jésus sortait de l'eau, il vit
les cieux s'ouvrir et l'esprit, comme une colombe, descendre

sur lui, » il semble que nous ayons affaire à une vision
personnelle du Christ. Pour Matthieu, au contraire, III, 16-17. la

scène est déjà plus matérialisée, les cieux sont envisagés comme
s'ouvrant réellement. La voix ne s'adresse plus seulement à

Jésus, mais Jean-Baptiste et les assistants ont pu l'entendre.
Dès lors, en présence de cette absence de préoccupations

scientifiques, en face de cette tendance à prêter aux événements

un caractère de merveilleux, il ne faut pas être étonné
si une explication scientifique de la plupart des faits évangéliques

nous est impossible, les éléments naturels des faits ne

nous ayant pas été rapportés par les narrateurs. Par ci, par
là, nous sommes probablement en présence de paraboles qui
ont été prises pour des faits réels. C'est ainsi que nous
expliquons, pour notre compte, le miracle de Cana, le figuier
stérile. N'oublions pas que la rédaction de la tradition orale des

faits évangéliques a eu lieu une quarantaine d'années après la
mort du Christ. Nous sommes persuadé que si un chrétien de

notre génération, cloué d'une grande foi et de notre culture
scientifique moderne, avait assisté aux événements du premier
siècle, il nous aurait donné la même impression religieuse et



LA VIE CHRÉTIENNE ET LE SURNATUREL 331

morale que nos narrateurs évangéliques; mais, en rapportant
les mêmes faits, il nous aurait présenté leur face naturelle.
Souvenons-nous encore que les miracles bibliques ne sont
qu'une espèce d'un genre. Toute religion a ses miracles.
L'antiquité classique en est pleine. Nous ne pouvons prendre à la

lettre, croire dans tous leurs détails les miracles bibliques, et
considérer les miracles extra-bibliques comme l'œuvre de la

supercherie et du charlatanisme. C'est là faire œuvre de parti
pris et non œuvre de vérité et de justice. Tous doivent être
traités d'après les mêmes méthodes.

Si l'explication scientifique des faits qui sont à la base de nos
récits évangéliques nous échappe le plus souvent, cela importe
peu, après tout, au chrétien. Que recherche le fidèle dans le

Nouveau Testament avant tout? L'impression vivante que
Christ a produite sur la première génération chrétienne. Or

nos récits évangéliques, alors même que leur cadre naturel
nous échappe quelquefois, sont bien des vases qui, tout vases
de terre qu'ils soient, contiennent la vie nouvelle apportée par
le Christ. Revenons à la notion biblique du miracle. Les auteurs
sacrés ne savaient pas ce que c'est qu'une « violation des lois
de la nature, » parce que la conception du xdo-aoç, d'un
organisme réglé par les lois, leur était étrangère. Les miracles
étaient plutôt pour eux des signes, c'est-à-dire des manifestations
de la volonté, de la pensée de Dieu. Or nos récits, même les

plus miraculeux, renferment l'incarnation d'une parole divine
dont nos âmes ont besoin. Voyez ce que deviennent dans la

prédication chrétienne les miracles. Les prédicateurs orthodoxes

affirment bien accepter le miracle physique à la lettre.
En dépit de leurs propres efforts, le miracle physique a toujours
l'air d'un hors-d'œuvre dans leurs discours. Oui, en parlant de

Jésus apaisant la tempête, ils affirment accepter le fait tel quel;
toujours est-il qu'an lieu d'en tirer la conclusion que, dans la

mesure où le chrétien aura la foi, il commandera aux éléments

déchaînés, ils nous entretiennent de Christ apaisant les

tempêtes de la vie. On passe tout de suite du surnaturel physique
au surnaturel moral. — Prenez la multiplication des pains : Le
même phénomène se reproduit. Ils ne nous parlent que de



332 A. FORNEROD

Jésus le pain de vie. Fatalement, nécessairement, le prédicateur

passe du surnaturel physique au surnaturel moral;
pourquoi? parce qu'après tout, celui-là seul importe au chrétien.
C'est l'esprit même de notre Sauveur, c'est la vie découlant du

Christ, dont l'âme chrétienne a besoin et qu'elle retrouve clans

tous les récits évangéliques, dans les récits les plus miraculeux

comme dans les autres, alors même que le surnaturel physique
lui est devenu étranger. L'impression vivante de la personne du

Christ, voilà ce que nous réclamons du Nouveau Testament, et

c'est ce que le Nouveau Testament nous donne.

Pour bien caractériser notre position en face des récits
miraculeux, prenons la résurrection du Christ. Notre certitude
de la vie éternelle, nous la faisons découler avant tout de notre
communion personnelle et vivante avec Dieu par Christ. Une

fois que l'amour de Dieu en Christ pénètre clans une âme,
cette âme possède un germe de vie éternelle. « Celui qui
boira, a dit Jésus, de l'eau que je lui donnerai, n'aura plus
jamais soif, mais l'eau que je lui donnerai deviendra en lui une

source d'eau qui jaillira pour la vie éternelle, e (Jean IV. 14.)

« Dieu n'est pas Dieu des morts mais des vivants. » (Marc
XII, 27.) La certitude de vie éternelle que le chrétien puise
dans sa foi au Christ, révélé dans son cœur, ne saurait être
ébranlée que sous l'influence d'une déchéance morale. Dès

lors, nous envisageons les récits de la résurrection du Christ
surtout à un point de vue historique. Leur étude nous
convainc que les apparitions du Christ aux premiers disciples ont
été la cause de leur foi et de leur activité missionnaire. La

première prédication chrétienne a débuté par ces mots : « Ce

Jésus que vous avez crucifié, il est ressuscité, nous en sommes
tous témoins. » Voilà un fait historique devant lequel nous nous
inclinons. Maintenant la question se pose: peut-on s'expliquer
en quoi ont consisté ces apparitions? En présence des
difficultés du sujet, des éléments contradictoires des sources, on
se demande : Jésus est-il ressuscité avec son corps terrestre?
Mais « la chair et le sang ne peuvent hériter le royaume de Dieu. »

Jésus-Christ est-il apparu avec un corps spirituel,- comme
certaines données des récits semblent le supposer? Avons-nous



LA VIE CHRÉTIENNE ET LE SURNATUREL 333

affaire à de simples visions? Ce sont là des problèmes qui se

posent, qui réclament des études historiques, avec lesquelles
on n'arrive qu'à des probabilités, non à des certitudes
complètes. Voulez-vous que, conscients des difficultés du

problème, nous tranchions dans le vif? Non; si les apparitions
comme faits sont hors de contestation, ma certitude de la vie
éternelle n'est pas intimement liée aune explication déterminée
de ces apparitions. L'étude vraiment scientifique peut s'allier
à la foi chrétienne sans détruire cette foi.

Vous serez peut-être frappés de voir que si nous sommes

persuadé de la vérité absolue de l'Evangile, nous ne prêtons
au cadre primitif qui renferme l'Evangile qu'une valeur relative.

En effet, pour nous, Dieu seul est l'absolu. Ce n'est que

par la communion peisonnelle avec Dieu par Christ que le

fidèle peut se convaincre de la vérité absolue du christianisme,
parce qu'il se trouve lui-même en contact direct avec le Père
céleste. Mais cette vie chrétienne qui a sa source en Dieu se

manifeste dans et par des hommes. Ses formes ne sauraient
dès lors jamais être qu'imparfaites, relatives, empreintes,
comme toutes les choses humaines, du caractère d'imperfection.

Sans doute, nous admettons que le peuple juif a été
providentiellement préparé pour recevoir le Messie. Jésus n'aurait
pu accomplir son œuvre ni à Athènes, ni à Rome. Si prédestiné

qu'ait été le peuple juif, il est pourtant un peuple ayant
ses caractères particuliers. L'Evangile en se moulant dans le
cadre juif a reçu une empreinte juive à laquelle nous ne
pouvons accorder le caractère de l'absolu.

Trouvant en Christ la vérité, les fidèles ont toujours la

tentation de prêter le caractère de l'absolu à toutes les manifestations

de la vie chrétienne. Aussi, à leurs yeux, le premier
siècle est-il un siècle qui sort des cadres de l'histoire générale.
Ses miracles ne doivent pas être traités comme les miracles
des autres temps ; ses écrivains ne sont pas soumis aux conditions

ordinaires des biographes, ils sont surnaturellement
préservés de l'erreur. Conférer de pareils privilèges à l'Evangile,
c'est aller se heurter contre les faits. La théopneustie ne peut
résister aux assauts de la critique sacrée. Jésus-Christ, lui,



334 A. FORNEROD

avait plus de confiance en la puissance divine de l'Evangile,
quand, sans laisser aucun écrit, il abandonnait à la tradii ion
orale le soin de conserver le souvenir de ses paroles et de ses
actions. Oui, la force de l'Evangile éclate à nos yeux précisément

en ce que la grâce divine, confiée à des vases de terre,
ne perd pas de sa puissance en passant au sein des traditions
humaines, toujours entachées d'imperfection. Comme le dit
l'apôtre: « Dieu a choisi les choses folles du monde pour
confondre les sages, et Dieu a choisi les choses faibles du monde

pour confondre les fortes, et Dieu a choisi les choses viles
du monde et les plus méprisées, même celles qui ne sont rien,
pour réduire au néant celles qui sont, j (l Cor. I, 27-28.)

Les périodes de vie de l'histoire de l'Eglise se caractérisent

par de grandes luttes doctrinales. Nous ne saurions donc voir
de mauvais œil les débats soulevés par la question du surnaturel.

Toutefois, ces discussions peuvent avoir un danger, un

grand danger pour nos Eglises. Bien facilement, elles peuvent
dégénérer en luttes intestines qui déchaînent des passions
mauvaises. Gardons-nous les uns et les autres de cet écueil.
Imitons plutôt les apôtres. Il y avait de graves divergences de

vue entre Paul et les chrétiens de Jérusalem. Le négateur
Paul dédaignait la circoncision, les sacrifices, les pratiques
juives. Abandonner ces rites, c'était ruiner le christianisme,
pensaient les judéo-chrétiens. Forts de leur union en Christ,
Pierre, Jaques et Jean, les colonnes de l'Eglise, donnèrent à

Paul la main d'association en respectant la conscience de chacun.

Aujourd'hui, ce ne sont plus des rites qui nous divisent,
ce sont des dogmes. Les uns estiment que le miracle physique
est nécessaire à la foi, les autres le déclarent indifféreut à la

foi. Plaçons-nous sur le terrain de la vie chrétienne qui nous
est commun. Forts de notre union en Christ, notre unique
Sauveur, continuons à nous donner la main d'association, tout
en respectant notre liberté de pensée.


	La vie chrétienne et le surnaturel

