Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: Encyclopédie théologique de Schleiermacher [suite]
Autor: Tissot, D.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER

D. TISSOT

Die historische Theologie ist der eigentliche
Korper des theologischen Studiums.

SCHLEIERMACHER.

B. Théologie historique!.

La Théologie historique appartient au domaine de I’histoire:
elle en est une partie et en subit les régles. La considérer
comme une série de chutes ou de reculs est un point de vue
vieilli, que personne ne songe & défendre. Retracer ’extension
du christianisme est ’essentiel; le reste n’est que I'accessoire.
On aperc¢oit combien le travail, bien que les exigences scien-
tifiques soient identiques, est différent de celui de I'histoire gé-
nérale. Un événement quelconque peut étre produit subitement
ou préparé lentement. Dans la biographie d’'une personne, il v
a des crises; & partir d’elles, tout se développe normalement;
mais, dans le monde, il est impossible de séparer les faits de la
méme maniere: il faut s’en tenir & constater tantot l'influence
de ce qui a amené un éclat soudain, tantot celle de ce qui a
ménagé, & la longue, un changement. L’histoire se déroule
sous 'action de ces deux facteurs. Il n'est pas facile d’appré-
cier le role de chacun, ce qui rend inévitables les transitions
(Zwischenpunkte. § 72). Nous appelons période toute phase qui
se développe régulierement ; épogque celle qui a le caractére

1 Yoir Revue de théologie et de philosophie, mars 1898, p. 122 sq.



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 271

d’une révolution (§ 73). Chaque moment forme un tout, mais
des éléments hétérogénes s’y mélangent et se modifient. On
peut choisir entre deux méthodes: répartir les matériaux en
périodes, dans lesquelles on mettra chaque événement a sa
date, ou en séries paralléles, plus ou moins étendues, mais
contenant tout ce qui a rapport au sujet. La premiére méthode
est préférable quand les diverses parties sont moins mndépen-
dantes les unes des autres; la seconde, dans le cas contraire.
Si le contraste entre les périodes et les époques est profondé-
ment marqué, lauteur a plus de peine & déméler les événe-
ments de celles-ci et moins & déméler les événements de celles-
la. Le cours du christianisme peut étre présenté en une seule
période comme le développement de la religion par excellence,
ou comme un fait qui apparait original au début, se réalise en-
suite en périodes et se manifeste, & de certaines heures, par des
époques. La Théologie historique n’hésite pas & préférer la se-
conde maniére. Il importe que le fait fondamental (§ 80) soit
posé comme absolument sui generis, tout dépendant de cette
affirmation. A partir de la, I'histoire s’est poursuivie. Le moment
actuel, d’'ou se formera ’avenir, est dans un rapport intime
avec I'état de I’Eglise. Si le présent ne s’explique que par le
passe, la connaissance du passé est une partie de notre disci-
pline, non & titre d’auxiliaire, mais de collaborateur. Plus une
phase a exercé d’influence, plus elle a été en rapport avec les
autres forces de la société: plus, par conséquent, celles-ci ont
agi sur elle. Cette remarque fait remonter aux origines pour
retrouver I'idée authentique. Le christianisme s’étant répandu
dans le monde, il est toujours nécessaire de revenir au début
de cette religion, afin de sauvegarder son caractére. La Théo-
logie historique ne I'oubliera pas. Sans doute, le christianisme
primitif se retrouve dans les phases postérieures, mais autre
chose est de le reconnaitre, aufre chose est de présenter,
dans sa vérité, ce christianisme primitif. La Théologie histo-
rique se déroule ainsi en trois actes: le christianisme primitif
(Exégése), le christianisme dans son histoire (Histoire ecclé-
siastique), le christianisine dans le moment présent (Dogma-
tique, Statistique, § 85). Chacun de ces actes ne peut étre étudié,



AT D. TISSOT

compris, raconté qu’en interrogeant toutes les sciences auxi-
liaires, comme la géographie et la philologie, par exemple.

Veut-on fixer le christianisme primitif? Il faut considérer la
doctrine et la communauté. Si 'on examine le rapport entre
I'une et l'autre, on verra que le christianisme primitif ne peut
pas avoir été celui qui se manifesta & la Pentecote. Non, il faut,
pour répondre & la question, rassembler les témoignages des
disciples immédiats du Christ. Ces témoignages sont recueillis
dans les écrits du Nouveau Testament que 1'glise nous a con-
servés. L.a Théologie exégétique donnera ce christianisme pri-
mitif. Cependant, chacun garde son droit d’interprétation. C’est
ce qui rend inévitable 'influence de la Théologie philosophique.
Au dela, on présentera la suite de 'histoire ou comme un tout
ou divisée en hisloire de 'Eglise et en histoire de la doctrine.
La premiere s’appeliera Histoire ccclésiustique; la seconde,
Histoire des dogines. Il est difficile de metire 'une compléte-
ment & ’écart de l'autre. On discernera, dans chacune, des
périodes et des époques. Le récit, & mesure qu'il se prolongera,
mettra sous nos yeux une diversité infinie. On ne tardera pas
a y distinguer des éléments généraux et des exceptions. Cela se
voit aussi bien aux origines du christianisme qu’aux jours de
la Réformation. Les divergences entre la doctrine et I'état de
la société chrétienne, a tel moment donné, seront exposées
par la Statistique ecclésiastique (§ 95), pour I'Eglise en gé-
néral et pour chaque église en particulier. La Dogmatique
présentera le systéeme de la doctrine, tel qu’il est admis. Ces
termes ne sont pas des plus heureux: doctrine ne répond pas
compléetement & ce qu’on attend, 1l faut en élargir le sens; théo-
logie systématique, expression souvent employée, a l'avantage
d’indiquer 'ensemble des idées et de ne pas laisser l'altention
se dissiper dans les détails, muis elle ne rappelle n1 le caractére
historique de la discipline, ni ses reiations avec I’Eglise. Quand
celle-ci a perdu son unité et ne subsiste qu’en institutions sé-
parées, chacune aura sa Doginalique. Elle devient, par la posi-
tion méme de celui qui écrit, une Symbolique ou, s'il cherche
les relations des autres systémes avec le sien, une Dogmatique
comparative. Ajoutons que la Dogimatique et la Statistique



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 273

sont d’une richesse inépuisable. Chacun, en les traitunt, doit
avoir conscience de son point de vue, sous peine de ne jamais
étre indépendant. Les ouvrages mis a contribution portent
I'empreinte de ceux qui les ont écrits; l'art de celui qui les
consulte est, en Dogmati;jue comme en Statistique, de savoir
n’en garder que le meilleur. La Critique historique est aussi
indispensable, en ce domaine, que dans I'histoire en général.

1. E.égese.

Tous les écrits qui appartiennent & V'époque du christia-
nisme originel ne sont pas des matériaux pour I'Exégése: ce
privilege n’est réservé qu’a ceux qui présentent la norme du
christianisme. La collection de ceux qui ont ce caractéere for-
ment ce qu’on appelle le Canon de Ullglise chrétienne (§ 104).
Le fixer est la tiche de la Théologie excégétique. Elle distin-
guera ce qui appartient & Christ et ce qui appartient & ses dis-
ciples — edayyihov, dmogrolos —; mais on ne saurait en induire
une différence de valeur des écrits, d I’égard de la foi. D’ailleurs,
les dates et les auteurs ne sont pas incontesiablement fixés,
en sorte qu’on ne peut affirmer, sans doute aucun: ceci est
canonique; cela ne l'est pas. La question: qui est l'auteur
de tel écrit, ne reste-t-elle pas ouverte? L’incertitude plane
donc sur ces sujets et empéche de tracer avec évidence
la frontiére entre les Péres apostoliques et les auteurs canoni-
ques. Cela prouve qu’on ne saurait terminer le débat par des
formules et que le Canon lui-méme n’est pas en dehors de toute
discussion. On appelle Apocryphes, — I'expression n’est point
la meilleure, — les écrits de la méme époque qui n’en font pas
partie. Nous le répétons : la limite demeure indécise. Le pro-
testantisme a le devoir de la tracer toujours plus ferme. C’est
la mission de la Théologie exégétique. Savoir si telles pages
sont de tel ou tel auteur est secondaire; mais ce qui ne l'est
pas, c’est de les faire entrer dans le Canon ou de les en exclure.
La Critique se proposera de résoudre ce prcoléme: tel hvre,
admis comme canonique, ne lest-il pas, et tel livire non
admis, l'est-il au contraire? La question se posera moins



74 D. TISSOT

fréquemment pour des livres entiers que pour des fragments.
On aboutira & une probabilité d'autant plus forte que les
critéres internes concorderont avec les critéres externes. Ces
deux sources de renseignements, en se complétant, feront
I'autorité de la conclusion. La Critique a pleine liberté de prou-
ver que tel livre mis dans le Canon, ne devrait pas y étre, ou
que tel autre laissé en dehors, devrait y étre, sans qu’il soit
nécessaire, pour cela, de reviser le Canon. On peut le laisser
subsister sous deux formes, la forme traditionnelle et la forme
scientifique. Prenez I’Ancien Testament. On admettra facile-
ment que le Canon juif ne renferme pas la norme de la foi
chrétienne ; mais est-ce une raison suffisante pour rompre avec
la tradition de I'Eglise et pour ne plus regarder I’Ancien Tes-
tament comme composant, avec le Nouveuau, ce livre que nous
appelons la Bible? Les écrits du Nouveau Testament s’éloignant,
avec le temps, des premiéres rédactions, étaient exposés aux
mémes vicissitudes que les ouvrages de l'antiquité classigue ;
faire une exception, serait un préjugé dont on est revenu. Le
nombre et la différence des exemplaires de ces écrits n’est
point une preuve que la rédaction originelle n’ait pas été
perdue; elle peut 'avoir été méme de fort bonne heure. La
tache de la Critique est de rétablir le texte le plus exactement
et de la maniére la plus propre & nous convaincre. L’exégete
du Nouveau Testament doit suivre les mémes regles et em-
ployer les mémes moyens que tout savant faisant ceuvre analo-
gue, dans d’auires domaines: il ne saurait s’autoriser d’aucune
exception. Mieux la critique poursuit ce travail, plus elle établit
I'histoire du texte du Nouveau Testament. Les corrections se
justifient par I'histoire du texte; 'histoire du texte s’explique
par les corrections. Ce travail auquel le théologien soumet le
Canon n’est vraiment important que pour les passages qui ont
une valeur normative, par ot nous n’entendons pas ceux-la
seulement qu'on appelle dogmatiques, mais ceux qui jettent
quelque lumiére sur leur sens. Les théologiens ne sont pas
également aptes a cette ceuvre: chacun n’y apportera que ce
que lui permettent ses aptitudes. Nous parlons au point de vue
protestant, car le catholique-romain se décharge de ces soucis



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 275

sur la Vulgate. Dol résulte que chacun doit avoir ses princi-
pes d’interprétation. Il faut étudier la Critique pour arriver &
choisir en connaissance de cause. On sera mis au courant par
des Prolégoménes ou, pour employer I’expression recue, par
I’ Introduction au Nouveau Testament (§ 123).

On doit exiger de ’exégéte tout ce qu’exige sa discipline:
choisir son texte, I'établir et le justifier par de solides argu-
ments. Ce sont les qualités du philologue, dira-t-on. Sans doute,
mais il est peu probable qu'un philologue de race, ne portant
aucun intérét au christianisme, consacrit ses recherches a des
livres fort inférieurs & d’autres, au point de vue littéraire.
Quant a la théologie, si elle manquait A’hommes capables dee
ce travail, elle porterait gravement atteinte & la confiance que
nous inspireraient ses résultats. La connaissance de la langue
dans laquelle un texte a été écrit est nécessaire & l'interpréta-
tion de ce texte. La meilleure des traductions n’y saurait sup-
pléer, car elle ne corrigera point 'irrationnalité du langage,
par ou nous entendons que la matiére et la forme d’un idiome
ne passent jamais parfaitement dans un autre. D’ailleurs, la tra-
duction méme ne peut étre appréciée que par celui qui est apte
a recourir au texte. Celui du Nouveau Testament est grec; mais
certaines parties sont traduites de I’araméen, d’autres en ont
subi l'influence. On a prétendu que quelques livres avaient été
écrits en araméen; I'opinion nous parait difficile & soutenir,
mais les discours, et les conversations qui nous sont parvenus,
ont été prononcés en araméen et notre grec du Nouveau Tes-
tament est melé d'hébraismes. De plus, les rapports du Nou-
veau Testament avec 1’Ancien sont tellement fréquents qu’il
faut posséder la langue de celui-ci. Cela est indispensable,
d’autant que des questions graves sont engagées en de certains
points et qu’il est urgent alors de controler de prées la traduc-
tion grecque. Si un dialecte est peu répandu, il ne sera bien
compris que par ses relations avec les dialectes voisins. Pour
intelligence du Canon, il faut consulter toutes les langues se-
mitiques. Les écoles des rabbins ne doivent pas non plus étre
négligées. Du reste, il est évident qu'un pareil ensemble d’étu-
des ne saurait éire exigé que de ceux qui aspirent & exceller



276 D. TISSOT

dans '’Exégese. Toutefois, chaque théologien doit assez con-
naitre le grec pour distinguer ses périodes de développement;
les langues de I’Ancien Testament, assez pour constater les
traces qu’elles ont laissées duns le Nouveau. La littérature du
sujet lui sera familiére, afin qu’il ne soit I'esclave ni des pré-
juges des uns, ni des caprices des autres. L'Herméneutique
(§ 132), c’est-a-dire V'art de Uinterprétation en général, le
lui apprendra, car cet art ne s’applique pas, comme on le
suppose souvent, uniquemeni a quelques livres ou a quel-
ques passages obscurs. En ce cas, 'Herméneutique ne serait
qu'un assemblage de remarques ingénieuses ou dignes d'at-
tention, mais plus du tout la discipline de I’Encyclopédie qui
mérite ce nom. La théologie protestante ne saurail s’en
passer pour fixer son idée du Canon; sinon, il lui faudrait re-
courir au miracle. Les écrits du Nouveau Testament sont dif-
ficiles & entendre, soit & cause de ce qu’ils contiennent, rap-
porté par des narrateurs d’une culture inférieure, dés lors
peu précis, soit & cause de renseignements insuffisants pour
metire en pleine lumiére les circonstances dans lesquelles ils se
sont produits. Le Canon forme un tout: il doit étre traité
comme tel. Chacun de ses écrits, & son tour, forme un tout.
Les isoler et les rattacher &4 I’ensemble, tel est donc le pro-
bléme. On I'a quelquefois méconnu et, de l&, beaucoup d’er-
reurs. Il faut s’en préserver. Jadis, I"Herimnéneutique ne présen-
tait que des observations éparses. Nous ne pouvons I'admettre :
I’'Herméneutique donne les régles a suivre a I'égard du Canon
(§ 137). Qu’on la traite au point de vue général ou au point de
vue spécial, elle reste le régulateur de la Théologie exégétique.
Chacun doit vérifier par lui-méme; personne ne doit s’en re-
mettre & d’autres. On sera d’autant plus sobre quele sujet & été
moins étudié. Un écrit n’est vraiment compris qu’en le repla-
cant dans son milieu, dans le moment ouil a été rédigé, en pré-
sence des auditeurs auxquels il s’adressait. C'est une phrase
qu’on ne détache pas impunément de son contexte. Ainsi, pour
interpréter le Nouveau Testament, il faut consulter l'histoire
du judaisme ancien et moderne, 'état matériel et spirituel des
contrees dans lesquelles et pour lesquelles les livres qui le



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 277

forment, ont été composés. On interrogera ’Ancien Testament,
les Apocryphes, ceux aussi du Nouveau, les auteurs juifs pos-
térieurs, les historiens et les géographes. L’étude de ces sour-
ces, dans leur texte — nous soulignons — sera soumise aux
régles de la Critique (§ 141). Jusqu’a présent, a-t-on procédé
ainsi ? a-t-on mis a4 contribution tous ces documents, avec la
prudence nécessaire? Ce travail considérable réclame, pour
longtemps, P'activité de beaucoup de théologiens, ne fit-ce que
pour veérifier et compléter les essais antérieurs. Il intéresse
aussi 'Apologétique, puisque les adversaires du christianisme
soutiennent que ce dernier est sorti de ce qui existait déja et,
méme, qu’il n’a pas constitué a tous égards un progreés. Si 'on
veut rassembler ces recherches sous une rubrique, on choisira,
d’une part, celle d’Antiquités juives et d’Antiquités chrétiennes,
d’autre part, celle d’Introduction au Nouveau Testament, en
tenant compte de notre § 141. La tache de la Théologiec exégé-
tique est, dés lors, loin d’étre acheveée, sans parler des passages
qui ne sont point indiscutables ou de ceux dont ’explicationn’a
pas obtenu l'assentiment général. L’avenir devra enrichir nos
moyens d’investigation et meitre a la portée de tous les résultats
acquis. En terminant, revenons & 'axiome: s’occuper du Nou-
veau Testament sans aucun intérét pour le christianisme por-
tera préjudice au christianisme, car la littérature du sujet n’est
pas assez riche pour tenter le philologue ou lhistorien. En
affirmant cette these, nous répétons cependant que les écrits
des adversaires peuvent nous étre tres utiles. Si I'on prétend
laisser & ’écart les sciences auxquelles nous avons fait appel, il
faudra se borner & [’édification, car une dogmatique insuffi-
samment motivée est une pseudo-dogmatique et ne porte que
le trouble dans les esprits.

2. Histoire ecclésiastique.
(Histoire des Dogmes.)

La tache est de présenter le développement du christianisme
depuis le moment ol il a pris place dans ’histoire (§149). La
masse des événements peut étre considérée ou comme un tout
vivant d’'une 4me commune ou comme un composé d’éléments



278 D. TISSOT

gardant chacun leur caractére. L’art est de se faire une mé-
thode avec ces deux points de vue (§ 150).

Dans un fait quelconque, i! y a un facteur intérieur, c’est
I’ame; un facteur extérieur, c’est le corps, et la réunion des
deux, c’est la vie. Raconter le passé, le remettre en mémoire,
est un travail mécanique, tandis que le reconstruire, le res-
susciter, dans son esprit et dans sa forme, est ceuvre de savant
et de penseur. Donner simplement la série des changements,
qui, dans le cours des temps, se sont succédé, n’est pas de
I’histoire, c’est de la Chironique. Elle n’a aucun titre a figurer
dans ’Encyclopédie théologique (§ 153). Seule, la durée des
éveénements (ui n’ont pas en soi de réelle valeur, peut en auto-
riser la mention. Il en est comme de certains personnages qui
ne doivent pas étre oubliés, parce qu’ils ont occupé une po-
sition éminente, sans que leur influence l'ait été au méme
degré.

Le talent d’un historien se développe par ’expérience de sa
propre histoire; mais il ne saurait se passer de lart. Il faut
prendre garde seulement qu’il ne s’y mélange pas des motifs
intéressés, 'esprit de parti, par exemple, car alors le regard
s’obscurcit. Pour les faits auxquels on n’a pas été mélé, il faut
interroger les sources, labeur toujours pénible, et consulter les
narrations d’autrui. L’Histoire ecclésiastique ne peut se priver
de ce dernier auxiliaire. Les sources sont les snonwments et les
documents. Quant aux dépositions des témoins, elles n’ont déja
plus ce caractére; elles s’en rapprochent cependant d’autant
plus qu’elles sont plus modestes et se bornent au role de la
chronique, donnant 'impression du jour. Chaque écrivain
ayant mis du sien dans la narration, on I’éliminera. Pour arriver
a l'intelligence de I'histoire, il faut s’élever a l'intelligence de
I’ensemble, en y ramenant la multitude des détails (§ 150).

L’Histoire ecclésiastique, telle que nous ’entendons, discer-
nera ce qui émane du fonds primitif du christianisme de ce qui
s’y est introduit sous des influences étrangéres; mais ce serait
une erreur de déclarer, d’entrée, les unes favorables, les autres
défavorables! (§ 160). A Dorigine, on apercoit déja des diver-
gences qui, plus tard, se prolongent. Aucune ne peut étre



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 279

comprise sans qu'on ne se rende compte de ses rapports avec
les autres, et qu’on n’apprécie l'influence qu’elles ont exer-
cée sur elle. Le cours du christianisme n’est sous les yeux
de l'observateur que lorsque ces deux spheres de renseigne-
ments se complétent. Moins la phase est étendue, plus on
signalera les points ou se manifestent des divergences qui
pourront se réconcilier plus tard ; plus elle est étendue,
moins on appuiera sur ces divergences. Les époques impor-
tantes seront telles, non seulement pour l'Histoire ecclésias-
tique, mais pour l'histoire générale: cela doit étre si le chris-
tianisme est un point central dans le cours des choses. Le
développement de la doctrine, on sait ce que nous enten-
dons par la; le développement de la communauté, on connait
aussi notre pensée, sont les deux courants les plus faciles &
apercevoir dans les évolutions du christianisme. Ils suivent
parfois une direction différente. En revenant a notre § 160, on
constatera que la vie ecclésiastique est en rapport avec I'état so-
cial et avec 'état politique; la vie théologique, avec I’état de la
science et, particuliérement, de la philosophie. Cela est inévi-
table. Dans la vie ecclésiastique, on distinguera le Culte, c’est-
a-dire la manifestation des impressions religieuses, et la Morale,
c’est-4-dire ’empreinte que le christianisme laisse sur notre
existence. L’art, en de certaines limites, intervient dans le
Culte. Il dépend des ressources du milieu dans lequel on I’orga-
nise; la Morale, du développement intellectuel de la société
dans laquelle elle se forme. Les deux sont intimement liées.
S’il y a séparation, le Culte dégénére en vaines cérémonies
ou en superstitions; la Morale, pour se maintenir, fait appel &
des mobiles étrangers. Y a-t-il soudain un changement d’une
certaine importance ? On peut compter sur une réaction. Avancer
lentement est la marche la plus sare. En suivant cette méthode,
on trouvera que les événements se pressent autour de certains
faits qui séparentune époque d’une autre. L’histoire est d’autant
plus conforme & son idéal que I'impulsion chrétienne s’y con-
cilie mieux avec le développement moral et I’état de la sociétg,
et qu'elle se dégage de ce qui pourrait I’affaiblir ou la cor-
rompre.



280 D. TISSOT

Quant & la constitution ecclésiastique, comme elle manque,
dans | Eglise protestante, de toule sanction extérieure, elle
-este 'expression des meeurs religieuses. Les secousses qui
ébranlent la constitution de I'Etat, ébranlent aussi celle de
I'Eglise, peut-£étre plus profondément encore. Du reste, son but
est essentiellement de permettre ies manifestations de la vie des
fidéles et d’en suivre le développement (§ 176).

L’Histoire du Dogme exige qu’on soit attenti{ aux évolulions
de la conscience chrétienne et qu'on posséde lart de les inter-
préter d’une maniére précise (§ 177). Ces deux postulats ne
réussisent pas toujours a se mettre d’accord : selon les temps,
on arépondu d’une maniére plus satisfaisante & 'un qu’a 'autre.
Il n’en demeure pas moins que, pour éire dans le vrai, il faut
pouvoir se réclamer de l'esprit originel du christianisme. 1l
serait contradictoire qu’il n’en fat pas ainsi. S’il en a été autre-
ment, ce qui, malheureusement, n'a pas été rare, c’est que
I'influence de certaines personnalités ou de certaines circons-
tances a troublé le cours normal des choses; mais ce sont des
signes de maladie, non de sanié. Plus le développement des
dogmes est menacé par des troubles ou par des discordes, plus
il est nécessaire de mettre en évidence 'accord avec le chris-
tianisme primitif et avec les résultats de la spéculation. Ne pas
s’en inquiéter est risquer de corrompre le principe méme de
notre science et d’en empécher le progres. On retombera dans
la chronique et 'on perdra le sens de ’histoire.

Nous placant a un autre point de vue, nous soutenons qu’il
ne faut jamais méconnaitre la relation de la théologie & la pra-
tique : on ne doit pas les confondre; on ne peut pas les
1soler.

Si I'on considére ce qui précéde, on voit que notre disci-
pline fait appel & un grand nombre de sciences auxiliaires:
PHistoire ecclésiastigqne ne saurait se passer d’aucune d’entre
elles. Le champ étant infini, chacun n’est appelé & en cultiver
gue la partie la plus voisine de son ceuvre dans I'Eglise.

Avec cela, on n’oublie point que chaque moment ne s’explique
que par le passé: la tiche par excellence de I'historien est de
montrer comment les évolutions antérieures ont préparé le



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 281

présent. On se gardera de n'offrir qu’une série de faits isolés,
sans lien suffisant, mais on fera tout converger vers I'heure
décisive. Il est nécessaire de rappeler (§ 150) que le cours de
I’histoire n’est que la manifestation des phases de Desprit
chrétien : la cause en est toujours la vie intérieure.

A-t-on 4 étudier un mouvement local? Il faut v mettre beau-
coup de soin et de précision. On cherchera aussi ce (ui le
rapproche de 'état général &4 ce moment. Chaque travailleur
doit s’exercer & manier les sources, en prenant pour objet un
évenement plutot restreint. Il formera ainsi son expérience.
Des recherches qui dépassent ces limites demandent de nou-
velles aptitudes Elles seront nécessaires pour ne laisser échap-
per aucun document, pour les dépouiller tous et donner & la
narration plus de vérité et de vie.

Une juste conception de notre discipline n’admet aucun con-
flit entre 'intérét ecclésiastique et I'intérét scientifique. Nous
parlons, cela va de soi, au point de vue des églises de la Réfor-
mation : elles n’ont rien & perdre, elles n'ent qu'a gagner en
apercevant ce qui leur manque, car elles tendront alors, avec
plus d’ardeur, a la perfection.

Les ceuvres du théologien, dans le domaine ol nous sommes,
seront inspirées par sa vocation pour I'Histoire ecclésiastique
ou sollicitées par les circonstances.

3. Doginalique. Statistique.

Arrivons 4 I’état actuel du christianisme. Pour s’en rendre
compte, il faut présenter («) la Doginatique, c’est-a-dire le
dogme qui est, a cette heure, celul de l'église évangélique, et
(8) la Statistique, c’est-a-dire le tableau de la Société chré-
tienne, dans les différentes parties de I’Eglise. Ces deux études
épuiseront le sujet. Qu'y aurait-il, dans I’Eglise, en tant que
communauté, qui ne se rapportit & son état social? Quant au
dogme, il en émane inévitablement quoi qu’il soit exposé par tel
ou tel théologien. Si I’Eglise est divisée, chaque groupe ayant
droit a formuler ses doctrines, il faudra nous présenter
I’ensemble, choisir celles dont les origines sont les plus

THEOL. ET PHIL. 1898 19



232 D. TISSOT

authentiques et les développements les plus conformes &
I’histoire.
e) Dogmatinque.

En maintenant ce que nous venons de dire, nous maintenons
aussi qu’il n’y a pas de Dogmatique sans conviction person-
nelle. Le travail ne serait alors qu'une page de !’histoire des
idées. Le protestantisme admettant la diversité, I'accord com-
plet avec le milieu auquel on appartient, n’est pas absolument
nécessaive : on peut accepter tout ce qui ne centredit pas Pen-
seignement officiel. Les bornes de ces divergences sont plus
ou moins restreintes, plus ou moins étendues selon les temps
et selon les circonstances. Toutefois, nous ne saurions consi-
dérer comme Dogmatique une ceuvre individuelle, s’écartant,
en des points importants, du type auquel elle se rattache, ni
celle qui n’exposerait que les théses sur lesquelles on s’entend.
Personne ne contestera notre premiére assertion. Quant & la
seconde, l'effort, pour obtenir la paix, exigerait de tels sucri-
fices que la confiance dans les résultats n’existerait plus. La
Dogmatique, telle que nous l'entendons, a l'avantage pour
IEglise, de faire comprendre I’évolution antérieure et ce qu'on
doit en garder, et de préserver avenir du retour des erreurs
du passé. Dans chaque moment, ce qui subsiste des dges pré-
cédents, est I’héritage de 'Eglise; ce qui ouvre des perspecti-
ves nouvelles est une ceuvre individuelle. Les doctrines qui se
sont développées selon le principe qui domine I'époque, doi-
vent s’accorder; celles qui échappent a ce critére, vont se dis-
solvant, parce qu’elles n’ont plus de lien entre elles. Le prin-
cipe supérieur auquel nous en appelons, peut étre formulé dif-
féremment et, des lors, légitimer des conceptions différentes,
les unes se présentant comme conceptions nouvelles du passé
et les autres, coinme pressenliments de I’avenir.

Pour exposer la doctrine, il ne faut néglizer ni ce qui est
impliqué dans son développement ni les essais d’une certaine
impottance, bien qu’ils n’aient pas survécu. Une Dogmatique
qui mérite ce nom, donnera, 4 chacun des éléments, I’étendue
proportionnelle. L’idéal est de maintenir ce qui est admis, en
faisant place aux hypothéses. Ce qui est admis, on 'appelle



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMAJHER A3

orthodoce; 'hypothése, on lappelle fiétérodoce. Ne donnons
pas, & ces expressions, un sens trop rigide, car si les symboles
traceut la limite entre 'une et 'autre, il se peut qu’en leur ab-
sence, on parle d’orthodoxie et d’hétérodoxie. Les deux ten-
dances sont des ouvriers de I’édifice que nous révons: aucune
d’elles ne doit étre laissée a I’écart. C’est une fausse orthodo-
xie de conserver, dans 'enseignement officiel, ce qui est vieilli
et ne saurait plus exercer d’influence sur la pensée; c’est une
fausse hétérodoxie d’attaquer les formules de la tradition dont
I'expression scientifique ne trouble, en aucune facon, le sys-
teme. La Dogmatique évitera ces excés: elle sera orthodoxe
dans ses grandes lignes et gardera, en de certains cas, la liberté
de hasarder des points de vue hétérodoxes. Cela a eu lieu dans
les dges précédents; selon les époques, on a penché tantot
d’'un coté, tantot de l'autre. Tout théologien qui innove
d’une maniére exclusive est ’esclave d’une fausse hétérodoxie;
tout théologien qui conserve de méme, ne I’est pas moins d’une
fausse orthodoxie. Ces oscillations ont, jusqu’ici, empéché la
Dogmatique protestante d’avancer dans la voie normale du pro-
grés. Chaque dogme qu’on introduit dans le systéme, doit se
justifier immédiatement ou médiatement, par le Canon du Nou-
veau Testament ou par 'accord avec les doctrines voisines.
Est-il besoin d’écrire que ce n’est pas ce qu'on entendait par la
distinction démodée entre les articles fondamentaux et les ar-
ticles secondaires ? Si I'opinion que I'on a du Canon vient a
changer, la garantie qu’il accordait & certains dogmes change
aussi, quoique leur sens reste le méme. Rien ne doit géner la
liberté de I'exégése. Est-on contraint de renoncer 4 l'un des
arguments qu’on appelle scripturaires, cela ne prouve rien
contre une doctrine suffisamment établie; en revanche, si 'as-
sertion du Canon subsiste, cela suffit pour écarter une assertion
hétérodoxe. Pour les dogmes qui expriment ’état religieux du
moment, le renvoi au symbole dispense de toute preuve, lors-
que la conscience les accepte. Les idées de I’époque précédente
qui ne sont que des répétitions, n’ont aucun droit a survivre.
Revenons toujours a4 nos origines: ’Eglise évangélique, née de
la Réformation, est en opposition permanente au catholicisme



234 D. TISSOT

rom:ain; d’oli, 'appel aux symboles, pour conserver sa valeur,
doit garder ce caractére. L’enchainement didactique des for-
mules, quien fait la rigueur scientifique, dépend de la philoso-
phie, des régles de la logique, d’une part, de la psychologie et
de la morale, d’autre part. La philosophie dont il s’agit ne sau-
rait élre, — peu importe le nom — que celle qui n’exclut pas
ou ne nie pas le christianisme. Les systémes matérialistes ou
sensualistes, diles méme athéistes, svstémes qui méritent &
peine le nom de philosophie, ne peuvent, — cela est évi-
dent — nous étre d’aucun usage. Certaines doctrines seront
appréciées autrement dans la méme époque et encore plus a
des époques différentes, quoique leur sens n’ait pas varié.
Cela provient des luttes du jour et des écoles. En sens in-
verse, des doctrines peuvent étre présentées comme idenliques,
tandis qu'elles ne sont pas identiques. Cela s’est vu, dans le
sein du protestantisme, en jouant avec les termes, ou, entre
le protestantisme et le catholicisme-romain, en évitant de rap-
peler les articles caractéristiques des symboles. La dogmati-
que protestante, par ’enchainement de ses théses, mettra, dés
lors, en saillie, a ’heure on elle est rédigée, le point culminant
des conflits. En le faisant, on sera utile & la direction de
I’Eglise.

La Théologie dogmatique étant infinie, la division du travail
est inévitable, sans que la streté et la fermeté des convictions
en soient diminuées. Chaque théologien doit avoir une opi-
nion arrétéa sur tous les points de la foi qu’il expose, en se
rendant compte non seulement de la maniére dont ils sont sortis
des principes de la Réformation, en opposition au catholicisme
romain, mais de la valeur nouvelle qu’ils peuvent avoir acquis.
Notre expression les points désigne ce qui est nécessaire a I'in-
telligence de I’ensemble et ne saurait étre omis sans laisser une
certaine obscurité. Sinous ne souhaitons nullement que le théo-
logien ait une disposition sceptique, nous voulons néanmoins
que son esprit reste ouvert, en toute liberté, aux recherches
nouvelles. Il va sans dire qu’il ne s’agit pas de la foi qu’il pos-
sede en commun avec les chrétiens.

L’étude doit commencer par la lecture et I’examen d’un ou



ENCYCLOPEDIE THAEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 285

de plusieurs sommaires des doctrines de I'Eglise qui sont, en
quelque sorte, des fragments de symboles susceptibles d’étre
développés. Le sens de 'histoire des dogmes est indispensable.
Quant aux sommaires, on distingue souvent ceux qui sont
des commentaires des symboles et ceux qui, en prétendant
rester fideles & leur esprit, les soumettent a la critique. Ren-
contre-t-on des assertions qui surprennent par leur nouveauté,
le mieux est de chercher si elles sortent d’une méme source
et tendent & une méme fin.

Arriver & une connaissance exacte des systemes dogma-
tiques, des controverses, des opinions en lutte, et se prononcer
sarement sur leur valeur, donne la mesure du génie d’un théo-
logien. La tiche n’est point facile: elle réclame la solidité du
jugement et la réceptivité de lintelligence.

Jusqu’ici, nous ne nous sommes pas préoccupés de la divi-
sion généralement admise : Théologie dogmatique, c’est-a-dire
théorie ; Théologie morale, c’est-a-dire pratique, parce que cette
division ne dépend d’aucun principe et qu’elle n’apparait pas
dans les documents de notre Eglise évangélique. Nous l'avons
dit: théologie et pratique, foi et morale ne correspondent pas
vraiment a 'esprit du christianisme, car les régles de lavie chré-
tienne découlent théologiquement de Vidée duw bien, et ces
regles elles-mémes, ne sont-elles pas des dogmes ? La séparation
des deux domaines n’est pas exigée par le christianisme et I’on
concoit fort bien qu’on puisse s’en passer, en travaillant au
progrés de la science. Cependant, nous ne contestons pas que
la séparation n’ait ses avantages: elle a permis de présenter
chacune des disciplines d’une maniére plus compléte et de
traiter la Morale avec plus de soin. Elle a ses inconvénients,
car, en s’v tenant, il est facile de supposer que la Dogmatique et
la Morale puissent étre concues séparément. Ce serait une grosse
erreur. Un argument en faveur de la distinction est que, dans
chacune des disciplines, on en appelait au Canon et aux Sym-
boles avec une méthode différente et que la terminologie était
empruntée, ici, a la métaphysique, la, a 'éthique. N’a-t-on pas
imaginé de rattacher la Dogmatique a une école philosophique
et la Morale, & une autre? La distinction sera préférable pour



236 D. TISSOT

les époques qui portent moins ’empreinte d’un principe supé-
rieur, et I'inverse. On a soutenu a tort que I'opposition entre le
protestantisme et le catholicisme était moins profonde dans la
Morale que dans la Dogmatique. Il est vrai seulement qu’on a
plus étudié le second domaine que le premier. Remarquons
que beaucoup d’ouvrages qui portent le titre de Morale chré-
tienne ne se distinguent guére de la Morale philosophique. On
conviendra que cette confusion est pleine de dangers. Si l'on
vient a trailer séparément les sciences dont nous parlons, le
moyen d’éviter les écuells est de conserver les rapports avec
les autres branches de I'’Encyclopédie. En définitive, il parait
désirable qu'on revienne, a certains intervalles, a I'usage de
considérer comme un tout la Dogmatique et la Morale.

3) Statistique.

Dans une communauté chrétienne, on peut distinguer l'état
intérieur et les relations avec 'extérieur. La limite n’est pas
toujours précise: les faits se classent, quelquefois sans incon-
vénient, sous I'une ou sous 'autre rubrique. Quand I'Eglise a
perdu 'unité et qu’elle est divisée, le travail exige qu’on tienne
compte de toutes les communautés. Chacune doit étre étudice,
d’abord, en elle-méme; puis, dans la place qu’elle tient et le
role qu’elle joue, car elle n’est jamais complétement isolee.
Plus les différences sont importantes entre des églises consi-
dérables, moins on est scientifique en ne les signalant pas comme
elles le méritent.

Si 'on cherche ce qui constitue ’originalité de la constitution
d’une église, on le trouvera dans la maniére dont la direction
y est organisée et dans les rapports établis entre la masse des
fideles et ce que appellerons, mais dans un sens qui n’implique
aucun privilege, le clergé. 11 faudrait ranger les constitutions
autour de certains types, en se gardant de trop presser I’analo-
gie avec le méme sujet dans lordre politique. Le tableau de
I’état intérieur d’une communauté est d’autant plus parfait
qu'il permet mieux d’apprécier l'influence de la constitution.
Sans cela, nous n’avons qu’une statistique de chiffres qui
laisse échapper I'csprit et ne donne que des résultats pétrifiés.



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 237

Les rapports extérieurs peuvent s’élablir et se continuer
dans l'ordre des choses religieuses, des choses civiles ou méme
scientifiques. A ce dernier égard, il ne faut pas oublier que la
langue exerce une influence incalculable sur les idées. Chaque
eglise agit sur les autres, les autres agissent sur elle. Dans les
deux cas, on précisera le maximum et le minimum. Le rapport
d’'une communauté & la science risque de se heurter a deux
écueils: ou '’Eglise n’admet de science que celle qu’elle peut
approprier a son but et, par conséquent, produire, ou la cons-
cience objective p:étend se substituer & la vérité affirmée par
la conscience subjective. Entre ces extrémes, on tracera une
licne mitoyenne qui permette le rapprochement. Nous en dirons
autant du rapport de 'Eglise & 'Etat, seulement, les domaines
étant mieux limités, on apercoit plus vite qu’il est difficile de
ne pas pencher trop tantot dans un sens, tantot dars lautre.
Dans cette séparation des pouvoirs, 'Eglise protestante n’a
que des prétentions modérées. Ce n’est pas ici le lieu d'esquis-
ser une théorie du sujet: il apparti nt au droit ecclésiastique,
qui se place — le nom l'indique — surtout au point de vue de
la société civile.

La Statistique, dont nous nous occupons, est d’aprés ces
quelques traits, susceptible d’'un développement irfini; elle de-
vra méme se renouveler continuellement en suivant les chan-
gements quimodifient ’état des choses. Dans le protestantisme,
on s’est trop souvent préoccupé exclusivement de ce quile
concerne; ce particularisme n’a pas laissé d’avoir des inconvé-
nients pour nos affaires ecclésiastiques. Rien n’est plus nuisible
que d’ignorer les affaires d’étrangers qu sont, pourtant, nos
voisins ; rienn’est plus désavantageux que de craindre de décou-
vrir chez autrul le bien que nous ne possédons pas nous-méme.
Il faut une connaissance générale dela chrétienté et de la ma-
niere dont chacune de ses parties concourt & l'ceuvre. Le
théologien doit Pacquérir. Par 1a, il se rendra mieux compte de
sa position dans un organisme déterminé et du travail qu’il
doit v poursuivre. A cet égard, nous avons beaucoup & appren-
dre et quant aux questions et quant a la maniére de les traiter.
On a mis sans doute des matériaux en nos mains, mais ils sont



288 D. TISSOT

loin d’avoir été rassemblés au vrai poiut de vue historique. 1l y
a, du reste, si peu de travaux d’ensemble qu’il n'est pas pos-
sible de trouver encore la forme la meilleure. Une description
purement extérieure est, a la Statistique, ce que la chronique
est a4 'histoire. Toutefois, au point ol en est notre science, c’est
déji rendre service que de faire connaitre ce qu’on ignorait.
De simples notices topographiques, bibliographiques ou autres,
ne sont point a dédaigner. Un ouvrage sur l'état actuel du
christianisme, composé par un auteur qui ne se préoccupe, en
aucune facon, de I'Eglise, ne sera, l'esprit scientifique man-
cqquant, qu’un recueil dépourvu de toute critique, et plus l'es-
prit scientifique s’y introduira, plus l'ccuvre deviendra scep-
tique ou polémique, Quand l'intérét pour les choses religieuses
fait défaut, il n’y a que l'intérét contre les choses religieuses.
Nous en dirions autant de I'Histoire ecclésiastique. L'impartia-
lité n’est pas U'indifférence (§ 247). Par contre, si l'intérét reli-
gieux est dépourva d’esprit scientifique, l'ceuvre ne servira
(qu’a illustrer la personnalité de I'auteur ou le parti dont il est
l'avocat. La foi & la vérité, née de la conscience, développée
par la vie de l'intelligence, nous délivre seule de ces escla-
vages. La Symbolique ne se compose que de fragments de
la Statistique et pourrait en faire partie. La Symbolique
livre les doctrines auxquelles les communautés se sont arré-
tées: c’est de la dogmatique et c’est de 'histoire. Le mot n’est,
peut-étre, pas trés juste, puisque toutes les communautés n’ont
pas un symbole, au sens rigoureux du terme; mais il ne faut
point élre aussi exigeant et se contenter de ce que l'on con-
sidere comme 'expression admise de 'opinion. La Statistique,
pour marquer une différence, met les dogmes en rapport avec
toutes les circonstances, tandis que la Symbolique s’occupe
exclusivement du parallele des doctrines. La Dogmatique bibli-
(que est de toute importance pour notre discipline, car elle est
I'image de I'époque apostolique ct, par conséquent, le premier
anneau de la chaine que la Statistique contlinue.

Conelusion.

Si I'action puissante de certaines personnalités sur la masse,
est, dans I'Eglise, moindre qu’ailleurs, il est juste, pourtant,



ENCYCLOPEDIE THEOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 289

dans la Théologie historique, de rassembler le mouvement
d’'une époque qui présente le spectacle de 'unité, autour d’un
homme supérieur qui en résume la vie. Jamais 'action de la
personnalité ne fut aussi profonde qu'a l'origine, en Jésus-
Christ. Apres lui, les Apoétres déja sont inférieurs; quelques-
uns méme ont laissé peu de traces de leur influence. Il ne faut
pas néanmoins méconnaitre le fait et supposer qu’on ne le re-
trouve que chez les Péres de I’Eglise. Non, il se reproduit
chaque fois qu’apparait un Prince de 'Eglise, qu’on nous passe
I'expression. L’étude de sa vie expliquera, mieux que d’autres
renseignements, ses doctrines et les hérésies qu’il peut avoir
émises. Nous avons remarqué précédemment que la connais-
sance de I'histoire est nécessaire pour en construire la philoso-
phie; en sens inverse, la tractation de l'histoire suppose l'in-
telligence de la Théologie philosophique. La négligence de
I’étude consacrée, jusqu’a ce jour, & cette branche explique,
sinon les divergences des travaux historiques, du moins, l'i-
gnorance des causes de ces divergences. Nous ne saurions assez
le répéter: la Théologie philosophique et la Théologie historique
doivent étre traitées séparément; mais elles s’entraident, mais
elles se complétent: 'une ne saurait avancer sans le secours
de I'autre. Actuellement, le reproche de se laisser guider dans
la Théologie historique par des hypothéses arbitraires, peut
étre aussi mérité qu’immérité: mérité, si 'on détermine le
cours des événements par les lois de la raison; immérité, si le
cours des événements n’arrive pas a concorder avec le déve-
loppement de la pensée. De méme on peut parler d’empirisme,
a tort ou A raison: & tort, quand lauteur proteste contre les
¢ priori et s’en tient a la critique ; 4 raison, quand il s’autorise
des assertions de la Théologie philosophique pour régler la
marche des événements.
Arrivons & la Théologie pratique.
(La fin prochainement).




	Encyclopédie théologique de Schleiermacher [suite]

