
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: Encyclopédie théologique de Schleiermacher [suite]

Autor: Tissot, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER

D. TISSOT

Die historische Theologie ist der eigentliche
Körper des theologischen Studiums.

Schleiermacher.

B. Théologie historique1.

La Théologie historique appartient au domaine de l'histoire:
elle en est une partie et en subit les règles. La considérer
comme une série de chutes ou de reculs est un point de vue
vieilli, que personne ne songe à défendre. Betracer l'extension
du christianisme est l'essentiel; le reste n'est que l'accessoire.
On aperçoit combien le travail, bien que les exigences
scientifiques soient identiques, est différent de celui de l'histoire
générale. Un événement quelconque peut être produit subitement
ou préparé lentement. Dans la biographie d'une personne, il y
a des crises; à partir d'elles, tout se développe normalement;
mais, dans le monde, il est impossible de séparer les faits de la
même manière: il faut s'en tenir à constater tantôt l'influence
de ce qui a amené un éclat soudain, tantôt celle de ce qui a

ménagé, à la longue, un changement. L'histoire se déroule
sous l'action de ces deux facteurs. Il n'est pas facile d'apprécier

le rôle de chacun, ce qui rend inévitables les transitions
(Zwischenpunkte. § 72). Nous appelons période toute phase qui
se développe régulièrement; époque celle qui a le caractère

1 Voir Reçue de théologie et de philosophie, mars 1898, p. 122 sq.



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 271

d'une révolution (§ 73). Chaque moment forme un tout, mais
des éléments hétérogènes s'y mélangent et se modifient. On

peut choisir entre deux méthodes: répartir les matériaux en

périodes, dans lesquelles on mettra chaque événement à sa

date, ou en séries parallèles, plus ou moins étendues, mais

contenant tout ce qui a rapport au sujet. La première méthode

est préférable quand les diverses parties sont moins indépendantes

les unes des autres; la seconde, dans le cas contraire.
Si le contraste entre les périodes et les époques est profondément

marqué, l'auteur a plus de peine à démêler les événements

de celles-ci et moins à démêler les événements de celles-
là. Le cours du christianisme peut être présenté en une seule

période comme le développement de la religion par excellence,
ou comme un fait qui apparaît original au début, se réalise
ensuite en périodes et se manifeste, à de certaines heures, par des

époques. La Théologie historique n'hésite pas à préférer la
seconde manière. Il importe que le fait fondamental (§ 80) soit
posé comme absolument sui generis, tout dépendant de cette
affirmation. A partir de là, l'histoire s'est poursuivie. Le moment
actuel, d'où se formera l'avenir, est dans un rapport intime
avec l'état de l'Eglise. Si le présent ne s'explique que par le

passé, la connaissance du passé est une partie de notre
discipline, non à titre d'auxiliaire, mais de collaborateur. Plus une
phase a exercé d'influence, plus elle a été en rapport avec les

autres forces de la société: plus, par conséquent, celles-ci ont
agi sur elle. Cette remarque fait remonter aux origines pour
retrouver l'idée authentique. Le christianisme s'étant répandu
clans le monde, il est toujours nécessaire de revenir au début
de cette religion, afin de sauvegarder son caractère. La Théologie

historique ne l'oubliera pas. Sans doute, le christianisme
primitif se retrouve dans les phases postérieures, mais autre
chose est de le reconnaître, autre chose est de présenter,
dans sa vérité, ce christianisme primitif. La Théologie historique

se déroule ainsi en trois actes: le christianisme primitif
(Exégèse), le christianisme dans son liistoire (Histoire
ecclésiastique), le christianisme dans le moment présent (Dogmatique,

Statistique, § 85). Chacun de ces actes ne peut être étudié,



272 D. TISSOT

compris, raconté qu'en interrogeant toutes les sciences
auxiliaires, comme la géographie et la philologie, par exemple.

Veut-on fixer le christianisme primitif? Il faut considérer la

doctrine et la communauté. Si l'on examine le rapport entre
l'une et l'autre, on verra que le christianisme primitif ne peut
pas avoir été celui qui se manifesta à la Pentecôte. Non, il faut,
pour répondre à la question, rassembler les témoignages des

disciples immédiats du Christ. Ces témoignages sont recueillis
dans les écrits du Nouveau Testament que l'Eglise nous a

conservés. La Théologie exégétique donnera ce christianisme
primitif. Cependant, chacun garde son droit d'interprétation. C'est

ce qui rend inévitable l'influence de la Théologie philosophique.
Au delà, on présentera la suite de l'histoire ou comme un tout
ou divisée en hisloire de l'Eglise et en histoire de la doctrine.
La première s'appellera Histoire ecclésiastique; la seconde,
Histoire des dogmes. II est difficile de mettre l'une complètement

à l'écart de l'autre. On discernera, dans chacune, des

périodes et des époques. Le récit, à mesure qu'il se prolongera,
mettra sous nos yeux une diversité infinie. On ne tardera pas
à y distinguer des éléments généraux et des exceptions. Cela se

voit aussi bien aux origines du christianisme qu'aux jours de

la Réformation. Les divergences entre la doctrine et l'état de

la société chrétienne, à tel moment donné, seront exposées

par la Statistique ecclésiastique (§ 95), pour l'Eglise en
général et pour chaque église en particulier. La Dogmatique
présentera le système de la doctrine, tel qu'il est admis. Ces

termes ne sont pas des plus heureux : doctrine ne répond pas
complètement à ce qu'on attend, il faut en élargir le sens; théologie

systématique, expression souvent employée, a l'avantage
d'indiquer l'ensemble des idées et de ne pas laisser l'attention
se dissiper dans les détails, mais elle ne rappelle ni le caractère

historique de la discipline, ni ses relations avec l'Eglise. Quand
celle-ci a perdu son unité et ne subsiste qu'en institutions
séparées, chacune aura sa Dogmatique. Elle devient, par la position

même de celui qui écrit, une Symbolique ou, s'il cherche
les relations des autres systèmes avec le sien, une Dogmatique
comparative. Ajoutons que la Dogmatique et la Statistique



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 273

sont d'une richesse inépuisable. Chacun, en les traitant, doit
avoir conscience de son point de vue, sous peine de ne jamais
être indépendant. Les ouvrages mis à contribution portent
l'empreinte de ceux qui les ont écrits; l'art de celui qui les

consulte est, en Dogmatique comme en Statistique, de savoir
n'en garder que le meilleur. La Critique historique est aussi

indispensable, en ce domaine, que dans l'histoire en général.

1. E.végèse.

Tous les écrits qui appartiennent à l'époque du christianisme

originel ne sont pas des matériaux pour l'Exégèse: ce

privilège n'est réservé qu'à ceux qui présentent la norme du
christianisme. La collection de ceux qui ont ce caractère
forment ce qu'on appelle le Canon de l'Eglise chrétienne (§ 104).
Le fixer est la tâche de la Théologie exégétique. Elle distinguera

ce qui appartient à Christ et ce qui appartient à ses

disciples — Eùayyûtov, ànoaToloç —; mais on ne saurait en induire
une différence de valeur des écrits, à l'égard de la foi. D'ailleurs,
les dates et les auteurs ne sont pas incontestablement fixés,
en sorte qu'on ne peut affirmer, sans doute aucun : ceci est

canonique ; cela ne l'est pas. La question : qui est l'auteur
de tel écrit, ne reste-t-elle pas ouverte? L'incertitude plane
donc sur ces sujets et empêche de tracer avec évidence
la frontière entre les Pères apostoliques et les auteurs canoniques.

Cela prouve qu'on ne saurait terminer le débat par des

formules et que le Canon lui-même n'est pas en dehors de toute
discussion. On appelle Apocryphes, — l'expression n'est point
la meilleure, — les écrits de la même époque qui n'en font pas
partie. Nous le répétons : la limite demeure indécise. Le
protestantisme a le devoir de la tracer toujours plus ferme. C'est
la mission de la Théologie exégétique. Savoir si telles pages
sont de tel ou tel auteur est secondaire; mais ce qui ne l'est
pas, c'est de les faire entrer dans le Canon ou de les en exclure.
La Critique se proposera de résoudre ce prcolème: tel livre,
admis comme canonique, ne l'est-il pas, et tel livre non
admis, l'est-il au contraire? La question se posera moins



274 D. TISSOT

fréquemment pour des livres entiers que pour des fragments.
On aboutira à une probabilité d'autant plus forte que les

critères internes concorderont avec les critères externes. Ces

deux sources de renseignements, en se complétant, feront
l'autorité de la conclusion. La Critique a pleine liberté de prouver

que tel livre mis dans le Canon, ne devrait pas y être, ou

que tel autre laissé en dehors, devrait y être, sans qu'il soit

nécessaire, pour cela, de reviser le Canon. On peut le laisser
subsister sous deux formes, la forme traditionnelle et la forme
scientifique. Prenez l'Ancien Testament. On admettra facilement

que le Canon juif ne renferme pas la norme de la foi
chrétienne; mais est-ce une raison suffisante pour rompre avec
la tradition de l'Eglise et pour ne plus regarder l'Ancien
Testament comme composant, avec le Nouveau, ce livre que nous
appelons la Bible? Les écrits du Nouveau Testament s'éloignant,
avec le temps, des premières rédactions, étaient exposés aux
mêmes vicissitudes que les ouvrages de l'antiquité classique ;

faire une exception, serait un préjugé dont on est revenu. Le
nombre et la différence des exemplaires de ces écrits n'est
point une preuve que la rédaction originelle n'ait pas été

perdue; elle peut l'avoir été même de fort bonne heure. La
tâche de la Critique est de rétablir le texte le plus exactement
et de la manière la plus propre à nous convaincre. L'exègète
du Nouveau Testament doit suivre les mêmes règles et
employer les mêmes moyens que tout savant faisant œuvre analogue,

dans d'autres domaines : il ne saurait s'autoriser d'aucune

exception. Mieux la critique poursuit ce travail, plus elle établit
l'histoire du texte du Nouveau Testament. Les corrections se

justifient par l'histoire du texte; l'histoire du texte s'explique

par les corrections. Ce travail auquel le théologien soumet le

Canon n'est vraiment important que pour les passages qui ont
une valeur normative, par où nous n'entendons pas ceux-là
seulement qu'on appelle dogmatiques, mais ceux qui jettent
quelque lumière sur leur sens. Les théologiens ne sont pas
également aptes à cette œuvre : chacun n'y apportera que ce

que lui permettent ses aptitudes. Nous parlons au point de vue
protestant, car le catholique-romain se décharge de ces soucis



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 275

sur la Vulgate. D'où résulte que chacun doit avoir ses principes

d'interprétation. Il faut étudier la Critique pour arriver à

choisir en connaissance de cause. On sera mis au courant par
des Prolégomènes ou, pour employer l'expression reçue, par
V Introduci ion au Nouveau Testament (§ 123).

On doit exiger de l'exègète tout ce qu'exige sa discipline :

choisir son texte, l'établir et le justifier par de solides
arguments. Ce sont les qualités du philologue, dira-t-on. Sans doute,
mais il est peu probable qu'un philologue de race, ne portant
aucun intérêt au christianisme, consacrât ses recherches à des

livres fort inférieurs à d'autres, au point de vue littéraire.
Quant à la théologie, si elle manquait d'hommes capables de»

ce travail, elle porterait gravement atteinte à la confiance que
nous inspireraient ses résultats. La connaissance de la langue
dans laquelle un texte a été écrit est nécessaire à l'interprétation

de ce texte. La meilleure des traductions n'y saurait
suppléer, car elle ne corrigera point l'irrationnalité du langage,

par où nous entendons que la matière et la forme d'un idiome
ne passent jamais parfaitement dans un autre. D'ailleurs, la
traduction même ne peut être appréciée que par celui qui est apte
à recourir au texte. Celui du Nouveau Testament est grec; mais

certaines parties sont traduites de l'araméen, d'autres en ont
subi l'influence. On a prétendu que quelques livres avaient été

écrits en araméen; l'opinion nous paraît difficile à soutenir,
mais les discours, et les conversations qui nous sont parvenus,
ont été prononcés en araméen et notre grec du Nouveau
Testament est mêlé d'hébraismes. De plus, les rapports du Nouveau

Testament avec l'Ancien sont tellement fréquents qu'il
faut posséder la langue de celui-ci. Cela est indispensable,
d'autant que des questions graves sont engagées en de certains

points et qu'il est urgent alors de contrôler de près la traduction

grecque. Si un dialecte est peu répandu, il ne sera bien

compris que par ses relations avec les dialectes voisins. Pour

l'intelligence du Canon, il faut consulter toutes les langues

sémitiques. Les écoles des rabbins ne doivent pas non plus être

négligées. Du reste, il est évident qu'un pareil ensemble d'études

ne saurait être exigé que de ceux qui aspirent à exceller



276 D. TISSOT

dans l'Exégèse. Toutefois, chaque théologien doit assez
connaître le grec pour distinguer ses périodes de développement;
les langues de l'Ancien Testament, assez pour constater les

traces qu'elles ont laissées dans le Nouveau. La littérature du

sujet lui sera familière, afin qu'il ne soit l'esclave ni des

préjuges des uns, ni des caprices des autres. L'Herméneutique
(§ 132), c'est-à-dire l'ari de l'interprétation en générai, le

lui apprendra, car cet art ne s'applique pas, comme on le

suppose souvent, uniquement à quelques livres ou à quelques

passages obscurs. En ce cas, l'Herméneutique ne serait

qu'un assemblage de remarques ingénieuses ou dignes
d'attention, mais plus du tout la discipline de l'Encyclopédie qui
mérite ce noni. La théologie protestante ne saurait s'en

passer pour fixer son idée du Canon; sinon, il lui faudrait
recourir au miracle. Les écrits du Nouveau Testament sont
difficiles à entendre, soit à cause de ce qu'ils contiennent,
rapporté par des narrateurs d'une culture inférieure, dès lors

peu précis, soit à cause de renseignements insuffisants pour
mettre en pleine lumière les circonstances dans lesquelles ils se

sont produits. Le Canon forme un tout : il doit être traité
comme tel. Chacun de ses écrits, à son tour, forme un tout.
Les isoler et les rattacher à l'ensemble, tel est donc le

problème. On l'a quelquefois méconnu et, de là, beaucoup
d'erreurs. Il faut s'en préserver. Jadis, l'Herméneutique ne présentait

que des observations éparses. Nous ne pouvons l'admettre :

l'Herméneutique donne les règles à suivre à l'égard du Canon

(§ 137). Qu'on la traite au point de vue général ou au point de

vue spécial, elle reste le régulateur de la Théologie exégétique.
Chacun doit vérifier par lui-même; personne ne doit s'en
remettre à d'autres. On sera d'autant plus sobre que le sujet à été

moins étudié. Un écrit n'est vraiment compris qu'en le replaçant

dans son milieu, dans le moment où il a été rédigé, en
présence des auditeurs auxquels il s'adressait. C'est une phrase
qu'on ne détache pas impunément de son contexte. Ainsi, pour
interpréter le Nouveau Testament, il faut consulter l'histoire
du judaïsme ancien et moderne, l'état matériel et spirituel des

contrées dans lesquelles et pour lesquelles les livres qui le



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 277

forment, ont été composés. On interrogera l'Ancien Testament,
les Apocryphes, ceux aussi du Nouveau, les auteurs juifs
postérieurs, les historiens et les géographes. L'étude de ces sources,

dans leur texte — nous soulignons — sera soumise aux

règles de la Critique (§ 141). Jusqu'à présent, a-t-on procédé
ainsi a-t-on mis à contribution tous ces documents, avec la

prudence nécessaire? Ce travail considérable réclame, pour
longtemps, l'activité de beaucoup de théologiens, ne fût-ce que

pour vérifier et compléter les essais antérieurs. Il intéresse
aussi l'Apologétique, puisque les adversaires du christianisme
soutiennent que ce dernier est sorti de ce qui existait déjà et,
même, qu'il n'a pas constitué à tous égards un progrès. Si l'on
veut rassembler ces recherches sous une rubrique, on choisira,
d'une part, celle d'Antiquités juives et d'Antiquités chrétiennes,
d'autre part, celle d'Introduction au Nouveau Testament, en

tenant compte de notre § 141. La tâche de la Théologie exégétique

est, dès lors, loin d'être achevée, sans parler des passages

qui ne sont point indiscutables ou de ceux dont l'explication n'a

pas obtenu l'assentiment général. L'avenir devra enrichir nos

moyens d'investigation et medre à la portée de tous les résultats

acquis. En terminant, revenons à l'axiome : s'occuper du Nouveau

Testament sans aucun intérêt pour le christianisme portera

préjudice au christianisme, car la littérature du sujet n'est

pas assez riche pour tenter le philologue ou l'historien. En

affirmant cette thèse, nous répétons cependant que les écrits
des adversaires peuvent nous être très utiles. Si l'on prétend
laisser à l'écart les sciences auxquelles nous avons fait appel, il
faudra se borner à l'édification, car une dogmatique
insuffisamment motivée est une pseudo-dogmatique et ne porte que
le trouble dans les esprits.

2. Histoire ecclésiastique.
(Histoire des Dogmes.)

La tâche est de présenter le développement du christianisme
depuis le moment où il a pris place dans l'histoire (§ 149). La
masse des événements peut être considérée ou comme un tout
vivant d'une âme commune ou comme un composé d'éléments



278 D. TISSOT

gardant chacun leur caractère. L'art est de se faire une
méthode avec ces deux points de vue (§ 150).

Dans un fait quelconque, ii y a un facteur intérieur, c'est

l'âme; un facteur extérieur, c'est le corps, et la réunion des

deux, c'est la vie. Raconter le passé, le remettre en mémoire,
est un travail mécanique, tandis que le reconstruire, le
ressusciter, dans son esprit et dans sa forme, est œuvre de savant
et de penseur. Donner simplement la série des changements,
qui, dans le cours des temps, se sont succédé, n'est pas de

l'histoire, c'est de la Chronique. Elle n'a aucun titre à figurer
dans l'Encyclopédie théologique (§ 153). Seule, la durée des

événements qui n'ont pas en soi de réelle valeur, peut en autoriser

la mention. Il en est comme de certains personnages qui
ne doivent pas être oubliés, parce qu'ils ont occupé une
position eminente, sans que leur influence l'ait été au même
degré.

Le talent d'un historien se développe par l'expérience de sa

propre histoire ; mais il ne saurait se passer de l'art. Il faut
prendre garde seulement qu'il ne s'y mélange pas des motifs
intéressés, l'esprit de parti, par exemple, car alors le regard
s'obscurcit. Pour les faits auxquels on n'a pas été mêlé, il faut
interroger les sources, labeur toujours pénible, et consulter les

narrations d'autrui. L'Histoire ecclésiastique ne peut se priver
de ce dernier auxiliaire. Les sources sont les monuments et les

documents. Quant aux dépositions des témoins, elles n'ont déjà
plus ce caractère; elles s'en rapprochent cependant d'autant
plus qu'elles sont plus modestes et se bornent au rôle de la

chronique, donnant l'impression du jour. Chaque écrivain
ayant mis du sien dans la narration, on l'éliminera. Pour arriver
à l'intelligence de l'histoire, il faut s'élever à l'intelligence de

l'ensemble, en y ramenant la multitude des détails (§ 150).
L'Histoire ecclésiastique, telle que nous l'entendons, discernera

ce qui émane du fonds primitif du christianisme de ce qui
s'y est introduit sous des influences étrangères ; mais ce serait
une erreur de déclarer, d'entrée, les unes favorables, les autres
défavorables' (§ 160). A l'origine, on aperçoit déjà des

divergences qui, plus tard, se prolongent. Aucune ne peut être



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 279

comprise sans qu'on ne se rende compte de ses rapports avec
les autres, et qu'on n'apprécie l'influence qu'elles ont exercée

sur elle. Le cours du christianisme n'est sous les yeux
de l'observateur que lorsque ces deux sphères de renseignements

se complètent. Moins la phase est étendue, plus on
signalera les points où se manifestent des divergences qui
pourront se réconcilier plus tard; plus elle est étendue,
moins on appuiera sur ces divergences. Les époques importantes

seront telles, non seulement pour l'Histoire ecclésiastique,

mais pour l'histoire générale : cela doit être si le
christianisme est un point central dans le cours des choses. Le
développement de la doctrine, on sait ce que nous entendons

par là; le développement de la communauté, on connaît
aussi notre pensée, sont les deux courants les plus faciles à

apercevoir dans les évolutions du christianisme. Us suivent
parfois une direction différente. En revenant à notre § 160, on

constatera que la vie ecclésiastique est en rapport avec l'état
social et avec l'état politique; la vie théologique, avec l'état de la

science et, particulièrement, de la philosophie. Cela est inévitable.

Dans la vie ecclésiastique, on distinguera le Culte, c'est-
à-dire la manifestation des impressions religieuses, et la Morale,
c'est-à-dire l'empreinte que le christianisme laisse sur notre
existence. L'art, en de certaines limites, intervient dans le
Culte. U dépend des ressources du milieu dans lequel on l'organise;

la Morale, du développement intellectuel de la société
dans laquelle elle se forme. Les deux sont intimement liées.
S'il y a séparation, le Culte dégénère en vaines cérémonies

ou en superstitions; la Morale, pour se maintenir, fait appel à

des mobiles étrangers. Y a-t-il soudain un changement d'une
certaine importance? On peut compter sur une réaction. Avancer
lentement est la marche la plus sûre. En suivant cette méthode,
on trouvera que les événements se pressent autour de certains
faits qui séparent une époque d'une autre. L'histoire est d'autant
plus conforme à son idéal que l'impulsion chrétienne s'y concilie

mieux avec le développement moral et l'état de la société,
et qu'elle se dégage de ce qui pourrait l'affaiblir ou la

corrompre.



280 D. TISSOT

Quant à la constitution ecclésiastique, comme elle manque,
clans 1 Eglise protestante, de toute sanction extérieure, elle
¦este l'expression des mœurs religieuses. Les secousses qui
ébranlent la constitution de l'Etat, ébranlent aussi celle de

l'Eglise, peut-être plus profondément encore. Du reste, son but
est essentiellement de permettre les manifestations de la vie des

fidèles et d'en suivre le développement (§ 176).
L'Histoire du Dogme exige qu'on soit attentif aux évolutions

de la conscience chrétienne et qu'on possède l'art de les

interpréter d'une manière précise (§ 177). Ces deux postulats ne
réussisent pas toujours à se mettre d'accord : selon les temps,
on a répondu d'une manière plus satisfaisante à l'un qu'à l'autre.
Il n'en demeure pas moins que, pour être dans le vrai, il faut

pouvoir se réclamer de l'esprit originel du christianisme. Il
serait contradictoire qu'il n'en fût pas ainsi. S'il en a été autrement,

ce qui, malheureusement, n'a pas été rare, c'est que
l'influence de certaines personnalités ou de certaines circonstances

a troublé le cours normal des choses; mais ce sont des

signes de maladie, non de santé. Plus le développement des

dogmes est menacé par des troubles ou par des discordes, plus
il est nécessaire de mettre en évidence l'accord avec le
christianisme primitif et avec les résultats de la spéculation. Ne pas
s'en inquiéter est risquer de corrompre le principe même de

notre science et d'en empêcher le progrès. On retombera dans
la chronique et l'on perdra le sens de l'histoire.

Nous plaçant à un autre point de vue, nous soutenons qu'il
ne faut jamais méconnaître la relation de la théologie à la

pratique : on ne doit pas les confondre; on ne peut pas les

isoler.
Si l'on considère ce qui précède, on voit que notre discipline

fait appel à un grand nombre de sciences auxiliaires :

l'Histoire ecclésiastiqne ne saurait se passer d'aucune d'entre
elles. Le champ étant infini, chacun n'est appelé à en cultiver
que la partie la plus voisine de son œuvre dans l'Eglise.

Avec cela, on n'oublie point que chaque moment ne s'explique
que par le passé: la tâche par excellence de l'historien est de

montrer comment les évolutions antérieures ont préparé le



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 281

présent. On se gardera de n'offrir qu'une série de faits isolés,

sans lien suffisant, mais on fera tout converger vers l'heure
décisive. Il est nécessaire de rappeler (§ 150) que le cours de

l'histoire n'est que la manifestation des phases de l'esprit
chrétien : la cause en est toujours la vie intérieure.

A-t-on à étudier un mouvement local? Il faut y mettre beaucoup

de soin et de précision. On cherchera aussi ce qui le

rapproche de l'état général à ce moment. Chaque travailleur
doit s'exercer à manier les sources, en prenant pour objet un
événement plutôt restreint. Il formera ainsi son expérience.
Des recherches qui dépassent ces limites demandent de
nouvelles aptitudes Elles seront nécessaires pour ne laisser échapper

aucun document, pour les dépouiller tous et donner à la

narration plus de vérité et de vie.
Une juste conception de notre discipline n'admet aucun conflit

entre l'intérêt ecclésiastique et l'intérêt scientifique. Nous

parlons, cela va de soi, au point de vue des églises de la
Réformation : elles n'ont rien à perdre, elles n'ont qu'à gagner en

apercevant ce qui leur manque, car elles tendront alors, avec

plus d'ardeur, à la perfection.
Les œuvres du théologien, dans le domaine où nous sommes,

seront inspirées par sa vocation pour l'Histoire ecclésiastique
ou sollicitées par les circonstances.

3. Dogmatique. Statistique.

Arrivons à l'état actuel du christianisme. Pour s'en rendre

compte, il faut présenter la) la Dogmatique, c'est-à-dire le

dogme qui est, à cette heure, celui de l'église évangélique, et

(,S) la Statistique, c'est-à-dire le tableau de la Société
chrétienne, dans les différentes parties de l'Eglise. Ces deux études

épuiseront le sujet. Qu'y aurait-il, dans l'Eglise, en tant que
communauté, qui ne se rapportât à son état social? Quant au

dogme, il en émane inévitablement quoi qu'il soit exposé par tel

ou tel théologien. Si l'Eglise est divisée, chaque groupe ayant
droit à formuler ses doctrines, il faudra nous présenter
l'ensemble, choisir celles dont les origines sont les plus

THÉOL. ET PHIL. 1898 19



282 D. TISSOT

authentiques et les développements les plus conformes à

l'histoire.
a) Dogmatique.

En maintenant ce que nous venons de dire, nous maintenons
aussi qu'il n'y a pas de Dogmatique sans conviction personnelle.

Le travail ne serait alors qu'une page de l'histoire des

idées. Le protestantisme admettant la diversité, l'accord complet

avec le milieu auquel on appartient, n'est pus absolument
nécessaire: on peut accepter tout ce qui ne contredit pas
l'enseignement officiel. Les bornes de ces divergences sont plus
ou moins restreintes, plus ou moins étendues selon les temps
et selon les circonstances. Toutefois, nous ne saurions considérer

comme Dogmatique une œuvre individuelle, s'écartant,
en des points importants, du type auquel elle se rattache, ni
celle qui n'exposerait que les thèses sur lesquelles on s'entend.
Personne ne contestera notre première assertion. Quant à la

seconde, l'effort, pour obtenir la paix, exigerait de tels sacrifices

que la confiance clans les résultats n'existerait plus. La
Dogmatique, telle que nous l'entendons, a l'avantage pour
l'Eglise, de faire comprendre l'évolution antérieure et ce qu'on
doit en garder, et de préserver l'avenir du retour des erreurs
du passé. Dans chaque moment, ce qui subsiste des âges

précédents, est l'héritage de l'Eglise; ce qui ouvre des perspectives

nouvelles est une œuvre individuelle. Les doctrines qui se

sont développées selon le principe qui domine l'époque,
doivent s'accorder; celles qui échappent à ce critère, vont se

dissolvant, parce qu'elles n'ont plus de lien entre elles. Le principe

supérieur auquel nous en appelons, peut être formulé
différemment et, dès lors, légitimer des conceptions différentes,
les unes se présentant comme conceptions nouvelles du passé
et les autres, comme pressentiments de l'avenir.

Pour exposer la doctrine, il ne faut négliger ni ce qui est

impliqué dans son développement ni les essais d'une certaine

impôt tance, bien qu'ils n'aient pas survécu. Une Dogmatique
qui mérite ce nom, donnera, à chacun des éléments, l'étendue

proportionnelle. L'idéal est de maintenir ce qui est admis, en

faisant place aux hypothèses. Ce qui est admis, on l'appelle



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 2b.à

orthodoxe; l'hypothèse, on l'appelle hétérodoxe. Ne donnons

pas, à ces expressions, un sens trop rigide, car si les symboles
tracent la limite entre l'une et l'autre, il se peut qu'en leur
absence, on parle d'orthodoxie et d'hétérodoxie. Les deux
tendances sont des ouvriers de l'édifice que nous rêvons : aucune
d'elles ne doit être laissée à l'écart. C'est une fausse orthodoxie

de conserver, dans l'enseignement officiel, ce qui est vieilli
et ne saurait plus exercer d'influence sur la pensée ; c'est une
fausse hétérodoxie d'attaquer les formules de la tradition dont
l'expression scientifique ne trouble, en aucune façon, le
système. La Dogmatique évitera ces excès : elle sera orthodoxe
dans ses grandes lignes et gardera, en de certains cas, la liberté
de hasarder des points de vue hétérodoxes. Cela a eu lieu dans
les âges précédents; selon les époques, on a penché tantôt
d'un côté, tantôt de l'autre. Tout théologien qui innove
d'une manière exclusive est l'esclave d'une fausse hétérodoxie;
tout théologien qui conserve de même, ne l'est pas moins d'une
fausse orthodoxie. Ces oscillations ont, jusqu'ici, empêché la

Dogmatique protestante d'avancer dans la voie normale du
progrès. Chaque dogme qu'on introduit dans le système, doit se

justifier immédiatement ou médiatement, par le Canon du Nouveau

Testament ou par l'accord avec les doctrines voisines.
Est-il besoin d'écrire que ce n'est pas ce qu'on entendait par la

distinction démodée entre les articles fondamentaux et les

articles secondaires Si l'opinion que l'on a du Canon vient à

changer, la garantie qu'il accordait à certains dogmes change
aussi, quoique leur sens reste le même. Rien ne doit gêner la

liberté de l'exégèse. Est-on contraint de renoncer à l'un des

arguments qu'on appelle scripturaires, cela ne prouve rien
contre une doctrine suffisamment établie; en revanche, si

l'assertion du Canon subsiste, cela suffit pour écarter une assertion
hétérodoxe. Pour les dogmes qui expriment l'état religieux du

moment, le renvoi au symbole dispense de toute preuve, lors-
crue la conscience les accepte. Les idées de l'époque précédente
qui ne sont que des répétitions, n'ont aucun droit à survivre.
Revenons toujours à nos origines: l'Eglise évangélique, née de

la Réformation, est en opposition permanente au catholicisme



2Vl D. TISSOT

romain; d'où, l'appel aux symboles, pour conserver sa valeur,
doit garder ce caractère. L'enchaînement didactique des

formules, qui en fait la rigueur scientifique, dépend de la philosophie,

des règles de la logique, d'une part, de la psychologie et
de la morale, d'autre part. La philosophie dont il s'agit ne saurait

être, — peu importe le nom — que celle qui n'exclut pas

ou ne nie pas le christianisme. Les systèmes matérialistes ou

sensualistes, dites même athéistes, systèmes qui méritent à

peine le nom de philosophie, ne peuvent, — cela est
évident — nous être d'aucun usage. Certaines doctrines seront

appréciées autrement dans la même époque et encore plus à

des époques différentes, quoique leur sens n'ait pas varié.
Cela provient des luttes du jour et des écoles. En sens

inverse, des doctrines peuvent être présentées comme identiques,
tandis qu'elles ne sont pas identiques. Cela s'est vu, dans le

sein du protestantisme, en jouant avec les termes, ou, entre
le protestantisme et le catholicisme-romain, en évitant de

rappeler les articles caractéristiques des symboles. La dogmatique

protestante, par l'enchaînement de ses thèses, mettra, dès

lors, en saillie, à l'heure où elle est rédigée, le point culminant
des conflits. En le faisant, on sera utile à la direction de

l'Eglise.
La Théologie dogmatique étant infinie, la division du travail

est inévitable, sans que la sûreté et la fermeté des convictions
en soient diminuées. Chaque théologien doit avoir une
opinion arrêtée sur tous les points de la foi qu'il expose, en se

rendant compte non seulement de la manière dont ils sont sortis
des principes de la Réformation, en opposition au catholicisme
romain, mais de la valeur nouvelle qu'ils peuvent avoir acquis.
Notre expression les points désigne ce qui est nécessaire à l'in-
telligpnce de l'ensemble et ne saurait être omis sans laisser une
certaine obscurité. Si nous ne souhaitons nullement que le
théologien ait une disposition sceptique, nous voulons néanmoins

que son esprit reste ouvert, en toute liberté, aux recherches
nouvelles. Il va sans dire qu'il ne s'agit pas de la foi qu'il
possède en commun avec les chrétiens.

L'étude doit commencer par la lecture et l'examen d'un ou



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 285

de plusieurs sommaires des doctrines de l'Eglise qui sont, en

quelque sorte, des fragments de symboles susceptibles d'être
développés. Le sens de l'histoire des dogmes est indispensable.
Quant aux sommaires, on distingue souvent ceux qui sont
des commentaires des symboles et ceux qui, en prétendant
rester fidèles à leur esprit, les soumettent à la critique. Ren-
contre-t-on des assertions qui surprennent par leur nouveauté,
le mieux est de chercher si elles sortent d'une même source
et tendent à une même fin.

Arriver à une connaissance exacte des systèmes dogmatiques,

des controverses, des opinions en lutte, et se prononcer
sûrement sur leur valeur, donne la mesure du génie d'un
théologien. La tâche n'est point facile: elle réclame la solidité du

jugement et la réceptivité de l'intelligence.
Jusqu'ici, nous ne nous sommes pas préoccupés de la division

généralement admise : Théologie dogmatique, c'est-à-dire
théorie; Théologie morale, c'est-à-dire pratique, parce que cette
division ne dépend d'aucun principe et qu'elle n'apparaît pas
clans les documents de notre Eglise évangélique. Nous l'avons
dit: théologie et pratique, foi et morale ne correspondent pas
vraiment à l'esprit du christianisme, caries règles de la vie
chrétienne découlent théologiquement de l'idée du bien, et ces

règles elles-mêmes, ne sont-elles pas des dogmes? La séparation
des deux domaines n'est pas exigée par le christianisme et l'on
conçoit fort bien qu'on puisse s'en passer, en travaillant au

progrès de la science. Cependant, nous ne contestons pas que
la séparation n'ait ses avantages: elle a permis de présenter
chacune des disciplines d'une manière plus complète et de

traiter la Morale avec plus de soin. Elle a ses inconvénients,
car, en s'y tenant, il est facile de supposer que la Dogmatique et
la Morale puissent être conçues séparément. Ce serait une grosse
erreur. Un argument en faveur de la distinction est que, clans

chacune des disciplines, on en appelait au Canon et aux Symboles

avec une méthode différente et que la terminologie était
empruntée, ici, à la métaphysique, là, à l'éthique. N'a-t-on pas
imaginé de rattacher la Dogmatique aune école philosophique
et la Morale, à une autre? La distinction sera préférable pour



286 D. TISSOT

les époques qui portent moins l'empreinte d'un principe
supérieur, et l'inverse. On a soutenu à tort que l'opposition entre le

protestantisme et le catholicisme était moins profonde dans la

Morale que dans la Dogmatique. Il est vrai seulement qu'on a

plus étudié le second domaine que le premier. Remarquons
que beaucoup d'ouvrages qui portent le titre de Morale
chrétienne ne se distinguent guère de la Morale philosophique. On

conviendra que cette confusion est pleine de dangers. Si l'on
vient à traiter séparément les sciences dont nous parlons, le

moyen d'éviter les écueils est de conserver les rapports avec
les autres branches de l'Encyclopédie. En définitive, il parait
désirable qu'on revienne, à certains intervalles, à l'usage de

considérer comme un tout la Dogmatique et la Morale.

3) Statistique.

Dans une communauté chrétienne, on peut distinguer l'état
intérieur et les relations avec l'extérieur. La limite n'est pas

toujours précise : les faits se classent, quelquefois sans
inconvénient, sous l'une ou sous l'autre rubrique. Quand l'Eglise a

perdu l'unité et qu'elle est divisée, le travail exige qu'on tienne

compte de toutes les communautés. Chacune doit être étudiée,

d'abord, en elle-même: puis, dans la place qu'elle tient et le

rôle qu'elle joue, car elle n'est jamais complètement isolée.

Plus les différences sont importantes entre des églises
considérables, moins on est scientifique en ne les signalant pas comme
elles le méritent.

Si l'on cherche ce qui constitue l'originalité de la constitution
d'une église, on le trouvera dans la manière dont la direction

y est organisée et dans les rapports établis entre la masse des

fidèles et ce que appellerons, mais dans un sens qui n'implique
aucun privilège, le clergé. Il faudrait ranger les constitutions
autour de certains types, en se gardant de trop presser l'analogie

avec le même sujet dans l'ordre politique. Le tableau de

l'état intérieur d'une communauté est d'autant plus parfait
qu'il permet mieux d'apprécier l'influence de la constitution.
Sans cela, nous n'avons qu'une statistique de chiffres qui
laisse échapper l'esprit et ne donne que des résultats pétrifiés.



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 287

Les rapports extérieurs peuvent s'établir et se continuer
dans l'ordre des choses religieuses, des choses civiles ou même

scientifiques. A ce dernier égard, il ne faut pas oublier que la

langue exerce une influence incalculable sur les idées. Chaque

église agit sur les autres, les autres agissent sur elle. Dans les

deux cas, on précisera le maximum et le minimum. Le rapport
d'une communauté à la science risque de se heurter à deux

écueils: ou l'Eglise n'admet de science que celle qu'elle peut
approprier à son but et, par conséquent, produire, ou la
conscience objective p; étend se substituer à la vérité affirmée palla

conscience subjective. Entre ces extrêmes, on tracera une

ligne mitoyenne qui permette le rapprochement. Nous en dirons
autant du rapport de l'Eglise à l'Etat, seulement, les domaines
étant mieux limités, on aperçoit plus vite qu'il est difficile de

ne pas pencher trop tantôt clans un sens, tantôt clans l'autre.
Dans cette séparation des pouvoirs, l'Eglise protestante n'a

que des prétentions modérées. Ce n'est pas ici le lieu d'esquisser

une théorie du sujet: il apparti nt au droit ecclésiastique,
qui se place — le nom l'indique — surtout au point de vue de

la société civile.
La Statistique, dont nous nous occupons, est d'après ces

quelques traits, susceplible d'un développement infini; elle
devra même se renouveler continuellement en suivant les chun-

gemcnts qui modifient l'état des choses. Dans le protestantisme,
on s'est trop souvent préoccupé exclusivement de ce qui le

concerne; ce particularisme n'a pas laissé d'avoir des inconvénients

pour nos affaires ecclésiastiques. Rien n'est plus nuisible

que d'ignorer les affaires d'étrangers qui sont, pourtant, nos
voisins ; rien n'est plus désavantageux que de craindre de découvrir

chez autrui le bien que nous ne possédons pas nous-même.
Il faut une connaissance générale delà chrétienté et de la
manière dont chacune de ses parties concourt à l'œuvre. Le

théologien doit l'acquérir. Par là, il se rendra mieux compte de

sa position clans un organisme déterminé et du travail qu'il
doit y poursuivre. A cet égard, nous avons beaucoup à apprendre

et quant aux questions et quant à la manière de les traiter.
On a mis sans doute des matériaux en nos mains, mais ils sont



288 D. TISSOT

loin d'avoir été rassemblés au vrai point de vue historique. 11 y
a, du reste, si peu de travaux d'ensemble qu'il n'est pas
possible de trouver encore la forme la meilleure. Une description
purement extérieure est, à la Statistique, ce que la chronique
est à l'histoire. Toutefois, au point où en est notre science, c'est

déjà rendre service que de faire connaître ce qu'on ignorait.
De simples notices topographiques, bibliographiques ou autres,
ne sont point à dédaigner. Un ouvrage sur l'état actuel du

christianisme, composé par un auteur qui ne se préoccupe, en

aucune façon, de l'Eglise, ne sera, l'esprit scientifique
manquant, qu'un recueil dépourvu de toute critique, et plus l'esprit

scientifique s'y introduira, plus l'œuvre deviendra sceptique

ou polémique. Quand l'intérêt pour les choses religieuses
fait défaut, il n'y a que l'intérêt contre les choses religieuses.
Nous en dirions autant de l'Histoire ecclésiastique. L'impartialité

n'est pas l'indifférence (§247). Par contre, si l'intérêt
religieux est dépourvu d'esprit scientifique, l'œuvre ne servira

qu'à illustrer la personnalité de l'auteur ou le parti dont il est

l'avocat. La foi à la vérité, née de la conscience, développée

par la vie de l'intelligence, nous délivre seule de ces

esclavages. La Symbolique ne se compose que de fragments de

la Statistique et pourrait en faire partie. La Symbolique
livre les doctrines auxquelles les communautés se sont arrêtées:

c'est de la dogmatique et c'est de l'histoire. Le mot n'est,
peut-être, pas très juste, puisque toutes les communautés n'ont

pas un symbole, au sens rigoureux du terme; mais il ne faut
point être aussi exigeant et se contenter de ce que l'on
considère comme l'expression admise de l'opinion. La Statistique,

pour marquer une différence, met les dogmes en rapport avec
toutes les circonstances, tandis que la Symbolique s'occupe
exclusivement du parallèle des doctrines. La Dogmatique biblique

est de toute importance pour notre discipline, car elle est

l'image de l'époque apostolique et, par conséquent, le premier
anneau de la chaîne que la Statistique continue.

Conclusion.

Si l'action puissante de certaines personnalités sur la masse,
est, dans l'Eglise, moindre qu'ailleurs, il est juste, pourtant,



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 289

dans la Théologie historique, de rassembler le mouvement
d'une époque qui présente le spectacle de l'unité, autour d'un
homme supérieur qui en résume la vie. Jamais l'action de la

personnalité ne fut aussi profonde qu'à l'origine, en Jésus-

Christ. Après lui, les Apôtres déjà sont inférieurs; quelques-
uns même ont laissé peu de traces de leur influence. Il ne faut

pas néanmoins méconnaître le fait et supposer qu'on ne le

retrouve que chez les Pères de l'Eglise. Non, il se reproduit
chaque fois qu'apparaît un Prince de l'Eglise, qu'on nous passe
l'expression. L'étude de sa vie expliquera, mieux que d'autres
renseignements, ses doctrines et les hérésies qu'il peut avoir
émises. Nous avons remarqué précédemment que la connaissance

de l'histoire est nécessaire pour en construire la philosophie;

en sens inverse, la tractation de l'histoire suppose
l'intelligence de la Théologie philosophique. La négligence de

l'étude consacrée, jusqu'à ce jour, à cette branche explique,
sinon les divergences des travaux historiques, du moins,
l'ignorance des causes de ces divergences. Nous ne saurions assez

le répéter: la Théologie philosophique et la Théologie historique
doivent être traitées séparément; mais elles s'entraident, mais
elles se complètent: l'une ne saurait avancer sans le secours
de l'autre. Actuellement, le reproche de se laisser guider dans

la Théologie historique par des hypothèses arbitraires, peut
être aussi mérité qu'immérité : mérité, si l'on détermine le

cours des événements par les lois de la raison; immérité, si le

cours des événements n'arrive pas à concorder avec le
développement de la pensée. De même on peut parler d'empirisme,
à tort ou à raison: à tort, quand l'auteur proteste contre les
à priori et s'en tient à la critique ; à raison, quand il s'autorise
des assertions de la Théologie philosophique pour régler la
marche des événements.

Arrivons à la Théologie pratique.
(La fin prochainement).


	Encyclopédie théologique de Schleiermacher [suite]

