Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: La sainteté de Jésus ou I'hnomme normal. Partie 1, L'antinomie
Autor: Gilard, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379646

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA SAINTETE DE JESUS OU I’HOMME NORMAL'®

L. GILARD

pasteur.

J’al souvent regretté, pour de trop nombreuses raisons que
je ne vous dirai pas toutes, d’avoir accepté, il y a trois ans, la
lourde tache de traiter devant vous le sujet qui figure a 'ordre
du jour de notre réunion.

D’abord, étant donné que Jésus-Christ exprime pour nous,
tout a la fois résumées et concrétisées, la religion et la morale,
la vocation humaine et les voies divines, nos rapports avec les
réalités invisibles et la solution du probleme de notre destinée,
ce sujet, de la sainteté de Jésus-Christ, du caractére moral
de Jésus-Christ, est si délicat, si sacré! Il exige de qui entre-
prend de le traiter tant de religieuse circonspection! Il est si
facile, si inévitable peut-étre, méme en n’y touchant qu’avec
le plus pieux respect, d’atteindre en un point douloureux les
susceptibilités de conscience de quelque frére !

En second lieu, ce sujet est si important!

Nous avons vu, dans le cours des siécles ou de nos jours,
les autres bases du christianisme, considéré comme une disci-
pline divine inculquant aux hommes la substance de esprit

1 Le présent travail a été lu a Die en octobre 1897 a une réunion triennale de
I’Association fraternelle des pasteurs libéraux de France. L'auteur en avait éié
chargé A une précédente assemblée générale tenue a Montpellier en 1894,

THEOL. ET PHIL. 1898 14



202 L. GILARD

religieux dans sa plus haute pureté, s’effondrer sous les inves-
tigations et les assauts du libre sens individuel.

Il fut un temps ol la vérité divine, dont 'homme a absolu-
ment besoin, c’était ce qu’enseignait et garantissait 'Eglise.
L’Eglise était alors pour toute la chrétienté l'organe vivant,
permanent, infaillible de la révélation. La révélation divine était
absorbée par la force sociale ecclésiastique, centralisée elle-
méme dans les chefs de la hiérarchie sacrée. Cette toute puis-
sance de la collectivité religicuse avait été subsiituée a la dé-
mocratie chrétienne primitive, surtout par Pesprit romain, qui
dans tous les domaines annulait 'individu devant I’Etat.

On sait comment, aprés avoir noyé dans le sang hérétique
tant de nobles révoltes, ce despotisme fléchit a la fin devant le
droit individuel qui, incarné dans un moine augustin, jeta a la
face de

« Ces deux moitiés de Dieu, le pape ct 'empereur, »

sa protestation victorieuse: « Si I’on ne me prouve par de
bonnes raisons que je suis dans l'erreur, je ne me rétracterai
point. » (Paroles de Luther & Worms.)

Et aprés l'autorité de I'Eglise, l'autorité absolue des livres
saints infaillibles a eu son tour. Les sciences critiques et histo-
riques ont été créées, ont grandi, ont porté les fruits que vous
savez. La formule « Il est écrit, » qui fut souveraine un siécle
ou deux dans le domaine de la théologie protestante, n’a plus
qu’une valeur et une antorité relatives. Sa force probante n’est
plus admise nulle part que sous bénéfice d’inventaire. Il en
est ainsi du moins chez tous ceux qui pensent et qui savent, et
qui ne se font pas violence pour apporter & 'édifice de la foi
le misérable était d’'un mensonge 4 demi-conscient.

Or, dans cette ruine de 'autorité sous ses deux formes clas-
siques, qu’est-ce qui reste debout d’une représentation, d’un
organe completement digne de foi de la vérité concréte et ac-
cessible 4 tous — organe ou symbole nécessaire cependant
pour servir a 1'liglise de lien et de signe de ralliement, si
I'Eglise doit poursuivre son ceuvre et prolonger sa durée?

Qu’est-ce qui survit 4 ce double naufrage? — La vie et le
caractére de Jésus-Christ.



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NOBMAL 203

C’est de la seulement que peuvent sortir les éléments d’une
solution positive donnée & cette question d’une gravité qui dé-
fie 'exagération: le christianisine doit-il subsister comme la
religion définitive du genre humain? — ou n’est-ce qu’une
forme transitoire, périssable comme tant d’autres, de la pensée
religieuse parmi les hommes ?

Enfin ce sujet, si délicat et si important, est encore si vaste
et si complexe!

Sans doute la complexité n’en apparait qu’a la réflexion. Elle
se dissimule au premier regard. Un plan bien simple et bien
logique s’offre tout d’abord & qui entreprend de la traiter. La
carriére a parcourir semble consister en trois opérations suc-
cessives, sans plus.

10 Donner de la sainteté une définition exacte et compléte.

20 Tracer de Jésus une image fidéle de tous points.

3¢ Rapprocher cette image de cette définition, et voir s’il est
possible ou non de les unir par affirmation sans réserve que
le prédicat, comme on dit dans I’école, convient au sujet :
Jésus est saint, parfaitement saint.

Mais il se trouve a la réflexion que ce plan si simple est encore
plus décevant.

Comment, d’abord, donner de la sainteté une définition exacte
et compléte? Facile en apparence, n’est-ce pas au fond impos-
sible? Dirait-on, par exemple, que la sainteté est la conformité
de tout I’étre, dans ses pensées, ses sentiments, ses actions, a
la loi du bien? Mais cette loi du bien qu’est-elle? Oui, qu’est-
elle, si nous I'envisageons, comme il le faudrait ici, non dans la
formule générale d’un principe graduellement inspirateur, mais
dans 'immense variété de ses applications & tous les détails de
la vie? La connaissance de tout le bien qui sollicite I'adhésion
et la volonté obéissante de I’étre moral, n’implique-t-elle pas
Iintelligence de tous les rapports réciproques qui unissent les
étres ? la vue de tous ces rapports fondés sur la vocation des
étres et sur la nature des choses ? Qui ne voit que ces rapports
nous échappent en grande partie, et que pour embrasser et
exprimer ainsi les lois de la conduite de I’étre spirituel, i1 nous
faudrait étre parfaits et infinis nous mémes.



204 L. GILARD

Etl si 'image qui nous esl accessible de la sainteté est essen-
tiellement finie et relative, pouvons-nous pourtant en quelque
sens la déclarer parfaite? Comment, alors, et dans quel sens?

Seconde difficuité non moins grande:

Est-ce vraiment une entreprise praticable que de tracer de
Jésus une image exacte et complete? En avons-nous tous les
éléments nécessaires?

Ceux que nous possédons sont renfermés dans les quaire
biographies de nos livres canoniques. Or il est certain que ces
biographies ont été écrites sur des données transmises pendant
une génération ou deux — ou davantage peut-étre (si 'on tient
compte des remaniements successifs des documents évangeéli-
ques) — par la tradition orale. Cette tradition a pu, pour dire
le moins, étre influencée et modifiée par des tendances civerses,
selon le temps, les lieux et les milieux.

Jusqu’oli sont allées ces modifications de la tradition primi-
tive ? Dans quelle mesure ont agi sur elle, et ce besoin de logi-
que simpliste et d’idéalisation, et ce penchant mythologue a
changer en faits réels des métaphores simplement oratoires a
I'origine, qui caractérisent toutes, je dis toutes, les traditions
populaires ? Ces quatre biographies, rédigées, au moins en partie
et sous leur forme derniére, par des inconnus, ne nous offrent-
elles que des éléments historiques complétement objectifs ? Les
lacunes averées et les déformations possibles de ces biogra-
phies ne nous défendent-elles pas d’en tirer des conclusions
sans réserve?

Autres questions et en sens inverse:

Les lacunes et les déformations possibles de nos documents
intéressent-elles le fond essentiel de la biographie que nousy
cherchons? Pour connaiire a fond un étre spirituel, pour por-
ter un jugement ferme sur son caractére et sur sa nature, il
n’est sirement pas indispensable que nous connaissions toutes
les manifestations de sa vie, tous les actes intérieurs et exté-
rieurs de son existence. Il est assurément dans la vie des cir-
constances ou ces traits que nous appelons justement caracté-
ristiques jaillissent avec force, se mettant en saillie 4 ne pouvoir
s’y méprendre, et permettent d’établir sur ces saillies un juge-
ment complet et sir.



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 205

Faudrait-il peut-étre chercher en Jésus ces traits caractéris-
tiques, les énumeérer et les définir, et discuter comme entrée
en matiére le fait de leur conservation inaltérée dans nos évan-
giles ?

Et encore. Nous n’apportons pas dans cette recherche une
dme a I’état de table rase. Nous y faisons ceuvre de chrétiens.
Nous devons 'aborder avec les dispositions qui accompagnent
essentiellement la fides quaerens intellectium. Notre impartia-
lité théorique n’est pas de l'indifférence. Quelque dégagé que
nous sovons du dogmatisme traditionnel, Jésus est ¢it un sens
pour nous, non seulement le chef et le consommateur de la foi,
mais aussi l'objet et la substance de la foi. Notre confiance enla
Révélalion concentrée en lui est sans bornes. Comme Jean, ou
le disciple qui a écrit sous son nom, nous contemplons en lul
« le vrai Dieu et la vie éternelle. »

Qu’est-ce 4 dire? Quelles informations sur le sujet qui nous
occupe peut nous donner ce rapport entre Jésus et nous? Que
pouvons-nous tirer de ’analvse de nos expériences personnelles
a cet égard ? Dans notre contemplation en lui « du vrai Dieu et
de la vie éternelle » y a-t-il uniquement perception directe par
vue adéquate et réaliste? N’y aurait-il pas aussi, & quelque
degré, vision par suggestion? comme un phénomene d’optique
spirituelle montrant une image plus grande que l'objet direc-
tement percu? Devons-nous déclarer aprés tant d’autres que
nous avons fuit U'expérience de la sainteté divine et parfaite de
Jésus ? ou un tel langage ne serait-il qu'un abus de mots?

Que de questions 4 résoudre si nous voulions traiter notre
sujet comme il s’est présenté & nous tout d’abord. Vous me
permettrez, messieurs, de les écarter en bloc, parce qu’agir
autrement serait au-dessus de mes forces comme au-

essus de votre patience, quitte & revenir peut-étre a telle
d’entre ces questions que nous n’aurons pu décidément
eviter.

Je me propose une ceuvre plus modeste, et 1l se pourrait
aprés tout, plus fructueuse. Je me bornerai, en interrogeant
surtout le Maitre lui-méme, en essayant de lire dans sa cons-
cience, & constater, sur cette question de la sainteté de Jésus-
Christ, quelques points principaux sur lesquels je suis convaincu



206 L. GILARD

que nous sommes d’accord, et & chercher un terrain d’ot il soit
possible d’en saisir 'unité, c’est-d-dire de dissiper avec leur
apparente antinomie la cause des plus graves malentendus
entre plusieurs qui se réclament avec une égale vérité de son
esprit et de son nom.

Nous signalerons ainsi dans I'image que nous tracent de Jésus
ses quatre biographes canoniques deux traits opposés. Je ne dis
pas inconciliables, mais profondément opposés par les notions
courantes sur Jésus, sur la sainteté, sur le péché, sur lanature
humaine, et dont la conciliation, au moins tentée, est l'objet
principal de ce travail. Ces deux traits dans l'image de Jésus
nous paraissent ressortir assez fortement pour que I'admission
s’en impose & tous. L’un est la conscience, si haute, si pure, si
remarquablement accentuée, qu’il a de sa saintelé. L'autre,
visible aussi dans sa conscience, quoique moins accusé pour
des raisons que nous aurons a relever, est le caractére relatif
et progressif de sa vie spirituelle et morale.

PREMIERE PARTIE

L’antinomie.

CHAPITRE PREMIER

Jésus et sa conscience de sa sainteté personnelle.

§ 1.

L’un des traits les plus marquants des disciples de Jésus,
surtout des plus éminents, c’est le sentiment du péche, du pé-
ché a 1'état d’acles spéciawr, intérieurs et extérieurs, et du
péché en eux a l'état de nwture, de puissance malfaisante et
oppressive dans leur dme.

Ce fait est tellement général et connu qu’il serait inutile de
chercher a I’établir plus clairement en recueillant et reprodui-
sant ce qui au cours des siécles fait écho dans l'expérience
des chrétiens a la confession de saint Paul: « Je suis charnel,



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 207

vendu au péché. Je trouve cette loi dans mes membres que
quand je veux faire le bien le mal est attaché & moi. Misérable
que je suis ! Qui me délivrera de ce corps de mort ? »

Or, phénoméne remarquable entre tous, ce sentiment du
péché, qui éclate dans 'histoire des disciples de Jésus en tant
de cris d’humiliation et d’angoisse, nous ne le trouvons pas
dans I'image de Jésus que nous offrent nos évangiles. S’il v
brille au plus haut point, ¢’est par son absence.

Cette impression, que le sentiment du péché, dont sont si
peénétrés les expériences des chrétiens et les jugements qu’ils
portent sur leur vie, est absent de la conscience de Jésus, cette
impression ne résulte pas uniquement ni surtout, pour le lec-
teur attentif de I’'Evangile, de tel ou tel texte isolé.

Il est d’usage d’en chercher la preuve la plus forte et la plus
positive dans ces paroles du Maitre aux pharisiens que rapporte
le quatrieme Evangile: « Qui de vous me convaincra de pé-
ché? » ou dans cette déclaration que renferme, toujours d’a-
prés le méme Evangile, le grand entretien de Jésus avec ses
disciples & 'approche de la passion: « Le prince de ce monde
vient, mais il n’a rien en moi. » Toutefois, ces textes ne sau-
raient suffire & justifier une conviction d’une telle importance
pour la christologie la seule possible désormais. Elles ne four-
niraient & un pareil monument qu’une base bien étroite et hien
fragile.

Ce n’est pas seulement parce que ces textes sont trop discu-
tables, quant & leur caractére absolument historique, en I’état
présent de la critique sacrée & propos du quatriéme Evangile.
Mais leur historicité fit-elle établie indubitablement qu’il reste-
rait une autre question a résoudre, celle de leur interprétation :
et leur prétendue force probante s’évanouit, au point de vue
qui nous occupe, devant un examen rigoureux fait sans parti
pris et de bonne foi.

Il résulte en effet d’un tel examen que le premier de ces
textes ne comporte nullement, de nécessité inéluctable, le sens
pregnant et transcendant qu’'y attachent la plupart des com-
mentateurs.

« Qui de vous me convaincra de péché? » Par ces paroles,



208 L. GILARD

dit-on communément, Jésus revendique la possession de la
sainteté compléte et absolue au sens paulinien. Il s’y poserait
en second Adam, étranger &4 la chute, supérieur & toutes les
fatalités morales de la nature et de histoire, indemne de la
moindre atteinte de ce mal universel qui pése sur tous les fils
du premier Adam. Mais c’est 1a une interprétation de théolo-
giens preévenus, convaincus déja par ailleurs, qui commencent
par introduire dans le texte ce qu’ils en veulent tirer, et argu-
mentent ensuite par petitio principit. Cette interprétation sup-
pose & priori, et contre tout droit dialectique, que Jésus parle
et que ses auditeurs écoutent en théologiens adeptes de la
théorie de saint Paul sur le Christ, sur le péché et sur I’homme.
Or, que telle soit la pensée générale de Jésus et que cette pen-
sée générale introduise dans cette déclaration spéciale un sens
etranger et supérieur a celui qu’y pouvaient trouver les Juifs
auxcuels il Padressait ici, nous ie voulons bien, mais a la con-
dition que le fait nous soit démontré au préalable par ailleurs
et que 'affirmation en repose sur une autre base.

Du passage lui-méme nous ne pouvons légitimement déduire
que ceci: Quand Jésus défie ses adversaires de le convaincre
de péché, le sens et la portée de ce défi sont rigoureusement
déterminés par la signification qu’y pouvaient attacher ses inter-
locuteurs. Et cette signification elle-méme est réglée par cette
circonstance essentielle que le fait en question, 'absence de
péché que s’attribuerait Jésus devait étre susceptible de preuve,
de preuve au moins négative. Nous insistons sur ce point, car
tout est la. Jésus affirme que, st/ n'est pas dégagé du péché
dans un certain sens, les Juifs doivent pouvoir lui en donner
la preuve, et il les somme de le faire. Comment donc pourrait-
il étre question ici de la sainteté parfaite au sens paulinien ? Ne
tombe-t-il pas sous le sens qu’il aurait pu étre dépourvu de
cette sainteté-la sans que ses adversaires fussent en état de lui
en administrer la preuve ? Et que vaudrait alors son défi indi-
gné ? Ne se réduirait-il pas & ce que nous appellerions aujour-
d’hui, s’il s’agissait d’'un autre que Jésus, une gasconnade ? De
quoi donc est-il question ici? Evidemment d’une sainteté
relative, la seule qui firt appréciable pour ses interlocu-



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 209

teurs, la seule qui fut susceplible pour eux de preuve et de
contre-épreuve. Il s’agit de 1'état spirituel et moral de celui
que, dans leur langage courant ordinaire, les Juifs appellent
Uhomme juste et craignant Diew. L’homme qu'on ne peut
convaincre de péché, c’est 'homme de bien, par opposition
a celui qui se conduit d’'une maniere visiblement répréhen-
sible et qu’on appelle un pécheur, comme dans cette expres-
sion qui revient si souvent dans nos évangiles : les justes et les
péchenrs ou: « il mangeait avec des péagers et des pécheurs. »
C’est dans le méme sens relatif que Jésus parle couramment
des « bons et des méchuants, des justes et des injustes » et qu’il
dit & un Juif qu’il venait de guérir : « Ne péche plus désormais,
de peur qu’il ne t’arrive quelque chose de pire. »

(’est hien dans ce sens seulement qu'une preuve aurait pu
intervenir et que le défi de Jésus se concoit ; car, répétons-le,
la sainteté au sens théologique et transcendant aurait pu lui
faire défant sans que qui que ce soit pt lui en opposer la
preuve.

Quant & I'autre déclaration : « Le prince de ce monde vient,
mais il n’a rien en moi, » elle est plus probante, — une fois, il
est vrai, son authenticité admise, et c’est déja une grave ré-
serve, — mais sans I’étre suffisamment. Car plus d’'un mourant
chrétien a pu et dit employer des paroles de ce genre pour ex-
primer sa confiance pleine et entiére d’aller a Dieu. Cette parole
est tout imprégnée d’assurance & I'égard d’un état pirésent et
prochatn, mais peut ne projeter qu’une insuffisante lumiére sur
le passé comme sur la nature de celui qui la profere.

Nous sommes donc ramenés, messieurs, a ce que nous di-
sions tout & I’heure: 'impression que lout sentiment de péché
est absent de la conscience de Jésus ne résulte pas pour le lec-
teur attentif de I’'Evangile de tel ou tel texte isolé. C’est une
impression d’ensemble résultant de 'image de Jésus que nous
offre tout ’'Evangile. Tout I’Evangile nous montre 'ime de Jé-
sus comne étrangere au sentiment de la repentance. Il nous
parait doux et humble de cceur, toujours plein d’humilité, mais
d’une humilité qui n’a rien de commun avec I’humiliation. Ja-
mais en lui trace de remords ne se montre. II manifeste cons-



210 L. GILARD

tamment le sentiment d’étre en communion avec Dieu, de pos-
séder dans la communion divine ce que Paul appelle « la glo-
rieuse liberté des enfants de Dieu. » Son attitude morale est
constamment celle qui n'est 1a notre que par inlermittence,
lorsque nous avons, soit suivi sans effort la voie droite en vertu
d’une force morale déja établie & demeure dans notre dme, soit
triomphé péniblement et au prix d’un cruel sucrifice d’une ten-
tation redoutable. Il nous apparait toujours, — et jexprime
simplement le fait sans le commenter pour le moment, sans en
rechercher les causes ni en tirer aucune conséquence, — il
nous apparait toujours comme ayant constamment conscience
d’étre en toutes choses le serviteur du bien ¢t de I’Eternel et
de pouvoir dire cn vérité : Ma nourriture est de faire la volonté
de mon Pére et d’accomplir ses ceuvres.

§ 2.

)

Telle est bien, n’esl-il pas vrai, 'impression que nous com-
munique au plus haut degré I'Evangile quant & la conscience
que Jésus a de lui-méme, de ses rapporls avec le bien, de son
accomplissement constant de la volonté divine. Et combien
cette impression est fortifiée encore lorsque nous tenons
compte, d'une part, du role qu’il s’attribue de »rcévélateur par
excellence et, d’autre part, du rapport intime et profond qui
unit, d’apres lui, la connaissance de la vérite religieuse et mo-
rale avec la droiture de la volonté, la purefé de la conscience
et du cceur !

Ce rapport est exprimé, implicitement du moins, surfou! dans
le quatrieme évangile. C'est lui, ¢’est ce rapport reconnu et af-
firmé entre la connaissance du vrai et la pratique du bien, c’est
lui qui fait 'unité de tant de paroles attribuées, on dira peut-
étre a tort ou a raison, a Jésus, mais qui bon gré mal gré des-
sinent pour nous I'un des linéaments les plus accusés de sa
physionomie spirituelle et morale. En voici quelques-unes que
nous nous rappelons avec une invincible admiration: « Si vous
vouliez faire la volonté de mon Pére, vous connaitriez de ma
doctrine si elle est du ciel ou si je parle de mon chef. Comment
pourriez-vous croire ru que vous cherchez la gloire qui vient



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 211

des hommes et non celle qui vient de Dieu seul ? Pour moi, mon
jugement est véritable, vu que je ne cherche point ma propre
gloire, mais la gloire de celui qui m’a envoyé. C’est ici la cause
de la condamnation (c’est-a-dire de la privation de la foi qui
sauve de 'abime, du manque de la vue vivante et salutaire de
la vérité) c’est que les hommes ont mieux auiné les ténébires que
la lumiére parce que leurs ceuvres étaient mauvaises. » En
d’autres termes, ce qui détourne de la vérité c’est 'amour du
mal ; ce qui conduit & la vérité c’est 'amour du bien. Le fonde-
ment de la certitude religieuse est surtout spirituel et moral.

Il faut bien reconnaitre, messieurs, que les synoptiques ne
nous donnent, sur le rapport qui unit la pratique du bien et la
possession du vrai, un enseignement ni aussi clair ni aussi mé-
thodique. Et néanmoins cet enseignement est partout au moins
supposé dans les synoptiques. Il y apparait, et dans l'affec-
tueuse estime que le Maitre témoigne a ses disciples & cause de
leur foi, et dans Uindignation qu’il éprouve et traduit parfois en
invectives passionnées a ’égard de ses adversaires & cause de
leur incrédulité. Au fond de cette estiine comme de ces invee-
tives, 1l y a dans U'esprit du Maitre la constante adhésion & cette
maxime, si élémentaire et si profonde, de!’Ancien Testament,
que « le secret de I’Eternel est pour ceux qui le craignent et sa
justice pour la leur donner a connaitre. » Et méme c’est plus
qu’'implicitement que ce point de vue est celui de Jésus, aussi
bien dans les synoptiques que dans le quatriéme évangile. Rap-
pelez-vous seulement le signalement qu’il v donne des vrais
prophétes et des faux prophétes qui viennent aux hommes
comme des loups en habits de brebis: « Vous les connaitrez a
leurs fruits. L’homme de bien tire de bonnes choses du hon
trésor de son cceur, mais le méchant tire de mauvaises choses
du mauvais trésor de son cceur. » Ici donc, comme partout,
dans la pensée de Jésus, c’est 'amour ardent et dévoué du bien
qui conduit & la connaissance et & la possession de « la vérité
selon la piété. » Le vrai révélateur ne peut étre que saint et le
réveélateur par excellence ne peut qu’étre en possession de la
sainteté au plus haut degré possible.

Inutile, n’est-ce pas, d’insister sur les conséquences qu’en-



212 L. GILARD

traine ce fait, qui ressort de toutes les biographies de Jésus, des
synoptiques aussi bien que du quatrieme évangile. Ce fait, c’est
que Jésus a la conscience qu’il se meut en plein dans la vérité,
que « son enseignement est véritable, » qu’il est le révélateur
sur et complet des voies divines; que « ce qu’il lie sur la terre
est lié dans le ciel et que ce qu’il délie sur la terre est délié
dans le ciel. »

Et la conséquence qui s’en dégage invinciblement, — disons
mieux, le fait parallele constamment uni au premier, — c’est
qu’il a conscience d’étre la vie comme il est la vérité, de n’étre
la vérité, que parce qu'il est aussi la vie; que « ceux qui
le suivent ne marchent point dans les tenebres parce qu’ils
auront en lui la lumiére de la vie. » Gest parce rue, selon le
mot que lui attribue le quatriéme évangile, « sa nourriture est
de faire la volonté de celui qui 'a envoyé et d’accomplir ses
ceuvres », ou parce qu’il lui faut constamment « s’occuper des
affaires de son Pere » comme disent les synoptiques, — c’est
pour cela qu’il dit dans 'un de ces documents: « Le Pére et
mo1 nous sommes un, celui qui m’a vu a vu mon Pere, » et
qu’il dit dans l'autre: « Nul ne connait le Pére que le Fils et
celui & qui le Fils 'aura révéle. »

Donc, iciencore, nous aboutissons au méme reésultat que pré-
cédemment. Le caractére que Jésus s’attribue formellement
de révélateur par excellence nous pousse vers la méme conclu-
sion & laquelle nous appelait déja la contemplation directe de
son caractére moral, contemplation bien autrement probante et
concluante que toute discussion abstraite d’un texte isolé a I'aide
de la logique, de la grammaire et du dictionnaire : Jésus a con-
science d’étre excellemment uni & Dieu, de posséder toute la vie
morale actuellement compatible avec son essence quelle qu’elle
soit, disons en anticipant sur un point de notre étude auquel
il nous faudra revenir tout a ’heure, d’étre un homme vrai-
ment normal aw sein d'une hwmanité si généralement el si

tristement anormale.
g ©
S 3

Nous avons essayé dans ce qui précede de faire ressortir,
en l'exprimant avec autant de précision et de circonspection



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 213

qu’il nous a été possible, le sentiment, purcinent subjectif jus-
qu'ici, qu’'a Jésus de sa position morale comme homme »nornal
au sein de I’humanité.

Qu’avons-nous a faire maintenant, et dans quel sens faut-il
diriger nos premiers pas pour continuer notre étude?

« Rien de plus simple, nous dira-t-on peut-étre; il n'y a sur
ce sujet qu’une méthode a suivre. C’est la méthode classique,
et il 0’y en a poinl d’autre. L’important, au point ol nous
sommes parvenus, est de passer du subjectif & I'objectif.

» Il n’y a pour cela qu’a invoquer un axiome de morale con-
sacré par l'expérience de tous les hommes religieux, surtout
des meilleurs.

» Cet axiome, aussi connu qu’incontestable, le voici:

» La pureté du cceur a 'hwmilité pour compagne insépa-
rable.

» L’homme le plus pur et le plus saint est aussi toujours le
moins disposé a se grandir sans droit, & s’exalter sans fonde-
ment, a s’attribuer une supériorité morale a laquelle il n’aurait
aucun titre. Susceptible d’erreur pour un acte particulier, il est
quant & 'ensemble de sa vie le plus incapable de se faire illusion
sur sa propre valeur. C’est la le principe le plus assuré de la
psvchologie chrétienne, tellement qu’il n’y a plus & compter ni
a discuter avec qui le méconnaitrait.

» Quand, par exemple, un humble disciple de Jésus, apreés
avoir déclaré « qu'il est le plus grand des pécheurs, le moindre
des apoétres, parce qu’il a persécuté I’église de Christ, » se reléve
de I'abaissement volontaire de cette humble confession et oppose
fierement & d’injustes attaques « qu’il n’a été inférieur en rien
aux plus excellents apotres et qu’il a travaillé plus qu’eux tous,
beaucoup plus qu’eux tous, » — qui ne sent dés ’abord que
saint Paul dit vrai, et que cette assertion, venant d’une telle
ame, apporte avec elle sa preuve ? Qui ne sent qu’il n’est pas
permis d’hésiter & le reconnaitre, méme préalablement & toute
vérification, et que ce serait comme un contresens moral et
religieux que de réserver son adhésion tant qu’on n’aura pas
exactement et froidement mesuré la carriére missionnaire res-
pective des douze et de I'apdtre des gentils? Est-ce que, hésiter



214 L. GILAKD

en pareils cas, ce ne serait pas en un sens rendre témoignage
contre soi-méme ?

» Or il en est ainsi, & plus forte raison et incomparablement,
a propos de Jésus et de 'assurance qu’il amanifestement d’étre
'homme normal et parfait au sein de ’humanité. Cette assu-
rance, dans une telle 4&me, emporte démonstration. Et par la
elle jette un pont sur I'abime, infranchissable autrement, qui
sépare 'objectif du subjectif. Tant pis pour les aveugles qui ne
sauraient le voir. lls rendent ainsi témoignage contre eux-
memes.

» Car nous sommes ici & 'un de ces tournants solennels ol
la logique impuissante doit rendre les armes et écouter parler
le cceur et « ses raisons que la raison ne comprend pas. » Ici,
la route suivie jusqu’a ce point d’'un commun accord par tous
ceux qui tiennent au titre de chrétiens bifurque en deux direc-
tions, divergentes finalement & perte de vue. L’une aboutit & la
pleine glorification du Maitre; 'autre conduit & 'amoindrir et &
le dépouiller de tout ce qui fait de lui le Sauveur du monde. Il
n’y a plus a discuter avec ceux qui, se refusant & l'acte de foi
nécessaire, prennent le mauvais coté de 'embranchement. Leur
aveuglement sur ce point essentiel les disqualifie comme pen-
seurs chrétiens.

» Tel est, ajoute-t-on, l'ordre de considérations dans les-
quelles doit s’engager, résolument et & fond, le chrétien qui
médite sur la personne et le caractére de Jésus. Car cette voie
seule méne a 'affirmation nécessaire et fondamentale: oui, la
réalité objective répond assurément, incontestablement, aux
données que nous a fournies la conscience subjective de Jésus.

» Il est impossible, moralement, que Jésus, tel que nous le
connaissons, I’admirons et I’aimons, ne soit pas ce qu’il a cons-
cience d’étre. Il est saint comme il le croit et le dit, sous peine
d’étre, lui, le maitre doux et humble de cceur, la victime d’un
orgueil démesuré. Orgueil aussi odieux qu’inconcevable, qui
le rabaisserait lui, le juste, le serviteur fidéle et consacré sans
réserve du Dieu de vérité, au-dessous d’'une foule de ses dis-
ciples méme médiocres. Il est saint, parfaitement, infiniment,
absolument saint.



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 215

» Laest leroc, le quid inconcussum, sur lequel s’éléve, iné-
branlable, le monument du christianisme originel et vraiment
original, dégagé tant qu'on voudra de toutes les accrétions sé-
culaires superstiticuses, mais aussi d’une pureté a I’épreuve de
la critique et d’une solidité & ’épreuve des siécles.

» Car cette sainteté indéniable, cette sainteté infinie et divine
de Jésusle place d’emblée en dehors et au-dessus de I’humanité.
Elle fait de son &me comme le miroir de I’Eternel, et de la re-
ligion qu’il a préchée et vécue, la religion définitive du genre
humain. Elle justifie sa prétention d’étre le Fils unique de
Dieu et le Sauveur du monde. Elle 1égitime de notre part cetle
absolue confiance en lui qui fait écho en nous a la parole de
son disciple: « Seigneur, a qui irions-nous qu’a toi? Tu as les
paroles de la vie éternelle. Et nous avons cru et nous avons
connu que tu es le Christ, le fils du Dieu vivant. » Elle introduit
enfin dans notre foi, elle rattache par un enchainement sans
rupture 4 nos expériences morales les plus certaines, tout ce
qu’il v a d’essentiel dans le supranaturalisme chrétien. »

Telle est, nous dit-on, la voie qui nous est maintenant ou-
verte, et que nous avons & suivre dans la seconde partie de

notre travail.
§ 4.

Messieurs, nous ne demanderions pas mieux que de le
croire. Car cela simplifierait fort notre tache. A vrai dire cette
taiche serait dés maintenant presque achevée. Mais cette sim-
plification n’aurait lieu qu’aux dépens de la vérité.

Je me rappelle qu’on nous disait autrefois, aux temps lointains
ou le vénérable Jalaguier occupait la chaire de dogmatique a la
faculté de Montauban: « Voici la voie & suivre pour établir le
dogme fondamental de la divinité des Ecritures. Nous allons de
Iauthenticité, reconnue par tous, des principaux livres saints
du Nouveau-Testament & leur historicité; de leur historicité a
leur crédibilité et a leur vérité; de la crédibilité deslivres saints
a 'inspiration qu’ils affirment; et de leur inspiration a leur in-
faillibilité en matiére religieuse. » Vous reconnaissez ce raison-
nement qui a porté longtemps 1’édifice de la foi des théologiens
dans I’Eglise protestante, et qui avait pour centre et pour



216 L. GILARD

noyau: « Les apotres nont pu étre ni trompés, ni trompeurs,
donc ils sont infaillibles religieusement. »

Mais vous savez aussi ce qu’il valait au fond et par quelle
série d'inexactitudes partielles, d’'assomptions excessives sur
chacue point particulier, 'apologétique protestante clussique en
arrivait finalement & cette grande contre-vérité que toute as-
sertion de la Bible sur une matiére religieuse quelconque doit
étre recue comme une parole infaillible de Dieu.

N’en serait-il pas un peu de méme ici, ol partant de la seule
chose encore constatée — la conscience de Jésus d’étre un étre
normal au sein d’une humanité généralement misérable — on
aboutit si vite & meltre par cela méme Jésus en dehors de 'hu-
manité et & imposer 'adhésion, comme au nom d’une néces-
sité morale irréfragable, a tout ce qu’englobera ’ensemble de
faits et de doctrines qu’on appelle arbitrairement le bloc du
supranaturalisine chrétien?

Nous le craignons pour notre part, et nous jugeons indispen-
sable de restreindre ces bonds excessifs d’une logique qui nous
parait aussi relachée qu’ambitieuse.

Car Paffirmation, joyeusement confessée par nous, quiil y a
rapport intime, naturel et voulu de Dieu entre la droiture et la
clatrvoyance, la sainteté et la vérité, n’implique nullement que
I’homme normal, s’il est vraiment un homme, soumis comme
tel a la loi de la transformation et lu devenir, soit & ftous les
degrés de son développement soustrait & toute chance d’erreur
sur les autres et sur soi-méme, sur sa personne et sur son
ceuvre. Cet & priori formidable appellerait la discussion, méme
dans son application a Jésus-Christ, méme et surtout de la part
d'un disciple fidéle de Jésus-Christ, pénétré de Pesprit de vé-
rité de son Maitre.

Discussion singuliérement longue et difficile !

Discussion impliquant d’abord I'examen approfondi du prin-
cipe a priort en lui-méme; puis un nouvel examen révisionnel,
par la comparaison de la conclusion premiére avec les faits et les
renseignements qui s’y rapportent dans 'histoire évangélique.

Faits et renseignements bien nombreux, dont la simple énu-
mération serait déja interminable.



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL ol

-~

Puis faits et renseignements puises a quelles sources, em-
pruntés a quels documents?

Documents, certes, infiniment précieux, qui nous mettent en
rapport suffisant avec celui qui a mis en évidence la vie et
I'immortalité ! |

Mais pourtant, — et qui de nous ne le sait? — sources et
documents ou les commentaires faillibles se mélent aux faits,
comme les accrétions légendaires & 'histoire, et dont 'usage
ne comporte peut-étre pas — comporte difficilement en tous
cas — un examen rigoureux de questions de ce genre ahou-
tissant & des solutions nettes et vraiment concluantes qui s’im-
poseraient a tout esprit droit.

Par exemple, — pour nous en tenir & quelques faits, types
de beaucoup d’autres, intéressant la question présente de I'ab-
solue correspondance entre la réalité objective et les représen-
tations que nos documents sacrés nous montrent dans 'ime de
Jésus sur son role spécial dans I’établissement et la consomma-
tion du royaume de Dieu, — est-1l vrai que Jésus a donné lieu
par son enseignement a la conviction, universelle dans ['Eglise
primitive, de la fin prochaine du monde ? A-t-il dit solennelle-
ment comme le rapporte le premier évangile: « Je vous dis en
vérité que cette génération ne passera point que toutes ces
choses n’arrivent ? » Est-il vrai qu’il s’est représenté comme
devant & la fin du monde juger a la fois les vivants et les morts,
dans les grandes assises universelles ou le fils de '’homme met-
tra & part les bons et les méchants comme un berger sépare
les brebis et les boucs? Le point de vue d'un triage final et
d’ensemble des bons et des méchants est-il conciliable avec sa
promesse au brigand converti: « Awjourd’hur méme tu seras
avec moi dans le paradis? » avec son affirmation que Lazare
mort est immédiatement porté par les anges dans le sein d’A-
braham, de méme que le mauvais riche se trouve, immédiate-
ment aussi, en enfer et dans les tourments ? Est-il vrai encore
que, pour définir son role unique de pasteur des brebis de
Dieu, Jésus ait affirmé, comme le lui attribue, — j’allais dire
comme le lul tinpute, — le quatriéme évangile: « Tous ceux
qui sont venus avant moi étaient des larrons et des voleurs? »

THEOL. ET PHIL. 1898 15



218 L. GILARD

Ov je ne dis pas qu’il soit impossible de trouver 4 ces ques-
tions des réponses plus ou moins plausibles, conciliables, —
— sinon avec les vues traditionnelles, — du moins avec notre
plus religieux respect et notre entiére cenfilance en ce qui est
la vraie révélation de notre Maitre.

Mais 'examen de ces questions et d’autres semblables et de
tout ce qui vy tient directement serait d’une longueur & n'en
plus finir. Nous y serions péniblement partagés entre la crainte
de faire quol que ce soit qui parat tendre & le diminuer, notre
répugnance i chercher dans sa personne des lacunes et dans
son enseignement des points faibles, et d’antre part notre ap-
préhension de manquer & ce que nous devons a la vérité, qui
nous oblige avant tout et par-dessus tou!, en restant satisfaits
de ce qui ne serait qu’a demi plausible, en nous inclinant de-
vant de pieuses interjections la ol il fandrait des arguments sé-
rieux, clairs et décisifs.

-

3.

o

Heureusement, messieurs, ¢ue cette alternative ne nous
étreint pas.

La question, peut-étre insoluble, de 'accord absolu entre la
vérité objective, d’'une part, et, d’autre part, les représenta-
tions de Jésus sur sa personne, son cuvie et son role a tous
égards, cette question reste, pour le moment du moins, en de-
hors du champ de notre examen. Cette question est oiseuse icl.
Nous pouvons la supposer résolue positivement, comme nous
v inclinerions volontiers. Cet accord entre la réalité objective
et la conscience subjective de Jésus, adinettons-le, si vous vou-
lez, comme complet et illimité sur le point ¢ui nous occupe.
Mais il n’en découle nullement les conséquences que plusieurs
se hitent & 'exces et précipitamment d'en tirer.

Cest que 'un des termes ainsi rapprochés a besoin d’étre,
sinon rectifié, du moins complété. C'est que, — et ici nous ar-
rivons au vif de cette premiére partie de notre travail, — c’est
que le fait d’abord constaté et enregistré que Jésus se pose en
homme saint et normal, au-dessus de la transgression positive
et du repentir, n'épuise pas les donndes de sa conscience, telles
que nous les fournissent nos biographes sacrés.



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 219

A coté, en effet, de cette donnce, il y en a une autre, dont il
est trop rare qu’on tienne encore aujourd’hui un compte suffi-
sant. Il y a un autre fait, qui difféere du premier, parait méme
se dresser en opposition avec lui, mais qui ne fait qu’achever
par ce contraste le tableau si richement varié de son ame et de
sa vie. Dans ce tableau complet de la conscience de Jésus, sa
sainteté nous apparait bien comme réelle et parfaite méme, en
un sens que nous aurons a expliquer plus loin, mais clle nous
apparait en méme temps, comme relative, croissante el pro-
gressive, non absolue, ni achevée, surtout dés le début.

CHAPITRE 1II

Jésus et le caractére progressif et relatif de sa vie.
§ 1.

Ce second trait aussi fondamental que 'autre dans la cons-
cience de Jésus, 'Eglise chrétienne I'a perdu de vue presque
des le commencement de son histoire et pendant bien des
siecles elle n’en a plus tenu aucun compte. Si dans ses conciles
et dans ses symboles elle a maintenu comme nécessaire la foi a
Uhumanité de son maitre et fondateur, cette humanité, sauf en
ce qui touche la réalité du corps et des souffrances du Sauveur,
IEglise n’en a point maintenu la réalité.

Pendant bien des siécles, non seulement pour la masse des
fidéles, mais aussi pour les théologiens et les penseurs chré-
tiens, non seulement quant & l'existence anté-terrestre et post-
terrestre de Jésus, mais aussi quant & sa carriére de trente an-
nées en Palestine, le Galiléen a été pour ses disciples, en fait
de sainteté comme de puissance et de connaissance, un second
Dieu, pareil en tout, et égal en tout, au premauer.

Pendant tout ce temps, de son humanité il n’est resté¢ dans
la pensée et dans le langage de la chrétienté que le mot seul,
vide de réalité et de sens.

(C’a été la tache, douloureuse mais obligatoire, des hérétiques
modernes de retrouver ’homme Jésus dans les évangiles, ol il
est visiblement encore malgré le travail de déshumanisation du
Maitre qui avait déji commencé bien avant que nos livres saints



220 L. GILARD

du Nouveau Testament ne subissent leurs derniéres retouches
et méme quand iis furent rédigés pour la premiére fois.

Vous savez ce qu’on y a d2couvert & ce point de vue, & me-
sure qu’'on a 0sé en croire ses veux, malgré les clameurs ({’é-
pouvante et de coléere des masses, et les dénonciations plus im-
pardonnables des scribes chrétiens, renouveiées de ceux qui
autrefois tuaient le prophéte vivant au nom des prophétes morts
auxquels ils bdtissaient des tombeaux.

On a vu apparaitre 'Homme-Jésus. On a vu se dissiper les
traits et les teintes mythologiques dont 'humanité chrétienne,
dans 'emportement de son fervent amour pour celui qui au
prix de sa vie lui avait montré et donné la vie éternelle, en
avait déformé la pure et simple et historique image. La vision
d’un étre qui n’a d’humain que l'apparence, que I'enveloppe
matérielle, dont la forme humaine recouvre un Dieu omniscient
et tout-puissant, qui n’a rien & apprendre, ni informations a re-
cevolr, ni surprise joyeuse ou douloureuse a éprouver, ni mo-
difications & subir dans ses vues ou a opérer dans ses plans, ni
efforts pénibles & déployer, ni incertitudes personnelles & dis-
siper, ni tentations du dedans & repousser, ni doute angoissant
4 combattre, ni croissance intellectuelle et morale & réaliser,
cette vision fantasmagorique s’est déchirée quand on a osé enfin
tenir compte, en les scrutant comme paroles de vérité, de ces
traits biographiques ou de ces déclarations du Maitre :

Jésus ayant vu que ses disciples écartaient les petits enfants
qu’on lui présentait s'indigna (Marc X, 14). Jésus, regardant
alors le jeune homme riche, U'aima (Marc X, 21). Jésus, voyant
que le docteur de la loi avait répondu sagement, lui dit (Marc
XII, 34). Jésus demanda au pére du jeune démoniaque: « Coin-
bien y a-t-il de temps que cela lui est arrivé ? » (Marc IX, 21).
Jésus, le lendemain, quand ils furent sortis de Béthanie, eut
faim ; et voyant de loin un figuier qui avait des feuilles, il s’en
approcha pour voir s’il y trouverait quelque chose. Mais y étant
venu, 1l n'y trouva que des feuilles, car ce n’était pas encore la
saison des fruits (Marc XI, 12, 13). Jésus apprenant qu’'Hérode
avait fait mourir Jean-Baptiste s’en alla dans un lieu désert (Mat.
XVI, 13). Et Jésus ayant entendu la réponse du centenier fut



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 221

émerveillé (Luc VII, 9). Jésus étant entré dans une maison ne
voulait pas que personne le stt; mais il ne pul rester caché
(Marc VII, 24). Trois jours aprés ses parents le trouverent au
temple, assis au milieu des docteurs, les écoutant et leur adres-
sant des questions (Luc 11, 46). Jésus croissail en sagesse, en
stature et en grdce devant Dieu et devant les hommes (Luc II,
52). Jésus dit au jeune riche : Pourquoi m’appelles-tu bon ? Il
n'y a qu'un seul bon, c’est Dicu (Marc X, 18). Et Jésus disait:
Abba, Pére, éloigne de moi cette coupe (Marc X1V, 36). Et enfin
dans la priére sacerdotale (Jean XVII, 19) : Je e sanctifie
moi-méme pour eux afin qu’eux aussi soient sanctifiés dans la
Vérité.

Ce qui est apparu a la lecture sérieuse de ces paroles et de
beaucoup d’autres, a la méditation sérieuse de ses tentations et
de ses priéres, c’est toujours le Sauveur, le révélateur, le saint
et le juste, vivant normalement sur la terre la vie de I’Esprit,
allant de lieu en lieu faisant le bien, souffrant par le péché et
pour les pécheurs, ayant tout droit de crier 4 ses disciples alar-
més et indécis : « Celui qui me suit ne marchera point dans les
ténebres, mais il aura la lumiére de la vie, » « mettant en évi-
dence la vie et 'immortalité dans la bonne nouvelle, » et « de-
venant l'auleur du salut éternel pour tous ceux qu lui
obéissent. »

Mais c’est également, dans un corps humain véritable, une
ame hwinaine véritable aussi, connaissant comme toute autre les
hésitations, les fluctuations, les luttes du dehans et du dehors,
soumise comme toute autre et a tous égards, méme en ce qui
touche les biens de I'dme, la possession de la sainteté et de la
vie de I'Esprit, & la loi universelle de la croissance, du dé-
veloppement, du devenir.

Ce que nous avons appris a voir en Jésus, & force de ré-
flexions accompagnées de priéres ardentes pour obtenir du
Pére des lumiéres la soumission sans réserve & l'esprit de vérité
qui éclate dans le Sauveur, et au prix de pénibles sacrifices ac-
complis & I’encontre de préjugés bien chers que nous avons
longtemps et obstinément tenus enfermés comme parties inté-
grantes dans 'objet essentiel de la foi chrétienne, — ce que



222 L GILARD

nous avons ainsi, malgre nous, appris a voir en Jésus, et ce qu’il
faut que I’Eglise, fat-ce malgré elle, apprenne de nous & voir
en lui, — c’est a 'origine un petit enfant qui ne sait rien, ne
peut rien, ni marcher, ni parler, ni penser, pas plus que tout
autre petit enfant qui vient d’entrer dans le monde; qui est d’a-
bord simplement comme tous les autres le thédtre, sans volontd
personnelle, d’une existence encore purement animale dont les
appétits inférieurs réglent seuls, comme pour tout autre dans
le méme cas, toute I'activité de sa vie de relation. 1l crie quand
il a faim ; il vagit de contentement quand il a bu au sein nourri-
cier la tiede liqueur de vie; il percoit des images, des sons, des
contacts, premiers éléments de ses notions futures, qui
éveillent graduellement a l'action l'organe, encore rudimen-
taire, et I’espril, encore en germe, chargés de Jes combiner et
de les interpréter plus tard. Lentement, en s’y reprenant &
vingt fois, avec les délicieuses méprises de tous les chers petits
a leur début, il apprend par degrés, en imitant les mouvements
des l&vres aimées qu’anime le sourire maternel, & bégaver ses
premiers mots dans cette langue qui lui servira plus tard & bu-
riner pour 'histoire et pour les dmes « les paroles qui ne pas-
seront point. » Tel est a l'origine celui qui, a la consommation
de sa carriére, s’est uni au Pére et va au Pére, aprés avoir
grandi en sagesse, en stature et en grice, s’étre sanctifié pour
le Pere, pour lui-méme, pour ses disciples, pour le monde,
aprés avoir « appris, dit 'Ecriture, I’obéissance par les choses
qu’il a souffertes et étre devenu accompli par elles. »

2

-

Vel

Que je voudrais, messieurs, pouvoir suivre avec vous Jésus
dans sa marche ascendante de I'un 4 'autre de ces deux termes
extrémes, et « remplir tout I'entre-deux, comme dit Pascal, de
cet infiniment petit & cet infiniment grand. » Je n’essaierai pas
méme d’esquisser ce tobleau, bien loin que j'ose entreprendre
d’en tracer les lignes et d’en combiner les couleurs.

Comment en effet reproduire fidélement cette apparition si
originale ct si vivante, en y comblant les lacunes de la tradition
et en y redressant ce que la tradition en a tordu ? cetle appari-



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 223

tion, dis-je, qui est, d’'une part, 'existence historique d’'un arti-
san palestinien du temps d’Auguste, ct qui est, d’autre part, la
manifestation saisissante tout & la fois de la vocation humaine
el du caractere divin et des voies divines, parce que dans cette
existence le Pere et le Fils communient dans 'unité de la vie
de I'Esprit ? Comment introduire dans cette image les éléments
divers, tous si réels, dont 'action complexe et organiquement
combinée a produit 'épanouissement de cette opulente florai-
son morale ? Comment v mettre ces éléments en relief vivant,
en faisant & chacun (’eux la juste part que lui assignerait une
analyse pénétranle et vraiment objective ?

Il y aurvait d’abord a distinguer, et reconnaitre, et mettre en
lumiere, dans ’ensemble de la vie de Jésus, ce qu’il dut & ses
origines : 'action «atavique qui s’exerca sur lui. Nous dési-
gnons ainsi, d’un mot laique et moderne, l'influence mysté-
ricuse gui fit couler dans ses veines le meilleur suc du vieux
tronc d’israél dont le fils de Marie fut le rameau choisi et pré-
destiné entre tous. Et cela encore n’est autre chose que ce que
I'Ecriture appelle la grdace prévenante du Dieu qui dirige et
remplit le monde, « en «ui nous avons la vie, le mouvement
et I’étre, » el qui, dit encore I’Ecriture, avait rempli ¢u Saint-
“Esprit un petit enfant dés le sein de sa mere,

En second lieu il faudrait relever ce qu’il dut & son temps
et 4 son entourage ; dire 'action sur lui du milieu purement
historicue, et si providentiel toutefois, ou s’écoulérent son en-
fance et =a jeunesse; montrer ce que recut dabord des
hommes celul qui devait tant leur donner plus tard. Que de
fails, cque de circonstances évoque devant nous, dans la
premiere partie de la vie de Jésus, celte loi universelle de
I'influence du milieu, si infiniment diverse selon les cas, mais
si largement, si profondément modificalrice, surtout cquand
elle s'exerce sur le premier dge ! Lecons, exemples, répréhen-
sions, encouragements de ses parents; communications avec
les élrangers de passage en Galilée ou rencontrés dans les pé-
lerinages annuels & la ville sainte; rapports quotidiens avec
ses camarades de jeu ou ses compagnons de travail, et tout ce
qui s’ensuivait comme sources, pour lui, de satisfaction, de



224 L GILARD

difficultés, de sollicitations au bien ou au mal, d’éléments de
croissance pour sa volonté et de culture pour son dme ; entre-
tiens avec les vieillards de la bourgade, instructions des doc-
teurs de la loi & Nazareth ou & Jérusalem, lectures du saint
livre & la synagogue ou dans lu solitude, émerveillements de-
vant les scénes gracieuses ou sévéres que lui offraient a I'envi
la montagne, le vallon ou le bord du lac; tout ce qui, dans la
nature galiléenne, faisait appel & son imagination et a son cceur,
tout ce quit déployait devant lul la puissance, la grandeur, la
sollicitude de Celul qui tour & tour déchaine la tempéte ou
calme les flots, nourrit les oiseaux de Pair, revét les lis des
champs d’une parure plus belle que celle des grands rois et fait
lever le soleil sur les méchants et sur les bons.

Il nous faudrait enfin, en troisieme lieu, relever, déterminer
et préciser ce qu’il ne dut en derniere analyse qu’a lui-méme.

Car si la vie de Jésus n’avait été que le développement évo-
lutif des éléments de caractére qu’il apportait en naissant
comme le plus noble fruit du passé de sa race et de 'influence
éducatrice du mlicu dans lequel il vécut, cette vie nous offri-
rait sans doute un admirable tableau. Mais quelle qu'en fut la
valeur esthétique, elle ne contiendrait pourtant pas un atome
de vraie moralité. C’est que les éléments de caractéere fournis
d’une part par lorigine, d’autre part par l'action éducatrice du
milieu, sont proprement étrangers au moi. Iis lui restent étran-
gers quelque étroitement qu’ils paraissent I'enlacer et le déter-
miner. Ils ne sont que préparation a la vie personnelle, sollici-
tations 4 lactivité vraiment originale de la personne. Il faut,
pour que la personne apparaisse et que la vie recoive sa teinte
de moralité bonne ou mauvaise, qu'un troisieme élément, dis-
tinct des premiers, supérieur en un sens aux premiers, se
joigne & eux pour les juger, les approuver ou les combattre, et
finalement les dominer, les éliminer ou les assimiler. Je veux
dire en d’autres termes la force mystérieuse, (’zbord et jusqu’au
bout inaccessible & 'observation, mais nécessaire pour qu’il y
ait un monde moral, qui intervient dans les réacitons de la
Libre personnalilé; qui produit des cornmencements nouveaux,
qui cede ou résiste aux tentations, qui prend dans la série in-



LA SAINTETE DE JESUS OU L'HOMME NORMAL 225

nombrable des luttes morales les déterminations dont chacune
est créatrice, mod:ficatrice de la substance de 1’ame, ajoutant
ou enlevant une fibre a la volonté, arrosant ou tarissant une
puissance d’émotion dans le cceur, allumant ou éteignant
quelque lueur dans la conscience, exercant & chaque heure sur
I'ame elle-méme le jugement ui accroit son trésor de vie éter-
nelle ou fzit venir sur elle la condamnation et la mort. Je veux
dire enfin ces réactions de la libre personnalité qui font de
I’homme, en parenié de nature avec Celui dont ['ineffable
amour n’est moral et adovable que parce qu’il est causa sui, le
fils de ses ceuvres et l'artisan responsable de sa destinée.

Voila, messieurs, les éléments, la race, le milien éducaleur,
la tiberté personnelle, qui concourent & la consommation de
cette personnalité incomparable. Ils n’apparaissent distincts
qua la réflexion. Mais nous savons qu’ils sont ici, de méme
que dans toule vie morale qui se manifeste sur la terre comme
a la fois personnelle et solidaire. Nous savons aussi que le der-
nier de ces agents de la carriére du fils de 'homme est le plus
grand et le plus important de tous, parce qu’il consacre et
transforme en substance de vie personnelle ce qu’il recoit et
conserve des deux autres.

§ 3.

Ces éléments, il faudrait les voir & 'ceuvre, en suivre les ef-
fets et les transformations dans les périodes successives de la
carriere de Jésus.

Les premiers dominent encore, agissent presque exclusive-
ment, dans le jeune garcon plein de promesse, soumis & ses
parents, aimable, bon et pur avec ses camarades, docile & ses
maitres, goltant la joie et la paix que donne la piété (qui est
déja pour lui Ja seule chose nécessaire), étant déja agneau de
Dieu sous la houlette du bon berger en attendant qu’il devienne
« 'agneau de Dieu qui ote le péché du monde. »

Plus tard, jeune homme, la vie personnelle est visiblement
en lui avec ses ardeurs, ses étonneinents, ses luttes, ses im-
pressions de scandale et ses révoltes. Déja s’accomplit en lui,
— depuis combien de temps et comment ? on ne le saura ja-



225 L. GliLARD

mais, mais le fait est certain, — la transformation qui le pré-
pare a dire bientot avec autorité d’'une indomptable assurance:
« Vous savez qu’'il a été dit aw.r anciens telle et telle chose,
mais moi Je vous dis. » Il sent en lui ce droit supérieur a tout,
fondé sur le témoignage de lesprit, qv’il s’efforcera d’éveiller
aux coeurs de ses disciples duns ses paroles d’immortel re-
proche qui consacrent & jamais la souveraineté de la cons-
cience: « fLominent ne comprenes-vous pas que ce n'est pasce
que 'homme mange qui peut le souiller, mais les mauvais pen-
chants de son ceceur ? Et pourquoi ne discernez-vous pas, par
vouts-inéimes, ce qui est juste ? »

Or ce qu'il recommandera il le fait. [l discerne par lui-méme
ce qui est juste. Lui, 'ouvrier sans lettres d’une humble bour-
gade, 1l passe au crible de son jugement les enseignements des
docteurs attitrés du légalisme.

Ces docteurs présentent & la crainiive vénération des peu-
ples la multitude d’ordonnances dites mosaiques, dont le ré-
seau enserre la vie publique et privée, riluelle et morale, de
IIsraélite craignant Dieu.

Toutes ces ordonnances, (uels qu’en soient lanature et I'objet,
qu’elles soient ou ron en rapport avec la vie de I'dme, que ce
soit 'ordre de secourir son frére, ou de mettre & mort 'impie,
ou de donner & sa femme la lettre de divorce; que ce soit la

défense de tuer, de voler, de mentir, — ou linterdiction de
manger du lievre ou de porter comme vétement un tissu de
laine et de lin, — toutes ces ordonnances sont iImposées au

méme titre, placées au méme plan, consacreées par la méme
effroyable sanction: « Maudit est quiconque ne perseverera
pas dans toutes les choses qui sont écrites au livre de la loi
pour les faire. »

Lui, au nom de l'esprit, dérange cet agencement classique,
arrache les barriéres disposées par les scribes autour du jardin
du Seigneur, laboure leurs allées, foule aux pieds leurs plates-
bandes, bouleverse leur classement. Il distingue ’esprit de la let-
tre, sépare la morale des rites, étage ces ordonnances en plans
successifs, remonte des régles particuliéres, « données parfois
aux Juifs & cause de leur dureté de cceur, » aux principes, seuls



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 227

obligatoires et éternels; fait jaillir enfin de la foule des prescrip-
tions et prohibitions la »égle d’or d’olt dépendent la loi et les
propheétes, tout ce qu’il faut faire et tout ce qu’il faut croire,
tout ce qui vaut d’étre observé et conservé: « Tu aimeras le
Seigneur ton Dieu de tout ton cceur et ton prochain comme
tol-méme. »

Aimer Dieu, aimer le prochain, c’est l'obligation centrale el
unique. Le reste, & moins ¢u’il ne ¢’y rattache, est secondaire
ou sans valeur. « Si vous saviez, dira-t-il plus tard & des ca-
suites qui lui reprocheront une violation du sabbat par ses dis-
ciples, si vous saviez ce que signifient ces paroles: Je vew.r -
séricorde el non sacrifice, vous ne condamneriez pas ceux-ci,
qui ne sont point coupables. »

Et selon ce qu'il voit, il agit.

L’obéissance a Dieu, ce ne sera plus désormais pour luila
conformité a ces pratiques ou s’est complu sa pieuse et docile
enfance ; ce sera d'aller de licu en licw fuisant du bien.

Et son culte et son adoration se transforment également. En
lui resplendissent déja, tandis que les pompes et I'encens de
Jérusulem et de Garizim descendent obscurcis dans 'ombre du
passé, les clartés célestes du culle en esprit et en vérité, indé-
pendant des lieux, des lemps, des formes, des mots et des
rites consacrés, tout fait d’amour, d’aspiration, de sainte
communion avec le Pére des esprits.

Et 4 ce culte que nul ne connait autour de lui, 1l se consacre
sans réserve. Lui, le fils du charpentier, il sera le prétre de ce
culte. Il en célébrera les mystéres dans un temple non fait de
main d’hommes, dont « la pierre méprisée par ceux qui batis-
sent deviendra la maitresse pierre du coin. » 1l y conviera les
brebis perdues de la maison d’Israél.

Il porte dans cette consécration toute la ferveur de son dme.
Et, & ce don sans réserve de tout son cceur, de toute son adme,
de toute sa force, de toute sa pensée, le ciel, dans un échange
ineffable de tendresse, répond par sa bénédiction supréme:
« Tu es mon fils bien-aimé en qui j’ai mis tout mon bon plaisir. »
Cette parole de la voix d’En Haut, il I’entend résonner dans son
ame plus réelle et plus saisissable que si elle descendait avec



228 L. GILARD

le fracas du tonnerre des profondeurs du firmament entre-
ouvert.
§ 4.

Il se sent donc désormais ie fils de Dieu, appelé & accomplir
les ceuvres du Pére, a glorifier son nom, en travaillant sous sa
direction et avec son secours, — car « le fils ne peut rien faire
de lui-méme,» — a la venue du régne de Dieu dans le monde.

Mais, ce royaume de Dieu, qu’est-1l, et quel sera le mode de
son établissement ?

(’est 1a pour lui la question centrale et vitale. De la réponse
qu’il y fera dépend le choix de la voie qu’il va suivre et la na-
ture de I'ceuvre qu’il va accornplir. Cette réponse décidera s’il
doit ajouter une simple unité au nombre des fanatiques qui au
cours de Uhistoire, sous prétexte de saunver le monde, font du
mal pour qu’il en arrive du bien, — ou s’il sera le grain de blé
qui meurt pour porter du fruit, la sainte victitne qui se con-
sacre & sauver les autres et ne peut, par conséquent, se sauver
elle-méme.

Combien de temps resta-t-il en face de cette question ? Nous
ne le savons pas. Nos récits sacrés, qui résument celte crise
décisive en un bref entretien de quelques mots avec Satan au
désert, nous disent en méme temps que cette passe d’armes
avec la mystériense puissance du mal ennemie de toutes les
ames, dura quarante jours, et ils ajoutent que, cette tentation
achevée, Satan Je quitta pour un temps.

Quoi qu’il en soit, une chose est hors de doute. C'est que
pour répondre comme il le fit & cette question, Jésus dut péni-
blement secouer de son esprit —et de plus encore, de tout son
étre, — le fardeau des traditions dont il avait été imbu, comme
tous ses compatriotes et contemporains, par son éducation de
jeune Juif.

Je n’ai pas a vous apprendre, messieurs, ce qui est le trait
dominant de ces traditions. llles se concentrent dans la notion
¢'un rovaume de Dieu visible, avec sa révolution morale, so-
ciale, politique et ethnijue, opérée par la force; avec son
abaissement violent des iniques ; avec ses exécuiions par le fer
et par le feu sur tous les étrangers & la république d’Israél;



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 229

avec ses trésors, ses armées, ses victoires sur l'oppresseur
exécré du pays; avec sa Jérusalem capitale du monde entier,
soumis de gré ou de force & aderation et au culte du Dieu fort
et jaloux ; bref, avec tout ce qu’sttendait le peuple élu
dans ses visions de ce Messie « qui devait, dit un prophéte,
ceindre son épée sur sa cuisse et a qul sa main droite ensei-
gnerait de terribles choses, qui dans sa fureur froisserait les
nations, dont le jus coulerait & terre comme celui de la grappe
au pressoir. »

C’était sous cette forme qu’apparaissaient & Jésus aussi, au
cours de son enfance et de sa jeunesse, les satisfactions ré-
clamées par la justice de I’Eternel dont il avait le sentiment si
ardent.

Pour le dire en passant, ce sentiment s’est, dans la suite,
surement modifié en quelques points. Mais il était au plus
profond de son d4me et n’en est jamais sorti. Il se fait jour
parfois, au sein méme de ses plus tendres épanchements sur
la Bonne-Nouvelle, dans ses imprécations, dont le sel amer
fait pendant au miel des béatitudes, dans ses dénonciations
véhémentes des oppresseurs, des incrédules et des faux dé-
vots, surtout dans le mot final, si terrifiant dans une telle
bouche, de la parabole du roi qui était allé prendre possession
de son royaume: ¢« Quant & ceux yui n’ont pas voulu que je
régnasse sur eux, amenez-les ici et faites-les mourir en ma
présence. »

Mais, cette épée de juslice, dont le souverain de la parabole
se réserve le maniement, il fut un temps ou il lavait vue
flamboyer dans la main du Messie. Il avait partagé I'erreur
tenace de son peuple, dont il ne put jusqu’a la fin désabuser
ses disciples. 11 avait cru, comme eux, au triomphe par la
force du bien et de la volonté divine. Il avait révé les sombres
joies du redresscur de torts par la puissance du glaive. Il avait
médité 'appel au million d’ames vaillantes, courroucées par
le régne persistant de I'oppression et de 'iniquité, affamées et
altérées de justice visible, qui n’attendaient pour courir aux
armes qu'un signal du héros libérateur dont le jour était pro-
che et dont leur cceur était plein. Il avait préparé le mot



230 L. GILARD

d’ordre, arrivé jusqu’a nous, égaré quelque part dans une
page de I'Evangile comme un reste du passé mort: « Que
celul qui n’a pas d’épée vende tout ce qu’il a pour en acheter
une. »

Pour s’élever a la conception spiritualiste du royaume de
Dieu et du Messianisme qu’il fit définitivement sienne, il lui
fallut passer par une transforimation.

§ 5.

Cette transformation fut profonde et douloureuse. Elle ne
s'opéra pas sewlement sur sa pensée. Elle n’impliquait pas uni-
quement un travail de réflexions.

Remarquez-le, messieurs ; de simples opérations intellec-
tuelles, pures comparaisons et transpositions d’idées, n’auraient
pas constitué le drame, intéressant I’dme entiére, que I’Ecri-
ture appelle lagrande tentation de Jésus dans la solitude. C'est
du dedans, par 'action d’éléments natifs ou acquis, mais encore
debout et dominant dans sa personnalité d’alors, qu’il a été
tenté de saisir « la domination des royaumes du monde et leur
gloire. » G’est péniblement, au prix de grandes et intimes dou-
leurs, au prix des renoncements, des déchirements et des
brilures de I'dme qu'implique toujours ce qu’il peut étre permis
d’appeler le combat d’un fils de Dieu contre Satan, qu’il a tout
a la fois opére et subi cette transformation; qu’il a substitué
la vision de la vraie grandewr, de la royauté de la vérité, d'un
fils de Uhomme venu non pour tuer les hommes mais pour les
saueer, non pour élre servi mais pour servir, & I'image, plus
séduisante pour la chair et le sang, et plus conforme aux preé-
jugés du Juif qu’il était jusqu’alors, d’un conquérant divin
triomphant a la facon des « rois de concupiscence. »

Et quand il s’est élevé & cette conception de I’établissement
du royaume de Dieu, non plus par la force, mais par la vérité,
par la proclamation efficace des voies divines, ¢’est pénible-
ment aussl, par une transformation impliquant de nouveaux
détachements et une nouvelle croissance morale, qu’il s’éleve
plus haut encore.



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 231

§ 6.

Oul, plus haut. Sa téte domine tous les sommets, ses yeux
baignent en pleine lumiére divine, contemplant tous les aspects
de la Canaan nouvelle que le nouveau Moise ouvre au peuple
de Dieu, lorsqu’il a repoussé, comme un dernier et supréme
assaut du malin, la vision du fils de Dieu s’élancant du faite du
temple sans se faire aucun mal, en face de tout Jérusalem as-
semblé, stupéfait, conquis par cette démonstration sans réplique
que Diew est avec lui, que c’est bien U'ceuvre de Diew quw'il ac-
complit et la révélation de Dieu qu’il apporte !

Quand il a délibérément renoncé, pour accréditer son ensei-
gnement, & 'appui traditionnel, classique pour ainsi dire, du
miracle, son plan est achevé, sa préparation est compléte, sa
voie définitive est choisie.

Aprés avoir écarté successivement comme moyens d’action
pour son ceuvre I'’emploi de la force qui contraint les corps in-
dépendamment des volontés, et 'emploi du prodige qui con-
traint les esprits indépendamment du cceur et de la conscience,
il est vraiment le Messie selon I’Esprit. Il posséde et contemple
avec ravissement le principe, — supérieur a tout, suffisant a
tout, seul compatible avec ’honneur de Dieu, — de la vérité du
salut accessible aw ceewr droit et s'imposant naturellement au
ceeur droit.

Ce principe 'ameéne & s’en remettre exclusivement pour as-
surer le succes de la vérité a la puissance de la vérité et a lef-
ficace du martyre. De ce principe découleront tant de déclara-
tions immortelles qu’il tirera, au fur et & mesure des circons-
tances, du vivant trésor de son d4me. Il y trouve le fondement
de son assurance personnelle. « Mon jugement est véritable,
parce que je ne cherche pas ma propre gloire, mais la gloire de
Celui qui m’a envoyé. » Il y trouve I’explication de 'opposition
haineuse de plusieurs : « Comment pourriez-vous croire, vu que
vous cherchez la gloire qui vient des hommes et non celle qui
vient de Dieu seul. » Il y trouve la garantie de I'émancipation
religieuse des humbles : « Je te rends grice, 0 Pere, Seigneur
du ciel et de la terre, de ce que ces choses qui sont cachées



232 L GILARD

pour les sages el les intelligents tu les réveles aux faibles et aux
petits. » Il y trouve la suprématie de la foi comme moyen de
salut : « Qu’il te soit fail selon que tu as cru. — Les enfants de
la sagesse justifient la sagesse. — Quiconque est de la Vérité
entend ma voix. » Par lui, il découvre, et il montrera plus tard
a ses disciples le grand mystére die royarme des ciew.e dans ce
fait si simple: « Le semeur qui sort pour semer et dont le grain
laisse infécond le sol rocheux ou plein d’épines, mais tombant
dans une terre bien préparée, v produit des fruits en abon-
dance. » Par lui il voit que la foi & la vérité n’est solide que
fondée sur le roc de I'obéissance, que la révélation de Dieu ne
peut étre efficace dans le monde que par son incarnation dans
la vie. Il y voit la nécessité de I’engagement, -— qu’il prend et
qu’il tient, — de posséder en lui-inéme, dans son obdéissaice
sans réserve, dans sa communion constante avec le Pére, la
source d’une révélation compléte, parce que vivante et orga-
nique. Il se met en état d’adresser a ses disciples, hésitants et
effrayés par 'opposition générale de tous ceux qui étaient en
autorité en Israél, son grand et profond encouragement: « Celui
qui me suit ne marchera point dans les ténébres, mais il aura
la lumiére de la vie. » Il fait enfin s grande découverte qui do-
mine tout et renouvelle tout, que « le Fils, parce qu’il est le fils
(et nous savons ce qu'il entend par 18) manifeste le Pére et peut
seul le manifester; qu’il est le chemin, la vérité et la vie ; que
nul ne vient au Pere que par lui; que nul ne connait le Pére
que le fils et Celui a qui le fils Paura révélé. »

Par la il comble l'abiine consacré par lancienne alliance,
entre Diew et Uhomme, entre le fini et I'infini. Des deux il fait
un seul dans la grande réconciliation. Il fait du Dieu de loin un
Dieu de pres, 'hote céleste de I'ame. Désormais il sera visible
dans cette révélation organique de la vie, de la vie de ’esprit
cornmune a Dieu et & ’homme, que le fils de I'homme a sur la
terre le pouvoir de pardonner les péchés, que tout fragment de
vie conforme a la vocation humaine est une parabole du
royaume qu’illumine une clarté divine, que « ce qui est vrai-
ment inscrit en Udme est vraiment inscrit en Dicu. »

Par 12 il fait descendre la Révélation du ciel sur la terre,



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 233

comme Socrate, dit-on, y avait fait descendre la philosophie.
Par 14 il est plus qu’'un prophéte au sens de ses contemporains,
c’est-a-dire plus qu’itir homime apportant quelque vérité par-
tielle surnaturellement conmmuniquée el surnaturellement ga-
rantie, mais sans rapport nécesscive avee la personnalité mo-
rale de celue qui la proclame. et dont un DBalaam couran!
« aprés le salaive d'iniquilé » peut élre Uorgane aussi bien
qu'un Esaie ou un Ezéchiel.

Par 14 il est autre chose qu’'un prophéte et plus qu’un pro-
phete; il est le Christ, le fils du Dieu vivant. Par 14 il répond au
témoignage que lui rendra plus tard 'auteur de I'épitre aux Hé-
breux: « Dieu ayant autrefois parlé a nos péres diversement
et partiellement par les prophétes, nous a parlé dans ces der-
niers temps en un fils, la splendeur de sa gloire et I'image em-
preinte de sa personne ; » et au témoignage que lui rendra un
autre disciple dans une lettre qui est par endroits un hymne
triomphal: « Ce que nos mains ont touché, ce que nous avons
vu de nos yeux, ce que nous avons entendu de nos oreilles,
car la vie a été manifestée et nous avons vu sa gloire, comme
serait celle d'un fils unique de Dieu et nous vous annong¢ons la
vie éternelle. »

§17.

Voila, messieurs, ce que voit, ce que veut, ce que devient
Jésus vers I’époque de sa retraite au désert.

Mais chacun de ses progrés dans la vérité implique un pro-
grés dans la vie morale. Il ne s’éleve 4 ces hauteurs qu’en met-
tant sous ses pieds, avec ses conceptions et ses espérances an-
térieures, tout ce qui rend la vie universellement désirable,
qu'au prix de sacrifices inconcevables, méme en idée, & la
foule, et dont 'acceptation réalise pour I'élite 'idéal le plus ac-
compli du héros et du saint.

Car ce passage de la période préparatoire & la période d’acti-
vité publique de sa carriére est une (entation, tentation inté-
rieure et terrible, répétons-le, dont nos livres saints nous ont
conservé le résumé dans un transparent symbole. Elle implique
la lutte douloureuse contre la chair et le sang, contre des at-
taches profondes, entrelacées aux fibres les plus intimes du

THEOL. ET PHIL 1898. 16



234 L. GILARD

cceur, avec un passé vénérable ; contre l'instinct de la conser-
vation et ’horreur de la souffrance et de la mort, qui sont en
tout vivant 'ceuvre indestructible de Dieu ; contre Pattrait du
succes facile, du devoir accompli sur la voie bien préparée et
bien nivelée, ou nulle pierre ne meurtrirait les pieds sanglants
du fils de 'homme ; contre les séductions de I'ccuvre de Dieu
opérée au milieu des acclamations et des joles du triomphe
personnel ; contre 'effroi des haines qu’il va soulever, des
laches abandons, des trahisons auxquelles it sera en butte et
qui le conduiront au supplice infamant dont il gotite par avance
amertume.

Cette tentation, intense surtout au désert, se termine par
une période de paix et d’assurance qui est la consécration et la
récompense des grands sacrifices. Mais elle dure depuis long-
temps déja et elle reviendra. Il aura affaire encore avec la puis-
sance du mal qui, vaincue au désert, « se retira et le laissa pour
un temps. » Il y aura dans son dme des vetours d’incertitude,
d’hésitation angoissante, des renoncements nouveaux ou 7re-
nouvelés & accomplir. Il v aura des déchirements acceptés &
I’avance avec la joyeuse sureté de la foi, mais dont 'approche
unminente le remplit de trouble, — car le f{ils est par lui-méme
impuissant, — bref tout ce qui, dansles craintes et les faiblesses
de celui qui en toutes choses fut « tenté comme nous, » est
Iobjet de ces priéres ardentes qui remplissent a4 plusieurs re-
prises 'espace entier d’'une nuit sur la montagne. Il y en aura
jusqu’a la fin, jusqu’aux supplications de Gethsemané, ol, des
heures entiéres, il répétait en arrosant la terre d’une sueur de
sang : « Pere, toutes choses te sont possibles, que cette coupe
s’éloigne de moi ! » peut-étre jusqu’au cri de désolation sur la
croix : « Mon Dieu, mon Dicu, pourquoi nm’as-tu abandonné ! »

Ainsi et en résumeé, messieurs, tentations vaincues, renonce-
ments, croissance spirituelie et morale, caractérisent la vie in-
térieure de Jésus.

Mais croissance, d’'une part, et, d’auire part, changements,
modifications, états successifs, marche vers une perfection non
encore réalisée, cela est tout un.

Donc, st nous avons bien lu dans la conscience de notre



LA SAINTETE DE JESUS OU L’HOMME NORMAL 235

Maitre, — et c’est tout ce que nous avons voulu faire jusqu’ici,
— les données que nous y trouvons ont ce double caractére,
elles nous présentent en d’autres termes ces deux traits : Jésus
a conscience d’étre un étre spirituel normal, constamment
vainqueur du mal et, en un sens, parfait. Et d’autre part il a
conscience d’'un progres accompli en lui, d’'une croissance,
d'un devenir, d’'une transformation dont son dme est le théatre,
et, comme conséquence inévitable, d’une infériorité persistante,
jamais effacée ou anéantie, & I’égard de Celui qu’il appelle «le
seul bon. »

Donc, envisagée dans la conscience qu’il en a lui-méme, sa
sainteté est parfaite d’une part, limitée, relative et progressive
de 'autre. Telle est la formule que nous donnerions pour con-
clusion a cette premiére partie de notre travail.

(A suwivre.)




	La sainteté de Jésus ou l'homme normal. Partie 1, L'antinomie

