
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: Principe qui a présidé à l'ordonnance de l'évangile selon saint Jean

Autor: Linder, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Principe qui a preside

à l'ordonnance de l'évangile selon saint Jean

G. LINDER

pasteur allemand à Lausanne.

I

La première partie de l'évangile de Jean, savoir les chapitres
I à XII, est dominée par l'idée et le mot de prophète. Elle se

compose d'un certain nombre de tableaux qui représentent
une vue d'ensemble de l'activité prophétique et réformatrice
de Jésus.

Cela résulte, — abstraction faite du sens même du texte, —
du fait que dans cette partie de l'évangile le mot Ttpotfhir,- se

rencontre souvent, tandis que dans les chapitres XIII à XXI il
manque tout à fait. Même dans XIX, 28, 36 et 37, où il y aurait
eu occasion de dire ô loyoç toû nptxphrov, se trouve l'expression,
ailleurs étrangère au quatrième évangile : y -/pam, nhpufài, et
dans le passage tiré de Zacharie: fi ypayr,.

Les passages dans lesquels se présente le terme de npo^zn;
sont les suivants :

I, 21. La question posée par les pharisiens à Jean-Baptiste:
h npofiiTviç si a\i ;

I, 23. Jean-Baptiste dit: xaBùç û-kvj Ha«îa; ó npofirmi.
I, 25. Les pharisiens disent : oOSè ò Ttpofcrn;;

I, 45. Philippe dit à Nathanaêl en parlant de Jésus : 5v ïypa-biv



PRINCIPE QUI A PRÉSIDÉ A L'ÉVANGILE DE JEAN 169

Mwutrü; èv rä vóftw ned ot xpofrnou, svpmattzv (cf. Ili, 2 : àirb 8eoù iXriXuSa;

?tSàa"/a).oç).

IV, 19. La Samaritaine dit à Jésus : y.üpte, Beupù an npoif-htris S. o-ó-

IV, 44. L'évangéliste déclare : «ùtô; yàp Ijjo-oOç ipotp-tùpr,o-ev in
—pofhrns £v TV! iSt'a narpiSi Ttpiv oùx é'^îf

VI, 14. Le peuple dit de Jésus : oJVds iartv à^eûç ó Kpny-hzy; ó

ei; tò-j xóVjwv io^ójisvo;'

VI, 45. JésUS dit : yiypotp.^i.évov èv toîç irpoyhrMc'

VII, 40. Des gens du peuple disent de Jésus: oJVó; sartv àfo}6où;

-j ffpofrnvic-

VII, 52. Les pharisiens disent à Nicodème : ór« npof-hrc; ix r«
Falilataç oOx lytlptrui.

IX, 17. L'aveugle-né guéri dit de Jésus : on npofhrn; s<mv.

XI, 51. (Kaiaya;) èTcpofhrevtrvj.

XII, 38. L'évangéliste dit : ha ô \6yaç HtoÏo-j toû -npofriTov KÌnpoiOri.

(Dans ;l/ro-c tout au moins l'emploi du mot tt/««^^? se constate
d'un bout à l'autre de l'évangile, à savoir : I, 2 ; VI, 4, 15;
VII, 6 (x«),<5c èTtpotfhziw ÎWaç) VITI, 28; XI, 32; XIII, 14, 22.)

II
Jean chap. XIII, 1 à chap. XIX, 30 est dominé par le mot et

l'idée de roi, et représente à l'esprit un tableau d'ensemble de

la royauté messianique de Jésus.

C'est le mot /3«<tc>.£ûç qui prévaut dans cette partie de l'évangile.

Il n'y a à cette règle que trois exceptions qui, à le bien

prendre, confirment la règle. A part cela, le mot ßuvarj; ne

paraît dans aucune des autres parties de l'évangile de Jean,

pas même dans le récit de la résurrection, que les théologiens
font rentrer maintenant dans la dignité royale de Jésus.

Parlons d'abord des exceptions : I, 50; VI, 15; XII, 15.

Parmi ces textes il en est dans lesquels le mot Souràû; appartient

à une citation de l'Ancien Testament, qu'aucun écrivain
sacré n'aurait changée sans grande nécessité. Ce sont

I, 50, Nathanaël dit à Jésus : <rù /3a<rArJç ù toö 'lupaia (le mot
provient de Zach. IX, 9)1.

1 Pour I, 50, il existe encore une autre explication, dont il sera parlé plus
tard.

THÉOL. ET PHIL. 1897 12



170 G. LINDER

XII, 15. («i yo(3oü, Qvyàzrip litiit' îSoù ò ßaaiXevc gov spoetai x«8rifisvo;

ini Tt'iXov ó'vou (Zach. IX, 9).
Reste VI, 15, où l'évangéliste raconte : Woûç ouv yvoùç Sr« pSt-

Xoo(Ttv ïpyzafyai xat âpiràÇeiv «ùtôv ha ¦Kochntaaci ßuaikia, tpzvysi 7rdûiv etç tò

oooç aÙTÔç pdvoç.

Comme le dessein du peuple de faire Jésus roi était vain et

en tout cas prématuré, cette prématurité est précisément marquée

et visiblement signalée par l'apparition anticipée du mot
j3a<7t>soç. C'est donc une exception motivée et voulue, pour faire
ressortir le tort du peuple.

(Quant au ßatrikxoc du chapitre IV, c'est un fonctionnaire dont
le nom, dérivé de ßaathv;, était déjà fourni par les sources
synoptiques d'où il provient, et il n'entre pas en ligne de compte

pour l'idée de la royauté de Jésus.)
Les textes dans lesquels le mot ßaaiisv; apparaît (à part I, 50:

VI, 15, et XII, 15), et cela beaucoup plus fréquemment que
dans Marc, sont :

XVIII, 10. L'évangéliste raconte : w> Ss rôopa râ Soù}« Mól^o?

(provenant probablement de TI?72, roi; Malchos, soi-disant roi,
fantôme de roi, par contraste avec Malchisédec et avec Jésus 1).

XVIII, 33. Pilate dit à Jésus: rù « ô ßaausvq tûv ÎouSaîwv;

XVIII, 36. Jésus répond à Pilaîe: y ßamlüa h êf» oùx fimv ix

rou xôo-ptov toutou" et ex toû xòtsptov toutou ï/v 17 ßaaiktia r, ipsh vûv Se x

ßauuzia r, ip-Jj oùx ämv èvTêûÔsv.

XVIII, 37 a. Pilate dit à Jésus : oùxoûv Bavàtùç eï crû;

XVIII, 37 b. Jésus dit à Pilate : a'j léyev; ô-t ßaaasvc etpi.

XVIII, 39. Pilate dit au peuple : ßovteaOe ouv ôœoIvo-w ùpïv tòv

ßaaula twv Iouo"«tcov ;

XIX, 3. Les soldats après avoir décoré Jésus des insignes

royaux (couronne, sceptre, manteau) disent: x.aïPB ° ßwazut t«v
IouoWwv '

XIX, 12. Les Juifs disent à Pilate : irâç ó ßaaai«. iav-hv 7ro«üv

àvzùÀyu tu Kaio-api. (Voir toute cette scène de Gabbatila : Jésus

juge et roi spirituel; tout cela est bien moins en relief clans

Marc.)
XIX, 14. Pilate dit aux Juifs : ïh à ßaa-asii; vulûv.

XIX, 15 «. Pilate dit aux Juifs : tòv ßao-aea ùpûv <7t«u/3wit« ;



PRINCIPE QUI A PRÉSIDÉ A L'ÉVANGILE DE JEAN 171

XIX, 15 b. Les Juifs disent à Pilate : oùx l^opev ßuaaix ù pi
K.uiaapa.

XIX, 19. L'inscription de la croix : Woûç ô NaÇwoaîoç ó ßauar'j;
tcüv IouSatwv.

XIX, 21. Les Juifs disent à Pilate : p« ypifi ô ßaaasu; tûv Io-j-

Sat'wv, àXV on ixitiio; inti-y ßaausvc jt'pt t&jv IouSaîwv.

III

D'après l'analogie des deux premières parties (prophète, roi),
d'après la forme artistique qui s'y manifeste, et d'après l'usage
d'appeler Jésus, et en général le Messie, prophète, roi et prêtre
(qui tous trois reçoivent l'onction), ou s'attendrait, pour la
troisième partie, chap. XIX, 31 à chap. XXI fin, à trouver comme

type dominant le mot et l'idée de prêtre. Mais le mot prêtre ne

s'y trouve pas employé à ce titre; seul le nom de souverain
sacrificateur ou de grand prêtre, tel qu'il était donné par
l'histoire, s'y rencontre, ainsi que dans les autres parties du

livre.
L'énigme augmente donc dans cette troisième partie, l'attention

est tenue en éveil, et c'est là aussi un des moyens dont la
littérature antique fait volontiers usage pour provoquer la
curiosité: tout en variant l'idée dominante, tout en donnant

une forme nouvelle, inattendue, à ce qu'on pourrait appeler le

Leitmotiv, elle n'en arrive pas moins à exprimer la pensée
voulue. Ainsi en est-il de cette troisième partie de l'évangile de

Jean.

L'énigme et sa solution se trouvent dans le nombre des

grands poissons de XXI, 11 : iyfivav ps-yoltov s'xaTÔv Trevrhxovra rptâv :

cent cinquante-trois grands poissons La transcription en

lettres de ce nombre cent cinquante-trois d'après sa valeur gé-

matrique ne fournit, il est vrai, pas de mot qui soit en relation

avec les idées qu'on attendrait, telles que prêtre, souverain

sacrificateur, Malcbisédec (voir l'épître aux Hébreux), etc. En

revanche, le mot HOSn (voir Ex. XII, 11), le pascila, la

Pâque, donne par la valeur numérique de ses lettres le chiffre
153, à savoir:



17» G. LINDER

n 5

s 80

D 60

n 8

nosn 153 (gran

(Comparez le nom du Sauveur dans le mot ixß'k.)
D'après cela, le nombre 153 signifie la pâque, l'agneau

jutscal. Il n'y a donc dans ce nombre 153 aucune relation à

saint Pierre1, ou à saint Pierre et saint Jean, ni aux païens
(153 milliers signifiant les Gentils, d'après Hengstenberg), ni à

153 espèces de poissons, ni au nombre des années de l'ère
chrétienne (153 ans), ni à 153 églises, ni même à un nombre
historique de vrais poissons, capturés et comptés, ce qui ne
s'accorde pas avec le caractère mystique de l'évangile ; non,
c'est Jésus lui-même qui est figuré par le nombre des poissons
comme la Pâque des chrétiens, Jésus se sacrifiant lui-même
d'après la conception chrétienne du prêtre, laquelle implique
le sacrifice de soi, le prêtre étant en même temps la
victime. (Voir dans la lettre aux Hébreux le type de Melchisédec.
Rom. XII, 1. Héb. VII, 27.) Dans les chap. XIX, 31, à XXI fin,
Jésus se présente donc comme le véritable agneau de Pâque,

qui s'est sacrifié lui-même. Comp. 1 Cor. V, 7 : « Notre agneau
pascal, Christ, a été immolé. » Les disciples de Jésus, en
mangeant les poissons, mangent la véritable Pâque ; comme le

chap. VI l'avait fait prévoir, ils mangent « la chair du fils de

l'homme, » Jésus lui-même. On peut en appeler à ce propos
aux images du christianisme primitif, dans lesquelles le pain et
les poissons sont les symboles de la sainte cène, selon Jean

chap. VI et chap. XXL Remarquez aussi que, d'accord avec le

dit chap. VI, et en vue de tout le type pascal marqué figuré-
ment par le nomhre 153, l'institution de la sainte cène n'est

pas racontée dans le quatrième évangile, attendu que le souvenir

des Pâques juives aurait affaibli l'impression voulue, à

savoir que Jésus est, lui, le véritable agneau pascal.

Le mot Ttào-xa se rencontre dans tout l'Evangile de Jean ; il

1 153 ben Képha, fils de Cephas, d'après Volkmar.



PRINCIPE QUI A PRÉSIDÉ A L'ÉVANGILE DE JEAN 173

était indispensable, ne fût-ce que comme indication chronologique.

Raison de plus pour l'évangéliste de recourir à un autre

moyen pour imprimer à sa troisième partie un sceau spécial
dans le sens du Kitsya. Dans ce but, il a eu recours à une
formule artificielle, empruntée à la Ghérnatria, en créant le nombre
153, qui exprime mystérieusement l'idée de la Pâque.

Le chap. Ier fait exception à la règle trouvée, en ce sens qu'il
contient, — lui seul, — déjà tous les trois mots marquants,
savoir :

Le prophète : I, 21, 23, 25, 45.

Le roi : I, 49.

« L'agneau de Dieu » la Pâque : I, 29, 36.
Jean chap. Ier fait donc déjà entre-ouïr le ton qui dominera

dans chacune des trois parties. Ce chapitre sert pour ainsi dire
à marquer dès l'abord la mesure comme dans une composition
musicale. Et c'est bien, en effet, au chap. II seulement que
Jésus entre en action comme personnage principal. La mention
de I' « agneau de Dieu » dans ce morceau initial, chap. I, 29,
36, à côté de celle du « prophète » et du « roi, » parle en faveur
de notre explication du nombre 153 dans le chap. XXI, v. 11.

Nous divisons, par conséquent, l'évangile de Jean, d'après
les points de vue trouvés dans cet évangile lui-même, en ces

trois parties-ci, division dont l'explication détaillée du texte
aura à tenir compte, et dont elle servira à démontrer le bien-
fondé :

I. chap. I, 1, —XII, fin. Le prophète (^po^hr-ni).

II. chap. XIII, 1, — chap. XIX, 30. Le roi (ßaaaev;).

III. chap. XIX, 31, — chap. XXI, fin. L'agneau de Pâques
sacerdotal (153 la Pâque).

La Ire partie comprend essentiellement l'activité publique de

Jésus.

La IIe partie renferme l'histoire de la passion proprement dite
de Jésus jusqu'à son dernier soupir.

La IIIe partie concerne ce qui s'est fait à l'égard du corps
inanimé de Jésus, ainsi que la résurrection.

Il est possible qu'autrefois cette division ait été marquée exté-



174 G. LINDER

rieurement, par exemple par une forme plus saillante des lettres
dont se composent les termes caractéristiques, par l'emploi
d'alinéas ou par tels autres signes et figures.

Il est aisé de voir que dans la première partie l'activité de

Jésus est groupée sous le point de vue de l'action prophétique
et réformatrice. A ce point de vue on comprend en particulier
que l'évangéliste ait déplacé le récit de la purification du temple
en l'avançant de la place historique qu'il occupe dans les synoptiques

(le temps de la passion) à l'époque des premiers débuts
de Jésus. En effet, ce récit se prétait fort bien à servir d'illustration

au ministère prophétique et réformateur de Jésus.

Ajoutons que l'interprétation allégorique, de la justesse de

laquelle les premiers exégètes, Origene, Augustin et d'autres,
avaient encore conscience et qui est applicable aux trois parties,

se recommande particulièrement pour la première par le

sceau qui lui est imprimé, celui du mot « prophète. »

La seconde partie, intitulée « le roi, » commence au chap.
XIII. C'est dans les chap. XVIII et XIX, 1-30, que la notion de

royauté est le plus fortement accentuée, précisément dans l'histoire

de la passion. Mais lors même que le mot de roi ne parait
pas dans les chap. XIII à XVII, ces chapitres sont comme portés

et caractérisés par les chap. XVIII et XIX. Dans ce dernier,
le mot de ßaaaivt; ne revient pas moins de huit fois, en dernier
lieu au v. 21, pour ne plus jamais reparaître depuis lors, bien

que le récit de la résurrection semblât en fournir la meilleure
occasion. En comparant les récits synoptiques, en particulier
la narration que donne de la passion l'évangile de Marc, de

même que la version conservée par l'évangile de Pierre, on

voit bien que le quatrième évangéliste tenait à mettre
vigoureusement en relief cette idée de la royauté.

La troisième partie, celle de « l'agneau de Pâque, » porte
dès le premier verset, XIX, 31, le type pascal, et c'est sur le

corps inanimé de Jésus seulement que ces types se manifestent.

Le fait que les jambes du crucifié ne furent pas rompues
et que son côté lut percé avec une lance, sont deux procédés
bien connus se rapportant à la victime pascale. A quoi s'a-
oute le fait que du sang et de l'eau coulèrent de la plaie de



PRINCIPE QUI A PRÉSIDÉ A L'ÉVANGILE DE JEAN 175

Jésus : type qui a trait à la manière dont on procédait à l'immolation

de l'agneau (on l'égorgeait, laissait tout le sang s'écouler,
et attendait que le sérum vînt à son tour, comme cela se

pratique encore dans l'abattage israélite). Ce ne sont pas le
baptême et la sainte cène qui sont figurés par le sang et l'eau

(comme Héb. IX, 19 pourrait donner lieu de le croire en disant

que le sacrifice de la nouvelle alliance, de même que celui de

l'ancienne, Ex. XXIV, 6-8, consiste en sang et en eau), mais la

manière rituelle de mettre à mort celui que représente l'agneau
pascal. Les trois types dont nous venons de parler (les jambes
non brisées, le coup de lance, le sang et l'eau) sont d'ailleurs

expressément désignés comme particulièrement significatifs
par les citations scripturaires : « Aucun de ses os ne sera

rompu, » et : « ils verront celui qu'ils ont percé. » Quoique
ces citations ne soient pas tirées directement du rite de la

Pàque, mais du psaume XXXIV (voir cependant Ex. XII, 46) et
de Zach. XII, 10, il ne saurait être douteux qu'en les
transcrivant l'évangéliste n'ait songé à ce rite.

Le récit de l'ensevelissement de Jésus, fourni par l'histoire,
n'offre pas de relation distincte au type de l'agneau de Pâque.
En revanche, je suis porté à croire que la scène des deux
disciples courant à l'envi vers le tombeau, qui est racontée d'une
manière si circonstanciée, a pour but de bien établir par les

lieux témoins exigés par la loi le fait du tombeau vide et l'état
significatif des linges dans lesquels le corps avait été enseveli,
et du suaire qui avait couvert la tête.

Les linges et le suaire mis à part en bon ordre, — ce détail
relevé avec tant de soin par l'évangéliste, — ont sans doute

rapport aux offices du grand-prêtre israélite et par conséquent à

celui du souverain sacrificateur Jésus, lequel, d'après l'épître
aux Hébreux, est entré une fois dans le lieu très saint. Tandis

que saint Paul présente la croix comme le lieu du salut, saint
Jean semble attacher encore plus d'importance au tombeau, en

tant que vestibule du ciel. Il l'envisage comme le sanctuaire
dans lequel se trouve le propitiatoire (Rom. III, 25. Héb. IV,
16; IX, 5), OU Commence tò iróou-ypa tâç aiWou crampiot; (fin de

Marc) et où se trouvent les insignes déposés par le souverain



176 G. LINDER

sacrificateur le jour du grand pardon, à la suite de l'expiation
générale par le moyen des deux boucs. Qu'on lise attentivement
Ex. XXXIX, 28, et Lév. XVI, 1-34 (surtout le verset 23, où il
est dit qu'Aaron devait déposer dans le tabernacle ses

vêtements de lin, en signe de la réconciliation accomplie), et l'on
comprendra que le tombeau vide représente, par l'état où le
trouvent les deux disciples, et, en particulier, par celui des

linges déposés en ordre, la réconciliation officiellement déclarée

par Jésus, le souverain sacrificateur éternel. Ces traits spéciaux
ne se retrouvent pas dans les autres évangiles, et il appert que
Jean les a ajoutés, comme d'autres traits analogues, en vertu
d'une certaine tendance typologique et dogmatique, afin qu'ils
servent d'expression à sa grande pensée, à savoir : que Jésus

est le vrai agneau pascal, le véritable souverain sacrificateur
de la nouvelle alliance, qu'il a accompli la délivrance éternelle
du monde pécheur.

Il est vrai que dans la description du tombeau vide et des

linges qui s'y trouvent déposés, ce qui domine, c'est l'idée du

prêtre, tandis qu'avant et après c'est plutôt celle de la Pâque
qui est au premier plan. Mais ce changement de point de vue
ne prouve que mieux que, dans cette troisième partie, la
conception de Jésus comme prêtre était bien au fond de la pensée
de l'évangéliste. Jésus est le nâaya, sans doute, mais en même

temps il est le prêtre, qui se sacrifie lui-même. Les deux

disciples de Jésus, en y regardant de près, « voient et croient »

ce que le tombeau avait à leur dire : c'est que Jésus, le prêtre
éternel, après la réconciliation faite, est entré au lieu très saint,
qu'il est même monté au ciel, et que, pour signe aux siens, il a

laissé les vêtements sacerdotaux qui, d'après le rite sacrosaint,
leur disaient : La réconciliation éternelle est faite

Ce qui n'est pas moins typique, ce sont au chap. XX, v. 12,
les deux anges assis dans le tombeau, l'un du côté de la tête,
l'autre du côté des pieds. Dans Marc, dans Matthieu et dans

l'évangile de Pierre, c'était »n jeune homme, un ange; dans Luc,
deux hommes ; chez Jean, ce sont deux-anges. Et ces anges
occupent une position qui rappelle celle des chérubins sur le
propitiatoire, ce qui donne au tableau un cachet mystique et significa-



PRINCIPE QUI A PRÉSIDÉ A L'ÉVANGILE DE JEAN 177

tif. C'est auprès du propitiatoire que la réconciliation s'effectuait,
et le tombeau de Jésus, ce centre du monde, est le sanctuaire
où se trouve le propitiatoire et au travers duquel le Sauveur

pénètre jusqu'à Dieu pour retourner ensuite vers son peuple
réconcilié. On saisira encore mieux la relation de ces anges au

type pascal, si l'on se rappelle que non seulement, selon saint
Paul, dans 1 Cor. XI, 10, les anges sont censés présents au
culte israélite, mais que d'après Origene (Comm. sur Jean, chap.
19 et 20) on se les figurait spécialement présents lors de la
célébration de la pâque. Origene revient d'ailleurs à plus d'une
reprise, dans son explication des Livres saints, sur ce type de

l'agneau pascal. Ainsi donc, de ce trait, propre à saint Jean, du

récit de la résurrection, il ressort également que l'évangéliste
avait ce type présent à la pensée dans la dernière partie de son
écrit.

A cela vient s'ajouter cet autre trait particulier au quatrième
évangile, que Jésus ressuscité entre chez ses disciples assemblés,

tes portes étant fermées (XX, 19, 26). C'est précisément

par de tels détails, ajoutés au cadre historique des synoptiques,

que l'auteur aime à montrer en Jésus le vrai agneau pascal, la

« pâque » des chrétiens. Les « portes fermées » ne sont pas un
trait indifférent et fortuit. Pendant que les Israélites, avant de

quitter l'Egypte, mangeaient l'agneau de Pâque, le destructeur

parcourait les demeures des Egyptiens, mettant à mort leurs

premiers nés. Mais les portes des Israélites étaient teintes du

sang de l'agneau, et derrière ces portes fermées les Israélites
étaient en sûreté, grâce à leur agneau, cet agneau autour
duquel ils étaient rassemblés, dont ils mangeaient en commun, et

qui signifiait que Dieu voulait bien les épargner. De même dans

le récit de Jean, les disciples de Jésus sont à l'abri des Juifs

hostiles en se tenant, les portes fermées, en présence de leur
agneau de Pâque, après que Christ par son sang leur eut obtenu
la réconciliation, qu'il les eut épargnés, et fut venu au milieu
d'eux leur apportant sa paix. Les oc portes fermées » sont donc

une allusion à ce qui s'était passé lors delà première Pâque. Une

s'agit pas tant de chercher à rendre concevable l'entrée
miraculeuse de Jésus à travers des portes fermées, — laquelle d'ail-



178 G. I.INDi'R

leurs n'offrait aucune difficulté à l'esprit de l'évangéliste, —

que de saisir le sens de la scène. Ce sens, le voici : les disciples

timorés sont à l'abri et bien gardés en la présence et dans
la paix de leur agneau pascal, auquel ils doivent d'avoir été

épargnés, tandis qu'au dehors l'inimitié exerce son empire.
Autre trait typique : les plaies du ressuscité lui-même, chap.

XX, 20, 25-27. Selon Justin martyr, Dial. chap. 40, les plaies
des mains sont un antitype des membres de l'agneau,
transpercés pendant qu'on l'apprête. De même, il sera loisible de

rapporter Jean XIX, 37, aux mains transpercées non moins
qu'au coup de lance dans le côté. En ce qui concerne cette
plaie-là, infligée au corps déjà inanimé de Jésus (selon l'évangile

de Pierre, à son corps encore vivant! comme aggravation
du supplice), elle est caractérisée déjà comme type pascal par
XIX, 34 (sang et eau). Au surplus, lors de l'apparition du
ressuscité devant Thomas, elle est encore spécialement désignée
comme étant la marque distinctive de l'agneau précédemment
immolé, maintenant victorieux et propitiateur. C'est aux plaies
du ressuscité que Thomas a reconnu le vrai agneau pascal, qui
n'est autre que le Logos, « son seigneur et son Dieu, s

Le chap. XXI a été, il est vrai, ajouté en post-scriptum, et il
a aussi son style à lui. Ce n'en est pas moins lui qui renferme
la clef de toute la troisième partie de l'évangile. Les poissons
désignant Jésus lui-même, et le pain et les poissons figurant,
déjà dans l'ancienne Eglise, comme symboles de la sainte cène,
les disciples de Jésus se nourrissent spirituellement,
symboliquement, d'une manière mystique, de Jésus en personne, selon

l'exhortation du chap. VI. En ce sens, les chap. XXI et VI sont
en étroite connexion entre eux.

D'après Ex. XII, 8-9, l'agneau devait être rôti au feu (comp.
Deut. XVI, 5-7), comme c'est, selon Jean XXI, 9, 10, le cas des

poissons. Là encore, il y a donc un rapport typique. Voir aussi

le rite du jour des propitiations, Lév. XVI, 12 (le brasier rempli

de charbons ardents).
Même XXI, 12 ne doit pas être négligé. A la différence de la

source synoptique (Luc. V, 6) où une partie de XXI, 1-14 pourrait

bien avoir été puisé, il est dit expressément : « Le filet ne



PRINCIPE QUI A PRÉSIDÉ A L'ÉVANGILE DE JEAN 179

se rompit point. » Ceci n'est-il pas significatif? Comment, en
effet, aurait pu se rompre le filet qui, sous la figure des 153

poissons, devait révéler aux disciples, dans la personne de

leur maître, le véritable agneau pascal présent au milieu
d'eux *

Il est conforme à la nature particulière de l'évangile de Jean,
et de la littérature analogue, que les relations symboliques et

typiques ne soient le plus souvent indiquées que par allusion,
qu'elles se dissimulent telles que des violettes sous le feuillage.
Elles sont pourtant assez caractérisées pour se faire reconnaître.

En ce qui concerne spécialement la signification du
chiffre 153, il suffira d'en appeler au nom caché, selon le
procédé de la ghématria, dans le chiffre 666 d'Apoc. XIII, 18 (bien

que sa solution par Néron Késar ne soit pas entièrement
satisfaisante à notre sens).

Quant à la question de la fixation du jour de la mort de Jésus

dans l'évangile de Jean en regard de la tradition des synoptiques,

le type du nàaxa n'y est pas directement intéressé. En

tout état de cause, Jésus est mort au temps de la Pâque, et il
demeure au sens spirituel le vrai agneau pascal. Au reste,
il n'a pas encore été répondu d'une manière suffisante à cette

question de la différence entre Jean et les Synoptiques ; mais

une conception plus approfondie du quatrième évangile lui tient
en réserve une solution imprévue.

1 Le Dr Hausrath a mis aussi le jour de l'onction de Jésus (le 10 nisan), les

heures de la passion et Vlujsope, comme l'un des instruments de la passion, en

relation avec le type de la Pâque. Même en admettant comme typiques ces traits,

qui se rencontrent déjà dans la partie caractérisée par le titre de ßaau.evc, nous

ne pensons pas que cela dérange les cercles de notre division.


	Principe qui a présidé à l'ordonnance de l'évangile selon saint Jean

