
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: Encyclopédie théologique de Schleiermacher

Autor: Tissot, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER

D. TISSOT

Die historische Theologie ist dei
eigentliche Körper des theologischen

Studiums.

Schleiermacher.

L'université de Berlin venait d'être fondée, sous l'influence
du réveil du sentiment national, et Schleiermacher y prenait
place comme Professeur ordinaire dans la Faculté de théologie,
en 1810. Il en fut le premier doyen.

Cette date marque celle de son établissement, car il épousait
alors Henriette de Mühlenfels, la veuve de son ami de Willich,
et ne quitta plus la capitale de la Prusse. Elle marque aussi le

terme de ses pèlerinages, du préceptorat au pastorat, d'un

poste à l'autre, de la chaire, même de la chaire de campagne,
à l'enseignement supérieur, et de ses évolutions à travers la

philologie, la philosophie et les tendances diverses de la théologie

contemporaine. Le travail de la vie et le travail de la pensée

avaient formé l'homme : il se possédait et, dès lors, il ne

changera guère dans la poursuite de l'œuvre à laquelle il a été

préparé. Les épreuves n'avaient pas manqué, les luttes non

plus, et cela devait être avec une nature aussi intelligente de

toutes les questions, aussi peu disposée à accepter les solutions
toutes faites ou à se soumettre au joug des corps ecclésiastiques.

Maintenant, il avait conscience de son individualité et

de son système.
Il l'exposa dans un écrit : Kurze Darstellung des theologischen

Studiums zum Behuf einleitender Vorlesungen. Kurz, eile



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIliRMACHER 123

l'est magistralement cette brochure, en 338 paragraphes, qui
contient, en quelques pages, une révolution de la théologie.
Publié en 1811, avec une préface dans laquelle l'auteur fait

remarquer qu'on ne peut enseigner d'après le programme d'autrui

et qu'il ne demande point que d'autres enseignent d'après
le sien, l'écrit fut reproduit, en seconde édition, avec des notes,
en 1830. L'auteur n'a pas changé, il l'affirme : Ansicht und
Beliandlungsweise sind im ganzen durchaus dieselben
geblieben.

Se dégageant du rationalisme et du supranaturalisme, le

Charybde et le Scylla de l'époque, c'est-à-dire d'une conception

qui ramenait le christianisme à la raison, et la raison aux
axiomes de ceux qui prétendaient en donner les formules absolues,

et d'une conception qui supposait recueillir ou conserver
l'héritage de la Béformation en oubliant l'esprit de la Béforma-
tion et en réduisant sa piété à une série de doctrines, appuyées

sur des passages ou des raisonnements qui devaient les rendre

irrésistibles, Schleiermacher pose d'entrée, au-dessus de tous
les détails, que la théologie est une science historique. C'est le

caractère de cette discipline. Son Encyclopédie s'y conformera.

Mais, d'une part, aucune science ne peut s'isoler des

autres, aucune s'élever à ce rang sans un travail de coordination

et de systématisation, —¦ c'est ce qui rattache la théologie
à la philosophie; d'autre part, le christianisme s'est établi dans

la société et agit sur elle, — c'est ce qui rattache la théologie
à la vie pratique. Dans le § 28, l'auteur explique sa pensée :

Die historische Theologie ist sonach der eigentliche Körper des

theologischen Studiums.
Ainsi, après une Introduction (§ 1-31), on traitera de la Théologie

philosophique (§ 32-68), de la Théologie historique (§ 69-

256) et de la Théologie pratique (§ 257-338).

Introduction.
Les paragraphes qui l'exposent contiennent des idées fort

importantes, mais comme elles sont suffisamment connues,
nous résumons.

La théologie est une science positive (§ 1), dont les parties



124 D. TISSOT

forment un tout par leur rapport à la foi, c'est-à-dire à la
conscience de Dieu, qui, pour les chrétiens, est la conscience du

christianisme. Cette assertion nous sépare radicalement de la

théologie dite rationnelle. Elle donne à entendre, en même

temps, que tout centre de foi qui a su conquérir son indépendance

et sa place dans l'histoire, peut légitimement produire sa

théologie. Cependant tout ce qui importe à la vie d'une église
n'a pas droit à préoccuper la science, mais seulement ee qui
importe à la direction de l'Eglise (Kirchenleitung), dans son
sens le plus large, sans nous en tenir à un type exclusif. De là
résulte que U Eglise et la théologie, la foi et la science se

développent ensemble et que l'une ne doit pas chercher à se détacher
de Vautre.

Appuyé sur ce qui précède, nous affirmons que notre discipline

est l'ensemble des connaissances et des règles nécessaires
à la direction de l'Eglise (§ 5). Si ces connaissances et ces

règles n'ont pas ce caractère, elles n'appartiennent plus à la

théologie, mais à d'autres sciences voisines. Il faut un principe
qui relie les parties de l'Encyclopédie et les empêche de se

disperser en fragments : ce principe est que les éléments de

notre science sont, à la direction de l'Eglise, comme le corps à

l'âme. L'intérêt qu'on porte au christianisme met l'unité dans

cette diversité; l'intérêt qu'on porte au christianisme fait
concourir cette diversité à la fin qu'on se propose. La vie
religieuse est-elle développée supérieurement, la vie scientifique
l'est-elle également, c'est l'idéal : la pratique et la théorie se

soutiennent, s'élèvent et tendent à la perfection. L'équilibre
vient-il à se rompre, vous n'avez plus ou qu'un théologien
d'école ou qu'un membre du clergé. Pour éviter ces deux

inconvénients, il faut maintenir la théologie au service de l'Eglise,
et rattacher le service de l'Eglise à la théologie. Tous les

théologiens, au vrai sens du mot, ont été au service de l'Eglise ;

tous les hommes d'Eglise, dignes de ce nom, ont été des

théologiens. La séparation ne s'est faite et ne se fera qu'au préjudice

da l'œuvre. Il est certain que chacun penchera plus d'un
côté ou plus de l'autre, selon les dons qu'il a reçus ; mais cette

préférence ne provient pas de la fonction qu'on remplit. Du



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 125

reste, personne ne saurait posséder complètement l'Encyclopédie

théologique, chaque discipline étant susceptible d'un

développement infini et les disciplines étant tellement
nombreuses, tellement variées que l'homme le mieux doué ne pourrait,

dans toutes, devenir également compétent. Voulût-on,

pour éviter recueil, se consacrer entièrement à une partie de

la science, on méconnaîtrait le sens même de cette partie et,

a fortiori, celui de l'ensemble. II faut se rendre compte de

chaque question pour en traiter bien une seule. Sans doute, les

aptitudes personnelles ou les besoins du moment dirigeront
l'attention sur une branche spéciale, même l'y fixeront complètement

; il n'en est pas moins vrai que, pour comprendre le

tout, il faut connaître chaque point et que, pour comprendre
chaque point, il faut connaître le tout. Le théologien s'efforcera
de respecter cette exigence (§ 18), en s'aidant des secours,
nous entendons les livres, qui lui apprendront ce qu'il doit
savoir, et enfin en se servant de ces secours avec la sagesse

qui en tire le meilleur parti. L'intelligence, le tact, l'expérience,
non la théorie, l'instruiront à cet égard. Pour accomplir cette

tâche, il faut être inspiré d'un esprit réformateur ; sans cela,

on n'est que le colporteur de la tradition, vocation insignifiante,
pour ne pas dire stérile. Notre Encyclopédie sera, dès lors, le

développement du § 18. On l'appellera formelle, en opposition
à d'autres qu'on nomme matérielles. Peut-être, puisque
l'Encyclopédie est le vestibule de la science, faudrait-il y joindre la

méthodologie, mais elle ne sort pas directement du sujet;
d'ailleurs, nous ne saurions faire abstraction de l'enseignement
dans notre pays et de l'usage de notre langue.

Nous avons assez insisté sur notre pensée pour qu'on sache

que, selon nous, on ne peut arriver à une véritable conception
du christianisme, en se plaçant au point de vue empirique. Les

diverses communautés chrétiennes, à moins qu'on ne les

regarde comme des erreurs, sont des phases du développement.
Le protestantisme le reconnaît. Marquer les différences dans ce

développement est la tâche delà Philosophie de la religion. Le

terme n'étant pas encore précisé dans la science, le nom et la

chose ne sont pas fixés; mais l'Encyclopédie exige et le nom et la



126 D. TISSOT

chose. Après cela, la direction de l'Eglise, au-dedans et au

dehors, fournit la matière de la Théologie pratique. Traitée
jusqu'ici en parties plus ou moins isolées, il est nécessaire d'en
former un tout qui ait son caractère. La Théologie philosophique

et la Théologie pratique postulent la Théologie tiisto-
rique, car le présent naît du passé et l'avenir naîtra du présent.
En donnant le christianisme dans ses origines, elle est le corps
de la théologie : der eigentliche Körper des theologischen
Studiums. Par la Théologie philosophique, on se rattache à la

science; par la Théologie pratique, à la vie chrétienne (§ 28).
Nous plaçons donc la Théologie historique au centre: c'est le

phare d'où la lumière rayonne sur la pensée et sur l'Eglise, et

fait apercevoir la valeur de chaque moment dans ses rapports
avec l'ensemble. Si la Théologie philosophique avait été plus et
mieux étudiée, elle serait à la tête de l'Encyclopédie; mais,
jusqu'ici, elle ne l'a pas été, et l'on n'a voué son attention qu'à
telle ou telle de ses parties. Cependant l'Ethique, qui est la
science des principes de l'histoire (Die Wissenschaft der Prin-
eipien der Geschichte, § 29), est indispensable pour empêcher
l'histoire de s'égarer dans les détails. Même la Théologie
pratique ne saurait se passer des résultats do la Théologie
historique. Sans cela, elle sera superficielle et ne se rendra pas
compte de sa tâche.

Dès lors, la trilogie : Théologie philosophique (A), Théologie
historique (B), Théologie pratique (C) forme l'Encyclopédie.
L'ordre le plus naturel est de commencer par la Théologie phi-
losophiquc et de finir par la Tiiéologic pratique, en avertissant
que les rapports de l'une avec l'autre étant continuels, il est

impossible que les assertions de l'une ne supposent point déjà
celles de l'autre (§ 31).

A. Théologie philosophique.

Avant d'indiquer les divisions, rappelons le point de vue.
L'essence du christianisme ne saurait être déterminée ni

d'une manière purement scientifique, ni d'une manière purement

empirique. La critique intervient, — nous l'avons remarqué,

— puisqu'il faut expliquer en quoi une communauté est



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 127

différente d'une autre. On ne rend pas compte a priori d'une

personnalité ; or, une communauté est une personnalité collective.

Le problème ne se résout pas, dès lors, par l'idée seule

du christianisme : il faut entrer dans le fait, saisir les caractères

par lesquels telle communauté se rapproche d'autres et les

caractères par lesquels elle s'en sépare. Cette recherche fera
remonter à l'origine, car, pour apprécier l'état présent, on sera
amené à raconter comment il s'est produit. L'Ethique étant la
science des principes de l'histoire (§ 29), permettra de distinguer,

dans le cours des événements, ce qui a été conforme à

l'idée du christianisme ou ce qui en a été l'altération. La maladie

a ses heures dans la vie des individus, elle les compte aussi
clans celle des églises. Celles-ci revendiquent toutes, malgré leur
nombre, le droit de s'appeler chrétiennes et prétendent que
leurs voisines ne méritent pas ce titre. Il faut apprécier ces

prétentions en les plaçant en regard du fait primitif et en
discernant ce que chaque communauté en a conservé. Notre
science est essentiellement protestante. La Théologie philosophique

procède comme la critique historique. La méthode doit
être la même, si elle veut être utile aux autres disciplines de

l'Encyclopédie. Mais on ne doit pas oublier que, selon notre
axiome (§ 5), tout concourt au service de l'Eglise. Nous ne

sommes point dans le domaine de l'abstraction : chacun s'est

joint à une congrégation parce qu'il y a trouvé l'expression de

sa foi. Ce fait doit être maintenu dans la suite des temps. Pour
le maintenir, on recherchera ce qui caractérise le christianisme,
en général, le protestantisme, en particulier; l'étude se portera

sur ces deux points. Plus Je croyant a conscience de ses

convictions, mieux il aperçoit les défaillances de son Eglise. La
science l'aidera à s'en rendre compte, soit à l'égard du

christianisme, soit à l'égard du protestantisme. L'Apologétique et la

Polémique y coopéreront : l'une surveille les frontières et les

défend contre les invasions étrangères ; l'autre garde l'empire
et le préserve des troubles intérieurs. Ce n'est pas le sens habituel

donné à ces termes, — nous le savons ; mais nous
n'admettons point que ce qu'on entend, d'ordinaire, par polémique,
chez les protestants, contre les catholiques, ou, chez les chré-



128 D. TISSOT

tiens, contre les Juifs, les déistes ou les athées, soit du ressort de

la théologie, du moins, si son œuvre doit être bienfaisante. Nous

devrions nous en tenir, pour le catholicisme, par exemple, à

signaler, en lui, les symptômes et les effets d'un christianisme
maladif.

Ainsi, la Théologie philosophique comprend deux disciplines:
l'Apologétique et la Polémique, chacune pouvant être traitée
d'une manière générale, c'est-à-dire au point de vue chrétien,
ou d'une manière particulière, c'est-à-dire au point de vue

protestant.

1. Apologétique.

Le christianisme s'est réalisé en églises, suivant chacune

leur histoire et possédant toutes un certain esprit commun.
Cette unité et cette diversité doivent s'expliquer d'après les

origines mêmes du christianisme. Dans ce but, il faut séparer l'élé-
ment natu rei et l'élément positif. Naturel est ce qui constitue
l'unité ; positif, ce qui permet la diversité. La Théologie
philosophique précisera. L'Apologétique cherchera une formule qui
se justifie et par l'idée et par les faits. Elle a à tenir compte de

la naissance de la religion qui nous occupe et des phénomènes
qui l'ont entourée, la révélation, le miracle et l'inspiration. En

avançant dans son travail, elle rencontrera le judaïsme et le

paganisme ; pour s'en dégager, elle insistera sur les prophéties
et sur les types. Ce sont, peut-être, les sujets les plus difficiles.
L'histoire de l'Eglise, comme toute histoire, a ses évolutions. Il
s'agira d'établir qu'elles n'atteignent point l'identité du principe
premier, ce qui amènera à s'arrêter au canon et au sacrement,
non pour en faire la théorie, — ce n'est point l'objet de

l'Apologétique, — mais pour montrer, dans l'un, la continuité du

témoignage; dans l'autre, celle de la tradition. En outre,
l'Eglise, dès qu'elle a pris place dans la société, n'a pu rester
étrangère à la science et à l'Etat, deux formes de la société. En

contact avec elles, elle entre en rapport avec elles. Son devoir
est de s'affirmer. Si l'Eglise est divisée, par exemple, depuis le

protestantisme, le devoir n'en subsiste pas moins, car la tâche
reste la même. Seulement, l'Apologétique prendra un caractère



ENCYCLOPÉDIE THÉOLOGIQUE DE SCHLEIERMACHER 129

spécial, en évitant soigneusement de supposer que telle
communauté est l'unique expression vraie du christianisme et que
les autres ne renferment que des erreurs. Aucune ne peut
s'accorder le privilège de l'infaillibilité ; chacune doit prouver
qu'elle ne porte en soi ni l'anarchie, ni la dégénérescence.

L'Apologétique, dominant la scène des contrastes et des conflits,

montrera qu'ils doivent tendre à disparaître dans l'unité
du christianisme. Elle préparera ce moment, non sans doute

qu'elle veuille jouer au prophète, mais en s'inspirant de l'esprit
du protestantisme qui la préserve autant d'un exclusivisme

intransigeant que des conciliations opportunistes et, dès lors,
fâcheuses (§ 53).

2. Polémique.

Une maladie, clans un organisme quelconque, provient ou de

la force vitale qui s'affaiblit ou d'éléments viciés qui se sont

introduits. Cela est vrai dans la physiologie, dans la politique
et dans l'Eglise. Le besoin qu'éprouve la piété de fonder une
communauté n'est pas toujours une preuve de la supériorité

de cette piélé. S'il l'était, il serait un signe de la santé de

l'Eglise; mais d'autres causes moins estimables peuvent exercer

leur influence. Quelques-unes d'entre elles se ramènent à

Pindifférentisme (§ 56), bien que le sens du mol varie et

qu'il désigne souvent plutôt un effet ; d'autres, au séparatisme.
(§ 57), expression à préciser afin de ne pas la confondre avec
la tendance au schisme. L'originalité du christianisme s'affirme
dans la doctrine et dans la constitution; à l'égard de la
première, il peut y avoir des divergences, des hérésies; à l'égard
de la seconde, des scissions, des schismes. La polémique insistera

sur ces distinctions, en appréciera la valeur et s'efforcera
de fournir des critères certains. Il est important, par exemple,
de ne pas estimer comme maladif ce qui n'accuse que la santé

ou l'inverse. L'état maladif devra être constaté soit d'après la

doctrine et la constitution qui contredisent ou dissolvent le

christianisme, soit d'après l'histoire qui s'est écartée des

origines. Plus ces deux voies d'investigation donneront le même

résultat, plus il sera certain. Quand l'Eglise est divisée, la tâche



130 D. TISSOT

de la Polémique reste la même, seulement f indifférentisme et

le séparatisme étant déjà de fait dans des communautés isolées,
elle s'en tiendra à ce qui reste identique dans plusieurs et se

gardera de traiter d'hérétique ou de schismatique ce qui n'est pas
conforme à l'une d'entre elles. L'hérésie commence toujours
par l'opinion d'un individu, autour duquel se groupent des

adhérents. La Polémique discernera les éléments sains et les

éléments morbides. La position à prendre est la même que celle

que nous avons indiquée, en terminant l'Apologétique (§ 53).

Conclusion.

L'Apologétique et la Polémique, dont nous venons d'esquisser
le plan, sont différentes par ce qu'elles affirment et par ce

qu'elles se proposent, mais sont nécessaires l'une à l'autre en

précisant l'essence du christianisme et en la dégageant des

éléments passagers. Donc, ces deux disciplines doivent se pénétrer

pour assurer le développement de la science. La Théologie
philosophique suppose connue l'histoire du christianisme ;

cependant, elle indique la manière de la concevoir. La Théologie
philosophique et la Théologie pratique sont d'une part, en opposition

à la Théologie historique et, d'autre part, en opposition
l'une à l'autre. Cela ressort de ce qui précède. La Théologie
philosophique exposant les principes, renferme une certaine
conception de la théologie; elle est propre à chacun : aucun ne
saurait se trouver à l'aise dans celle d'autrui. Ajoutons que les

deux disciplines de cette première partie obéissent à des lois

qui ne sont point les mêmes. L'Apologétique a, de nos jours,
commencé à être mieux comprise, tandis que la polémique a

été plutôt délaissée, parce qu'on a méconnu l'œuvre qu'elle
doit faire et la méthode qu'elle doit employer.

Passons à la Théologie historique.

(A suivre prochainement J


	Encyclopédie théologique de Schleiermacher

