Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: La théologie expérimentale et l'introduction a la dogmatique de M. P.
Lobstein

Autor: Appia, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-379642

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-379642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA THEOLOGIE EXPERIMENTALE

[/INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE DE M. P. LOBSTEIN *

PAR

H. APPIA

Nous nous éloignons toujours davantage du temps o1 la théo-
logie et, particulierement, la dogmatique se posait en science
universelle et prétendait décider souverainement non seule-
ment de ce qui est, mais de ce qui peul étre, opposant ’auto-
rité de ses décrets aux faits nouveaux que les recherches scien-
tifiques pouvaient mettre en lumiére. Plus modestes et plus
scrupuleux dans leurs affirmations, les théologiens formés a
I’école de la méthode scientifique moderne ne se contentent
plus d’ordonner systématiquement des connaissances ou des
idées empruntées aux sources les plus différentes, sciences na-
turelles, raison théorique, tradition, Ecriture sainte. Ils sentent
le besoin de distinguer nettement ces sources et leur valeur re-
lative, d’établir entre elles une sorte de hiérarchie, de délimiter
soigneusement les domaines dans lesquelles chaque autorité esi
compétente. C’est dire que les questions de méthode prennent
une importance croissante et qu'une Introduction a la dogma-
fique est tout autre chose qu’une simple préface. Celle de
M. P. Lobstein a attiré une attention bien méritée par un en-
semble de qualités qu’on ne trouve pas souvent réunies. Je ne
m’arréterai pas 4 louer I'auteur, qui n’en a pas besoin; les lec-

! Travail présenté a la Société de théologie de Gencve le 22 décembre 1897.
THEOL. ETPHIL 1898, 8



106 H. APPIA

teurs de cette Revue savent assez 4 quel point il sait unir 1’éru-
dition allemande & la clarté, a la précision francaises. Aussi
bien ne s’agit-il pas ici d’une critique compléte de I'ouvrage en
question, mais seulement d’une série de réflexions provoquées
par sa leclure. M. Lobstein dit lui-méme (p. 8) : « Mon désir
serait de fournir aux jeunes théologiens des indications utiles
et surtout leur donner le moven de contrdler mes recherches
et, au besoin, de rectifier mes résultats et ma méthode. Le plus
vif plaisir d’un esprit qui travaille, a dit un de nos critiques,
consiste dans la pensée du travail que les autres feront plus
tard. » De fait, son livre constitue un précieux instrument de
travail, et nous a laissé 'impression qu’on peut s’accorder, d’une
maniére générale, avec son auteur sur les questions de méthode
sans pourtant arriver nécessairement, dans I'application, aux
mémes résultats que lui.

Nous croyons avec lut que la dogmatique protestante, pour
faire un travail vraiment scientifique, doit s’affranchir, d’une
part, de la méthode purement spéculative qui la rend solidaire
de la philosophie d’'une époque donnée, d’autre part, ce la mé-
thode étroitement biblique qui traite ’Ecrilure sante comme
un code doctrinal infaillible, dont les décisions et les enseigne-
ments auralent toujours pour nous force de loi. Tant que la
théorie de la théopneustie ou de l'inspiration littérale de la Bible
a été dominante, la tiche du dogmaticien était en effet bien
simple. Il n’avait qu’a recueillir tous les passages bibliques re-
latifs & un sujet donné, les comparer, les classer, les harmoni-
ser, en partant de I'idée a priori qu’ils ne pouvaient pas se
contredire, enfin formuler le résuitat et le défendre contre les
objections de la raison humaine. Cette théorie est aujourd’hui
presque universellement abandonnée. Un nombre toujours
croissant de théologiens évangéliques reconnait dans la Bible,
non un répertoire d'oracles infaillibles, mais le docwmeni de
Uhistoire de la révélation. Reconnaitre cela, ¢’est s’obliger &
distinguer entre les phases de cette histoire et a chercher I'ex-
pression la plus parfaite de la révélation & son point culminant,
en Jésus-Christ. L’autorité de Jésus-Christ et celle de ses pre-
miers témoins en tant que solidaire de la sienne, remplace 'au-



THEOLOGIE EXPERIMENTALE 107

torité du livre, de la lettre. Et qu’on ne nous dise pas : « Vous
commettez un cercle vicieux: car vous ne connaissez Jésus-
Christ et ses premiers témoins que par le moyen du livre. Si vous
commencez par récuser 'autorité de ce dernier, comment, sans
lui, arriverez-vous & connaitre le Révélateur, le Rédempteur? »
Cette objection qui, au premier abord, parait avoir une grande
force, en a, en réalité, fort peu. Elle confond deux autorités dif-
férentes, celle d’un recueil inspiré qui serait considéré comme
parole infaillible de Dieu, et celle d’'un document digne de foi
qui nous fait connaitre un personnage ou des faits appartenant
a une époque éloignée. Or, nous prétendons que la Bible, lue
par un homme sans préjugés, ni dogmatiques, ni antidogma-
tiques (qui ne la considérerait provisoirement que comme un
livre hurnain), suffit & 'amener & Jésus-Christ, & lui faire con-
naitre cette personnalité unique et & le placer devant l’alterna-
tive de la foi et de I'incrédulité. Dans la mesure ou ce lecteur
aura élé préparé intérieurement & cette rencontre par l'expé-
rience normale de l'obligation de conscience et par l'expé-
rience anormale, mais hélas! non moins universelle, du péché,
c’est-a-dire d’une contradiction entre ce qu’il est et ce qu’il
devrait étre, il reconnaitra en Jésus-Christ un révélateur, puis,
a mesure qu’il se confiera davantage en lui, son Rédempteur,
enfin, comme P'apOtre Thomas, « son Seigneur et son Dieu. »
Voila la preuve expérimentale, preuve qui, évidemment, n’a
toute sa valeur que pour celui qui a fait 'expérience dont
nous parlons, mais sans laquelle il est inutile de vouloir édi-
fier une dogmatique. Celui qui est arrivé a cette foi person-
nelle en Jésus-Christ lira alors la Bible avec d’autres yeux et
v sentira ce je ne sais quoi d'unique, de divin qu'on a désigné
par le mot d’inspiration. Suivre la marche inverse, vouloir ap-
puyer la dogmatique sur 'autorité de la Bible et 'autorité de la
Bible sur son inspiration, c’est commettre, selon nous, une
grave erreur.

C’est dire que nous sommes d’accord avec M. Lobstein quand
il demande qu’on adopte une méthode régressive, a la fois ex-
périmentale et historique, qui parte du plus connu pour re-
monter au moins connu. Cette méthode ne permettra sans



108 H. APPIA

doute pas d’édifier des systémes d'une aussi belle ordonnance
que ceux qu’on a construits autrefois en partant d’'un a priori
métaphysique, mais elle est plus scientifique et permet d’at-
teindre des résultats permanents qui ne sont pas nécessaire-
ment remis en question chaque fois que la philosophie du jour
change. Des faits restent toujours des faits. Le savant qui les a
reconnus, décrits, mis en corrélation les uns avec les autres a
fait une ceuvre durable, il a posé des pierres sur lesquelles
d’autres, venant aprés lui, pourront s’élever pius haut sans
avoir besoin de tout démolir afin de changer le plan méme d’un
édifice trop arbitrairement tracé.

En parlant de méthode expérimentale, veut-on accorder par
l1a a chacun le droit de rejeter, comme non existant, ce qui ne
cadre pas avec son expérience personnelle? Certaines critiques
adressées a la nouvelle théologie semblent partir de cette idée.
Il est bon qu'on sache que M. Lobstein répudie énergiquement
ce point de vue. Il critique (p. 72 & 78) le subjectivisme outré de
Schleiermacher et de ses disciples, et n’a pas de peine & dé-
montrer que « les théoriciens de I’expérience personnelle es-
sayent de prendre pied sur un sol qui n’est ni assez large ni
assez ferme pour porter le poids d’une construction dogma-
tique. » Plus loin il s’exprime de la maniére suivante : « Notre
experience personnelle n’est pas seulement trop étroite et trop
incompléte pour servir de source & la science dogmatique,
elle est sujette & trop de méprises, elle est trop faible, trop in-
termittente, trop entachée d’erreurs et de péchés pour qu’il
nous soit possible de puiser dans notre conscience de chrétien
la matiére premiére de notre travail de théologien. Il suffit,
pour s’en convaincre, de serrer les questions de plus prés et
de descendre & quelques exemples particuliers et & quelques
applications concrétes. Quoi! en développant la notion chré-
tienne de Dieu, le dogmaticien mesurerait la réalité de 'amour
divin & l'intensité du sentiment qu’il en éprouve! En traitant de
la justification, il prendrait son centre de gravité dans le fait
de sa foi subjective ! En parlant de la vie nouvelle, il ferait re-
poser les assises de la doctrine chrétienne, sur les phénoménes
qu’il découvrirait en lui-méme ! Mais ne sait-il donc pas, n’a-



THEOLOGIE EXPERIMENTALE 100

t-11 jamais senti que cette certitude intime, qui doit porter le
poids d’une construction doctrinale, traverse parfois de redou-
tables éclipses? Sa vie intérieure ne connait-elle pas la séche-
resse et le vide, les luttes et les doutes, les fluctuations dou-
loureuses et débilitantes, les humiliations ameéres de la défaite
et des chutes ? Ce sont 1a aussi des expériences, dont le chré-
tien le plus vivant atteste la poignante réalité et qui le font sou-
pirer apres une certitude fondée ailleurs que sur le sol mouvant
de nos sentiments, de nos pensées et de nos efforts. Si le chré-
tien condamné par son cceur en appelle a Dieu qui est plus
grand que son ceeur, si dans le trouble de son dme il a recours
a 'immuable fidélité de Celui en qui il n’y a aucune ombre de
changemeént, s’il est heureux de détourner son regard de ses
ceuvres toujours imparfaites et de sa foi toujours insuffisante
pour Pattacher sur un Sauveur qui reste le méme hier, aujour-
’hui, éternellement, comment le théologien oserait-il s’aven-
turer sur une autre voie? Ne doit-il pas chercher, lui aussi,
pour garantir la solidité de son systéme, le roc dont le fidéle a
besoin pour assurer la fermeté de sa foi? »

On ne saurait mieux dire et il y a 13, me semble-t-il, de ¢uoi
satisfaire les adversaires du subjectivisme. Reste & savoir quel
est le roc que M. Lobstein nous offre pour y prendre place.
C’est ici que nous sommes obligé de nous séparer de lui ou du
moins de trouver son exposé insuffisant. Selon lui, la question
de la source de la dogmatique revient & celle dela source de la
foi. Quelle est donc cette source vive d’ou procéde la foi du
chrétien protestant? « La réponse ne saurait étre douteuse,
continue I'auteur. C’est I’'Evangile, c’est-a-dire la révélation de
la griace de Dieu en Jésus-Christ, ’Evangile qui, par sa puis-
sance rédemptrice et sanctifiante, réveille dans 'dme altéree
de pardon et de justice la confiance en I’éternelle miséricorde,
la certitude du pardon et de l’adoption divine, la force victo-
rieuse du péché et du monde. Tel est l'objet unique de la foi
chrétienne, tel en est le principe souverain et permanent. »
Cette réponse nous conduit bien, en effet, au centre, au point
culminant de la révélation. Mais M. Lobstein continue un peu
plus loin : ¢ La foi dont le dogmaticien doit développer et ana-



110 H. APPIA

lyser les affirmations existe a I’état d’expérience religieuse dans
le membre vivant de la comrnunauté chrétienne, partant elle
n'est Uobjet et la source de la dogmatique que dans la mesure
ow elle sidentifie avec le contenu divin de la révélation évan-
gélique. 11 s’ensuit que, bien comprises et ramenées a leur si-
gnification pleine et compléte, les deux théses, « la source de
» la dogmatique, c’est la foi, » et «la source de la dogmatique,
» c’est I’Evangile, » loin de s’exclure ou de se contredire, s’ap-
pellent et se conditionnent. » Ici j'avoue que je ne comprends
plus bien. Est-ce que le roc et la foi qui devait s’y appuyer
sont une seule et méme chose? Et pourtant on nous disait tout
al’heure avec raison, et notre expérience nous le dit également,
que notre foi est souvent faible et vacillante et plus semblable a
une vague qui monte et descend qu’a un rocher ferme et iné-
branlable! Il ne suffit pas de nier 'existence d’une contradition
pour la faire disparaitre; or, il me semble voir la une contradic-
tion positive qui ressort plus clairement encore sil’on rapproche
cette phrase de la page 79 : « La tAche du dogmaticien consiste
a analyser la foi de 'Eglise, a en épanouir le contenu, & enchai-
ner les affirmations; il 7'« rien a y ajouter, il »'a rien a en
retrancher. » Et cette autre de la page 80 : « Cette expérience
n’est religieuse et chrétienne, partant elle n’est I'objet et la
source de la dogmatique, que dans la mesure ow elle s'identi-
fie avec le contenu divin de la révélation évangeélique. » Il y a
eu des époques de I'histoire ot en analysant la foi de I'Eglise
« sans y rien ajouter, sans en rien retrancher, » on en aurait
tiré une dogmatique fort différente de ce que M. Lobstein con-
sidére comme le contenu divin de la révélation évangélique.
Par conséquent, le contenu divin de la révélation evangelique
et le contenu actuel de I'expérience de ’Eglise ne se recouvrent
pas parfaitement, et ne doivent pas étre identifiés. 1l y a la
deux éléments qu’il ne sert de rien de confondre et notre au-
teur aurait mieux fait droit & cette distinction s’il avait accordé
plus d’attention au role que joue le témoignage dans la forma-
tion de nos connaissances et de nos convictions. Il se défend
‘lans une note de méconnaitre ce role et cite le bel ouvrage de
M. E. Naville sur Le témoignage du Christ et Uunité du monde



THEOLOGIE EXPERIMENTALE 111

~hrétien. Mals c’est trop peu pour un sujet aussi important.

Lorsqu’on parle de science expérimentale, on devrait faire
droit a ce point capital, c’est que nous devons au témoignage
d’autrui 'immense majorité de nos connaissances. Il deviendrait
impossible d’acquérir méme une seule des sciences naturelles
st I'on ne voulait admetttre que ce qu'on a expérimenté soi-
meéme, ou seulement controler toutes les expériences faites par
les autres. On admet, je le veux bien, que ces expériences sont
mcessamment renouvelables et que si 'on avait été a la place
de celui qui les a faites, on aurait vu et entendu comme lui.
Mais on n’est pas toujours & méme de se placer dans des con-
ditions identiques; il faut souvent pour cela des laboratoires ou
des instruments qu’on ne posséde pas. On est donc obligé de
sen rapporter aux témoignages qui nous paraissent les plus
dignes de foi. On cite M. un tel, « qui fait autorité dans la ma-
tiere, » sans encourir le reproche de superstition ou d’abdica-
tion intellectuelle. Toute autre maniére d’agir serait taxée de
déraisonnable par ceux-l2 méme qui insistent le plus sur le de-
voir d’étre exact et de ne rien avancer sans preuves.

Il v a donc dans nos connaissances, dites expérimentales,
deux éléments, I'un qui nous vient de notre propre expérience,
autre de I'’expérience d’autrui qui n’est pas toujours renouve-
lable par nous. Pourquol donc s’étonnerait-on de retrouver ce
double élément dans le domaine de la connaissance religieuse et
mnorale ? Pourquoi vouloir a toute force supprimer 'un au profit
de T'autre ou les identifier en dépit des faits ? « Heureuw cewr
quit wonl pas vw el quiont cruyy dit Jésus, distinguant ainsi net-
tement et opposant I'un & 'autre la vue ou 'expérience (qui est
une espéce de vue) et la fot qui, sur un témoignage digne de foi,
accorde sa confiance au témoin. « St fu crots, tiw verras la gloire
de Dieu, » dit autre part le méme Jésus, posant ainsi la foi comme
condition de ’expérience et comme destinée & se changer pro-
gressivement en vue. Il v a aujourd’hui parmi les théologiens
progressifs une tendance assez géneérale, soit a supprimer la re-
vélation objective (ce que ne fait pas M. Lobstein}, soit & en
exclure tout élément intellectuel pour la réduire & n’étre qu’une
simple manifestation de vie. « Le point capital, ot l'action de



112 H. APPIA

I’Esprit de Dieu est vraiment nécessaire, écrit M. Auguste Sa-
batier, c’est de nous faire faire une expérience nouvelle, de po-
ser en nous un commencement de vie. Nous sommes morts
dans nos fautes et dans nos péchés. On ne nous aide pas en
nous donnant une idée abstraite de plus, mais en nous ressus-
citant. Modifiez d’abord ma vie intérieure, mon rapport concret
avec Dieu, je me charge bien moi-méme de modifier ensuite
ma dogmatique. » Dans un sens, nous souscrivons pleinement
a ces paroles de I'éminent théologien, tout en nous demandant
comment il les accorde avec sa négation du surnaturel, car ce
gu’il décrit 1a ¢’est un miracle moral. Mais I'listoire évangélique,
et celle de I'Eglise chrétienne prouvent que le moyen dont Dieu
s’est servi pour ressusciter des 4mes a été (a parole. Or ce qui
distingue la parole humaine du langage inarticulé des animaux,
c’est qu’elle exprime et communique des id//ées. Nous ne nions
pas ce phénoméne mystérieux qu’on a appelé la contagion mo-
rale et spirituelle; nous v croyons fermement et sommes con-
vaincus qu'il joue un role important dans la propagation de la
foi. Mais c’est cependant par la parole et par conséquent sous
forme d’idées que 'expérience d’autrui nous est en général
communiquée.

« Vous faites donc, dira-t-on, de la révélation quelque chose
d’extérieur. » C’est un reproche capital aux veux de ceux qui
ne veulent entendre parler que de révélation intérieure, s’épa-
nouissant spontanément comme une fleur au fond de notre ame.
Quelque chose d’extérieur! Mais, certainement, dans un sens.
Pour que ma foi soit un acte moral, il faut qu’eile ait le carac-
téere d’une acceptation de quelque chose qui n’est pas moi et
qui fait appel & ma liberté. Une action intérieure irrésistibie
aurait un caractére magique et serait aussi inefficace que la
contrainte matérielle pour établiv i rapport personnel de con-
fiance, de sowmnission et d’amour. Ce caractére objectif et si
I'on veut, extérieur, de la révélation, nécessaire pour sauve-
garder notre liberté morale, I’est aussi pour fournir & notre foi
un véritable point d’appui dans le non-moi. « (e sont, dit saint
Paul, des choses que Ucetl w’avart poind vues, que Uoreille ) -
vait point entendues, qui n'élaienl pas monlées aw coeur e



THEOLOGIE EXPERIMENTALE 113

Chomme, ces merveilles que Diew a préparées a cewe qu'il aime
ot (il nous a révélées par son Esprit. » Cest quand je puis
faire cette distinction entre ce qui vient de moi et ce qui m’est
donné, communiqué, révélé par quelqu’un qui n’est pas moj,
que je trouve un point d’appui et prends pied sur le roc.

Mais on insiste et 'on dit que dans ce domaine moral et reli-
oleux ol tout doit étre vécu, ce que jaccepte ainsi d’autorité,
sur le témoignage d’autrui, reste en moi comme un corps étran-
ger, inassimilable, qui n’entre pas vraiment dans ma vie inté-
rieure !, Vous méconnaissez, nous dit-on, ou vous atténuez la
différence essentielle entre la foi du cceur et la croyance intel-
lectuelle, adhésion de ’esprit & certaines vérités qui n’exercent
aucune influence sur la pratique. Ce reproche, nous le repous-
sons énergiquement; nous maintenons que la foi est un acte de
la volonté qui, mise en présence de la vérité, la saisit, se I'ap-
proprie et en vit. Mais la croyance intellectuelle peut étre un
acheminement & la foi, c’est méme ainsi que les choses se pas-
sent le plus souvent chez des personnes qui ont recu dés leur
enfance une éducation chrétienne. Les doctrines évangéliques
qui leur ont été enseignées restent pendant un temps plus ou
moins long & la surface de leur d4me comme des corps étran-
gers; puis vient une crise dans laquelle ces doctrines sont ou
bien rejetées, ou assimilées par une appropriation personnelle
(qui transforme la croyance en foi. La partie de I'®vangile qui a
été ainsi assimilée, qui est entrée dans ma vie intérieure, dans
mon expérience morale est celle par laquelle j’ai prise sur ’Evan-
aile, ou plutot par laquelle 'Evangile a prise sur moi. Mais je
n’ai pas le droit d’affirmer qu’elle soit tout I’Evangile. De fait,
il n'est pas un chrétien qui n’ait fait I’'expérience que certaines
doctrines chrétiennes ou certains passages bibliques, qui ne lui
disaient rien pendant un temps, lui sont devenus clairs et ont
eu une influence toute nouvelle sur sa foi et sa vie. Une telle
expérience faite par nous et par beaucoup d’autres devrait
rendre les représentants de la théologie expérimentale plus

'« Une doctrine dont nous ne pouvons pas expérimenter personnellement le

contenu religieux, n’aurait pas droit de cité dans le systéme de la dogmatique
protestante » (Lobstein, Introduction, p. 151).



114 H. APPIA

prudents qu’ils ne sont et moins pressés d’éliminer telle ou
telle doctrine comine abstraite, purement théologique ou méta-
physique et sans importance pour la vie religieuse, alors que
les premiers témoins de la révélation lui ont accordé une grande
importance et en ont vécu. Nous irons méme plus loin et sou-
tiendrons qu’il est raisonnable et vraisemblable de supposer
que ces témoins ont fait des expériences uniques en leur genre,
(fue nous ne pourrons jamais controler nous-meémes.

Cela est tout particuliérement le cas de Jésus-Christ, qui se
pose en révélateur du monde invisible, en représentant de Dieu
dans un sens unique, et demande & ses disciples une confiance
sans bornes, un abandon complet de tout leur étre a lui, comme
a celui qui a le droit de dire: « Je suis le chemin, la vérité et la
vie.» Iy a & cet égard une parole remarquable dans I'entretien
de Jésus avec Nicodéme. Aprés en avoir appelé a cette révéla-
tion de ’Ancien Testament que le « docteur d’Israél » eat da
connaitre aussi bien que lui, il en appelle & ’harmonie profonde
qui existe entre sa doctrine et certaines vérités morales acces-
sibles a toute conscience droite et & tout cceur honnéte. Cest
1a, en effet, comme ’a bien montré M. F. Godet dans son com-
mentaire, le sens de la distinction que Jésus établit entre deux
classes d’objets auxquels se rapporte son enseignement, les
choses terrestres et les choses célestes (Jean 111, 42). « Si, quand
Je vous parle des choses terrestres, vous ne croyes pas, coin-
ment crotrrez-vous quand je vous parlerdi des choses célestes?»
1l n’est plus nécessaire aujourd’hui de s’arréter & démontrer
qu’en parlant d’enseignements relatifs aux choses terrestres,
Jésus n’a pu en appeler a des connaissances surnaturelles con-
cernant le monde, la nature et ses phénomeénes, la géologie,
l'astronomie et la physique. Chacunreconnait que la révélation
ne porte pas sur ces choses et que le Sauveur s’est uniquement
préoccupé des réalités morales qui constituent la trame de la
vie humaine. Il faut donc entendre par ces choses (eirrestres tout
le domaine de la vie morale dans lequel 'homme, guidé par la
raison et la conscience, par la réflexion et I'expérience intime,
peut faire quelques découvertes et conquérir certaines veérites,
mais ou la révélation chrétiennc vient répandre des lumieres



THEOLOGIE EXPERIMENTALE 415

toutes nouvelles. Ces choses terrestres, ce sont, par exemple,
I'opposition du bien et du mal, la responsabilité de 'homme,
ses devoirs, sa culpabilité, sa condition honteuse et misérable,
son impuissance a en sortir par lui-méme, son besoin de par-
don, de régénération et de salut.

Voila ce que Jean-Baptiste et Jésus avaient commencé par
annoncer, ce que le Sauveur ne cessa d’annoncer pendant tout
son ministére, car il faut les avoir crues et comprises pour pou-
voir croire aux « choses célestes; » les premiéres sont les de-
grés nécessaires pour arriver aux secondes et celui qui ne veut
pas de ces degrés n’arrivera jamais plus haut. En effet, quand
on vous parle de votre vie morale, de ce qui se passe dans
votre ame, de vos besoins, de vos miséres, vous pouvez rentrer
en vous-mémes, consulter vos expériences intimes et constater
la vérité de ce qu'on vous enseigne. Jésus, le Révélateur su-
préme vous invite & cet examen, il fait appel & votre conscience,
a votre raison, & votre expérience de la vie. Il ne prétend pas
imposer son autorité d’'une facon arbitraire et extérieure sans
vous permettre d’en examiner lestitres. Il commence par attirer
votre attention sur certaines vérités, sur certains faits que vous
n'aviez jamais vraiment compris, que vous aviez peut-étre
méme & peine remarqués, mais que vous pouvez constater
par vous-mémes, et que d’autres hommes ont constatés avant
vous par l'expérience intime. Il en appelle & ’harmonie pro-
fonde que vous pouvez reconnaitre entre son enseignement sur
ces points et ce que vous disaient déja obscurément le besoin et
les pressentiments que vous en aviez. Il vous révéle vous-méme
a vous-méme pour vous révéler ensuite Dieu et les choses di-
vines. Il cherche a gagner votre confiance pour vous faire mon-
ter de plus en plus haut. C’est dans la mesure ou cette relation
de pleine confiance se sera établie entre vous et lul que vous
pourrez accepter de sa houche des enseignements méme sur-
prenants et difficiles pour lesquels vous n’aurez d’abord d’autre
garantie que sa parole. Vous vous direz alors : « Je connais la
sagesse, la sainteté et la parfaite bonté de celul qui me parle.
J'al constaté par mon expérience la vérité de ses affirmations
sur les points ol je puis les controler. Si donc il m’affirme une



116 H. APPIA

chose avec insistance, je ne puis refuser de lui accorder ma
foi. Je ne saurais admettre qu’il me trompe; le jour viendra
sans doute ou je comprendrai ce qui m’est obscur aujourd’hui. »

A celui qui s’abandonne ainsi & Jésus-Christ et & sa direction,
non pas aveuglément, mais par une conviction personnelle et
réfléchie, le grand Révéiateur fera aussi connaitre ce qu’il ap-
pelle les clioses célestes, c’est-a-dire les faits célestes, les réalités
invisibles que I’bomme estincapable de découvrir par ses propres
recherches ou d’atteindre par ses raisonnements, notamment
tout ce qui concerne la Rédemption et 'ordre de la grace. Ce
sont la évidemment ces « choses que Ueeil ia point vies, que
loreille n'« pas enlendues et qui ne sonl pas montées an cwur
de l"homime, » c’est-a-dire dont ’humanité ne peut avoir eu con-
naissance par aucun des trois moyens ordinaires de connais-
sance, les sens, la tradition et I'intuition rationnelle, « mais que
Diev a préparées a ceve qui Uaiment. » Cette ceuvre de Rédemp-
tion et de salut s’accomplit sur la terre, dans ['histoire, mais
ces faits matériels ne sont que la face extérieure et visible de
ce qui se passe au sein du monde spirituel ; 1ls ne sont done
pas, par eux-méines, révélateurs et rédempteurs; ils doivent
étre expliqués, commentés et compris. Sans cela, la mort de
Jésus-Christ, par exemple, n’est qu’un supplice comme un
autre, sa resurrection qu'un fait d’hallucination contagieuse,
etc. De 14 la nécessité d'un témoignage autorisé pour révéler
aux hommes les véritables intentions de Dieun a leur ézard.

Je prévois bien 'objection qu’on fera & cette maniere de pré-
senter 'autorité religieuse. On dira que la vérité religieuse et
morale est si personnelle, siintimément liée 4 la vie intérieure
qu’on la dénature du moment o1 on la transforme en une affir-
mation théorique qu’on invite l'intelligence & admettre comme
vraie. C’est dire que, dans ce domaine, I’expérience d’autrui ne
peut jamais remplacer la mienne ou y étre ajoutée comme une
(quantité de méme nature. Cette objection n’est décisive que si
I'on commence par réduire la révélation, comme le fait M. Sa-
batier, & lexpérience du «rapport de filialité humaine et de
paternité divine » faite dans la conscience de Jésus et re-
nouvelable par le croyant. Il va sans dire que laffirmation



THEOLOGIE EXPERIMENTALE 117

de ce rapport normal entre un autre homme et Dieu ne rem-
place pas I'existence et la conscience personnelle de ce rap-
port entre mon Pére céleste et moi. Mais I’Evangile ne nous
preésente pas les choses de cette maniére. Il affirme [exis-
tence de pensées et d’intentions -divines, d'un plan divin,
d'une entreprise divine, enfin de faits divins, de I'ordre supra-
sensible, d’'un fwif surtout qui les résume tous et que Jésus
exprime en ces mots: « Diew a tant aimé le monde qu’ll a
donaé son Fils unique afin que quiconque croit en lui ne
pevisse pas mais gu'il ait la vie éternelle. » Or un fait ou des
faits appartenant au passé ne pourront jamais devenir, pour
nous, objets d’expérience directe. Notre sens intime, notre con-
science wmorale ou chrétienne ne nous apprendra rien a leur
¢gard. Ils ne nous sont accessibles que par la voie du témoi-
gnage, mais deviennent nétres dans la mesure ol nous croyons
a leur réahté. Ils entrent en nous, sous forme de connaissances
historiques ou d’idées, mais deviennent aussitét ce que
M. Fouillée appelle des wdées-forces par I’action qu’ils exercent
sur notre sensibilité et notre volonté. L’ordre donné & Abra-
ham de sortir de son pays et de sa parenté et les promesses
que Dieu lui fit, furent des idées-forces qui transformeérent sa
vie tout entiere et en changeérent le cours ultérieur. Ces
grandes affirmations évangéliques : « Dieu a aimé, » « Dieu a
donné » sont, par excellence, des choses célestes, comme dit
Jésus, ou comme dit saint Paul, des choses qui n'étaient pas
venues aw ceewr de Uhomme. Mais ces faits fondent une vie in-
térieure nouvelle parce qu'ils inspirent au croyant la confiance,
la joie, la reconnaissance. « Nous Uainions parce quw'il nous a
armés le premier, » dit saint Jean.

Quand méme on nous contesterait 'authenticité des paroles
ue nous avons empruntées & l'entretien de Jésus avec Nico-
déme, parce qu’elles se trouvent dans le quatrieme Evangile, nous
croyons pouvoir dire qu’elles rendent bien I’attitude que le Sau-
veur prend dans les synoptiques eux-mémes, comme témoin
«utorisé du monde invisible. Lorsqu’on présente la soumission
confiante & quelqu’un qui en sait plus que nous, comme dégra-
dante et nuisible au plein développement de !'esprit, on va



118 H. APPIA

contre 'expérience des siécles : celle-ci prouve au contraire
qu’il y a 1& un moyen pédagogique des plus puissants, sans
lequel aucun de nous n’aurait atteint le degré de culture intel-
lectuelle et morale qu’il a atteint. Si cela est vrai dans le do-
maine des connaissances limitées que peut nous transmettre un
maitre humain, comnbien plus cela le sera-t-il dans I’éducation
de I'humanité par Dieu! Un des plus puissants moyens de dé-
velopper le caractére et de fortifier la foi sera de mettre &
chaque instant ’homme en demeure de choisir entre les appa-
rences sensibles et la réalité invisible et éternelle attestée par
la seule parole du révélateur. Cela est surtout le cas lorsqu’il
s’agit de desseins, de plans divins non encore réalisés, et rela-
tifs & un avenir plus ou moins €loigné. Or toute une partie im-
portante de I'Evangile se rapporte a I'avenir du régne de Dieu
dans I'individu, dans I’humanité et dans I'univers, aux con-
quétes progressives et décisives de la vie nonvelle sur 'empire
du péché et sur la mort.

La révélation de ces pensées divines sous forme de pro-
messes a pour but de provoquer cette « espérance cive el glo-
ricuse » dont parle saint Pierre et ui devrait étre le caractére
saillant de notre piété. Cette révélation est en méme temps un
des moyens que Dieu a employés pour en amener la réalisation
effective, moyen moral par excellence parce qu’il fait appel a la
libre coopération ce celui qui a compris la pensée divine et
veut la voir se réaliser. Nous croyons donc que M. Lobstein
s’aventure sur un terrain bien dangereux ‘et ne réussit pas a
échapper & l'accusation d’arbitraire lorsque aprés nous avoir
donné comme autorité derniére « le contenu divin » de la réve-
lation évangélique, il prétend définir « le fond de la conscience
de Jésus » et éliminer le reste de son enseignement comme une
enveloppe temporaire et locale. Un des exemples qu’il choisit
pour légitimer cette application excessive de sa méthode est
particulierement malheureux : « §’il est certain, dit-il & la page
139, gu’on ne saurait historiquement séparer le royaume mes-
sianique de la personne de son fondateur, faut-il en conclure
que pour le chrétien d’aujourd’hui le titre et la nolion du
Messie, les fonctions théocratiques qu’il s’arroge, les espé-



THEOLOGIE EXPERIMENTALE 119

rances apocalyptiques qui s’attachent & son ceuvre ont une
valeur absolue et éternelle? N’est-il pas de toute évidence que
la foi chrétienne laisse tomber d’instinct I’enveloppe temporaire
et locale pour s’emparer et se nourrir de la substance religieuse
qu’elle recele? » Il v a si peu évidence sur ce point, que la foi
en Jésus-Christ comme Messie et roi théocratique et I'idée du
régne de Dieu comme devant un jour s’établir ici-bas dans les
faits est en train de provoquer un réveil de ['activité sociale
dans divers cercles chrétiens en Frunce et ailleurs et d’enflam-
mer d’enthousiasme et de saintes espérances des milliers de
jeunes gens dans les pays anglo-saxoens.

Les idées de M. Lobstein sur ce point et sur beaucoup
d’autres mériteraient d'étre soumises & une critique serrée qui
nous entrainerait trop loin. Nous avons simplement voulu mon-
trer qu’on peut pratiquer en théologie une méthode historique
et expérimentale sans étre nécessairement conduit par elle &
des résultats aussi négatifs que MM. Sabatier et Lobstein, qu’on
peut en particulier rompre avec I’ancienne maniére d’envisager
et de traiter les Saintes Ecritures sans sacrifier pour cela au-
torité de Christ et de ses premiers témoins ni consentir a des
« simplifications indéfinies du christianisme. » Notre auteur dit
quelque part (p. 112, 113): « Cette vérité qui fait des croyants
et qui n’est accessible qu’aux crovants, ce fait qui donne nais-
sance a la foi et qui est saisi par la foi, c’est précisément
I’Evangile, c’est la Parole de Dieu, c’est la révélation divine
dans la personne et i’ceuvre de Jésus-Christ. » Apres tout ce
qui vient d’étre dit nous croyons qu’il faut ajouter a cette défi-
nition de I’Evangile « ’enseignement ou le témoignage de Jésus-
Christ et de ses premiers témoins. »

Sur la base de ces expériences et de ces témoignages le dog-
maticien cherchera & saisir et & montrer 'organisme de la
vérité chrétienne; nous sommes persuadé que si M. Lobstein
pratiquait d'une maniére conseéquente la méthode organique
qu’il recommande sans se laisser influencer par certaines pre-
misses philosophiques et critiques étrangéres au sujet, il serait
amené & conserver des fails ou des loctrines qu’il jette par-
dessus bord. On raconte que le grand naturaliste Guvier se



120 H. APPIA

faisait fort de reconstituer d’aprés quelques os d’un animal dis-
paru, I'ensemble de son squelette. La vie a sa logique qui lui
est propre; un organe en appelle un autre; et c’est ainsi,
croyons-nous, que, sans avoir tout expérimenté soi-méme, on
peut entrevoir les liens qui relient certaines réalités ou futures
ou placées hors de la portée de nos facultés mais attestées par
les révélateurs, & celles qui sont déja entrées dans notre expé-
rience et notre vie. Sauvegarder le caractére spécifique des
faits moraux et religicux, définir le genre de certitude qui leur
est propre, exiger qu’on leur applique des méthodes et des cri-
téres qui soient en harmonie avec leur nature, puis rechercher
’'unité organique qui relie toutes les manifestations d’'une méme
vie, telle nous parait étre aujourd’hui la tiche de la dogmatique
chrétienne. Elle est moins ambitieuse que celle qu’on lui assi-
gnait autrefois de servir de couronnement & I'édifice des con-
naissances humaines et d’en consommer la synthése dans une
sorte de philosophie révélée; mais elle n’en est que plus posi-
tive et plus utile. En se renfermant dans son downaine particu-
lier elle évitera les conflits stériles qui ont été dans le passé la
consequence et la punition de ses ingérences dans le domaine
des sciences naturelles, et elle en sera d’autant plus forte pour
se défendre a son tour d’ingérences semblables, et rappeler au
respect des faits ceux qui prétendent contester les réalités mo-
rales et religieuses au nom d’une entité abstruite, d’une idole
nouvelle appelée la Science.

Nous croyons en outre qu’une application conséquente de la
methode historique et expérimentale conduirait les théologiens
a instituer, sous un nom qu’il faudrait choisir d’un commun
accord (celui de psychologie religicuse serait peut-étre trop
étroit, celui de biologie religieuse conviendrait peut-étre mieux
puisqu’il s’agit d'une vie), une vaste enquéte sur les expé-
riences religieuses des individus et des peuples, en particulier
sur les effets pratiques qu’ont telles ou telles doctrines sur ceux
qui les acceplent. Nous sommes convaincu, par exemple, qu'un
relevé des expériences faites en présence de la Bible par des
hommes tres différents de race, d’éducation et de culture con-
stituerait la plus magnifique et la plus solide apologie de ce



THEOLOGIE EXPERIMENTALE 121

qu’on appelle l'inspiration des Saintes Ecritures, entendue dans
un sens large.

Il va sans dire qu’il y aurait encore beaucoup & relever dans
le livre si clair et si riche de M. P. Lobstein. Il et fallu nous
étendre sur ce que les théologiens de la nouvelle école ap-
pellent la conscience chrétienne et sur le subjectivisme qu’on
leur reproche. Ce subjectivisme va trop loin, nous 'avons re-
connu, cependant nous voudrions citer en terminant un pas-
sage remarquable de Luther, qui montre & quel point le grand
réformateur, dont la foi était si puissante, admettait ’élémen
subjectif. Cette citation que nous empruntons & M. Lobstein
est tirée d’un sermon pour le huitiéme dimanche aprés la Tri-
nité : « Nos adversaires rétorquent : Comment donc pouvons-
nous savoir ce qui est parole de Dieu, ce qui est juste ou faux ?
Il nous faut 'apprendre du pape et des conciles. — Eh bien !
laisse le pape et les conciles décider et dire ce qu’ils veulent;
pour toi, je te le dis, tu ne saurais appuyer la-dessus ton assu-
rance, ni tranquilliser ta conscience ; tu ¢s appelé @ décider toi-
méme; il s'agit de ta vie ow de ta mort!. Il faut que ce soit
Dieu lui-méme qui te dise dans ton cceur: voila la parole de
Dieu, — sans cela tu restes dans 'incertitude. »

U Es gilt dir deinen Hals, es gilt dir dein Leben.

THEOL. ET PHIL. 1898



	La théologie expérimentale et l'introduction à la dogmatique de M. P. Lobstein

