
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: La théologie expérimentale et l'introduction à la dogmatique de M. P.
Lobstein

Autor: Appia, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA THÉOLOGIE EXPÉRIMENTALE

ET

L'INTRODUCTION A LA DOGMATIQUE DE M. P. LOBSTEIN '

PAR

H. APPIA

Nous nous éloignons toujours davantage du temps où la théologie

et, particulièrement, la dogmatique se posait en science
universelle et prétendait décider souverainement non seulement

de ce qui est, mais de ce qui peut être, opposant l'autorité

de ses décrets aux faits nouveaux que les recherches
scientifiques pouvaient mettre en lumière. Plus modestes et plus
scrupuleux dans leurs affirmations, les théologiens formés à

l'école de la méthode scientifique moderne ne se contentent
plus d'ordonner systématiquement des connaissances ou des

idées empruntées aux sources les plus différentes, sciences

naturelles, raison théorique, tradition, Ecriture sainte. Ils sentent
le besoin de distinguer nettement ces sources et leur valeur
relative, d'établir entre elles une sorte de hiérarchie, de délimiter
soigneusement les domaines dans lesquelles chaque autorité est

compétente. C'est dire que les questions de méthode prennent
une importance croissante et qu'une Introduction à la dogmatique

est tout autre chose qu'une simple préface. Celle de
M. P. Lobstein a attiré une attention bien méritée par un
ensemble de qualités qu'on ne trouve pas souvent réunies. Je ne
m'arrêterai pas à louer l'auteur, qui n'en a pas besoin ; les lec-

' Travail présenté à la Société (te théologie de Genève le 2"2 décembre 1897.

THÉOL. ETPI1IL 1898. 8



106 H. APPIA

teurs de cette Bévue savent assez à quel point il sait unir l'érudition

allemande à la clarté, à la précision françaises. Aussi
bien ne s'agit-il pas ici d'une critique complète de l'ouvrage en

question, mais seulement d'une série de réflexions provoquées

par sa lecture. M. Lobstein dit lui-même (p. 8) : « Mon désir
serait de fournir aux jeunes théologiens des indications utiles
et surtout leur donner le moyen de contrôler mes recherches
et, au besoin, de rectifier mes résultats et ma méthode. Le plus
vif plaisir d'un esprit qui travaille, a dit un de nos critiques,
consiste dans la pensée du travail que les autres feront plus
tard. » Do fait, son livre constitue un précieux instrument de

travail, et nous a laissé l'impression qu'on peut s'accorder, d'une
manière générale, avec son auteur sur les questions de méthode

sans pourtant arriver nécessairement, dans l'application, aux
mêmes résultats que lui.

Nous croyons avec lui que la dogmatique protestante, pour
faire un travail vraiment scientifique, doit s'affranchir, d'une

part, de la méthode purement spéculative qui la rend solidaire
de la philosophie d'une époque donnée, d'autre part, de la

méthode étroitement biblique qui traite l'Ecriture sa-nte comme

un code doctrinal infaillible, dont les décisions et les enseignements

auraient toujours pour nous force de loi. Tant que la

théorie de la théopneustie ou de l'inspiration littérale de la Bible
a été dominante, la tâche du dogmaticien était en effet bien

simple. Il n'avait qu'à recueillir tous les passages bibliques
relatifs à un sujet donné, les comparer, les classer, les harmoniser,

en partant de l'idée à priori qu'ils ne pouvaient pas se

contredire, enfin formuler le résultat et le défendre contre, les

objections de la raison humaine. Cette théorie est aujourd'hui
presque universellement abandonnée. Un nombre toujours
croissant de théologiens évangéliques reconnaît dans la Bible,

non un répertoire d'oracles infaillibles, mais le document île

l'histoire de la révélation. Beconnaitre cela, c'est, s'obliger à

distinguer entre les phases de cette histoire et à chercher

l'expression la plus parfaite de la révélation à son point culminant,
en Jésus-Christ. L'autorité de Jésus-Christ et celle de ses
premiers témoins en tant que solidaire de la sienne, remplace l'au-



THÉOLOGIE EXPÉRIMENTALE 107

torité du livre, de la lettre. Et qu'on ne nous dise pas : « Vous
commettez un cercle vicieux: car vous ne connaissez Jésus-
Christ et ses premiers témoins que par le moyen du livre. Si vous
commencez par récuser l'autorité de ce dernier, comment, sans

lui, arriverez-vous à connaître le Bévélateur, le Rédempteur? »

Cette objection qui, au premier abord, paraît avoir une grande
force, en a, en réalité, fort peu. Elle confond deux autorités
différentes, celle d'un recueil inspiré qui serait considéré comme
parole infaillible de Dieu, et celle d'un document digne de foi

qui nous fait connaître un personnage ou des faits appartenant
à une époque éloignée. Or, nous prétendons que la Bible, lue

par un homme sans préjugés, ni dogmatiques, ni antidogmatiques

(qui ne la considérerait provisoirement que comme un
livre humain), suffit à l'amener à Jésus-Christ, à lui faire
connaître cette personnalité unique et à le placer devant l'alternative

de la foi et de l'incrédulité. Dans la mesure où ce lecteur
aura été préparé intérieurement à cette rencontre par l'expérience

normale de l'obligation de conscience et par l'expérience

anormale, mais hélas! non moins universelle, du péché,
c'est-à-dire d'une contradiction entre ce qu'il est et ce qu'il
devrait être, il reconnaîtra en Jésus-Christ un révélateur, puis,
à mesure qu'il se confiera davantage en lui, son Bédempteur,
enfin, comme l'apôtre Thomas, « son Seigneur et son Dieu. »

Voilà la preuve expérimentale, preuve qui, évidemment, n'a
toute sa valeur que pour celui qui a fait l'expérience dont
nous parlons, mais sans laquelle il est inutile de vouloir édifier

une dogmatique. Celui qui est arrivé à cette foi personnelle

en Jésus-Christ lira alors la Bible avec d'autres yeux et

y sentira ce je ne sais quoi d'unique, de divin qu'on a désigné

par le mot d'inspiration. Suivre la marche inverse, vouloir
appuyer la dogmatique sur l'autorité de la Bible et l'autorité de la

Bible sur son inspiration, c'est commettre, selon nous, une

grave erreur.
C'est dire que nous sommes d'accord avec M. Lobstein quand

il demande qu'on adopte une méthode régressive, à la fois

expérimentale et historique, qui parte du plus connu pour
remonter au moins connu. Cette méthode ne permettra sans



108 H. APPIA

doute pas d'édifier des systèmes d'une aussi belle ordonnance

que ceux qu'on a construits autrefois en partant d'un à priori
métaphysique, mais elle est plus scientifique et permet
d'atteindre des résultats permanents qui ne sont pas nécessairement

remis en question chaque fois que la philosophie du joui-
change. Des faits restent toujours des faits. Le savant qui les a

reconnus, décrits, mis en corrélation les uns avec les autres a

fait une œuvre durable, il a posé des pierres sur lesquelles
d'autres, venant après lui, pourront s'élever plus haut sans
avoir besoin de tout démolir afin de changer le plan même d'un
édifice trop arbitrairement tracé.

En parlant de méthode expérimentale, veut-on accorder par
là à chacun le droit de rejeter, comme non existant, ce qui ne
cadre pas avec son expérience personnelle? Certaines critiques
adressées à la nouvelle théologie semblent partir de cette idée.

Il est bon qu'on sache que M. Lobstein répudie énergiquement
ce point de vue. U critique (p. 72 à 78) le subjectivisme outré de

Schleiermacher et de ses disciples, et n'a pas de peine à

démontrer que « les théoriciens de l'expérience personnelle
essayent de prendre pied sur un sol qui n'est ni assez large ni

assez ferme pour porter le poids d'une construction dogmatique.

» Plus loin il s'exprime de la manière suivante : « Notre

expérience personnelle n'est pas seulement trop étroite et trop
incomplète pour servir de source à la science dogmatique,
elle est sujette à trop de méprises, elle est trop faible, trop
intermittente, trop entachée d'erreurs et de péchés pour qu'il
nous soit possible de puiser dans notre conscience de chrétien
la matière première de notre travail de théologien. Il suffit,
pour s'en convaincre, de serrer les questions de plus près et
de descendre à quelques exemples particuliers et à quelques
applications concrètes. Quoi en développant la notion
chrétienne de Dieu, le dogmaticien mesurerait la réalité de l'amour
divin à l'intensité du sentiment qu'il en éprouve En traitant de

la justification, il prendrait son centre de gravité dans le fait
de sa foi subjective En parlant de la vie nouvelle, il ferait

reposer les assises de la doctrine chrétienne, sur les phénomènes

qu'il découvrirait en lui-même Mais ne sait-il donc pas, n'a-



THÉOLOGIE EXPÉRIMENTALE 10'J

t-il jamais senti que cette certitude intime, qui doit porter le

poids d'une construction doctrinale, traverse parfois de redoutables

éclipses? Sa vie intérieure ne connaît-elle pas la sécheresse

et le vide, les luttes et les doutes, les fluctuations
douloureuses et débilitantes, les humiliations amères de la défaite
et des chutes Ce sont là aussi des expériences, dont le chrétien

le plus vivant atteste la poignante réalité et qui le font
soupirer après une certitude fondée ailleurs que sur le sol mouvant
de nos sentiments, de nos pensées et de nos efforts. Si le chrétien

condamné par son cœur en appelle à Dieu qui est plus
grand que son cœur, si dans le trouble de son âme il a recours
à l'immuable fidélité de Celui en qui il n'y a aucune ombre de

changement, s'il est heureux de détourner son regard de ses

œuvres toujours imparfaites et de sa foi toujours insuffisante

pour l'attacher sur un Sauveur qui reste le même hier, aujourd'hui,

éternellement, comment le théologien oserait-il s'aventurer

sur une autre voie? Ne doit-il pas chercher, lui aussi,

pour garantir la solidité de son système, le roc dont le fidèle a

besoin pour assurer la fermeté de sa foi »

On ne saurait mieux dire et il y a là, me semble-t-il, de quoi
satisfaire les adversaires du subjectivisme. Reste à savoir quel
est le roc que M. Lobstein nous offre pour y prendre place.
C'est ici que nous sommes obligé de nous séparer de lui ou du

moins de trouver son exposé insuffisant. Selon lui, la question
de la source de la dogmatique revient à celle delà source de la
foi. Quelle est donc cette source vive d'où procède la foi du

chrétien protestant? « La réponse ne saurait être douteuse,
continue l'auteur. C'est l'Evangile, c'est-à-dire la révélation de

la grâce de Dieu en Jésus-Christ, l'Evangile qui, par sa

puissance rédemptrice et sanctifiante, réveille dans l'âme altérée
de pardon et de justice la confiance en l'éternelle miséricorde,
la certitude du pardon et de l'adoption divine, la force
victorieuse du péché et du monde. Tel est l'objet unique de la foi

chrétienne, tel en est le principe souverain et permanent. »

Cette réponse nous conduit bien, en effet, au centre, au point
culminant de la révélation. Mais M. Lobstein continue un peu
plus loin : <i La foi dont le dogmaticien doit développer et ana-



110 H. APPIA

Jyser les affirmations existe à l'état d'expérience religieuse dans

le membre vivant de la communauté chrétienne, partant elle
n'est l'objet el la source de la dogmatique que dans la mesure
où elle s'identifie avec le contenu divin de la révélation
évangélique. Il s'ensuit que, bien comprises et ramenées à leur
signification pleine et complète, les deux thèses, « la source de

» la dogmatique, c'est la foi, » et « la source de la dogmatique,
» c'est l'Evangile, » loin de s'exclure ou de se contredire,
s'appellent et se conditionnent. » Ici j'avoue que je ne comprends
plus bien. Est-ce que le roc et la foi qui devait s'y appuyer
sont une seule et même chose? Et pourtant on nous disait tout
à l'heure avec raison, et notre expérience nous le dit également,
que notre foi est souvent faible et vacillante et plus semblable a

une vague qui monte et descend qu'à un rocher ferme et
inébranlable! Il ne suffit pas de nier l'existence d'une contradition

pour la faire disparaître; or, il me semble voir là une contradiction

positive qui ressort plus clairement encore si l'on rapproche
cette phrase de la page 79 : « La tâche du dogmaticien consiste
à analyser la foi de l'Eglise, â en épanouir le contenu, à enchaîner

les affirmations ; il u'u rien à y ajouter, il n'a rien à eu

retrancher. » Et cette autre de la page 80 : « Cette expérience
n'est religieuse et chrétienne, partant elle n'est l'objet et la

source de la dogmatique, que dans la mesure où elle s'identifie

avec le contenu divin de la révélation évangélique. » Il y a

eu des époques de l'histoire où en analysant la foi de l'Eglise
« sans y rien ajouter, sans en rien retrancher, » on en aurait
tiré une dogmatique fort différente de ce que M. Lobstein
considère comme le contenu divin de la révélation évangélique.
Par conséquent, le contenu divin de la révélation évangélique
et le contenu actuel de l'expérience de l'Eglise ne se recouvrent

pas parfaitement, et ne doivent pas être identifiés. 11 y a là

deux éléments qu'il ne sert de rien de confondre et notre
auteur aurait mieux fait droit à cette distinction s'il avait accordé

plus d'attention au rôle que joue le témoignage dans la formation

de nos connaissances et de nos convictions. Il se défend

dans une note de méconnaître ce rôle et cite le bel ouvrage de

M. E. Naville sur Le témoignage du Christ et l'unité du monde



THÉOLOGIE EXPÉRIMENTALE 111

¦ìrrétien. Mais c'est trop peu pour un sujet aussi important.
Lorsqu'on parle de science expérimentale, on devrait faire

droit à ce point capital, c'est que nous devons au témoignage
d'autrui l'immense majorité de nos connaissances. Il deviendrait
impossible d'acquérir même une seule des sciences naturelles
si l'on ne voulait admetttre que ce qu'on a expérimenté soi-
même, ou seulement contrôler toutes les expériences faites par
les autres. On admet, je le veux bien, que ces expériences sont
incessamment renouvelables et que si l'on avait été à la place
de celui qui les a faites, on aurait vu et entendu comme lui.
Mais on n'est pas toujours à même de se placer dans des

conditions identiques; il faut souvent pour cela des laboratoires ou
des instruments qu'on ne possède pas. On est donc obligé de

s'en rapporter aux témoignages qui nous paraissent les plus
dignes de foi. On cite M. un tel, « qui fait autorité dans la

matière, » sans encourir le reproche de superstition ou d'abdication

intellectuelle. Toute autre manière d'agir serait taxée de

déraisonnable par ceux-là même qui insistent le plus sur le
devoir d'être exact et de ne rien avancer sans preuves.

U y a donc dans nos connaissances, dites expérimentales,
deux éléments, l'un qui nous vient de notre propre expérience,
l'autre de l'expérience d'autrui qui n'est pas toujours renouvelable

par nous. Pourquoi donc s'étonnerait-on de retrouver ce

double élément dans le domaine de la connaissance religieuse et
morale Pourquoi vouloir à toute force supprimer l'un au profit
de l'autre ou les identifier en dépit des faits? « Heureux ceux

qui n'ont pas vu et qui mil cru, » dit Jésus, distinguant ainsi
nettement et opposant l'un à l'autre la vue ou l'expérience (qui est

une espèce de vue) et la foi qui, sur un témoignage digne de foi,
accorde sa confiance au témoin. « Si tu crois, lu verras la gloire
tie Dieu, » dit autre part le même Jésus, posant ainsi la foi comme
condition de l'expérience et comme destinée à se changer
progressivement en vue. Il y a aujourd'hui parmi les théologiens
progressifs une tendance assez générale, soit à supprimer la

révélation objective (ce que ne fait pas M. Lobstein), soit à en
exclure tout élément intellectuel pour la réduire à n'être qu'une
simple manifestation de vie. « Le point capital, où l'action de



112 H. APPIA

l'Esprit de Dieu est vraiment nécessaire, écrit M. Auguste
Sabatier, c'est de nous faire faire une expérience nouvelle, de poser

en nous un commencement de vie. Nous sommes morts
dans nos fautes et dans nos péchés. On ne nous aide pas en

nous donnant une idée abstraite de plus, mais en nous ressuscitant.

Modifiez d'abord ma vie intérieure, mon rapport concret
avec Dieu, je me charge bien moi-même de modifier ensuite.

ma dogmatique. » Dans un sens, nous souscrivons pleinement
à ces paroles de l'éminent théologien, tout en nous demandant

comment il les accorde avec sa négation du surnaturel, car ce

qu'il décrit là c'est un miracle moral. Mais l'histoire évangélique,
et celle de l'Eglise chrétienne prouvent que le moyen dont Dieu

s'est servi pour ressusciter des âmes a été la parole. Or ce qui
distingue la parole humaine du langage inarticulé des animaux,
c'est qu'elle exprime et communique des 'niées. Nous ne nions

pas ce phénomène mystérieux qu'on a appelé la contagion morale

et spirituelle; nous y croyons fermement et sommes
convaincus qu'il joue un rôle important dans la propagation de la

foi. Mais c'est cependant par la parole et par conséquent sous
forme d'idées que l'expérience d'autrui nous est en général
communiquée.

« Vous faites donc, dira-t-on. de la révélation quelque chose

d'extérieur. » C'est un reproche capital aux yeux de ceux qui
ne veulent entendre parler que de révélation intérieure, s'épa-
nouissant spontanément comme une fleur au fond de notre âme.

Quelque chose d'extérieur Mais, certainement, dans un sens.
Pour que ma foi soit un acte moral, il faut qu'elle ait le caractère

d'une acceptation de quelque chose qui n'est pas moi et

qui fait appel à ma liberté. Une action intérieure irrésistible
aurait un caractère magique et serait aussi inefficace que la

contrainte matérielle pour établir un rapport jiersonncl ile
confiance, de soumission et d'amour. Ce caractère objectif et, si

l'on veut, extérieur, de la révélation, nécessaire pour
sauvegarder notre liberté morale, l'est aussi pour fournir à notre foi
un véritable point d'appui dans le non-moi. « Ce sont, dit saint
Paul, des choses que l'œil n'avait point vues, que l'oreille
n'avait point entendues, qui n'étaient pas montées nu rieur île



THÉOLOGIE EXPÉRIMENTALE 113

l'homme, ces merveilles que Dieu a préparées à ccit.r qu'il aime
et qu'il nous a révélées par sun Esprit. » C'est quand je puis
faire cette distinction entre ce qui vient de rnoi et ce qui m'est
donné, communiqué, révélé par quelqu'un qui n'est pas moi,
que je trouve un point d'appui et prends pied sur le roc.

Mais on insiste et l'on dit que dans ce domaine moral et
religieux où tout doit être vécu, ce que j'accepte ainsi d'autorité,
sur le témoignage d'autrui, reste en moi comme un corps étranger,

inassimilable, qui n'entre pas vraiment dans ma vie
intérieure '. Vous méconnaissez, nous dit-on, ou vous atténuez la
différence essentielle entre la foi du cœur et la croyance
intellectuelle, adhésion de l'esprit à certaines vérités qui n'exercent
aucune influence sur la pratique. Ce reproche, nous le repoussons

énergiquement; nous maintenons que la foi est un acte de

la volonté qui, mise en présence de la vérité, la saisit, se

l'approprie et en vit. Mais la croyance intellectuelle, peut être un
acheminement à la foi, c'est même ainsi que les choses se passent

le plus souvent chez des personnes qui ont reçu dès leur
enfance une éducation chrétienne. Les doctrines évangéliques
qui leur ont été enseignées restent pendant un temps plus ou
moins long à la surface de leur âme comme des corps étrangers

; puis vient une crise dans laquelle ces doctrines sont ou
bien rejetées, ou assimilées par une appropriation personnelle
qui transforme la croyance en foi. La partie de l'Evangile qui a

été ainsi assimilée, qui est entrée dans ma vie intérieure, dans

mon expérience morale est celle par laquelle j'ai prise sur l'Evangile,

ou plutôt par laquelle l'Evangile a prise sur moi. Mais je
n'ai pas le droit d'affirmer qu'elle soit tout l'Evangile. De fait,
il n'est pas un chrétien qui n'ait fait l'expérience que certaines
doctrines chrétiennes ou certains passages bibliques, qui ne lui
disaient rien pendant un temps, lui sont devenus clairs et ont
eu une influence toute nouvelle sur sa foi et sa vie. Une telle
expérience faite par nous et par beaucoup d'autres devrait
rendre les représentants de la théologie expérimentale plus

1

« Une doctrine dont nous ne pouvons pas expérimenter personnellement le
contenu religieux, n'aurait pas droit de cité dans le système de la dogmatique

protestante » (Lobstein, Introduction, p. 151).



114 H. APPIA

prudents qu'ils ne sont et moins pressés d'éliminer telle ou
telle doctrine comme abstraite, purement théologique ou
métaphysique et sans importance pour la vie religieuse, alors que
les premiers témoins de la révélation lui ont accordé une grande
importance et en ont vécu. Nous irons même plus loin et
soutiendrons qu'il est raisonnable et vraisemblable de supposer
que ces témoins ont fait des expériences uniques en leur genre,
que nous ne pourrons jamais contrôler nous-mêmes.

Cela est tout particulièrement le cas de Jésus-Christ, qui se

pose en révélateur du monde invisible, en représentant de Dieu
dans un sens unique, et demande à ses disciples une confiance
sans bornes, un abandon complet de tout leur être à lui, comme
à celui qui a le droit de dire : « Je suis le chemin, la vérité et la
vie. » U y a à cet égard une parole remarquable dans l'entretien
de Jésus avec Nicodème. Après en avoir appelé à celte révélation

de l'Ancien Testament que le « docteur d'Israël » eût dû
connaître aussi bien que lui, il en appelle à l'harmonie profonde
qui existe entre sa doctrine et certaines vérités morales accessibles

à toute conscience droite et à tout cœur honnête. C'est

là, en effet, comme l'a bien montré M. F. Godet dans son
commentaire, le sens de la distinction que Jésus établit entre deux
classes d'objets auxquels se rapporte son enseignement, les

choses terrestres et les clioses célestes (Jean III, 12). « Si, quand
je vous parle des choses terrestres, vous ne croyez pas, comment

croirez-vous quand je vous parlerai des choses célestes?»
11 n'est plus nécessaire aujourd'hui de s'arrêter à démontrer
qu'en parlant d'enseignements relatifs aux choses terrestres,
Jésus n'a pu en appeler à des connaissances surnaturelles
concernant le inonde, la nature et ses phénomènes, la géologie,
l'astronomie et la physique. Chacun reconnaît que la révélation
ne porte pas sur ces choses et que le Sauveur s'est uniquement
préoccupé des réalités morales qui constituent la trame de la

vie humaine. Il faut donc entendre par ces choses terrestres tout
le domaine de la vie morale dans lequel l'homme, guidé par la

raison et la conscience, par la réflexion et l'expérience intime,
peut faire quelques découvertes et conquérir certaines vérités,
mais où la révélation chrétienne vient répandre des lumières



THÉOLOGIE EXPÉRIMENTALE 115

toutes nouvelles. Ces choses terrestres, ce sont, par exemple,
l'opposition du bien et du mal, la responsabilité de l'homme,
ses devoirs, sa culpabilité, sa condition honteuse et misérable,
son impuissance à en sortir par lui-même, son besoin de pardon,

de régénération et de salut.
Voilà ce que Jean-Baptiste et Jésus avaient commencé par

annoncer, ce que le Sauveur ne cessa d'annoncer pendant tout
son ministère, car il faut les avoir crues et comprises pour pouvoir

croire aux « choses célestes ; » les premières sont les

degrés nécessaires pour arriver aux secondes et celui qui ne veut

pas de ces degrés n'arrivera jamais plus haut. En effet, quand
on vous parle de votre vie morale, de ce qui se passe dans

votre âme, de vos besoins, de vos misères, vous pouvez rentrer
en vous-mêmes, consulter vos expériences intimes et constater
la vérité de ce qu'on vous enseigne. Jésus, le Bévélateur
suprême vous invite à cet examen, il fait appel à votre conscience,
à votre raison, à votre expérience de la vie. Il ne prétend pas
imposer son autorité d'une façon arbitraire et extérieure sans

vous permettre d'en examiner les titres. U commence par attirer
votre attention sur certaines vérités, sur certains faits que vous
n'aviez jamais vraiment compris, que vous aviez peut-être
même à peine remarqués, mais que vous pouvez constater

par vous-mêmes, et que d'autres hommes ont constatés avant,

vous par l'expérience intime. Il en appelle à l'harmonie
profonde que vous pouvez reconnaître entre son enseignement sur
ces points et ce que vous disaient déjà obscurément le besoin et

les pressentiments que vous en aviez. Il vous révèle vous-même
à vous-même pour vous révéler ensuite Dieu et les choses
divines. Il cherche à gagner votre confiance pourvous faire monter

de plus en plus haut. C'est dans la mesure où cette relation
de pleine confiance se sera établie entre vous et lui que vous

pourrez accepter de sa bouche des enseignements même
surprenants et difficiles pour lesquels vous n'aurez d'abord d'autre
garantie que sa parole. Vous vous direz alors : « Je connais la

sagesse, la sainteté et la parfaite bonté de celui qui me parle.
J'ai constaté par mon expérience la vérité de ses affirmations
sur les points où je puis les contrôler. Si donc il m'affirme une



116 H. APPIA

chose avec insistance, je ne puis refuser de lui accorder ma
foi. Jene saurais admettre qu'il me trompe; le jour viendra
sans doute où je comprendrai ce qui m'est obscur aujourd'hui. >>

A celui qui s'abandonne ainsi à Jésus-Christ et à sa direction,
non pas aveuglément, mais par une conviction personnelle et

réfléchie, le grand Bévélateur fera aussi connaître ce qu'il
appelle les choses célestes, c'est-à-dire les faits célestes, les réalités
invisibles que l'homme est incapable de découvrir par ses propres
recherches ou d'atteindre par ses raisonnements, notamment
tout ce qui concerne la Bédemptiou et l'ordre de la grâce. Ce

sont là évidemment ces « choses que l'œil n'a point vues, que
l'oreille n'a pas entendues et qui ne sont pas montées un iicur
ile l'homme, » c'est-à-dire dont l'humanité ne peut avoir eu
connaissance par aucun des trois moyens ordinaires de connaissance,

les sens, la tradition et l'intuition rationnelle, «mais qui
Dieu a préparées à ceux qui l'aiment. » Cette œuvre de Rédemption

et de salut s'accomplit sur la terre, dans l'histoire, mais

ces faits matériels ne sont que la face extérieure et visible de

ce qui se passe au sein du monde spirituel ; ils ne sont donc

pas, par eux-mêmes, révélateurs et rédempteurs; ils doivent
être expliqués, commentés et compris. Sans cela, la mort de

Jésus-Christ, par exemple, n'est qu'un supplice comme un
autre, sa résurrection qu'un fait d'hallucination contagieuse,
etc. De là la nécessité d'un témoignage autorisé pour révéler
aux hommes les véritables intentions de Dieu à leur égard.

Je prévois bien l'objection qu'on fera à cette manière de

présenter l'autorité religieuse. On dira que la vérité religieuse et

morale est si personnelle, si intimement liée à la vie intérieure
qu'on la dénature du moment où on la transforme en une
affirmation théorique qu'on invite l'intelligence à admettre comme
vraie. C'est dire que, dans ce domaine, l'expérience d'autrui ne

peut jamais remplacer la mienne ou y être ajoutée comme une

quantité de même nature. Cette objection n'est décisive que si

l'on commence par réduire la révélation, comme le fait M.

Sabatier, à l'expérience du «rapport de filialité humaine et de

paternité divine » faite dans la conscience de Jésus et
renouvelable par le croyant. Il va sans dire que l'affirmation



THÉOLOGIE EXPÉRIMENTALE 117

de ce rapport normal entre un autre homme et Dieu ne
remplace pas l'existence et la conscience personnelle de ce rapport

entre mon Père céleste et moi. Mais l'Evangile ne nous
présente pas les choses de cette manière. Il affirme l'existence

de pensées et d'intentions divines, d'un plan divin,
d'une entreprise divine, enfin de faits divins, de l'ordre supra-
sensible, d'un fait surtout qui les résume tous et que Jésus

exprime en ces mots : « Dieu a, tant aimé le monde qu'il a
ilonnè son Fils unique afin que quiconque croit en lui ne

périsse pas mais qu'il ait la vie éternelle. » Or un fait ou des

faits appartenant au passé ne pourront jamais devenir, pour
nous, objets d'expérience directe. Notre sens intime, notre
conscience morale ou chrétienne ne nous apprendra rien à leur
égard. Ils ne nous sont accessibles que par la voie du témoignage,

mais deviennent nôtres dans la mesure où nous croyons
à leur réalité. Ils entrent en nous, sous forme de connaissances

historiques ou d'idées, mais deviennent aussitôt ce que
M. Fouillée appelle des idées-forces par l'action qu'ils exercent
sur notre sensibilité et notre volonté. L'ordre donné à Abraham

de sortir de son pays et de sa parenté et les promesses
que Dieu lui fit, furent des idées-forces qui transformèrent sa

vie tout entière et en changèrent le cours ultérieur. Ces

grandes affirmations évangéliques : « Dieu a aimé, » « Dieu a

donné » sont, par excellence, des choses célestes, comme dit
Jésus, ou comme dit saint Paul, des choses qui n'étaient pas
venues an cœur de l'homme. Mais ces faits fondent une vie
intérieure nouvelle parce qu'ils inspirent au croyant la confiance,
la joie, la reconnaissance. «.Nous l'aimons parce qu'il nous a
aimés le premier, » dit saint Jean.

Quand même on nous contesterait l'authenticité des paroles

que nous avons empruntées à l'entretien de Jésus avec
Nicodème, parce qu'elles se trouvent dans le quatrième Evangile, nous

croyons pouvoir dire qu'elles rendent bien l'attitude que le
Sauveur prend dans les synoptiques eux-mêmes, comme témoin
autorisé du monde invisible. Lorsqu'on présente la soumission
confiante à quelqu'un qui en sait plus que nous, comme dégradante

et nuisible au plein développement de l'esprit, on va



118 H. APPIA

contre l'expérience des siècles : celle-ci prouve au contraire
qu'il y a là un moyen pédagogique des plus puissants, sans

lequel aucun de nous n'aurait atteint le degré de culture
intellectuelle et morale qu'il a atteint. Si cela est vrai dans le
domaine des connaissances limitées que peut nous transmettre un
maître humain, combien plus cela le sera-t-il dans l'éducation
de l'humanité par Dieu Un des plus puissants moyens de

développer le caractère et de forlifier la foi sera de mettre à

chaque instant l'homme en demeure de choisir entre les

apparences sensibles et la réalité invisible et éternelle attestée par
la seule parole du révélateur. Cela est surtout le cas lorsqu'il
s'agit de desseins, de plans divins non encore réalisés, et relatifs

à un avenir plus ou moins éloigné. Or toute une partie
importante de l'Evangile se rapporte à l'avenir du règne de Dieu
dans l'individu, dans l'humanité et dans l'univers, aux
conquêtes progressives et décisives de la vie nouvelle sur l'empire
du péché et sur la mort.

La révélation de ces pensées divines sous forme de

promesses a pour but de provoquer cette « espérance rire et

glorieuse » dont parle saint Pierre et qui devrait être le caractère
saillant de notre piété. Cette révélation est en même temps un
des moyens que Dieu a employés pour en amener lu réalisation
effective, moyen moral par excellence parce qu'il fait appel à la

libre coopération de celui qui a compris la pensée divine et

veut la \oir se réaliser. Nous croyons donc que M. Lobstein
s'aventure sur un terrain bien dangereux et ne réussit pas à

échapper à l'accusation d'arbitraire lorsque après nous avoir
donné comme autorité dernière « le contenu divin » de la

révélation évangélique, il prétend définir « le fond de la conscience

de Jésus » et éliminer le reste de son enseignement comme une

enveloppe temporaire et locale. Un des exemples qu'il choisit

pour légitimer cette application excessive de sa méthode est

particulièrement malheureux : « S'il est certain, dit-il à la page
139, qu'on ne saurait historiquement séparer le royaume
messianique de la personne de son fondateur, faut-il en conclure

que pour le chrétien d'aujourd'hui le titre et la notion du

Messie, les fonctions théocratiques qu'il s'arroge, les espé-



THÉOLOGIE EXPÉRIMENTALE 119

ranees apocalyptiques qui s'attachent à son œuvre ont une
valeur absolue et éternelle? N'est-il pas de toute évidence que
la foi chrétienne laisse tomber d'instinct l'enveloppe temporaire
et locale pour s'emparer et se nourrir de la substance religieuse
qu'elle recèle? » Il y a si peu évidence sur ce point, que la foi
en Jésus-Christ comme Messie et roi théocratique et l'idée du

règne de Dieu comme devant un jour s'établir ici-bas dans les

faits est en train de provoquer un réveil de l'activité sociale

dans divers cercles chrétiens en France et ailleurs et d'enflammer

d'enthousiasme et de saintes espérances des milliers de

jeunes gens dans les pays anglo-saxons.
Les idées de M. Lobstein sur ce point et sur beaucoup

d'autres mériteraient, d'être soumises à une critique serrée qui
nous entraînerait trop loin. Nous avons simplement voulu montrer

qu'on peut pratiquer en théologie une méthode historique
et expérimentale sans être nécessairement conduit par elle à

des résultats aussi négatifs que MM. Sabatier et Lobstein, qu'on
peut en particulier rompre avec l'ancienne manière d'envisager
et de traiter les Saintes Ecritures sans sacrifier pour cela
l'autorité de Christ et de ses premiers témoins ni consentir à des

« simplifications indéfinies du christianisme. » Notre auteur dit
quelque part (p. 112, 113) : « Cette vérité qui fait des croyants
et qui n'est accessible qu'aux croyants, ce fait qui donne
naissance à la foi et qui est saisi par la foi, c'est précisément
l'Evangile, c'est la Parole de Dieu, c'est la révélation divine
dans la personne et l'œuvre de Jésus-Christ. » Après tout ce

qui vient d'être dit nous croyons qu'il faut ajouter à cette
définition de l'Evangile « l'enseignement ou le témoignage de Jésus-

Christ et de ses premiers témoins. »

Sur la base de ces expériences et de ces témoignages le
dogmaticien cherchera à saisir et à montrer l'organisme de la

vérité chrétienne; nous sommes persuadé que si M. Lobstein

pratiquait d'une manière conséquente la méthode organique

qu'il recommande sans se laisser influencer par certaines
prémisses philosophiques et critiques étrangères au sujet, il serait
amené à conserver des faits ou des loctrines qu'il jette
pardessus bord. On raconte que le grand naturaliste Cuvier se



120 H. APPIA

faisait fort de reconstituer d'après quelques os d'un animal

disparu, l'ensemble de son squelette. La vie a sa logique qui lui
est propre ; un organe en appelle un autre ; et c'est ainsi,
croyons-nous, que, sans avoir tout expérimenté soi-même, on

peut entrevoir les liens qui relient certaines réalités ou futures
ou placées hors de la portée de nos facultés mais attestées par
les révélateurs, à celles qui sont déjà entrées dans notre
expérience et notre vie. Sauvegarder le caractère spécifique des

faits moraux et religieux, définir le genre de certitude qui leur
est propre, exiger qu'on leur applique des méthodes et des
critères qui soient en harmonie avec leur nature, puis rechercher
l'unité organique qui relie toutes les manifestations d'une même
vie, telle nous paraît être aujourd'hui la tâche de la dogmatique
chrétienne. Elle est moins ambitieuse que celle qu'on lui
assignait autrefois de servir de couronnement à l'édifice des
connaissances humaines et d'en consommer la synthèse dans une
sorte de philosophie révélée; mais elle n'en est que plus positive

et plus utile. En se renfermant dans son domaine particulier

elle évitera les conflits stériles qui ont été dans le passé la

conséquence et la punition de ses ingérences dans le domaine
des sciences naturelles, et elle en sera d'autant plus forte pour
se défendre à son tour d'ingérences semblables, et rappeler au

respect des faits ceux qui prétendent contester les réalités
morales et religieuses au nom d'une entité abstraite, d'une idole
nouvelle appelée la Science.

Nous croyons en outre qu'une application conséquente de la
méthode historique et expérimentale conduirait les théologiens
à instituer, sous un nom qu'il faudrait choisir d'un commun
accord (celui de psychologie religieuse serait peut-être trop
étroit, celui de biologie religieuse conviendrait peut-être mieux

puisqu'il s'agit d'une vie), une vaste enquête sur les

expériences religieuses des individus et des peuples, en particulier
sur les effets pratiques qu'ont telles ou telles doctrines sur ceux

qui les acceptent. Nous sommes convaincu, par exemple, qu'un
relevé des expériences faites en présence de la Bible par des

hommes très différents de race, d'éducation et de culture
constituerait la plus magnifique et la plus solide apologie de ce



THÉOLOGIE EXPÉRIMENTALE 121

qu'on appelle l'inspiration des Saintes Ecritures, entendue dans

un sens large.
Il va sans dire qu'il y aurait encore beaucoup à relever dans

le livre si clair et si riche de M. P. Lobstein. Il eût fallu nous
étendre sur ce que les théologiens de la nouvelle école

appellent la conscience chrétienne et sur le subjectivisme qu'on
leur reproche. Ce subjectivisme va trop loin, nous l'avons

reconnu, cependant nous voudrions citer en terminant un passage

remarquable de Luther, qui montre à quel point le grand
réformateur, dont la foi était si puissante, admettait l'élémen

subjectif. Cette citation que nous empruntons à M. Lobstein
est tirée d'un sermon pour le huitième dimanche après la Trinité

: « Nos adversaires rétorquent : Comment donc pouvons-
nous savoir ce qui est parole de Dieu, ce qui est juste ou faux?
Il nous faut l'apprendre du pape et des conciles. — Eh bien

laisse le pape et les conciles décider et dire ce qu'ils veulent ;

pour toi, je te le dis, tu ne saurais appuyer là-dessus ton

assurance, ni tranquilliser ta conscience ; tu es appelé à décider toi-
même; il s'agit de ta vie ou de ta morti. Il faut que ce soit
Dieu lui-même qui te dise dans ton cœur : voilà la parole de

Dieu, — sans cela tu restes dans l'incertitude. »

1 Es gilt dir deinen Hals, es gilt dir dein Leben.

THÉOL. ET PHIL. 1898


	La théologie expérimentale et l'introduction à la dogmatique de M. P. Lobstein

