
Zeitschrift: Revue de théologie et de philosophie et compte rendu des principales
publications scientifiques

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 31 (1898)

Artikel: Du surnaturel : lettre à M. le professeur Paul Chapuis

Autor: Rivier, T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-379641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-379641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DU SURNATUREL

Lettre à M. le professeur Paul Chapuis.

Monsieur le professeur,

Permettez-moi de vous remercier pour votre livre Du surnaturel.

Sa première partie surtout m'a causé un vif plaisir par la
clarté avec laquelle vous y traitez le problème philosophique.
Voilà tantôt dix ans que ce point de vue s'est imposé à moi au
pied de la chaire d'un professeur de Marbourg et que les controverses

sur la question m'en démontrent toujours de nouveau la
justesse. Quand cela n'aurait pas suffi à me faire goûter votre
ouvrage, le mouvement causé dans la Suisse allemande par les
événements de Vialas m'y aurait préparé, en me montrant le
désarroi dans lequel tombent les esprits les plus divers, lorsqu'ils
ignorent ce que vous exposez si bien. Si donc je prends la grande
hardiesse de vous présenter ici quelques réflexions suggérées par
la lecture de votre livre, vous voudrez bien, j'espère, y reconnaître
les remarques d'un adhérent, indépendant mais convaincu, de la
tendance théologique aux progrès de laquelle vous vous employez
avec tant de zèle.

En deux mots, votre ouvrage me parait trop influencé par des

préoccupations provenant de polémiques plus ou moins récentes ;
il est trop dirigé contre certaines gens. Cette orientation,
compréhensible du reste, me paraît affaiblir la portée de plusieurs de vos
affirmations justes. Je ne m'expliquerais du moins pas autrement
certaines de vos conclusions.

Dans le milieu où vous avez le bonheur de vivre, les hommes

qui partagent vos idées me paraissent portés à s'exagérer la
profondeur du fossé qui les sépare de ceux que, par un usage
évidemment très impropre du terme, ils continuent à appeler les



86 TH. RIVIER

orthodoxes. Vous nous le laissez plusieurs fois entendre : il n'y a,
de fait, plus d'orthodoxes; il y a seulement des esprits sur lesquels
l'orthodoxie conserve une influence plus ou moins grande. Or,
quand un système est aussi parfaitement détraqué, est-il bien
indiqué de harceler ceux qui s'y rattachent encore-par quelque
bout"? Je crains qu'on ne s'aliène ainsi beaucoup de gens qu'avec
un peu plus de confiance et de patience on aurait bientôt avec soi.
Car beaucoup sont nos amis qui ne s'en doutent pas; il suffit,
pour s'en convaincre, de les comparer à nos vrais adversaires;
et ils s'en douteraient peut-être si nous savions les reconnaître
et les traiter comme tels.

Cette réflexion m'a été suggérée par la seconde partie de votre
livre. Vous nous avez prouvé dans la première, par des arguments
dont il me semble difficile de contester la force, que le miracle, au
sens de vos opposants, est inconcevable, qu'il ne rentre pas dans
« le champ des phénomènes perceptibles à notre structure mentale.

» J'en tire, moi, cette conclusion, que personne, en fait, ne

conçoit le miracle ainsi ; et qu'à part les isolés qui ont infligé à leur
intelligence une torture suffisante pour se persuader qu'ils le

conçoivent de cette manière et d'autres gens, dont je parlerai plus tard,
tout le monde entend par ce terme de miracle autre chose. J'ouvre
Littré à l'article miracle. La première acception indiquée est celle

qu'a fixée l'école; aussi les exemples cités à l'appui sont-ils surtout
empruntés aux philosophes ou aux théologiens. Lorsqu'il s'agit
ensuite d'appuyer par des exemples la seconde acception du terme,
celle de chose extraordinaire, Littré en trouve une beaucoup plus
ample moisson chez les écrivains les plus divers. Cela me parait
corroborer ma conviction que pour la grande majorité des hommes,
qui se moquent après tout de la métaphysique, ce terme de

miracle a toujours désigné et désigne encore aujourd'hui, non pas
une chose contre nature, incompréhensible, inexplicable, mais
tout simplement une chose extraordinaire, incomprise, inexpliquée.

Il en est de même, à mon sens, du mot surnaturel. Tablons
donc là-dessus, nous qui voulons faire de la théologie fondée sur
l'expérience ou l'observation. Ne prétendons pas monopoliser des

termes de la langue pour leur faire désigner des notions
contradictoires et leur dénier ensuite droit de cité dans le langage de nos

contemporains. Laissons-leur donc le sens que l'esprit humain,
qui constate et nomme les faits avant d'en chercher la théorie,
leur a donné toujours en tout premier lieu. Employons-les dans



DU SURNATUREL 87

cette acception, puisqu'elle est à la fois conforme à la langue et à

la vérité, et les théories qui nous chagrinent tant iront rejoindre
les vieilles lunes avec le système qui les a engendrées, plus
rapidement que si, par nos attaques, nous les retenons sur la scène

et encourageons le préjugé chez nos opposants.
D'autant plus, qu'il y a au fond de l'attitude de ces derniers

quelque chose de beaucoup plus respectable que le préjugé, et que
nous avons à combattre d'autre part de vrais adversaires. La
persistance de la vieille idée du miracle est fâcheuse
assurément; mais elle l'est infiniment moins que la négation du
miracle au sens vrai, ou la méconnaissance de son importance,
deux choses que pareille controverse tend, j'en ai peur, à encourager

chez les sots et négateurs de parti pris. Or les voici, nos
vrais adversaires, dans la question en litige; ce sont ces sots, dont
vous parlez quelque part, qui prennent volontiers des allures
scientifiques, mais nient avec infatuation tout ce qu'ils ne

comprennent pas, fût-ce même des faits constatés; sots plus amis
de Platon que de la vérité et qui ne comprennent rien aux
aspirations supérieures de l'âme humaine; sots bien intentionnés
parfois, mais sots méchants souvent, pour lesquels la moquerie est un
grand argument, et cpii, si votre ouvrage leur tombe, sous la main,
s'autoriseront de vos attaques contre les soi-disant orthodoxes

pour couvrir plus encore ceux-ci de leur mépris, et de vos attaches
profondes avec ces mêmes orthodoxes pour se rengorger dans

leur supériorité et vous accuser, vous et nos amis, de n'être ni
chair ni poisson! Ah! s'ils n'étaient que sots M'objecterez-vous
qu'ils sont hors du sanctuaire et que vous n'écrivez que pour des

chrétiens? Bénissons Dieu, monsieur, que ces gens aient moins
d'influence sur l'Eglise en notre bon pays romand qu'ailleurs;
mais ne nous flattons pas de l'illusion que cet esprit-là respecte
les frontières ; il est partout.

Voilà, d'après mon humble conviction, d'où vient le danger. Et
ce qui nous incombe ici, c'est de proclamer que le miracle, au
sens vrai, le miraculum, le fait étonnant, extraordinaire,
inexpliqué, incompris, est non seulement la cheville ouvrière de tous
les progrès, le point de départ de toutes les découvertes, mais de

toutes les révélations. Car, enfin, qu'est-ce que les conquêtes de

l'esprit humain, dans les ordres les plus divers, sinon l'acceptation
progressive, de la part de l'homme, de vérités que Dieu lui fait
d'abord entrevoir par des faits incompris? Le miracle, — l'énigme,



88 TH. RIVIER

le fait extraordinaire, qui n'est souvent que le fait nouveau pour
nous, — ne remue pas l'ordre des choses, c'est entendu. Mais il
nous remue, et c'est là l'important. Cette importance dépend de

l'état d'imperfection de notre esprit, je le veux bien; mais elle
n'en est pas moins absolument capitale. Voilà, me semble-t-il, ce

que nous devons proclamer bien haut, pour la gloire de Dieu et
de la vérité et pour l'humiliation de la créature.

Ne me dites pas, monsieur le professeur, que ce serait enfoncer
une porte ouverte. Il est, certes, aussi absurde de nier le miracle
ainsi compris, que de l'affirmer dans le sens orthodoxe; ces

négateurs, cependant, sont légion. Il est absurde, évidemment, d'affirmer

que l'univers n'a plus pour l'homme aucun mystère; cette
affirmation n'en a pas moins l'oreille de la foule en plus d'un
endroit; et ceux qui l'avancent, souvent sans y croire, savent ce

qu'ils font, car l'homme s'arrange assez facilement des absurdités,
quand elles lui mettent la bride sur le cou. Je ne suis pas
étonné, au fond, que dans ces circonstances, l'ancienne idée du
miracle conserve tant de partisans; ils espèrent se défendre
palelle contre un ennemi dont ils ont raison de redouter la malice. Il
nous faut rendre pleine justice à cet instinct, tout autrement
respectable que le préjugé. Tant que nous ne l'aurons pas fait, en
donnant à ce sujet à nos frères des garanties positives clans la
pratique, nous pourrons leur démontrer cent fois qu'ils sont dans
le faux : ils seront autant dans le vrai que nous.

Veuillez me permettre encore une remarque à propos de votre
chapitre : Mythe, légende el miracle. Il me semble qu'on ne peut
guère vous contester la justesse de votre théorie. Je veux bien
aussi qu'il doive en être tenu compte dans l'étude des récits
évangéliques. J'admets qu'elle éclaircisse et même qu'elle rende compte
de tel ou tel d'entre eux. Et cependant, que peu nombreux sont
ceux que vous soumettez vous-même à cette interprétation, en

regard de ceux qui lui échappent Quand c'est là toute l'application
qu'on fait à l'histoire évangélique de la théorie du mythe et de la
légende, on reconnaît en fait que son importance en cette matière
est bien restreinte: nous savons qu'ailleurs on ne s'arrête pas en
si beau chemin. Voilà donc, de votre propre aveu, une théorie
qui perd bien du terrain Pourquoi alors risquer de faire croire
aux simples qu'elle en gagne J'aurais plutôt relevé le contraire.
D'autant plus que votre partie principale me paraît contenir
des éléments autrement importants d'une juste appréciation des

récits évangélicrues.



DU SURNATUREL 89

C'est entendu : la question première n'est pas de savoir si les
évangiles nous rapportent des miracles, mais s'ils nous
rapportent des faits, et la valeur, du témoignage est ici de première
importance. Seulement cette valeur en la matière, me parait assez

constante. Si donc, sur la foi du témoignage des évangiles, j'admets
l'historicité des guérisons, je ne vois pas très bien pourquoi je
supposerais d'emblée un élément légendaire à la base des récits de

miracles plus extraordinaires. Serait-ce que l'on constate de nos

jours toujours plus de faits analogues aux guérisons du Christ,
tandis que nous n'avons pas encore vu un mort revenir à la vie ou
des pains multipliés? Ohi monsieur, mon esprit est trop parent du
vôtre pour que vos scrupules me soient inconnus, loin de moi
toute pensée de trouver votre foi trop craintive! Mais soyons
prudents! Au siècle dernier, le récit de la guérison du paralytique
paraissait à de bons esprits aussi inexplicable en dehors de la
théorie du mythe ou de la légende que la résurrection de Lazare le

paraît à beaucoup aujourd'hui. L'année dernière, un des premiers
journaux de la Suisse allemande affirmait encore que les récits de

guérisons de Jésus ne sont évidemment que des paraboles! De nos

jours, nous avons déjà de bonnes raisons pour renvoyer de pareils
ignorants à l'école. Or, qu'est-ce qui me garantit, que dans la suite
des temps, clans quelques années peut-être, la négation de la
résurrection de Lazare, par exemple, ou de la multiplication des pains, ne

paraîtra pas aussi ridicule? « Eh quoi! jugez-vous impossible que
Dieu ressuscite les morts? » Ainsi parle le bon sens aussi bien que
la foi. Aucun siècle n'a plus de raisons que le nôtre d'employer avec

prudence l'adjectif impossible. C'est vous qui nous le rappelez :

il y a plus de choses dans l'univers que n'en rêve notre philosophie.

Assurément je ne saurais admettre ce qui n'est pas démontré
au même titre que ce qui l'est. Mais je ne puis davantage m'ad-

juger le droit de le nier, surtout au nom d'une théorie qui rend
encore aujourd'hui de si mauvais services à ses partisans. Ce ne
serait guère scientifique, pour ne pas parler d'autre chose.

Lorsque donc je rencontre dans les évangiles, dans l'Ancien
Testament, et même dans les légendes des saints et ailleurs, un
fait de la réalité duquel je ne puis, en bonne conscience, me
déclarer convaincu, je n'oublie pas vos considérations si justes sulle

mythe et la légende, mais, — sauf les cas évidemment con-
trouvés, —¦ je reste sur l'expectative. Que sais-je? Peut-être ce fait,
tel quel ou dégagé de quelques superfétations plus ou moins
importantes, parfois insignifiantes, apparaîtra-t-il un jour comme un



90 TH. RIVIER

témoin d'un ensemble de phénomènes inconnus aujourd'hui. Peut-
être l'homme de science et l'homme de foi béniront-ils alors Dieu,
chacun à sa manière, d'avoir veillé à la conservation de ce fait
dans les annales de l'humanité, et s'humilieront-ils pour elle de

ce qu'elle a tant de peine à croire aux révélations du Très-Haut.
Encore ici, monsieur, à mon sens, ceux qui croient tout le contenu
de récits évangéliques, à moins que ce ne soit par crédulité ou simple
tradition (vous savez si je déteste ces raisons-là), me paraissent
guidés par un instinct beaucoup plus sûr, plus religieux, plus
scientifique même, que ceux auxquels vous m'avez paru, peut-
être à tort, faire des concessions que ne comportent pas vos
prémisses.

Veuillez agréer, monsieur le professeur, l'assurance de ma
profonde estime.

Ta. Bivier, pasteur.
Saint-Gall, 12 novembre 1897.


	Du surnaturel : lettre à M. le professeur Paul Chapuis

